Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

This world is unstable - this is
not a capitulation, but on the contrary an
encouragement to combine new experimental
and theoretical research
which takes account of this unstable
character. The world is not a victim
offered up for us to dominate; we must
respect it. The world of unstable phenomena
is not a world which we can
control, any more than we can control
human society in the sense that extrapolation
in classical physics led us to believe.

Ilya Prigogine, The Philosophy of Instability'

Im vorigen Kapitel haben wir das Wissen als Tatigkeit ausgelegt, die vom
Interesse an Realitét getragen wird und darum auf das instabil-asymme-
trische Wechselspiel von eigenem Erfolg und Misserfolg, auf die Freude
uber die wissenschaftlichen Konstruktionen, aber ebenso auf die Lust
an ihrer Nicht-Endgiiltigkeit angewiesen ist. Dieser Sinn des Wissens ist
ein anderer als etwa von Bacon angedeutet wurde. Das Wissen ist nicht
nur Macht, es ist auch Ohnmacht oder vielmehr: Es ist ihr Ineinander,
wobei die Macht selbst nicht einer blofien Kontrolle zum eigenen Vorteil
gleicht, sondern eine Dynamik darstellt, zu der die Erfahrungen der
Ohnmacht wesentlich gehéren. Dieser, neue Sinn der Wissensmacht soll
uns helfen, den Sinn der Realitdt als Macht freizulegen — anhand von
Erfahrungen der Widerstandigkeit und Nachgiebigkeit, die das Wissen
fordern und gelegentlich iiberfordern. Jedenfalls tritt so ein Wissen der
Realitdt entgegen, die nichts Neutrales darstellt, keine stumme Natur
als Inbegriff aller Erscheinungen, kein Buch, das blof3 fleiffig studiert
werden soll, aber auch keine feindselige Rivalin, die es ein fiir alle Mal zu
bezwingen gilt. Vielmehr ist die Realitat selbst jene Macht, die das Wissen

! Prigogine, Ilya: The Philosophy of Instability, in: Futures, Volume 21/4 (August 1989),
S.399.

389

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

ermdglicht und gleichzeitig herausfordert, die eigene Macht mutig auf die
Probe zu stellen.

Im Licht des gerade dargelegten Verstindnisses von der Macht
des Wissens zeichnet die Geschichte der neuzeitlichen Philosophie
ein erstaunliches Bild. Einerseits gibt es die offensichtliche Tendenz,
eine Seite des asymmetrischen Verhiltnisses zwischen Erkenntnis und
Realitdt zu privilegieren: Wenn die optimistische Losung »Wissen ist
Macht« zum Leitfaden der Erkenntnis wird, blendet sie deren Nicht-
Endgiiltigkeit und die Notigung zur Revision so weit wie moglich aus;
die Erfolge berauschen und erwecken den Eindruck, die Natur lasse
sich eines Tages mit Hilfe einer endgiiltig-richtigen Theorie bis zu dem
Grad erkennen, dass sie vllig berechenbar und kontrollierbar sein wird.
Andererseits zeigt sich aber eine Gegentendenz, die sich etwas spiter
bemerkbar macht, dann jedoch immer einflussreicher wird: Das Wissen
stofit immer wieder an seinen Nullpunkt, den es zunéchst nicht anders
als seine vollkommene Ohnmacht deuten kann, preist jedoch am Ende
gerade dies als einzig wahre Erkenntnis - die Zufélligkeit der Natur und
des Menschen.

Schon Bacon sah die Natur nicht nur als Rivalin, sondern auch als
eine iiberméchtige Gegnerin an: Die Kette der Urséchlichkeit konne man
weder brechen noch l6sen, nur durch Gehorchen besiegen, um sie dann
zum eigenen Vorteil auszunutzen.? Unter anderem bedeutet dies, dass
man die Natur darum erkennen und in den Dienst des Menschen stellen
kann, weil in ihr alles notwendigerweise zusammenhingend ist. Das
faktische Geschehen gehorche den ebenso faktisch gegebenen Gesetzen,
die keine Spielrdume zulassen. Sie gerade seien das Geheimnis, das die
Natur, ob freiwillig oder nicht, uns verraten solle. Und die Kenntnis
dieser Gesetze sei die Kenntnis jeder Einzelheit des Weltgeschehens, ob
auf der Makro- oder auf der Mikroebene. Wer sie erkannt habe, werde
auch um den Zustand jedes einzelnen Dinges wissen. Dieser Gedanke
erfahrt bei Laplace seine Vollendung: Sein sogenannter Ddmon wiirde
nicht nur alle Initialbedingungen und alle Gesetze kennen, sondern
auch »in derselben Formel die Bewegungen der grofiten Weltkorper
wie des leichtesten Atoms umschlieflen« konnen, nichts wiirde ihm
»ungewifl sein und Zukunft wie Vergangenheit wiirden [ihm] offen vor
Augen liegen«. Der vollkommene Determinismus scheint unentbehrlich

2 S. die Anm. 15 im Kapitel 2.
3 Laplace, Pierre-Simon de: Philosophischer Versuch iiber die Wahrscheinlichkeit, hg. v. R.
v. Mises, Leipzig: Akad. Verl., 1932, S. 2.

390

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

zu sein, um die Macht des Wissens zu sichern, und zwar als Macht,
die keine Liicken kennt und verspricht, eines Tages alles Geschehen
kontrollieren zu konnen. Er sichert auch den Sinn des Wissens, den wir
im vorigen Kapitel anhand baconscher Metaphern herausfanden und
einer grundsatzlichen Revision unterwarfen: das Wissen als eine blofle
Sammlung der Tatsachen, bei der das Neue irgendwann authéren muss,
weil alles in diesem Sinne endgiiltig erkannt sein wird.

Die Vorstellung der Notwendigkeit von allem Geschehen ist aber
alles andere als unproblematisch. Ein Problem haben wir bereits bei
Spinoza festgestellt, der ebenso einem durchgehenden Determinismus
anhing: Wenn alles determiniert ist, kann die Macht der Erkenntnis
im Grunde von deren Ohnmacht nicht unterschieden werden. Genauso
deutete es auch Bacon an: Die Notwendigkeit sei nicht zu brechen,
nur auszunutzen, wobei selbst ein Spielraum, ob man die Natur nutzt
oder diese Aufgabe verfehlt, in einer durchaus determinierten Welt nicht
gegeben wire. Jede Asymmetrie wire hier eine blofSe Ungleichheit, die
man weder anstreben noch aufgeben konnte. Die einzige Macht, die
in so einer Welt noch denkbar ist, ist die Macht eines Mechanikers,
eines Uhrmachers, der den Mechanismus gestartet hat, um ihn dann
seinem notwendigen Laufzu iiberlassen. Dies ist eine weitere, neben dem
Buch und der Folter, populdre Metapher der Neuzeit, derer sich schon
Kepler bediente.* Dennoch ist es eine Metapher fiir die gottliche Macht,
nicht fiir die menschliche. Denn der Uhrmacher muss sich aufSerhalb
seines Werkes befinden. Die Macht Gottes scheint durch die Idee der
Notwendigkeit des Weltgeschehens gesichert zu sein. Die menschliche
Macht gibt es jedoch nur in dem Sinne, dass der Mensch diese gottliche
Macht verstehen kann. Nur darum kann ein Teil eines Uhrwerks Macht
tber andere Teile erlangen. Eine solche Macht, die nur darin besteht,
den Mechanismus des Meisters zu begreifen, gliche allerdings der Macht
einer Uhrfeder, die einen Uhrzeiger bewegen muss, weil sie von dem
Uhrmacher dazu bestimmt wurde, die auch dann, wenn sie {iber die
Gesetze dieser Bewegung weif3, diese niemals dndern kann.

In diesem Kapitel mochte ich das Problem der menschlichen Frei-
heit, das eben angedeutet wurde, so weit wie moglich ausklammern.
Wir werden uns mit der Frage, wie der Sinn der Realitét als Macht mit
jenem der Freiheit zusammenhangt, im letzten Kapitel beschiftigen, in
dem es um die Allmacht gehen wird. Die theologischen Wurzeln dieses

4 Briefan Herwart von Hohenburgvom 10. Februar1605 (Kepler, Johannes: Gesammelte
Werke, Bd. 15 (Briefe 1604-1607), Miinchen: Beck, 1995, Ne 325, S. 146).

391

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Problems lassen sich m. E. weder mit den transzendentalen noch mit
neuesten neurowissenschaftlichen Argumenten ausblenden. An dieser
Stelle geht es mir zundchst um ein anderes Konzept, das jenem der
Notwendigkeit entgegensteht und die Macht des Wissens grundsatzlich,
selbst in der zweideutigen Auffassung als Macht einer Triebfeder, die
die Notwendigkeit eigener Arbeit begreifen kann, in Frage stellt - dem
Konzept, das den Nullpunkt von Macht des Wissens markiert und somit
zu einer neuen Herausforderung an sie in der Neuzeit und bis hin in
die Postmoderne wird. Es lautet: In der Welt laufe nicht alles nach
notwendigen Gesetzen ab, sondern es gebe gewisse Spielraume. Was
innerhalb dieser Spielraume geschehe und wie es geschehe, sei weder
kontrollierbar noch dem Wissen zuganglich. Hier sei die Grenze, iber die
keine Wissenschaft hinausreichen kénne. Denn hier regiere ein anderes
Prinzip, ein anderes Gesetz als diejenigen Gesetze, die sie erforscht und
in ihren Konstruktionen authebt. Es handelt sich im Grunde um kein
Gesetz, sondern um eine Art Anti-Prinzip, das alle Gesetze negiert, -
den Zufall.

Der Zufall als selbststandiges Konzept steht von Anfang an in der
Geschichte des abendlandischen Denkens unter einem noch gréfieren
Verdacht als jenes der Macht. Nicht nur, dass er ein leerer Begriff zu
sein scheint.® Er ist auch so mehrdeutig, dass er ganz Unterschiedliches
bezeichnen kann: ein unbeabsichtigtes Ergebnis einer Handlung; die
zeitlich-rdumliche Koinzidenz zweier oder mehrerer Ereignisse; eine
Veranderung, deren Ursache sich nicht finden ldsst; etwas, was auch
anders sein konnte, als es gerade ist. Fiir die letztere Bedeutung hat man
allerdings einen anderen Begriff reserviert — die Kontingenz, die ebenso
eine verwickelte Geschichte aufweist und alles andere als eindeutig ist. Im
Folgenden werde ich nicht die ganze Diskussion um die beiden Begrifte
darstellen (das ist schlechthin unmdglich), sondern, vor allem im ersten
Abschnitt dieses Kapitels, manche Differenzen zwischen ihnen kléren,
um die Frage nach dem Zufall als ein zentrales Problem des neuzeitlichen
und postmodernen Denkens zu erfassen, u.a. als zentrale Frage der
Epistemologie, die eine allmihliche radikale Wandlung erféhrt: vom
Negieren des Zufalls zu seiner bedingungslosen Akzeptanz.

Trotz der urspriinglich starken Abneigung gegen den Zufall ent-
deckt die Wissenschaft Schritt fiir Schritt seine Wichtigkeit und stellt
sich in dieser Hinsicht vollkommen um. Die wissenschaftliche Neuent-

5 Vgl. Hippokrates: De arte, angegeb. nach: Kranz, Margarita: Art. Zufall, in: Ritter,
Griinder u. Gabriel (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12, S. 1408.

392

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

deckung des Zufalls - das soll im zweiten und dritten Abschnitt am
Beispiel der Evolutionstheorie und der Quantenphysik analysiert werden
- hat erhebliche Konsequenzen fiir unsere Realitdtsauffassung. Der
Zufall wird zum Bestandteil vom Wissen und zum Gegenstand des
Wissens — in Wahrscheinlichkeitskalkulationen. Dies ist keine geringe
Anderung. Sie wird von einer viel weniger auffallenden, jedoch auch
nicht weniger grundlegenden begleitet: Die Wissenschaft entdeckt die
Nicht-Notwendigkeit der eigenen Konstruktionen und somit die grund-
satzliche Kontingenz von jeglicher Interpretation der Realitdt, auch
der wissenschaftlichen. Die letztere These bedarf einer kurzen vorlaufi-
gen Erlauterung.

Wenn Kriterien des Realen gesucht werden, scheint gerade die
Wissenschaft uns einen leitenden Faden in die Hand zu geben, was als
real zu verstehen und was als unsere Fantasie oder Illusion abzuwerten
ist. Das entspricht jhrem Selbstverstindnis: Mit dem bloflen Auge und
gemifd dem gesunden Menschenverstand mdge tiber die Realitét sehr
grob und sogar falsch geurteilt werden, eine wissenschaftliche Methode
fithrt uns dagegen in die Geheimnisse ein, die die Realitdt zwingt, ihr
wahres Gesicht zu zeigen, das heifdt die unverdnderlichen Prinzipien zu
verraten, — die Gesetze, die die Notwendigkeit selbst sind. Man kann
dariiber streiten, ob und wie diese Gesetze entstanden sind, aber sie und
nur sie bestimmen die Realitit.

Es ist, denke ich, iiberfliissig zu sagen, dass eine solche Vorstellung
der neuzeitlichen Wissenschaft mehr Probleme bereitet, als sie zu 1osen
meint. Eine Frage liegt gleich auf der Hand: Sollen wir den wie auch
immer verstandenen Gesetzen selbst oder den durch diese geordneten
empirischen Daten den Status der Realitdt zusprechen oder beiden? Und
in gleichem Mafle? Noch viel grundlegender scheint jedoch folgendes
Problem zu sein. Wenn wir ehrlich sind, miissen wir zugestehen, dass es
die Wissenschaft gar nicht gibt. Was wir haben, sind verschiedene wissen-
schaftliche Disziplinen, deren Vereinheitlichung auch heute noch nicht
in Sicht ist. Mehr noch: Jede von diesen Disziplinen bietet verschiedene,
gelegentlich ebenso wenig zu vereinheitlichende Bereiche, die ihrerseits
aus Theorien bestehen bzw. immer wieder einer Wandlung und selbst den
Revolutionen unterliegen, die von Kuhn beschrieben worden sind.® Was
tithrt zu diesen Revolutionen, war die Frage Ecos an Nietzsche, die ich im
Kapitel 1 ausfiithrlich behandelt habe. Das Problem ist nicht, dass sie nicht

¢ Vgl. Kuhn, Thomas Samuel: The structure of scientific revolutions, Chicago: Univ. of
Chicago Press, 1962.

393

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

beantwortet werden kann, sondern, dass die Geschichte der Wissenschaft
sie auf sehr unterschiedliche Art und Weise beantwortet, die ihrerseits
kaum eine Einheit verspricht. Kuhn selbst ist auf diese Frage bekanntlich
nicht eingegangen. Jedenfalls ist der Verdacht berechtigt, dass hier viele
sowohl wissenschaftliche als auch auflerwissenschaftliche Faktoren im
Spiel sind.

Die Uneinheitlichkeit der Wissenschaft lasst vermuten, dass es bei
ihr niemals um die Realitdt als Ganze gehen kann, sondern vielmehr um
die Fragmentierung von Realitdt. Eine wissenschaftliche Theorie kann
nur dann abgeschlossen werden, d. h. widerspruchsfrei und einheitlich
sein, wenn sie nur einem Fragment der Realitdt gilt, hat einer der
bedeutendsten Physiker des 20. Jahrhunderts behauptet.” Ein >Fragment«
muss man dabei nicht unbedingt als einen Teil eines stabilen Ganzen
verstehen, sondern es kann im Sinne der Vielzahl von Perspektiven
gedeutet werden, wie Nietzsche es gemeint hat. Das heif$t nicht nur, dass
Theorien wesentlich Interpretationen sind, sondern dass sie prinzipiell
heterogene Perspektiven auf die Realitdt aufwerfen. Aber, und es ist nie
tiberfliissig darauf zu bestehen, sie stellen weder etwas Beliebiges noch
etwas Willkiirliches dar. Die Bemiihungen der Wissenschaftler gelten
der Realitét, nur nicht der Realitit als Ganzes, sondern den von ihnen
ausgeschnittenen Fragmenten bzw. Perspektiven, die gerade wegen ihrer
Beschriankung das Reale vom Nicht-Realen unterscheiden lassen. Das
heifit: Die Unterscheidung hangt wesentlich davon ab, wie die Realitdt
von einem jeweiligen Wissenschaftler aufgefasst worden ist bzw. wie
er sein Fragment aus dem Ganzen ausschneidet. Die Vermutung, dass
die Realitdt selbst etwas Nicht-Einheitliches darstellt, ist dabei vollig
berechtigt. Sie darf aber Vermutung bleiben. Denn um festzustellen, ob
dies so ist, fehlt uns jegliches Instrument. Und nur daraus, dass es uns
nicht gelingt, eine einheitliche und widerspruchsfreie Theorie von Allem
aufzustellen, zu schlieflen, dass sie auch unméglich ist, wire sowohl
vermessen als auch kontraproduktiv. Allerdings darf man dabei nicht
vergessen, dass selbst die Kriterien davon, was als Einheit und was als
Widerspruch zu beurteilen ist, nur innerhalb einer bestimmten Theorie
ihren unumst6filichen Sinn behalten. SchliefSlich ist es keine triviale
Frage (auch wenn sie, besonders innerhalb des sprachanalytischen Dis-
kurses, oft vernachlassigt wird), was als Widerspruch gelten soll.

7 Vgl. Heisenberg, Werner: Der Begriff »abgeschlossene Theorie« in der modernen Natur-
wissenschaft, in: Dialectica, 2 (1948), S.331-336, neu abgedruckt in: Gesammelte Werke
CI, Miinchen: Piper, 1984, S. 335-340.

394

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Jedenfalls kann die Wissenschaft weder die Realitat noch sich selbst
als eine gegebene und bestdndige Einheit betrachten. Das heifit: Jedes
Fragment konnte auch anders ausgeschnitten werden. Dank ihm wird
die Auffassung der Realitit mdoglich, jedoch jeweils in einer bestimm-
ten Perspektive, unter bestimmten Voraussetzungen und mit Blick auf
bestimmte Aufgaben. Diese konnen immer anders erfasst werden, und
dementsprechend auch die Realitéit. Das Rétsel der Realitét lasst sich ent-
ritseln, aber nicht endgiiltig und nicht allgemeingiiltig. Das heif3t: Jede
Lésung wird damit bezahlt, dass andere Losungen ausgeschlossen bzw.
andere Moglichkeiten, ein Fragment aus der Realitdt auszuschneiden,
ausgeblendet werden. Und dennoch zeigt sich die Realitat nur aufgrund
unserer Bemithungen, die Grenze zwischen dem Realen und dem Nicht-
Realen, zwischen dem Méglichen und Unmdglichen sowie zwischen dem
Notwendigen und dem Zufilligen immer neu zu erschlieflen.

Unser Wissen erweist sich damit als zuféllig im Sinne der Kontin-
genz: Es konnte anders sein und es wird faktisch immer anders. Der
Zufall bedroht das Wissen andauernd, in die Ohnmacht zu verfallen.
Aber auch diese Ohnmachtserfahrungen konnen als Herausforderung
angenommen werden - als Herausforderung, sowohl tiber den Zufall
Wissen zu erwerben, als auch seine Zufilligkeit fiir die Erkenntnis
fruchtbar zu machen. Der Zufall wird also zum Gegenstand des Wissens,
das um die eigene Zufalligkeit weifs. Wenn dieses Wissen Macht ist, so
erschopft diese sich keineswegs mit dem Feststellen des Notwendigen,
vielmehr lauft sie auf die Entdeckung davon hinaus, was sein kann.

Der Sinn der Wissensmacht ldsst sich somit mit Blick auf ihren
Nullpunkt - den Zufall - neu erschlieffen und ebenso der Sinn der
Realitit, die ihr entgegentritt. In diesem Kapitel stehen vor allem die
grundsitzlichen Veranderungen im Mittelpunkt, denen moderne Wis-
senschaften — Biologie und Physik — unterliegen, wenn der Zufall zum
Gegenstand des Wissens wird. Diese Verdnderungen, die so radikal sind,
dass sie eher als Revolutionen erscheinen, kann man, so meine These,
nur dann verstehen, wenn man die Realitét selbst als Macht begreift, -
als Macht, die die Macht des Wissens herausfordert. Die Entdeckung des
Zufalls ist eine solche Herausforderung. Sie lasst den Sinn der Realitat als
Macht ans Licht treten.

395

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung
des Zufalls

Auf den ersten Blick scheint das Verhiltnis zum Zufall in der Geschichte
der abendldndischen Wissenschaft eine Geschmackssache zu sein, kein
Ergebnis eines argumentativen Denkens. Man betrachtet ihn als drgerli-
che Ausnahme, die moglichst minimiert und am besten aus der Wissen-
schaft vollkommen verbannt werden soll, oder aber man verherrlicht ihn
als eine Art omniprisente Realitdt.® Diese Situation wurde schon von
Aristoteles beschrieben, der in der Physik den mittleren Weg suchte.’
Aristoteles selbst hat den Zufall nicht geleugnet, aber auch nicht etwa
den Ursachen zugeordnet, sondern als Nebeneffekt der Verdanderungen
gedeutet, die ihre Ursache in der Natur und in der Vernunft haben.°
Damit scheint der Zufall zwar wirklich, jedoch nebensachlich zu sein.
Nur das Zusammenfallen zweier Ereignisse, die jedes fiir sich auf eine
dervier von Aristoteles genannten Ursachen zuriickzufithren sind," kann
als Zufall bezeichnet werden. Dieses Zusammentfallen ist allerdings nicht
vorhersagbar und nicht verursacht. Darum spricht man entweder von
Zufall oder von Fligung (automaton, tyche) - eine Unterscheidung, die
notigist, um die unbeabsichtigten Folgen der beabsichtigten Handlungen
(wie das Treffen eines Schuldners auf dem Markt, mit dem man nicht
rechnen konnte)'? von dem blofen zweckmafligen bzw. zweckwidrigen
Geschehen, das Tieren und Gegenstinden widerfahrt (wie das gliickli-
che Entkommen eines Pferdes, dem sonst etwas Schlimmes passieren
konnte), abzugrenzen. In diesem Sinne ist der Zufall etwas Wirkliches,
aber stindig auch etwas Relationales, das namlich, was nur in Hinblick
auf etwas anderes (Absichten, Zwecke, andere Ursachen) tatsachlich ist.
Es ist ein blofSes Nebenprodukt anderer Prozesse, das zwar Menschen,
Tiere und selbst leblose Gegenstiande erheblich treffen kann, trotzdem
aber nichts Selbststdndiges darstellt.

8 Zur Einfithrung in die moderne Diskussion iiber den Zufall vgl. z. B.: Herkenrath,
Ulrich: Einleitung, in: Herkenrath, Ulrich u. Schwaetzer, Harald (Hg.): Zufall. Ein inter-
disziplindres Symposion, Regensburg: S. Roderer-Verlag, 2017, S. 9-14.

9 Aristoteles: Physik, Buch I, Kap. 4, 195b-196a.

10" Vgl. Aristoteles: Physik, Buch II, Kap. 6, 198a.

11 Vgl. Aristoteles: Physik, Buch II, Kap. 3, 195a.

12 Vgl. Aristoteles: Physik, Buch I, Kap. 4, 196a.

13 Vgl. Aristoteles: Physik, Buch II, Kap. 6, 197b.

396

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

Aristoteles weist dabei auf eine »verwunderungswiirdige« Meinung
hin, dass namlich Ursache »fiir diesen (unseren) Himmel und fiir alle
Welten« der Zufall (automaton) bzw. der »(Ur-)Wirbel« gewesen sei.!
Verwunderungswiirdig ist diese Meinung allerdings nicht blof3, weil sie
unbegriindet bleiben muss, sondern weil man das, was in der Welt
geschieht, das Leben der Tiere und Pflanzen, fiir notwendig verursacht
hélt und als solches erforscht, die Welt selbst aber als zufdllig und
grundlos ansieht. Fiir uns ist diese Bemerkung besonders bedeutend,
weil eine solche Sicht ab der Neuzeit bis hin in die Postmoderne
immer dominanter wird: Die Welt als Ganze sei zuféllig entstanden, das
innerweltliche Geschehen sei aber durch strenge Gesetze determiniert.
Diese Paradoxie des Determinismus wird zum grofiten Teil {ibersehen
und ausgeblendet. Aristoteles bringt sie dagegen zur Sprache und lehnt
eine solche Sichtweise als widerspriichlich ab. Denn er selbst denkt nicht
deterministisch, sondern teleologisch. Fiir ihn ist der Zufall zwar nichts
Unmdgliches, aber auch nicht wesentlich, weil er auf keine Ursache und
keinen Endzweck zuriickzufiithren ist.’>

»Die Ursache im eigentlichen Sinn ist eindeutig bestimmt, die Ursache in
der Nebenbedeutung nicht festgelegt [...] «.1°

Um das Wesentliche vom Unwesentlichen zu unterscheiden, hat Aristo-
teles in der Metaphysik noch einen weiteren Begriff ins Spiel gebracht,
mit dem er das, was wir als Zufall verstehen, bezeichnete — symbebekos.
Dieser meint das Akzidentielle, eine unwesentliche Qualitat (z.B. ist
es nicht wesentlich fiir einen Menschen, gebildet zu sein)"” oder eine
unwesentliche Urséchlichkeit eines Ereignisses (z. B. der Sturm, der ein
Schiff nach Aigina fiihrt, ist eine Ursache des Ankommens, aber keine
wesentliche, denn es war keine Absicht, dorthin zu fahren).!® In diesem
Sinne ist der Zufall das, was weder notwendig noch regelméfiig geschieht.
Darum kann es auch tiber symbebekos, wie tiber automaton und tyche,

4 Aristoteles: Physik, Buch I, Kap. 4, 196a. (Philosophische Schriften, Bd. 6, S. 36).

15 Wieland nannte es »Als-ob-Teleologie« des Zufalls (Wieland, Wolfgang: Die aristote-
lische Physik. Untersuchungen iiber die Grundlegung der Naturwissenschaft und die sprach-
lichen Bedingungen der Prinzipienforschung bei Aristoteles, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 1962). Zur Diskussion s.: Tugendhat, Ernst: Rezension zu Wolfgang Wieland:
Die aristotelische Physik, in: ders.: Philosophische Aufsdtze, Frankfurt a/M: Suhrkamp,
1992, S. 385-401.

16 Aristoteles: Physik, Buch II, Kap. 5, 196b (Philosophische Schriften, Bd.6, S. 37).

17 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch V, Kap. 7, 1017a.

18 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch V, Kap. 30, 1025a.

397

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

keine Wissenschaft geben.!” Darum kann der Zufall kein Gegenstand des
Wissens sein, ebenso wenig das Wissen beschranken.

Damit ist das Zufallige bei Aristoteles von zwei Seiten, mit unter-
schiedlichen Begriffen, aber sehr dhnlichen Beispielen beschrieben wor-
den: ein Nebeneffekt anderer Ursachen, d. h. das, was nicht verursacht,
sondern blofl zusammenfallend ist, einerseits und das Unwesentliche,
was nicht notwendigist, d. h. aus dem Wesen der Dinge nicht folgt, ande-
rerseits. Merken wir uns, dass die Notwendigkeit als etwas Wesentliches
verstanden wird, dementsprechend das Regelmiflige nicht unbedingt
notwendig sein soll. Dieser Gedanke wird fiir die spatere Diskussionen
iber den Begriff des Naturgesetzes grundlegend: Es konnte immer eine
blofle Regelmafligkeit sein, die wir fiir ein notwendiges Gesetz halten;
und vielleicht gibt es nur solche Regelméfligkeiten. Darum sind sie aber
nicht unbedingt etwas Wesentliches, d. h. nicht das, was dem Wesen der
Dinge entspringt. Was wiéren sie dann? Sie wiren blof das Faktische bzw.
das Akzidentielle (symbebekos). Aber wie kann das Faktische vom Not-
wendigen unterschieden werden? Nur dadurch, dass man die Kategorie
des Moglichen einfiithrt, wenn man sagt, dass das, was ist, auch nicht sein
konnte. Nur dann ist es nicht notwendig. Damit ist das Akzidentielle auch
das Mogliche, d. h. das, was »sowohl sein als auch nicht sein« kann.?

Die Kategorie des Moglichen wird von Aristoteles ebenso unter
verschiedenen Namen eingefiihrt, deren Gemeinsamkeit vielleicht nur
fiir uns, dank unserer Ubersetzungen, augenfillig ist. Neben dem Akzi-
dentiell-Zufilligen (symbebekos) gibt es zumindest zwei weitere Begrifte,
die als das Mogliche verstanden werden konnen: dynamis und endecho-
menon. Der letztere Begriff wird spater mit dem lateinischen Kontingenz
(contingens) wiedergegeben, das in den scholastischen Diskussionen
nicht fiir das Mogliche, sondern gerade fiir das Wirkliche stehen wird,
das Wirkliche aber, das nicht notwendigerweise ist, sondern sowohl
sein als auch nicht sein konnte!' Der Grund fir diese begriffliche
Verwirrung ist, dass Aristoteles nicht nur den Gegensatz »das Mogliche -
das Wirkliche« sowie »das Wirkliche — das Notwendige«, sondern auch
»das Notwendige - das Nicht-Mdgliche« durchdenkt. Das Kontingente
als das, was sein und nicht sein kann, ist somit sowohl das Mogliche

1 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch VI, Kap. 2, 1027a.

20 Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 8,1050b (Philosophische Schriften, Bd. 5,S.194).
2 Die philosophische Umdeutung des aristotelischen endechomenon durch seine Uber-
setzung als Kontingenz im Mittelalter wurde ausfiihrlich von Peter Vogt analysiert, in:
Kontingenz und Zufall. Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin: Akademie, 2011, S. 49 ff.

398

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

als auch das Wirkliche. Es ist das, was nicht notwendig, aber auch nicht
unmoglich ist.

Das Mogliche als das Akzidentiell-Zufillige (symbebekos) und als
das Kontingente (endechomenon) ist also das, was faktisch ist, obwohl
es auch nicht sein konnte. So ist auch der Zufall in beiden Varianten,
als tyche und als automaton, das Zusammentfallen zweier Ereignisse, das
auf keine weiteren Ursachen zuriickgefiihrt werden kann, das also auch
nicht sein konnte, das zwar tatsdchlich, aber nicht notwendig ist. Aber
was heif3t, dass etwas auch nicht sein konnte bzw. dass etwas zwar ist,
aber nicht notwendigerweise? Was fiir eine merkwiirdige Konstruktion
liegt unter einer solchen scheinbar trivialen Annahme? Dass diese gar
nicht selbstverstandlich ist, darauf weist Aristoteles selber hin, indem er
in der Metaphysik gegen die Megariker polemisiert.?? Diese vertraten eine
viel niichternere und auf den ersten Blick plausiblere These, dass nur
das Wirkliche wirklich ist und sein kann, und zwar notwendigerweise.
Dies bedeutet tibrigens nicht unbedingt den Determinismus, wie wir
ihn heute verstehen, als durchlaufende Ursédchlichkeit. Alles Wirkliche
ist notwendig nur in dem Sinne, dass das bloff Mogliche eine blofle
Abstraktion ist, deren Spielrdaume nicht »in der Welt, in der wir leben«
nachzuweisen sind.?*> Das Wirkliche, das Mogliche und das Notwendige
fallen in unseren Erfahrungen, die wir mit der Welt machen, faktisch
zusammen. Eben dieser Sicht stellt Aristoteles seine Unterscheidung
vom Moglichen und Wirklichen entgegen, die nicht nur das Notwen-
dige und das Unwesentlich-Akzidentielle abgrenzt, sondern auch eine
neue Deutung des Moglichen darlegt - das Mogliche als Vermdgen,
das dem faktischen Geschehen zugrunde liegt. Ein solches Vermogen
wird dynamis genannt und dem Wirklichen, dem Im-Werk-Sein (ener-
geia), entgegengesetzt.

Fiir unsere Zwecke ist der Begrift des Vermdgens als dynamis
von besonderer Bedeutung. Denn eben er wird spéter mit dem lateini-
schen potentia wiedergegeben, das auf Deutsch als Macht iibersetzt
wird. Das Mogliche als dynamis definiert Aristoteles als »Prinzip der
Veridnderung in einem anderen oder insofern es ein anderes ist«.?t

22 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 3, 1046b.

2 Hartmann, Nicolai: Der Megarische und der Aristotelische Moglichkeitsbegriff. Ein Bei-
trag zur Geschichte des ontologischen Modalitdtsproblems, Sonderausgabe der Sitzungsbe-
richte der Preuflischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin: Verl. der Akademie
der Wiss., 1937, S. 53.

24 Aristoteles: Metaphysik, Buch V, Kap. 12, 1019a (Philosophische Schriften, Bd. 5, S.107).

399

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Wichtig ist dabei, dass er diesem Prinzip eine Bedeutung zuschreibt,
die wir heute ontologisch nennen wiirden. Das Vermogen im Sinne
einer dynamischen Kraft zur Verdnderung des Gegebenen ist das dem
Wirklichen Zugrundeliegende, das auch fehlen kann (die »Privation des
Vermégens«), und dies auch »entweder tiberhaupt« oder im gewissen
Grad oder aber nur voriibergehend.?> Eine der Folgen einer solchen
Ontologisierung der Macht haben wir bei Spinoza bereits beobachten
kénnen. Nun begegnet uns dieser Gedanke bereits bei Aristoteles: Als
Eigenschaft hat die Macht (Vermdgen, dynamis) verschiedene Grade und
kann also nicht blof3 sein oder nicht sein, sondern mehr oder weniger sein
bzw. sein in verschiedenem Sinne.?

Aristoteles besteht darauf, dass das Vermdgen zur Veranderung
(dynamis) von einem Werk (ergon) bzw. von einer Vollendung dieser
Verinderung (entelechia) zu unterscheiden ist.?” Vielleicht ist uns diese
Unterscheidung besonders schwer nachvollziehbar, weil wir den von
Aristoteles gebildeten Begrift energeia (en ergd einai), in genau entge-
gengesetzter Bedeutung kennen: Die Energie als Fahigkeit, Arbeit zu
verrichten, ist ein dynamisches Prinzip, das jeder Verdnderung zugrunde
liegt. Sie ware damit, gerade umgekehrt, das aristotelische Vermdgen zur
Veranderung, d. h. dynamis. Das, was Aristoteles dagegen energeia nennt,
wire fiir uns die Kraft, in die die Energie sich verwandelt, um wirksam
zu werden. Ungeachtet dieser spateren Umwandlung der Begrifflichkeit
hat jedoch die Unterscheidung selbst auch fiir uns tragende Bedeutung.
Physikalisch ist sie die Grundlage, um verschiedene Wirkungskrifte auf-
einander zu beziehen und vergleichbar zu machen, anhand der Energie,
die bei allen Verdnderungen konstant bleibt. Philosophisch ist davon
abhingig, ob das Mogliche und das Wirkliche, wie bei den Megarikern,

25 In der Forschung wurde darauf hingewiesen, dass auch der aristotelische Vermégens-
begriff vielfaltig ist. Es ist das Prinzip der Verdnderung von einem anderen her, aber auch
das Prinzip des Erleidens, und als solches wiederum eine blofle Méglichkeit, keine Kraft
der Veranderung (s. dazu Schliiter, Dietrich: Art. Akt/Potenz, in: Ritter, Griinder u. Gabriel
(Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1, S.136 f.). Als solche ist sie aber wie-
derum eine Eigenschaft, die die Verinderung ermdglicht. Insofern wiirde ich diesen
Unterschied nicht iiberbetonen. Im Buch IX, in dem es um den Gegensatz zur Wirklichkeit
geht, konzentriert sich Aristoteles auf das »erste Vermdgen«, das paradigmatisch fiir die
anderen steht (Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 1, 1046a (Philosophische Schriften,
Bd. 5, S.181)).

26 Vgl.: »[D]enn nicht im gleichen Sinne wiirden wir den Knaben und den Mann und
den Verschnittenen unvermégend zur Zeugung nennen.« (Vgl. Aristoteles: Metaphysik,
Buch 'V, Kap. 12, 1019b (Philosophische Schriften, Bd. 5, S.108)).

27 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 3, 1047a.

400

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

zusammentfallen, und zwar notwendigerweise, oder ob sie es nicht tun,
d. h. ob die Modalkategorien den Status blofler Abstraktionen erhalten
oder ob sie ontologisch bedeutsam werden. Die Antwort von Aristoteles
auf dieses Dilemma ist eindeutig: Das Mogliche hat einen ontologischen
Status; sein kann etwas also auf unterschiedliche Art und Weise, als
Vermogen oder als Werk oder als Zufall. Der Letztere ist zwar, aber
nicht wesentlich. Anders das Verméogen. Es ist eine Grundlage fiir das,
was ist, wenn auch nicht das Wirklich-Sein selbst. Es ist also auf eine
besondere Weise. Mehr noch: Das Wirkliche kann in unterschiedlichem
Sinne sein, je nachdem, ob ein Vermégen dazu gedacht werden soll oder
nicht.?® Mit anderen Worten, es macht einen grof3en Unterschied, ob es
sich tatsdchlich um ein Werk, eine Vollendung von etwas Wesentlichem
handelt, was im Wirken ist, oder aber um ein Ergebnis einer bloflen
Nebensachlichkeit, eines Zufalls.?®

Hier kommt noch ein wichtiger Gedanke bei Aristoteles zum Vor-
schein. Die dynamische Kraft, die eine Verianderung verursacht, ist
wesentlich fiir das Wirkliche. »Denn das Werk ist Zweck, die Wirklichkeit
aber ist das Werk«.3® Das heifit: Wire kein Vermdgen dazu vorhanden,
wire es kein Werk und kénnte auch nicht als Wirklichkeit (energeia)
bezeichnet werden, zumindest wire es eine andere, unwesentliche Wirk-
lichkeit, z. B. Zufall oder Fugung (tyche, automaton). Das bedeutet jedoch
nicht, dass Moglichkeit als dynamis und Wirklichkeit als energeia den
gleichen ontologischen Status erhalten. Aristoteles widmet der Frage, was
frither ist, das Vermogen oder die Wirklichkeit, besondere Aufmerksam-
keit. Frither heifSt hier nicht nur der Zeit, sondern vielmehr »sowohl
dem Begriffe als auch dem Wesen nach«.® Er spricht dabei eindeutig
dem Vermdgen den ontologischen Vorrang ab. Es scheine nur so, dass
das Vermogen friiher sei als die Wirklichkeit. Aber das Vermdgen werde
begrifflich von dem abgeleitet, was wirklich ist, sonst konnte man keinen
Begrift davon haben (baukundig bspw. kénnen wir jemanden nur darum
nennen, weil wir Baukunst als wirkliche Tétigkeit kennen). Auch zeitlich
sei das Vermogen nur von dem Wirklichen herzuleiten (so konnte ein

28 Vgl. die Unterscheidung von energeia als »Bewegung zur Moglichkeit« und als
»Wesen(heit) zu einem Stoff« (Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 6, 1048b (Philoso-
phische Schriften, Bd. 5, S.188)).

2 Der Zufall ist laut Aristoteles auf kein Vermdgen zuriickzufiihren. Der Zufall ist zwar,
aber es gibt kein Vermdgen dazu und kann es nicht geben. Vgl. Aristoteles: Metaphysik,
Buch VI, Kap. 2, 1027a.

30 Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 8,1050a (Philosophische Schriften, Bd. 5, S.193).
3L Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 8,1049b (Philosophische Schriften, Bd. 5, S. 191).

401

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Mensch unmdoglich ein Baukiinstler sein, ohne je etwas gebaut zu haben).
Und schliefilich sei das Vermdgen auch dem Wesen nach der Wirklichkeit
gegeniiber sekundar. Dies folgt aus der aristotelischen Teleologie. Wenn
gilt: »um des Ziels willen ist das Werden«,*? dann ist das vollendete
Werk das Vorrangige und Primadre, auf das jedes Vermdgen abgestimmt
ist. Mit anderen Worten, das Werk muss schon vollendet sein, damit
auch das Vermogen zu ihm sein kann. So kann ein Mensch nur von
einem Gebildeten gebildet werden und ein Kind kann nur von einem
erwachsenen Mann gezeugt werden. Das Werk geht also dem Vermégen
wesentlich, zeitlich und begrifflich voraus. Die Wirklichkeit bedeutet
ontologisch mehr als die Moglichkeit, obwohl die Moglichkeit nicht nur
ontologisch verankert, sondern auch wesentlich fiir die Wirklichkeit
selbst ist.

Das ontologische Verstindnis der Modalunterscheidungen vom
Méglichen, Wirklichen und Notwendigen hatte eine enorme Wirkung in
der Geschichte des abendldndischen Denkens, genauso wie die aristoteli-
sche Einteilung des Wirklichen in das Wesentliche und das Akzidentielle,
in das Notwendige und das Kontingente. Das Konzept des Moglichen
wird zum Angelpunkt der wichtigsten Diskussionen und selbst die
strengsten Deterministen konnen darauf nicht v6llig verzichten. Es stellt
einerseits eine erhebliche theoretische Schwierigkeit dar, andererseits
aber scheint es absolut unentbehrlich zu sein.

Die Deutung des Moglichen als Vermdgen wird allerdings in der
spateren, christlichen Rezeption von Aristoteles mit der Vorstellung
der Kontingenz des Seienden auf eine prinzipiell neue Art und Weise
verkniipft: Da alles kraft der unergriindlichen gottlichen Macht aus
dem Nichts ins Dasein gerufen worden ist, ist es kontingent in dem
Sinne, dass es auch nicht sein oder anders sein kénnte, als es gerade
ist. Diese Vorstellung einer totalen Kontingenz der Welt (contingentia
mundi) ware Aristoteles fremd, ebenso wie die mit ihr eng verbundene
Idee der creatio ex nihilo.** Nun war der Gott der Bibel allein notwendig,
das tibrige Seiende dagegen kontingent bzw. vom Willen Gottes (dem
Begriff, der fiir Aristoteles nicht einmal in Frage kdme) vollkommen
abhingig. Gottes Macht paradoxierte die Unterscheidung von dynamis
und energeia. Denn er war als reine Wirklichkeit (actus) zu verstehen,
seine Macht, folglich, als erfiillte Wirklichkeit. In diesem Sinne ging nun

32 Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 8,1050a (Philosophische Schriften, Bd. 5,S.192).
3 Das Seiende konnte nach Aristoteles nicht aus einer »Nacht« bzw. aus dem Nicht-Sei-
enden entstehen (vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch XII, Kap. 7, 1072a).

402

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

die gottliche Macht bzw. das Vermdgen der Wirklichkeit der Welt (der
Schépfung) wesentlich voraus, deren Kontingenz auch Abhangigkeit von
dieser Macht bedeutete.>*

Eine der Folgen dieser Umdeutung war, dass die Unterscheidung,
die bei Aristoteles mehrere Abstufungen implizierte, nun zu einer schlich-
ten Dichotomie wurde - von Gott als notwendigem und vollkommenem
Seienden einerseits und dem iibrigen Seienden andererseits, das im
Vergleich zu der Fiille der Realitdt und Fiille der Macht, welche Gott
zugeschrieben wurden, als ontologisch mangelhaft zu beurteilen war.
Gerade Macht als Fihigkeit zu eigenstdndiger Entwicklung wird dem
Seienden somit abgesprochen. Wenn die Dinge, z. B. der Mensch, iiber
die Macht verfiigen, sich selbst und die anderen zu verdndern, dann
nur, weil diese ihnen von Gott zugeteilt worden ist. Die Behauptung
einer Totalkontingenz der Welt schien sowohl die absolute Macht Gottes
zu sichern als auch Gott von der Welt in ihrer Kontingenz vollkom-
men abzugrenzen.

Die totale Kontingenz schloss dabei den Zufall aus. Denn in der Welt
als Werk des notwendigen Gottes konnte nichts geschehen, was seinem
Willen nicht entsprach. Wenn die Macht Gottes auch Grenzen erfahren
konnte, so nur durch seine freiwillige Selbstbeschrankung zugunsten
der menschlichen Freiheit, nicht aber um des Zufalls willen. Das theo-
logische Denken des Mittelalters macht unmissverstandlich klar: Die
Welt beinhalte nichts Zufilliges, jedoch sei alles, was ihr angehort, als
vollkommen kontingent zu beurteilen - im Sinne der Abhéngigkeit von
Gottes Macht, im Sinne der Nicht-Notwendigkeit. Eben dies ist iber
lange Zeit der Sinn der Allmacht gewesen: Gott ldsst nichts zu, was
seinem Willen nicht entspricht, vor allem keinen Zufall.

Das gerade entworfene Bild des mittelalterlichen Denkens ist gewiss
viel zu pauschal. Auch auf diesen Wegen gab es Abzweigungen. So kann
man die Macht Gottes als Argument fiir die Giiltigkeit der Naturgesetze
oder aber fiir ihre gelegentliche Auflerkraftsetzung (Wunder) deuten.
Die beiden Moglichkeiten schliefSen allerdings den Zufall aus.?> Hier ist

3 Fir Aristoteles war Gott als reine Wirklichkeit, energeia, zu denken (Aristoteles:
Metaphysik, Buch XII, Kap. 7,1072a). Im theologischen Denken des Mittelalters, in dem das
Vermogen (dynamis) als Gottes Macht (potentia) zur Erschaffung der Welt gedeutet wird,
fallen dynamis und energeia zusammen.

% Die Leugnung des Zufalls 6ffnet zwei grundsitzlich verschiedene Méglichkeiten, wie
man Gottes Allmacht versteht: Entweder geschieht alles gemaf3 den strengen Naturge-
setzen, wie sie von Gott in seiner Weisheit erschaffen worden sind, oder er kann die
Ursachlichkeit jederzeit manipulieren und in die Naturvorginge eingreifen. Ich werde auf

403

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

jedoch kein Platz fiir die Analyse aller theologischen Optionen, die von
der Idee der Kontingenz stammen. Diese sind vielfaltig und zahlreich.
Vielmehr geht es mir an dieser Stelle um das systematisch-philosophische
Verhiltnis zwischen Zufall und Kontingenz und, historisch, um paradoxe
Umwandlungen, die dieses Verhidltnis im Laufe der Geschichte des
abendldndischen Denkens erfuhr, ebenso um die Konsequenzen dieser
Umwandlungen fiir die Deutung des Wissens, seiner Macht und seiner
Ohnmacht. Versuchen wir beide Begrifte, Zufall und Kontingenz, ausein-
anderzuhalten, auch wenn dies gerade mit Blick auf ihre Geschichte
ab der Scholastik nicht leicht und manchmal sogar unméglich zu
sein scheint.’

Wenn wir die Mehrdeutigkeit des Zufalls zundchst ausklammern,
kénnten wir sagen, dass er fiir jene Ereignisse steht, die keine (zurei-
chende) Ursache haben, bzw. der Zufall selbst wird hier zu einer
Erklarung, wobei keine weiteren Erkldrungen prinzipiell moglich sind.
Dagegen, wenn es sich um das Verletzen vom Prinzip des zureichen-
den Grundes durch unsere Begriindung handelt, d. h. wenn eine kau-
sale Erklarung nur aufgrund unserer Unwissenheit fehlt, wiirde ich
vorschlagen, von einem scheinbaren Zufall zu reden - im Gegensatz
zum eigentlichen Zufall. Auch andere Bedeutungen des Zufalls wie die
Nichtvorhersagbarkeit oder Koinzidenz sind m. E. von diesem zentralen
Moment ableitbar, d. h. auch sie unterliegen der Alternative: entweder
fehlt hier eine Ursache tatsachlich oder sie ist nur uns unbekannt, was
dazu fiihrt, dass unsere Begriindung mangelhaft wird.*”

diese Alternative im letzten Kapitel ausfiihrlich eingehen, in dem es um die Klarung vom
Sinn der Allmacht gehen wird.

3 Trotz ihrer Amalgamierung in der Geschichte des abendldndischen Denkens war dies
die Aufgabe von Peter Vogt (Kontingenz und Zufall). Am Ende seiner ausfiithrlichen und
sorgfiltigen Untersuchung zum Thema scheint aber auch er die beiden Begriffe synonym
zu benutzen. Dafiir gibt es systematische Griinde, die ich versuche im Folgenden darzule-
gen.

3 Vgl. die Terminologie von Herkenrath: objektiv oder eigentlich zufillig / subjektiv oder
uneigentlich zufillig (Zufall - Nur eine Randerscheinung oder allgegenwidrtig?, in:
Schwaetzer u. Herkenrath (Hg.), Zufall, S. 64 ff.). Manche Forscher definieren den Zufall
in diesem doppelten Sinne, als »ein Ereignis, das ohne Grund eintritt oder dessen Grund
wir nicht kennen« (Mainzer, Klaus: Der kreative Zufall. Wie das Neue in die Welt kommt,
in: Nagorni, Klaus u. Audretsch, Jiirgen (Hg.): Zufall oder Fiigung? Theologie und Natur-
wissenschaft im Gesprdich, Karlsruhe: Ev. Akademie Baden, 2010, S.9). Mir scheint dies
jedoch ein erheblicher Unterschied zu sein, den man auch begrifflich festhalten sollte.
Auch der sogenannte kreative Zufall (vgl. Schmidt, Jan Cornelius: Das Andere der Natur.
Neue Wege zur Naturphilosophie, Stuttgart: Hirzel, 2015, S. 127 ff., sowie Mainzer, Klaus:
Der kreative Zufall. Wie das Neue in die Welt kommt, Miinchen: Beck, 2007) hingt aus

404

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

Wenn man den Zufall so auffasst, sieht man jedoch, dass er in der
Geschichte des abendlandischen Denkens nur mit wenigen Ausnahmen
als scheinbar verstanden wurde. Eine theologische Begriindung, dass
namlich Gottes Wille alles bestimme und nichts dem Zufall iiberlasse,
ging Hand in Hand mit der wissenschaftlichen. Gébe es den tatséchlichen
Zufall, wire das Wissen unmdoglich. Denn dieses bezieht sich auf die
Kausalzusammenhiénge. Schon Aristoteles machte es unmissverstindlich
klar: Der Zufall kann kein Gegenstand des Wissens sein. Eine ontologi-
sche Auflerkraftsetzung des von Leibniz zur ewigen Vernunftwahrheit
erhobenen logischen Prinzips des zureichenden Grundes wiirde die
Wissenschaft in jhren Grundlagen fraglich oder gar unméglich machen.
Die Aufgabe der Philosophie, sofern sie die Wissenschaft begriinden und
ermoglichen soll, scheint damit eindeutig zu sein: Dem Zufall darf kein
Raum in der Realititsauffassung gelassen werden. Symptomatisch ist die
folgende Formulierung:

»Alle klaren Denker haben seit Jahrtausenden ausgesprochen, dass es
einen Zufall in der Wirklichkeit nicht gebe, dass der Zufall ein relativer, ein
menschlicher Begriff sei, gebildet, unsere Unwissenheit zu verschleiern«.3®

Nun gab es auch hier Ausnahmen, z. B. Epikur und mit einer gewissen
Einschrinkung wiederum Aristoteles, dem man sicherlich die Wiirde
eines klaren Denkers nicht absprechen kann.** Jedoch stellt das abend-
landische Denken im Grofien und Ganzen tatsdchlich ein systematisches
Ausgrenzen des Zufalls dar. Berithmt sind die Worte Hegels, die phi-
losophische Vernunft habe »keine andere Absicht, als das Zufillige
zu entfernen«*’. Besonders bemerkenswert fiir unsere Ziele ist die
Ausdrucksweise Humes:

meiner Sicht von der primaren Bedeutung ab: die fehlende Ursache bzw. die mangelhafte
Begriindung.

38 Mauthner, Fritz: Zufall, in: Worterbuch der Philosophie. Neue Beitrdige zu einer Kritik
der Sprache, Miinchen, Leipzig 1910, Bd. 2, S.634 (zit. nach: Vogt: Kontingenz und
Zufall, S. 67).

3 SohatAristoteles, indem er den Zufall als Nebeneffekt und das Unwesentliche auffasste,
deutlich gemacht, dass es keine ontologischen Ursachen fiir solche Nebeneffekte der sonst
durchaus kausalbedingten Ereignisse geben kann. Somit tendierte der Zufall bei ihm dazu,
ein tatsachlicher (objektiver, eigentlicher) Zufall zu sein bzw. ein Vorkommnis, das keine
Ursache hat.

40 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg: Meiner,
1955, S. 29. Vgl. auch das optimistische Schlusswort der Dissertation von Windelband: Das
menschliche Leben, als wissenschaftliche, moralische oder kiinstlerische Tatigkeit, sei

405

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

»Itis universally allowed that nothing exists without a cause ofits existence,
and that chance, when strictly examined, is a mere negative word, and
means not any real power [meine Hervorhebung - E.P] which has
anywhere a being in nature.«*!

Hume selbst stellte dabei bekanntlich die Kausalitit in Frage, und dies
gerade weil man die Kausalititsverhiltnisse vom Zufall bzw. einem
bloflen zeitlich-raumlichen Nacheinander, dem die Macht (power) fehlt,
durch die Erfahrung nicht unterscheiden kann. Er definierte somit
sowohl die Kausalitat als auch den Zufall durch die Macht, und ebenso
die Freiheit (»By liberty, then, we can only mean a power of acting or not
acting, according to the determinations of the will«*2). Man sieht, was
hier auf dem Spiel steht: Der Zufall, wenn er denkbar wire, wiirde sowohl
die Macht des Wissens als auch die menschliche Freiheit gefahrden, er
wiirde beide erheblich beschrianken, und zwar ohne selbst Macht zu sein.
Auch fiir Gottes Macht wire der Zufall bedrohlich. Er wire in allen
Hinsichten eine blofie Gefahr der Ohnmacht. Eben darum wurde der
Zufall von der Philosophie und Theologie zum gréfiten Teil geleugnet
bzw. als vom Wissen, wenn auch nur im Prinzip, iiberwindbar dargestellt
und als im Grunde unwirklich herabgesetzt.

Der Einspruch gegen diese radikale Leugnung des Zufalls kam im
20. Jahrhundert vonseiten der Naturwissenschaft. Die Quantenphysik,
genauer gesagt, ihre Kopenhagener Interpretation, wird von einem
objektiven Zufall sprechen, in dem Sinne, dass bei manchen quantenme-
chanischen Vorgingen keine strenge Ursachlichkeit festzustellen ist, und
zwar prinzipiell, nicht nur wegen der Beschrinktheit unseres Wissens.
Auf diesen Punkt gehen wir im dritten Abschnitt ausfiihrlich ein. Hier
mdochte ich es nur erwéhnen. Aber auch die Philosophie stellt sich in
dieser Hinsichtallméhlich um: Sie negiert den Zufall nicht mehr, sondern
betrachtet ihn als omniprésent. Diese Umstellung, die in ihren radikalen
Konsequenzen kaum zu iiberschétzen ist, wurde wéhrend mehrerer
Jahrhunderte vorbereitet, in denen die Leugnung des Zufalls mit der
Behauptung der Kontingenz der Welt Hand in Hand ging.

Was meint aber Kontingenz im Unterschied zum Zufall? Nicht,
dass fiir ein Ereignis bzw. eine Entstehung oder Verdnderung von einem

»siegreicher Kampf gegen die Zufilligkeit« (Windelband, Wilhelm: Die Lehren vom
Zufall, Inaugural-Dissertation, Berlin: F. Henschel, 1870, S. 80).

4 Hume, David: An Enquiry Concerning Human Understanding, in: Hume, David: The
Philosophical Works, Bd. 4, ed. by Th. H. Green and Th. H. Grose, Aalen: Scientia-Verl.,
1964, S.78f.

42 Hume, David: An Enquiry Concerning Human Understanding, S.78.

406

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

Naturding die Ursache fehlt, sondern dass die Existenz dieses Dinges
(oder z. B. einer Eigenschaft) nicht zwingend, nicht notwendig ist, dass
es auch anders sein konnte, als es gerade ist, oder dass es {iberhaupt nicht
sein konnte. Eben dafiir stand das Konzept contingentia mundi: Gott
hat die Welt nicht erschaffen miissen bzw. er hat sie anders erschaffen
konnen, als sie gerade ist; darum ist die Welt kontingent; aber sie ist
nicht zufillig; gerade den Zufall lasst Gott in seiner Weisheit nicht zu, er
kiimmert sich stindig um die Welt (creatio continua).

Wie entgeht man jedoch dem Zufall und rettet die Kontingenz?
Ich habe es eben angedeutet: Indem man sich auf den Willen Gottes
beruft, und zwar in dem Sinne, dass Gott nicht nur die Welt auch anders
hitte erschaffen konnen, als er es tat (oder es gar hatte lassen kénnen),
sondern auch, dass er keinen Raum dem Zufall tiberldsst. Die Welt samt
allen Dingen wiére dann kontingent, aber nicht zufallig. Denn es gdbe fiir
alles eine Ursache — den Willen Gottes. In diesem Fall wére der Zufall
wiederum scheinbar. Er wire so etwas wie ein »Pseudonym Gottes, wenn
er nicht selbst unterschreiben will«.*3

Dennoch ist der Wille Gottes uns bis zu dem Grad unbegreiflich,
als dass eine solche Ursache so gut wie keine ist. Eben dies besagt die
sdkulare Umdeutung der Kontingenz: Es lduft alles nach den strengen
Gesetzen der Natur ab; diese Gesetze sind jedoch selbst als kontingent
anzusehen so wie die Entstehung des Lebens und des Menschen - die
Ansicht, die, wie oben erwiahnt, Aristoteles fiir besonders verwunderlich
und widerspriichlich hielt. Sie gewinnt nun immer mehr an Bedeutung.
Im Grunde genommen macht es fiir die wissenschaftliche Arbeit keinen
groflen Unterschied, ob es sich um den unergriindlichen Willen Gottes
handelt oder um die uns in ihren Anfédngen nicht begreifbare Kontingenz
der Naturgesetze. Denn in beiden Fillen klammert man die Frage nach
der urspriinglichen Kontingenz aus und kann folglich innerweltliche
Naturvorgénge als streng deterministisch erforschen. Der Zufall kann
weiterhin negiert werden. Selbst Spinozas paradoxe Losung mit causa sui
wies in dieselbe Richtung: Die Ursache der Urséchlichkeit sei sie selbst. In
diesem Fall konnte man sie jedoch genauso gut als ursachlos bezeichnen.
Ob Ursache ihrer selbst oder Ursachlosigkeit, fiir die Untersuchung der
Natur ist eine solche Alternative vollkommen belanglos.

4 Der Spruch wird Théophile Gautier zugeschrieben. Vgl. Platt, Suzy (ed.): Respectfully
Quoted, Washington: Library of Congress, 1989, S. 38 (zit. nach: https://gutezitate.com/
Zitat/194080 (11.05.2022)).

407

13.01.2028, 17:46:20.


https://gutezitate.com/zitat/194080
https://gutezitate.com/zitat/194080
https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://gutezitate.com/zitat/194080
https://gutezitate.com/zitat/194080

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die beschriebenen Grundoptionen, wie man Kontingenz behaup-
ten, den Zufall aber leugnen kann - im Sinne der creatio ex nihilo,
causa sui oder bloflen Ursachlosigkeit der Welt als Ganzer -, scheinen
die Erkennbarkeit jedes innerweltlichen Vorgangs gesichert zu haben.4
Die Ohnmacht des Wissens, was die Erkenntnis der ersten Ursache
angeht, konnte im Sinne der menschliche Krafte tibersteigenden Wirkung
Gottes oder im Sinne einer absoluten Wirkungslosigkeit bzw. einer
unergriindbaren urspriinglichen Kontingenz gedeutet werden. Dass das
siakulare Denken seine Auffassung der Kontingenz dabei als Alternative
zum Gottesglauben ansieht, indem die Naturgesetze als faktisch gegeben
verstanden werden, d. h. als kontingent in ihrer Entstehung und notwen-
dig in ihrer Wirkung, beinhaltet etwas Ironisches. Man konnte hier
fragen, ob eine solche Ansicht weniger fantastisch ist als creatio ex nihilo
oder causa sui. Im Grunde entspringt sie denselben Annahmen - dem
Konzept von contingentia mundi und der Leugnung des Zufalls.

Die Tendenz, einerseits den Zufall zu leugnen, d. h. auf der strengen
Kausalitdt des innerweltlichen Geschehens zu bestehen, andererseits
aber die Kontingenz der Welt als Ganzer zu behaupten, fiir deren Sein
und So-Sein es keine weiteren Ursachen gibt, verstarkt sich mit der Zeit.
In der Tat stellt sie eine ununterbrochene Entwicklung dar, von dem theo-
logischen Denken des Mittelalters bis hin in die atheistische Gegenwart.
Der Zufall als das der Kausalitit entgegengesetzte Prinzip ist und bleibt
zuerst inakzeptabel. Die von Aristoteles entwickelte Begrifflichkeit, rezi-
piert und umgedeutet vom christlich-theologischen Denken, ermdglicht
jedoch einen auf den ersten Blick harmlosen Doppelganger des Zufalls,
die Kontingenz, die als den Determinismus ergdnzendes, ihm quasi nicht
widersprechendes Konzept immer plausibler wird - zuerst als religioses
Staunen tiber Gottes Schépfungund dann als Behauptung der »absoluten
Grund- und Zwecklosigkeit des Ganzen«.*®

Aber der Unterschied zwischen dem Zufall und der Kontingenz ist
sehr fraglich. Denn was heif3t es, dass etwas zwar eine Ursache hat bzw.
nicht-zufillig ist, aber auch nicht sein konnte? Das Prinzip der Kausalitit

44 Als Gegensatz zum Notwendigen wird die Kontingenz der Einzeldinge auch bei Spi-
noza denkbar, »insofern wir, wenn wir blof ihre Essenz ins Auge fassen, nichts finden,
was ihre Existenz notwendigerweise setzt oder notwendigerweise ausschliefit« (E, IV,
def 3 (Spinoza: Ethik, S.381)). Auch Spinoza nimmt somit die Unterscheidung des Not-
wendigen und Kontingenten in Anspruch, ebenso wie er den aristotelischen Zufall im
Sinne eines Nebeneflekts (accidens) zuldsst (vgl. die Anm. 26 im Exkurs 1).

45 Wetz, Franz Josef: Kontingenz der Welt — ein Anachronismus?, in: Von Graevenitz,
Gerhart u. Marquard, Odo (Hg.): Kontingenz, Miinchen: Fink, 1998, S. 93.

408

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

schlief3t gerade dieses Nicht-sein-kénnen, die Kontingenz, aus. Wenn
es sich jedoch um eine unzureichende Ursache handelt, miisste man
wiederum vom Zufall sprechen. Die nicht zwingende Ursachlichkeit ist
im Grunde keine. Wenn etwas auch nicht sein konnte, dann ist es nicht
nur kontingent, sondern auch zufillig.

Es ist also nicht besonders verwunderlich, dass das Konzept der
Kontingenz in seiner sakularen Version — wenn der Wille Gottes als zwar
unbegreifliche, jedoch durchaus zureichende Ursache fiir das Dasein
aller Gesetze und fiir alles Geschehen ausgeklammert worden ist -
das Verhaltnis zum Zufall und folglich auch zum Kausalitdtsprinzip
allmahlich verdndert. Das Letztere musste frither oder spater in Frage
gestellt werden. Nicht nur ist es unsinnig dartiber nachzudenken, warum
die Welt als Ganze ist. Die Kontingenz betrifft ebenso die Naturgesetze.
Auch sie sind nicht notwendig: Sie konnten anders sein. Folglich sind sie
zufallig. Wenn aber die Naturgesetze zufillig sind, kann es dann nicht
sein, dass das Prinzip der Kausalitit auch zufalligist? Seine Zwangslaufig-
keit konnte ein Uberrest des alten Denkens sein. In diesem Fall miisste
man nicht nur den Skeptikern, wie Hume, Recht geben, sondern, viel
radikaler, die Selbstbeziiglichkeit aller wissenschaftlichen Konstruktio-
nen eingestehen und unsere vollkommene Ohnmacht akzeptieren, was
die Erkenntnis der Realitdt angeht. Der Aufstieg des epistemologischen
Konstruktivismus ist von der in ihren Wurzeln theologischen Idee der
Kontingenz der Welt her verstandlich. In ihrer neuen, sikularen, Version
wird sie zur Behauptung einer totalen Zufilligkeit sowohl der Realitit als
auch des Wissens iiber sie.

Die Erfahrung der Ohnmacht widerfahrt also dem Denken trotz der
behaupteten Macht des Wissens, trotz des Optimismus der Losung »Wis-
sen ist Macht«. Diese Resignation sehe ich als Folge der Einseitigkeit -
der Auffassung der Erkenntnis, die sie auf einen sicheren und siegreichen
Gang in Entwicklung und Verwendung ihrer Konstruktionen reduziert.
Aber die Erfahrungen der Ohnmacht, das haben wir im vorigen Kapitel
festgestellt, sind fiir das Wissen grundlegend, ja absolut unerldsslich.
Wenn diese negiert werden, meldet sich die Ohnmacht nicht nur immer
aufs Neue, sondern wirkt als Negation der Macht des Wissens tiberhaupt.
Im Endeffekt wird nicht nur die Kausalitdt radikal in Frage gestellt,

6 Vgl. die Meinung Russells, Kausalitit sei »ein Relikt aus vergangener Zeit, das wie die
Monarchie nur deshalb tiberlebt hat, weil man es irrtiimlicherweise fiir unschadlich hielt«
(Russell, Bertrand: On the Notion of Cause, zit. nach: Heidelberger, Michael: Kausalitdt.
Eine Problemiibersicht, in: Neue Hefte fiir Philosophie, 32/33 (1992), (Themenheft Kausa-
litiit), S.133 £).

409

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

sondern auch der Zufall zu einer einzigen Gewissheit erklért. Nicht nur
die Welt als Ganze ist nun nicht notwendig. Auch das innerweltliche
Geschehen soll als kontingent bzw. zufillig beurteilt werden. So wird die
Paradoxie der schon von Aristoteles kritisierten merkwiirdigen Vorstel-
lung (das Ganze sei kontingent, aber in ihm geschehe alles notwendig)
gelost — im Sinne der absoluten Kontingenz von allem, was es gibt. Die
Kontingenz wird mit dem Zufall gleichgesetzt.

Nun entsteht eine neue Paradoxie: Die Zufilligkeit des Faktischen
sei allein notwendig. Mehr noch: Wir werden dazu aufgerufen, dies
als letzte Konsequenz der Erfahrung der Ohnmacht des menschlichen
Wissens bedingungslos zu akzeptieren. So verschiedene Denker wie
Emile Boutroux,? Jean-Paul Sartre8 oder Richard Rorty*® behaupteten
auf unterschiedliche Art und Weise die totale Zufélligkeit als den episte-
mologischen Sinn der Realitdt. Einen der aktuellsten Ausdriicke dieses
Gedankens stellt die schon besprochene Philosophie von Quentin Meil-
lassoux dar. An seinem Beispiel kann man gut sehen, was die These der
absoluten Kontingenz fiir das moderne philosophische Denken bedeutet
bzw. wie sie mit seiner Erfahrung der Ohnmacht zusammenhéngt.

Meillassoux geht von seinem Verstindnis der Metaphysik als
»Gedanke des zureichenden Grundes« aus und will ihr seinen »spe-
kulativen Materialismus« entgegensetzen.® Der Letztere beweise die
absolute Faktizitat der Kontingenz und stelle damit das Absolute jenseits
der Kausalitdt wieder her - als das Ontologisch-Absolute, das vom Kor-
relationismus (als philosophische Position verstanden, der zufolge alle
unsere Wahrnehmungen und Urteile von unserem Standpunkt abhan-
gig sind und abgesehen von diesem Standpunkt ihre Giiltigkeit nicht
beanspruchen kénnen) negiert werde. Alle Denker, die der Idee einer
absoluten Realitdt skeptisch gegeniiberstehen, erkldrt Meillassoux fiir
Metaphysiker.”! Die Aufgabe, die Meillassoux sich und der Philosophie
dabei stellt, ist symptomatisch: Man solle nicht nur die Kontingenz der
Realitdt beweisen, sondern diese als absolut notwendig darlegen. Dafiir
miisse aber zuerst der Korrelationszirkel iiberwunden werden, denn
der sogenannte Korrelationismus stehe skeptisch solchen ontologischen

47 Boutroux, Emile: Die Kontingenz der Naturgesetze, Jena: Diederichs, 1911.

48 Sartre, Jean-Paul: Der Ekel: Roman, Berlin: Aufbau-Verl., 1982.

4 Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, ibers. v. Christa Kriiger, Frankfurt
a/M: Suhrkamp, 1992.

50 Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 34; Meillassoux: Time without Becoming, S.19.

5l Z.B. Heraklit, Nietzsche und Deleuze. Aber auch die Phanomenologie fillt darunter
(vgl. Meillassoux: Time without Becoming, S. 9, 26).

410

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

Thesen tiber den absoluten Charakter der Realitit gegeniiber. Dies sei die
dringendste philosophische Aufgabe, unter anderem weil man nur so die
Existenz des Prahistorischen denkbar machen konne.

Es ist nicht schwer zu merken, dass bereits Meillassoux’ Aufgabe
etwas sehr Fragliches enthilt. Es ist ein fiir die Philosophie sehr zwei-
felhaftes Prozedere, ein Ergebnis der Arbeit voranzuschicken, statt ein
Problem zu erforschen. Man konnte hier erwidern, dass die Forderung,
die Ergebnisse der Forschung vor der Forschung nicht festzulegen,
faktisch schwer haltbar ist. De facto sind Philosophen dazu geneigt, ein
fertiges Werk dem Publikum darzulegen; heute miissen sie am Anfang
ihres Werkes deutlich machen, was am Ende herauskommen wird.>
Meillassoux will jedoch nicht nur das Problem der préhistorischen
Zeiten auf eine bestimmte Art und Weise l16sen. Nicht nur weifd er von
vornherein, wie die Realitdt aussehen soll, damit die préhistorischen
Zeiten denkbar sind, und zwar in der Weise denkbar, wie Historiker
und Paldontologen sie beschreiben.> Es geht ihm in Wirklichkeit um
viel mehr. In seinem programmatischen Werk After Finitude hat er es
deutlich formuliert: Er will nicht mehr und nicht weniger als das Ende der
Religion bzw. er will eine bestimmte Weltanschauung fiir immer unméog-
lich machen.> Dies ist ein offensichtlich nicht philosophisches, sondern
ideologisches Programm, das mit Hilfe der philosophischen Argumenta-
tion geldst werden soll. Meillassoux’ Pathos macht unmissverstandlich
klar: Das Problem der prahistorischen Zeiten ist nur der Anlass, um
dieser weltanschaulichen Aufgabe naher zu kommen; die Behauptung
der absoluten Kontingenz ist sein Mittel, um diese zu erfiillen.

52 Von den Forderungen der modernen Stiftungen ganz zu schweigen, die ein Projekt
nur dann finanziell unterstiitzen, wenn dessen Ergebnisse von vornherein feststehen,
was wissenschaftliche Projekte zum Gegenteil davon macht, was sie sein sollten —
eine wissenschaftliche Untersuchung, die Uberraschungen und sogar Misserfolgen offen
gegeniibersteht. Auch in diesem Sinn wird die banalste Form von der Wissen-ist-Macht-
Formel Bacons leider bestitigt, d.h. es wird demonstriert, dass Wissen Macht und
nur Macht sein soll, die die Erfahrungen der Ohnmacht ausblendet und so sich selbst
gegeniiber als vollig durchschaubar und vorhersagbar sich inszenieren muss, was entweder
Heuchelei oder die wirkliche Ohnmacht bedeutet.

53 Auch hier bestimmt eine schlichte Dichotomie die Logik der Argumentation: Entweder
war alles so, wie wir bzw. die Historiker uns es vorstellen, oder es gab gar nichts (vgl.
Meillassoux: Time without Becoming, S. 15). Im Kapitel 1 habe ich bereits gezeigt, dass eben
darum alle Argumente der >Realisten« beziiglich der Vergangenheit ins Leere laufen.

54 Meillassoux spricht von »religiosem Obskurantismus« und wirft den Skeptikern bzw.
den »Korrelationisten« vor, modernen Fanatismus zu begiinstigen (Meillassoux: Affer
Finitude, S. 49).

411

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Im Kapitel 1 habe ich bereits gezeigt, dass das entscheidende Argu-
ment Meillassoux’ zugunsten der absoluten Kontingenz der Gedanke
vom eigenen Tod ist: Die Nicht-Existenz des Korrelationszirkels selbst
solle denkbar sein, sonst entgehe man einer idealistischen Verabsolu-
tierung des Zirkels nicht. Fiir einen »Korrelationisten« sei deshalb
notwendig, nicht nur eine absolute Faktizitat der Korrelation, sondern
auch ihre absolute Kontingenz denken zu konnen. Ein Widerspruch in
der Argumentation des »Korrelationisten« besteht jedoch darin, dass er
behauptet, er wisse nicht um die Kontingenz der Korrelation, setzt aber
zugleich die Moglichkeit ihrer Nicht-Existenz latent voraus. Abgesehen
davon, ob so ein Widerspruch z. B. bei Kant (den Meillassoux zum grof3-
ten Teil meint)* tatsachlich feststellbar ist, konnte man fragen, warum ein
Widerspruch in der korrelationistischen Argumentation die Kontingenz
der Korrelation beweisen soll, bzw. warum eine latente Pramisse, bei der
ein »Korrelationist« ertappt wurde, fiir bewiesen gilt.”® Bemerkenswert
ist jedoch vor allem, dass nur das Todesargument (man solle die eigene
Endlichkeit begreifen konnen) Meillassoux Zugang zu der, wie er meint,
absoluten Realitét verschafft.” Dennoch stellt die Moglichkeit der eige-
nen Nicht-Existenz, das haben wir oben gesehen, etwas viel Komplexeres
dar als ein blof3es Faktum. Sie kann eben nicht begriffen werden, sondern
kann indirekt und paradox (im Widerspruch zu allen Wahrnehmungen)
erlebt werden - durch existentielle Erfahrungen der Furcht und Sorge.
Auf solche feinen Unterscheidungen ldsst sich Meillassoux allerdings
nicht ein. Er halt die Kontingenz des Korrelationszirkels fiir bewiesen
und schlieit daraus auf die absolute Kontingenz von allem Seienden.

Abgesehen von Meillassoux’ zweifelhaften Beweisen, die zum grofi-
ten Teil nicht nur voraussetzungsreich, sondern auch ausschliefllich
von schlichten Gegensitzen her gedacht werden, ist wichtig nicht zu
ibersehen, wie die Realitit bei ihm nun aussieht. Bei Aristoteles war
das Seiende ontologisch heterogen, ein Ding konnte im verschiedenen
Sinne sein, je nachdem, ob es notwendig oder méglich, ob es ein blofSer
Zufall oder ein Werk ist. In der christlich-theologischen Umdeutung ging

% Vgl. z. B.: Meillassoux: Time without Becoming, S.11.

% Die Notwendigkeit des Korrelationszirkels wird dadurch widerlegt, dass diese nicht
bewiesen werden kann. Es sei hinreichend, dass kein Beweis vorliegt, um das Gegenteil
zu behaupten (vgl. Meillassoux: Time without Becoming, S.22).

57 Dieser Gedankengang wird in seiner Wichtigkeit nicht offengelegt, sondern er wird
wie nur zusitzlich dazu erwdhnt. Ohne ihn wire jedoch die Feststellung eines Wider-
spruchs in der Argumentation des »Korrelationisten« nicht gelungen. Vgl. Meillassoux:
Time without Becoming, S. 22; Meillassoux: After Finitude, S. 55 f.

412

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

diese Heterogenitit teilweise verloren, sie wurde zu einer Dichotomie:
Nur Gott war als notwendiges Seiendes von anderem Seienden zu
unterscheiden. Da allerdings Gottes Macht auch den Menschen (in ver-
schiedenem Grad) zuteil werden konnte, waren Abstufungen auch hier
noch moglich. Bei Meillassoux ist alles homogen-kontingent geworden,
alles nicht notwendig, alles blofler Zufall. Der Gedanke der absoluten
Kontingenz bedeutet die totale Homogenitat des Seienden. Diese wirft
jedoch ein erhebliches Problem auf. Denn die Idee des Moglichen, die
ihr zugrunde liegt (es konnte alles anders sein, als es ist) wurde von
Aristoteles eingefiihrt, um gerade die Nicht-Homogenitét des Seienden
denkbar zu machen, um das Seiende ontologisch zu unterscheiden.
Wenn aber alles nun kontingent ist, und dies mit Notwendigkeit, macht
es dann noch Sinn von Kontingenz, Moglichkeit und Notwendigkeit
zu sprechen?

Das Seiende ist nach Meillassoux als total kontingent und in dieser
Kontingenz nicht unterscheidbar zu denken. Nicht nur einzelne Dinge,
auch die Kausalitdt und die Naturgesetze, selbst das Werden sind in die-
sem Sinne einander gleich. Darum spricht Meillassoux nicht nur von der
absoluten Kontingenz, sondern auch vom absoluten Chaos, das keinem
Gesetz, keiner Vernunft, keiner Regel gehorcht. Das Faktisch-Gegebene
sei rational nur in einem einzigen Sinne: Es sei nicht widerspriichlich.
Aber es sei vollig irrational im Sinne einer absoluten Ursachlosigkeit und
ontologischer Gleichheit der Kontingenz. Die Welt samt allem Seienden
sei die Unvernunft (unreason) selbst.”®

Seinem Konzept von »Hyper-Chaos« oder »Super-Kontingenz«>
gemafl, definiert Meillassoux nun den eigentlichen Gegenstand der
Philosophie. Dieser sei weder das Sein noch das Werden, selbst nicht
die Realitit, sondern die Moglichkeit, und nicht etwa die formale Mdg-
lichkeit, sondern die »reale und dichte« Moglichkeit. »L'affaire de la
philosophie n’est pas I'étre, mais le peut-étre«.%° Dies sei die Formel eines
spekulativen, antimetaphysischen und materialistischen Realismus. Man
solle sich philosophisch dem Gedanken der Méglichkeit 6ffnen, um die
vollkommene Kontingenz der Welt begreiflich zu machen.

Es ist, denke ich, Giberfliissig zu sagen, dass Meillassoux sich damit
der Grundbegriffe der aristotelischen Metaphysik bedient, auch wenn er
der Feinheit ihrer Unterscheidungen fernbleibt. Man ist offensichtlich

58 Vgl. Meillassoux: Time without Becoming, S. 23 ff.

% Meillassoux: Time without Becoming, S. 25.

0 Meillassoux: Time without Becoming, S. 27 (auf Franzosisch in der englischen Ausgabe
_EP).

413

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

nicht im Stande, den Kreis der aristotelischen Kategorien zu verlassen,
und selbst ihre Deutung, die Meillassoux am wenigsten anspricht, - ihre
theologische Interpretation im Sinne contingentia mundi. Die notwen-
dige und totale Kontingenz der Welt, die Meillassoux mit ihrer Faktizitit
gleichsetzt, ist die extreme Form der sakularen Version dieses theologi-
schen Konzepts, das seinerseits mit creatio ex nihilo eng verbunden ist.

Dennoch, trotz aller Gegenbehauptungen gibt es auch fiir Meillas-
soux etwas, das notwendig ist - die Zeit.®! Das Argument ist vielsagend:
Denn es sei unmoglich, iiber die Zeit hinauszudenken. Tatsdchlich
versucht Meillassoux die Zeit als ewig (und darum absolut) aus der
schlichten Tatsache zu beweisen, dass man im Denken tiber die Zeit nicht
hinausgehen kann. Die Analogie zum ontologischen Gottesbeweis ist
auffallend. Meillassoux wiederholt fast wortlich die Formel Anselms.%?
An die Stelle des allméchtigen Gottes setzt er nun die Allmacht der Zeit:
Diese sei die Macht, die durch keine Macht iiberboten werden kénne. Die
Macht der Zeit sei die Allmacht des Einzig-Notwendigen, der gegeniiber
alle Realitét kontingent sei.

Die Rolle des notwendigen Gottes wird somit bei Meillassoux der
Zeit zugesprochen, in der die absolute Kontingenz alles Seienden sich
entfaltet. Die Zeit ist allerdings fiir Meillassoux nur der andere Name
fir das Chaos. Beide - die Zeit und das Chaos - sind notwendig und
allméchtig.5® Aber auch sie konnen etwas nicht: Sie konnten niemals
ein notwendiges Wesen hervorbringen.®* Dies bedeutet keine Einschrén-
kung ihrer Absolutheit. Vielmehr fallen Zeit, Chaos und Kontingenz bei
Meillassoux zusammen; sie erldutern einander gegenseitig und beschrei-
ben eine absolute Realitdt, die sich stindig chaotisch verdndert und
folglich immer anders sein kann, als sie gerade ist. Der Sinn der Realitat ist
nun, laut Meillassoux, die absolut-chaotische, irrationale Kontingenz, die
paradoxerweise in ihrer Faktizitit allein notwendig ist.®> Diese Ansicht
wird von Meillassoux als einzig sicherer Ausgangspunkt jeder weiteren
philosophischen Forschung angesehen, die der Realitit ndherkommen
will. Sie stellt ein radikales Fazit des Kontingenz-Gedankens dar.

6l Vgl. »The answer is time.« (Meillassoux: Time without Becoming, S. 25).

62 Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 61f.

0 Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 66.

¢4 Vgl. »The absolute is the absolute impossibility of a necessary being.« (Meillassoux:
After Finitude, S. 60). Vgl. auch Meillassoux: After Finitude, S. 65.

% Vgl. »[...] it is absolutely necessary that every entity might not exist« (Meillassoux:
After Finitude, S. 60).

414

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls

Der von Meillassoux mehrmals angegriffene »Korrelationist« Kant
hat viel frither gegen diesen Gedanken seinen grundsitzlichen Zweifel
ausgesprochen. Er verwendete dabei den Begriff »zufillig«, meinte aber
genau das, was man unter »kontingent« versteht:

»Allein frage ich: was versteht ihr unter Zufallig? und ihr antwortet, dessen
Nichtsein moglich ist, so méchte ich gern wissen, woran ihr diese Mog-
lichkeit des Nichtseins erkennen wollt, wenn ihr euch nicht in der Reihe der
Erscheinungen eine Succession und in dieser ein Dasein, welches auf das
Nichtsein folgt (oder umgekehrt), mithin einen Wechsel vorstellt; denn
daf} das Nichtsein eines Dinges sich selbst nicht widerspreche, ist eine
lahme Berufung auf eine logische Bedingung, die zwar zum Begriffe
nothwendig, aber zur realen Moglichkeit bei weitem nicht hinreichend ist;
wie ich denn eine jede existirende Substanz in Gedanken autheben kann,
ohne mir selbst zu widersprechen, daraus aber auf die objective Zufilligkeit
derselben in ihrem Dasein, d. i. die Moglichkeit ihres Nichtseins an sich
selbst, gar nicht schlieflen kann.« (Kant: KrV, B 301f., meine Hervorhe-
bungen - E.P))

Mit dieser Uberlegung negierte Kant die Moglichkeit von der objektiven
Zufalligkeit zu sprechen, in dem Sinne, dass etwas auch anders sein
koénnte, im Sinne einer radikalen Kontingenz. Dies aber sicherlich nicht,
weil er das logische Prinzip des zureichenden Grundes als objektiv
ansehen bzw. es der Natur selbst zuschreiben wiirde, sondern weil solch
ein Begriff wie der Zufall bzw. die Kontingenz nichts weiter ist als eine
Abstraktion. Es seiim Grunde eine schwérmerische Annahme, dass etwas
auch nicht sein konnte, die die Erfahrung niemals bestéitigen wiirde.
Dass eine solche Annahme (die Moglichkeit vom Anders-Sein) fiir
den Begriff des menschlichen Willens in Kants praktischer Philosophie
unumginglich sein wird, weil der Wille nur unter der Bedingung denkbar
ist, dass eine alternative Handlung mdglich ist, berechtigt uns nicht
dazu, dies mit Blick auf die Natur ebenso zu behaupten. Die Zufalligkeit
als Moglichkeit des Nicht-Seins oder Anders-Seins verstanden, blieb
fiir Kant in theoretischer Hinsicht eine blofie Spekulation, die keinen
Anspruch auf das Wissen erheben konnte.

Eben diese spekulative Annahme, dass etwas immer anders sein
kann, als es gerade ist, wurde nicht nur von scholastischen Denkern
der Vergangenheit, sondern wird auch heute von einem modernen
Antimetaphysiker wie Meillassoux als einzig sicheres Wissen dargelegt,
freilich von dem Letzteren als Wissen iiber das »Hyper-Chaos, tiber das
man eigentlich nichts wissen kann, auf3er seiner bloflen Faktizitit. Folgt
man Kant, kann dies jedoch iiberhaupt keine Erkenntnis sein, sondern

415

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

bleibt lediglich eine Pramisse — nicht nur ein dogmatisches Postulieren
der »Unvernunft« der Realitit, sondern auch und vor allem eine ebenso
dogmatische Behauptung der vollkommenen Ohnmacht des Wissens,
das sich auf diese Realitét bezieht.

Meillassoux’ Philosophie stellt gewiss einen Extremfall dar, jedoch
ist sie in den von ihr verfolgten Aufgaben fiir die Entwicklung des
Kontingenzgedankens ab der Neuzeit bis hin in die Postmoderne symp-
tomatisch. Die in ihr bis zum logischen Ende durchgefithrte Annahme
der absoluten Kontingenz ist die Leugnung jener Macht des Wissens, wie
sie seit Bacon einseitig verstanden wurde, - als Macht der eigenen Kon-
struktionen, die die Dinge kontrollierbar machen sollte und die Natur
als offenes Buch betrachtete, d. h. die die Erfahrungen der Ohnmacht
systematisch ausblendete. Das fithrte u. a. zur allmahlichen Preisgabe der
Idee der ontologischen Heterogenitit des Seienden, zundchst zugunsten
seiner vollstindigen Determiniertheit, dann aber seiner durchgehenden
Zufilligkeit. Die Realitdt, die zuerst vollig rational im Sinne kausal
bestimmt erschien, entpuppte sich am Ende als grundloses Chaos, als
die Unvernunft, die niemals begriffen und niemals vorhersagbar sein
kann.®® Angesichts dieses »Hyper-Chaos« musste das Denken seine
eigene Ohnmacht erfahren. Meillassoux” Philosophie des Méglichen,
des Moglich-Seins (peut-étre), wird so zu einer Feststellung des Unmog-
lichen. Denn alles, was sie weif3, ist, dass es nichts Notwendiges geben
kann, aufler der Kontingenz selbst — der Nicht-Notwendigkeit des
zeitlichen Chaos. Als vollkommen zufillig und chaotisch-irrational kann
die Realitét kein Gegenstand des Wissens sein. Wenn es sich also immer
noch um das Wissen handelt, so ist es das Wissen um diesen einzigen
Umstand, um die Unmdglichkeit des Wissens, — des Wissens, das tiber das
Kontingente hinausgreifen konnte und selbst nicht kontingent wére.®’
Dieses kontingente Wissen um die totale Kontingenz kann sich in seiner
Ohnmacht nur dadurch trosten, dass es allen Illusionen der Vergangen-
heitund, ganzbesonders, dem religiésen Glauben abgeschworen hat. Nur
in diesem Sinne ist es immer noch als Macht zu verstehen: Es stellt sich
der Allmacht eines absoluten Chaos und feiert die eigene Ohnmacht ihm
gegeniiber als notwendig und alternativlos.

%6 Vgl. Meillassoux’ Deutung der Zeit als »the lawless destruction of every physical
law« (Meillassoux: After Finitude, S. 62).

7 Meillassoux wollte gerade die Méglichkeit des Wissens (um die prahistorischen Zeiten)
beweisen. Aber die Idee der absoluten Kontingenz fiihrte, trotz seiner Intentionen, zur
Leugnung des Wissens: In der absolut kontingenten Welt, in der alles anders sein kann, als
es gerade ist, wird jeder Wissensbefund selbst vollkommen kontingent sein.

416

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie
Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

Die Entdeckungen der Wissenschaft konnen gewiss unsere Vorstellungen
von Realitat und uns selbst wesentlich verdndern. Freilich gilt auch das
Umgekehrte. Auch unsere weltanschaulichen Préferenzen bewegen die
Wissenschaft. Die Letztere kann, haben wir im Kapitel 2 gesehen, kein
blof3es soziales Konstrukt sein. Aber sie ist auch gegen sozial-historische
Umwandlungen sicherlich nichtimmun. So ist die grofe Entdeckung von
Kopernikus schon einige Male vor ihm gemacht worden, blieb aber so
gut wie unbemerkt.®® Auch die Grundannahmen der Evolutionstheorie
waren bereits Aristoteles bekannt. In der Physik schrieb er die Lehre von
zufilligen Veranderungen der Organismen (das, was wir heute Mutatio-
nen nennen wiirden) Empedokles zu; diese Veranderungen, wenn sie
vorteilhaft seien, triigen zum Uberleben bei, und wenn nicht, fithrten sie
zum Aussterben (die Selektion).®® Erwartungsgemaf lehnte Aristoteles
diese Lehre als ungereimt ab. Denn fiir ihn konnte die Ursache, warum
Lebewesen so sind, wie sie sind, kein Zufall sein. Und es sind noch
Jahrtausende vergangen, bevor eine solche Theorie sich durchsetzen
konnte, bzw. sie konnte sich nicht durchsetzen, solange der Zufall als
unwissenschaftlich, als blofle Storung und Mangel des Wissens, angese-
hen wurde. Erst als der Zufall nicht mehr unwillkommen war, konnte
diese Theorie ernsthaft in Betracht gezogen werden. Oder vielmehr: Erst
als ein anderer Begriff - jener des Zwecks — unter Verdacht geriet, wurde
der Zufall rehabilitiert und mit ihm eine neue Denkweise, die fiir die
Evolutionstheorie erforderlich ist. Die entsprechende wissenschaftliche
Entwicklung hatte allerdings selbst weltanschauliche Konsequenzen, wie
wir gerade im Extremfall Meillassoux’ gesehen haben.

In diesem und dem nichsten Abschnitt widmen wir uns zwei wis-
senschaftlichen Theorien, die den Zufall zum Gegenstand des Wissens
gemacht haben, wenn auch auf unterschiedliche Art und Weise, — der
Evolutionstheorie und der Kopenhagener Deutung der Quantenphysik.
In beiden geht es um den Zufall, unter anderem (wenn auch nicht nur)
um jene Naturereignisse, die nicht oder nicht zureichend verursacht sind,
und nicht unmittelbar um die Kontingenz. Der Gedanke, dass diese
Ereignisse auch nicht stattfinden kénnten, riickt in den Hintergrund,

68 Das heliozentrische Weltbild wurde von Aristarchos von Samos im 3. Jh. v. Chr.
vertreten. Nikolaus von Kues ging im 15. Jh. sogar iiber Kopernikus hinaus, indem er
annahm, dass es gar keinen Mittelpunkt des Universums geben kann.

9 Vgl. Aristoteles: Physik, Buch II, Kap. 8, 198b.

417

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

wenn auch er nicht vollig verschwindet. Er wird selten direkt ausgespro-
chen, wenn auch immer wieder indirekt vorausgesetzt, wie wir gleich in
der Biologie sehen werden. Die Kontingenz der Naturvorginge ist eine
implizite Annahme, keine explizite Behauptung. Denn wird sie explizit
gemacht, scheint sie viel zu spekulativ zu sein, wie schon von Kant an
der oben zitierten Stelle deutlich gemacht wurde. Aber die Leugnung des
Zufallsverliert nun ihre Kraft, und zwar in einem Sinn, der von Kant nicht
vorgesehen war.

Schauen wir noch einmal und etwas genauer an, was Kant zum
Thema >Zufall< gesagt hat. Nach ihm war die Kausalitit als Richtschnur
des Verstandes anzusehen, als sein Grundsatz a priori. Denn ohne
Ursdchlichkeit ist die Erfahrung selbst unméglich, und mit ihr auch die
Naturforschung. Wir haben also alle Griinde - so widersprach Kant
den Skeptikern - die Kausalitdt anzunehmen, als ob sie objektiv bzw.
unabhingig von unseren Urteilen gelten wiirde. Wird sie jedoch als
objektiv betrachtet, d. h. den Dingen an sich zugeschrieben, gerét die
Vernunft in den dialektischen Widerstreit mit sich selbst. Um dies zu
demonstrieren, hat Kant die Idee der durchgingigen Notwendigkeit des
Naturgeschehens und dessen Freiheit in der dritten Antinomie der reinen
Vernunft behandelt. Damit war der Zufall (die Freiheit der Natur) nicht
negiert, nur seine Beweisbarkeit.”

Auf die »Gesetzlichkeit des Zufilligen«, wie diese zum Leitfaden
der Urteileskraft wird, bin ich bereits im vorigen Kapitel ausfiihrlich
eingegangen. Nach Kant kénnte man es damit bewenden lassen: Die
Naturdinge sind jederzeit als zufallig anzusehen, ebenso die Regelméfiig-
keiten, die wir bei ihnen feststellen, jedoch haben wir alle Griinde dem
Kausalitdtsprinzip als Richtschnur zu folgen, um sie zu erforschen, und
selbst die Ergebnisse unserer Forschung als notwendige Naturgesetze
aufzufassen. Als subjektive Prinzipien der Vernunft sind beide, Zufallig-
keit und Notwendigkeit, »blof$ heuristisch und regulativ«, kénnen also
»ganz wohl beieinander bestehen«.”! Denn sie beziehen sich auf das
Urteil, nicht auf seinen Gegenstand, oder, genauer gesagt: nicht auf die
Dinge, wie sie an sich sind, sondern nur auf die Dinge, wie diese zum
Gegenstand unseres Urteils werden.

Nun wird die radikale Revision eben dieser Position vonseiten der
Naturwissenschaften angestofien. Die Zufilligkeit bezieht sich bei ihnen
nicht mehr auf das Urteil, sondern auf das Objekt selbst, was Kant

70 Kant: KrV, B 472 ff.
71 Kant: KrV, B 644.

418

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

fiir undenkbar bzw. nur dialektisch denkbar gehalten hat. Und noch
wichtiger: Der Begriff des objektiven Zufalls, der nun, besonders in der
Physik, zum Gegenstand des Wissens wird, negiert weder die Idee des
Wissens noch die Kausalitdt. Im Gegenteil: Die Kausalitit wird nun
selbst neu definiert und als mit dem Zufall kompatibel ausgelegt. Und
die Macht des Wissens behauptet sich hier aufs Neue, trotz des Zufalls
und sogar dankihm. Sie muss freilich dafiir ihre Einseitigkeit iiberwinden
bzw. authéren, die Macht der blofien Konstruktionen zu sein, stattdessen
muss sie die Erfahrungen der Ohnmacht der Realitit gegeniiber fiir sich
fruchtbar machen und die eigene Kontingenz zugestehen, auch wenn dies
sich als nur gelegentlich moglich erweist.

Die erste umfassende Theorie, die den Zufall zum wichtigen
Bestandteil des Wissens machen wird, ist die Evolutionstheorie. Die
Biologie, v. a. die Idee der zweckmaf3ig funktionierenden Organismen,
war lange Zeit der grofite Einwand gegen die Zufilligkeit. Erst die
Evolutionstheorie hat den Rahmen geliefert, in dem der Zufall nicht blof3
legitim, sondern zum Schliisselbegriff der Naturforschung geworden ist,
- der Naturforschung, die ohne auf Zwecke zu rekurrieren die Vielfalt der
biologischen Arten erklart.

Wenn von der Evolutionstheorie die Rede ist, kann man nicht
umbhin, die weltanschaulichen Aufgaben, die diese erfiillt, zumindest am
Rande zu erwédhnen: Der Ausschluss eines Schopfergottes, in milder
Version, die Uberfliissigkeit dieser Idee um die Mannigfaltigkeit der
Natur und das Entstehen sowie das zweckmiflige Funktionieren der
Organismen zu erkldren, ist nicht nur die grofite Errungenschaft der
Evolutionstheorie, sondern auch ihre eigentliche Triebfeder.”> Das Auf-
einanderprallen von Neodarwinisten, Kreationisten und Anhéngern von
intelligent design hat auch heute noch an Heftigkeit nicht verloren. Es ist
durchaus verstidndlich. Denn eine weltanschauliche Komponente ist in
der Evolutionstheorie tatsichlich mehr als in jeder anderen naturwissen-
schaftlichen Theorie prasent. Auch wenn vonseiten der Theologie immer
wieder versohnende Stimmen zu horen sind, ist eine Entschéarfung dieser
Kontroversen kaum in Sicht.”

72 Vgl. »Viele Zeitgenossen Darwins hielten diese Organisation fiir einen Beleg fiir das
Wirken des Schopfers, deshalb musste Darwin dafiir eine alternative Erklarung finden«
(Weber: Philosophie der Evolutionstheorie, S.272).

73 Man denke nur an das evolutionistische Weltbild von Teilhard de Chardin. Aber auch,
dass der Papst Johannes Paul II. in seiner Botschaft an die Mitglieder der Pépstlichen
Akademie der Wissenschaften, die sich zum Symposium »Christliches Menschenbild und
moderne Evolutionstheorien« im Jahr 1996 versammelt hatten, von der Evolutionstheorie

419

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Um unnétige Streitigkeiten zu vermeiden, sollte man jedoch die
Vielfaltigkeit und Komplexitit der Evolutionstheorie selbst in Betracht
ziehen. Und noch wichtiger ist, die Ebenen der Argumentation zu
unterscheiden, d. h. was als bewiesene Tatsache, was als Hypothese, als
logische Deduktion, als methodisches Postulat oder als heuristisches
Instrument gelten soll. So rechnet z. B. Hans Jonas die Verwandtschaft der
biologischen Spezies und ihre Veranderlichkeit zu den bewiesenen Tatsa-
chen, ebenso, dass Individuen unterschiedliche Chancen des Uberlebens
und der Fortpflanzung haben und dass zwischen ihnen ein gewisser Wett-
bewerb stattfindet. Die natiirliche Zuchtwahl sei eine logische Deduktion
daraus. Auch das Auftreten der Mutationen sei eine Tatsache, allerdings
seien ihre Ursachen und besonders der Zufallscharakter der Mutationen
Hypothesen. Dass aber die Laborergebnisse auf natiirliche Vorgange
iibertragen werden bzw. eine kiinstliche Veranlassung der Mutationen
(z. B. durch Bestrahlung) als paradigmatisch fiir alle Mutationen angese-
hen wird, das sei nach Jonas ein »blofler Versuch mit Occams Rasiermes-
ser«. Und was die Schlussfolgerung angeht, dass diese Art der Variabilitét
»fiir das Zustandekommen der gréfieren taxonomischen Ordnungen
ausreiche, so sieht er sie als »eine metaphysische Behauptung«, besten-
falls (»niichtern gesagt«) »ein methodologisches Postulat«.”

Wir kommen auf Jonas’ eigene Position noch zuriick. Versuchen
wir an dieser Stelle seine Unterscheidungen zu prazisieren. Die Evolu-
tionstheorie, wie sie auch heute noch, als synthetische Theorie, vom
groften Teil der Biologen vertreten wird, ist, wie der Name schon
sagt, die Synthese der urspriinglichen Idee Darwins zur Variabilitit
der biologischen Arten und ihrer natiirlichen Selektion einerseits und
der Genetik andererseits. Die Letztere hat die darwinsche Evolutions-
theorie nicht nur wesentlich korrigiert (die Mutationen sind nicht kon-
tinuierlich-graduell, wie Darwin dachte, sondern haben sprunghaften
Charakter), sondern auch begriindet (die Vererbung der Mutationen)
und von dem Lamarkismus gereinigt (pauschal als Lehre verstanden,
dass erworbene Eigenschaften vererbt werden kénnen, der noch Darwin
anhing). Aber auch heute noch kann man die Evolutionstheorie nicht

sagte, dass sie mehr als eine Hypothese sei, ndmlich ein »umfassendes Paradigma des
Gegenwartsbewuf3tseins« (DOI: http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speec
hes/1985/april/documents/hf_jp-ii_spe_19850426_studiosi-evoluzione.html
(4.02.2020)). Zum modernen Versuch, den christlichen Gottesgedanken mit der Evoluti-
onstheorie durch feine Unterscheidungen zu versdhnen s.: Liike, Ulrich: Der Mensch -
Plan Gottes oder (dummer) Zufall?, in: Schwaetzer u. Herkenrath (Hg.): Zufall, S. 145-168.
7+ Jonas: Das Prinzip Leben, S. 83.

420

13.01.2028, 17:46:20.


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1985/april/documents/hf_jp-ii_spe_19850426_studiosi-evoluzione.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1985/april/documents/hf_jp-ii_spe_19850426_studiosi-evoluzione.html
https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1985/april/documents/hf_jp-ii_spe_19850426_studiosi-evoluzione.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1985/april/documents/hf_jp-ii_spe_19850426_studiosi-evoluzione.html

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

als eine fertige Theorie betrachten. Sie hat bis heute nicht nur viele
Probleme zu 16sen, sondern auch mehrere Versionen und befindet sichim
Wandel (»Evo-Devo«).”> Unter anderem arbeitet sie mit verschiedenen
Hypothesen, z. B. werden die Mutationen nicht mehr als die einzige
Triebfeder der Evolution angesehen.”® Die Rolle des Phénotyps kann
dabei unterschiedlich eingeschitzt werden. Auch die natiirliche Selek-
tion wird problematisiert und als Selektion der Individuen, Gruppen-
oder Genselektion kontrovers diskutiert. Hinzu kommen noch solche
Konzepte oder vielmehr heuristische Instrumente wie Adaption und
optimales Design.

Die von Jonas eingefithrten Unterscheidungen, was jeweils als
Hypothese, Deduktion oder bewiesene Tatsache gelten soll, wiirden also
von einem Konzept zum anderen anders anwendbar sein. Dennoch
gibt es etwas, das fiir die Evolutionstheorie trotz aller Abweichungen
grundlegend ist. Das ist v. a. die urspriingliche Intention Darwins, dass
die zweckmafSige Organisation ohne Rekurs auf Zwecke erklart werden
kann - eine Erklarungsweise, die spater den Namen Teleonomie bekom-
men wird. Nur die mechanisch-chemische Kausalitét ist von nun an das
legitime Prinzip einer Erklarung, nicht die Endursachen. Im Grunde ist
das das Programm der Erkenntnis, das wir schon von Spinoza kennen.
Die Kausalitat bedeutete dort einerseits die strenge Determiniertheit,
auch wenn manche Ursachen uns unbekannt bleiben, und andererseits
ein absolutes Fehlen von Zwecken in der Natur. Die Endursachen seien
ein reiner Anthropomorphismus und in der Wissenschaft fehl am Platz.

Dieses Programm der Bekdmpfung des teleologisch-anthropomor-
phen Denkens wurde von dem Molekularbiologe Jacques Monod in
seinem berithmten Buch Zufall und Notwendigkeit als »das Postulat der
Objektivitat der Natur« dargelegt, das mit der Wissenschaft tiberhaupt
gleichzusetzen ist: »die Nicht-Existenz eines Projekts, eines irgendwo in
der Natur angestrebten Zieles«.”” Das sei »ein reines, fiir immer unbe-
weisbares Postulat«.”® Beweisen konne man es zwar nicht (wie konnte

75 Zu verschiedenen Versionen der Evolutionstheorie s. z. B. Drossel, Barbara: Die Rolle
des Zufalls in der Evolution aus Sicht einer Physikerin, in: Nagorni u. Audretsch (Hg.):
Zufall oder Fiigung?, S. 84.

76 Die sogenannten Nischenkonstruktionen zeigen, dass das Uberleben auch auf eine
andere Art und Weise gesichert werden kann als durch Mutationen, und zwar durch die
Weitergabe von nichtgenetischer Information. Zu diesen und anderen, nicht-selektiven,
Faktoren der Evolution vgl. Drossel, Barbara: Die Rolle des Zufalls in der Evolution, S. 84 ff.
77" Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 36, 37.

78 S. die Anm. 10 im Kapitel 1.

421

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

man die Nicht-Existenz {iberhaupt beweisen?), aber wer es ablehne,
gehore nicht zur Wissenschaft. Genau das meinte Jonas, wenn er von
einer metaphysischen Behauptung sprach: Das Postulieren eines nicht-
vorhandenen Zwecks kann nicht als Tatsache oder logische Deduktion,
nicht einmal als eine Hypothese betrachtet werden. Das ist ein methodo-
logisches Gebot, das dann problematisch wird, wenn es pathetisch als
einzig wissenschaftlich dargestellt wird. Jonas’ Argumente gegen solch
eine »Verponung des Anthropomorphismus«”® sind folgende: Damit sei
der Mensch mit seinen zielgerichteten Handlungen zu einer absoluten
Ausnahme in der Natur geworden und cartesianischer Dualismus sei
auf einer neuen Ebene bestitigt worden. Fiir die Naturforschung sei es
ein besonderes Problem, denn die sogenannten Anthropomorphismen
konnten unser einziger Zugang zur Erkenntnis der Natur sein. Wenn
wir als Erkennende keine korperlosen Geister sind, wie die Wissenschaft
unterstellt, so kénnte gerade die Zielsetzung, d.h. unsere Erfahrung
als Lebewesen, fiir die Naturerkenntnis unschatzbar sein. Indem wir
diese Erfahrung leugnen, riskieren wie das Phdanomen des Lebens
zu verfehlen.80

Das Prinzip der Nicht-Existenz eines Zwecks in der Natur, das
das Buch Monods als »objektives« Postulat und Preisgabe der Ideolo-
gien der Vergangenheit, als niichterne und objektive Einsicht in die
Natur der Dinge feiert, ist fiir die Evolutionstheorie von Anfang an
grundlegend gewesen. Erst am Ende seines Buches wird Monod die
Frage stellen, selbst die Verwunderung aussprechen, wie es mdglich
war, dass »dieser so einfache und klare Gedanke erst hunderttausend
Jahre nach dem Hervortreten des homo sapiens in aller Deutlichkeit
im Reich der Ideen« auftauchte, und auch nur in Westeuropa.®! Man
weist traditionell an dieser Stelle auf politische Machtspiele hin, die
die Wissenschaft verhindert haben. Doch Monod liegen solche flachen
Spekulationen fern. Er ist Wissenschaftler und als solcher weif$ er genau,
dass die Wissenschaft selbst das Autkommen des Postulats verhindert
hat. Die Geschichte der Wissenschatt ist alles andere als ein Kampf der
Anhinger der Objektivitit gegen die Machthabenden, die die Angste und
Hilflosigkeit der Unterdriickten zu ihren Gunsten ausnutzen. Sie ist alles

79 Jonas: Das Prinzip Leben, S. 68. Jonas konnte das Buch Monods, das 1970 erschienen
ist, noch nicht kennen. Das Prinzip Leben ist in den 1960er Jahren entstanden. Der
Anthropomorphismus-Vorwurf gehort jedoch zu den evolutionstheoretischen Standar-
dargumenten gegen jegliche Zwecksetzung.

80 Vgl. Jonas: Das Prinzip Leben, S. 65 ff.

81 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 144 f.

422

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

andere als eine lineare Bewegung auf die Objektivitdt hin, wie wir sie
heute verstehen wollen - als Ziellosigkeit des Universums, als Herrschaft
der toten Materie, in der das Leben als absolute Ausnahme erscheint, mit
einem Wort: als Zuriickweisung aller Anthropomorphismen.

Wie kann man es jedoch verstehen, dass die Wissenschaft in den
fritheren Zeiten im Dienst ganz anderer Ideale stand? Die Antwort
Monods ist Angst, »jene Angst, die uns zwingt, den Sinn des Daseins zu
erforschen«.8? Ob das den Menschen angeborene bzw. durch den Druck
der sozialen Selektion geziichtete Bediirfnis nach einer umfassenden
Erklarung aus Angst resultiert oder umgekehrt, die Angst aus ihm folgt,
wird bei Monod nicht ganz klar. Ein gewisser logischer Zirkel scheint
hier vorhanden zu sein: Die Angst entspringt dem Bediirfnis nach
Erklarung, das Bediirfnis selbst der Angst. Aber klar ist, dass beide
sich gegenseitig verstirken. Jene Angst sowie das ihr entspringende
und sie stirkende Bediirfnis sei »die Schopferin aller Mythen, aller
Religionen, aller Philosophien und selbst der Wissenschaft«.3? Darum
stiinden die religiosen Ideologien am Anfang jeder Wissenschaft, darum
sei ihr Einfluss auf die Letztere immer noch so machtig. Nur wenn man
Angst iberwunden habe, konne man auf die Hoffnung verzichten, eine
erschopfende Erklarung zu bekommen, warum die Dinge so sind, wie sie
gerade sind. Nur wenn man auf diese Erwartung verzichte, kdnne man
hoffen, dass auch Angst iitberwunden werde.

Merken wir uns diesen Punkt: Die objektive Wissenschatft soll auf
die Erklarungen verzichten. Er ist duflerst wichtig. Die Wissenschaft,
wie Monod sie nun verstehen will, fordert »einen asketischen Verzicht
auf jede weitere geistige Nahrung«.34 »Ein finsterer Abgrund« tut »sich
vor uns« auf. Denn die Entscheidung zugunsten der Objektivitét fordert
Angst und noch mehr Angst als je zuvor. Das »gebieterische Bediirfnis«
nach Erkldrung ist, darauf besteht Monod, angeboren: Es gibt keinen
Zweifel daran, »dafl es [dieses Bediirfnis — E.P] irgendwo in der Sprache
des genetischen Code verzeichnet steht«.®> Die »Finsternis, die sich mit
dem Aufkommen des Postulats der Objektivitit auftut, lasst sich dabei
vielleicht am besten mit Nietzsche beschreiben — der Nihilismus steht
vor der Tiir, der Tod Gottes, die Entwertung aller Werte und Entlarvung
allen Sinnes. Auch Nietzsche stellte dies als Folge der jahrtausendjihrigen

82 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.146.
8 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 146.
84 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 148.
85 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 146.

423

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Wahrheitssuche dar, als Folge von Zucht des intellektuellen Gewissens,
des Willens zur Wahrheit um jeden Preis.¢ Bringt diese neue Wahrheit,
dass es keinen Sinn des Daseins gibt, Vorteile zum Uberleben? Nein,
nicht unbedingt. Es mag sein, dass das Leben auf Illusion aufgebaut ist
und Illusionen braucht. Also ist die Entscheidung zugunsten des Willens
zur Wahrheit, zugunsten der wissenschaftlichen Objektivitit, eine mora-
lisch-asketische Entscheidung.®” Auch Monod ist ehrlich genug, um sei-
nerseits zu betonen: Es gibt keine Mdglichkeit, die Vorteile einer solchen
Entscheidung nachzuweisen. Sie ist deshalb die »Ethik der Erkenntnis,
eine »freie und bewufite« Grundentscheidung zugunsten der Askese
im oben beschriebenen Sinn, ein Wagnis gegen die Vergangenheit zu
entscheiden, mit dem einzigen Zweck, den er wiederum ganz im Sinne
Nietzsches deutet: um »iiber sich selbst hinauszugehen«.3® Dies ist die
uns schon von Nietzsche bekannte Selbstiiberwindung als Bediirfnis des
Menschen, die auch nach Monod stirker sein soll als seine Angste, als
die Vergangenheit, als »Schrecken und Abscheu«, mit denen er seine
eigene »tierische Beschaffenheit« ansieht und sie deshalb leugnet.®’ Erst
jetzt, wo die Lige des animistischen Glaubens aufgedeckt wurde, konne
der Mensch sich als Schopfer der Werte verstehen und das Schicksal der
eigenen Gattung in Freiheit und Verantwortlichkeit ibernehmen.

Wir wollen dieses heroische Bild nicht ironisieren, das sich zwar
Nietzsches Grundintentionen und seinem Pathos annéhert, jedoch weit
entfernt von seiner niichternen Selbstkritik bleibt.”® Monods Pathos
des »wissenschaftlichen sozialistischen Humanismus«®! lasst sich mit
der Letzteren schwer vereinbaren. Noch verwunderlicher, gerade aus
der naturwissenschaftlichen Sicht, ist die Behauptung einer Méglichkeit
gegen das genetische Erbe der Jahrtausende frei zu entscheiden und es
zu beherrschen.®? Ideologische Implikationen sind im Finale des Buches
Monods so stark, dass die angekiindigte Preisgabe der Ideologien blof3
eine Naivitat zu sein scheint. Aber seien wir vorsichtig. Das Buch hitte

8¢ Nietzsche nannte es »Selbstauthebung«: Der christliche Glaube gehe an der Wahr-
heitssuche zugrunde, die zur Entwicklung der Wissenschaft fithre (Nietzsche: Zur Genea-
logie der Moral, 111, 27, KSA, Bd. 5, S. 410).

87 Vgl. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 344, KSA 3, S. 574 ff.

88 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.155. Monod nennt es auch »das Bediirfnis nach
Transzendenz..

89 Vgl. Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.155.

% Monod beruft sich dabei m. W. nicht auf Nietzsche.

ol Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.156.

92 Vgl. Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.155.

424

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

auch ohne das letzte Kapitel Das Reich und die Finsternis erscheinen
kénnen und so viel weniger Anlass fiir solche Einwénde geliefert. Der
Autor hitte dafiir der Versuchung widerstehen miissen, erkldren zu
wollen, warum jene Idee, die aus seiner Sicht auf der Hand liegt, so
lange in der Geschichte der Wissenschaft nicht auftauchte, warum es so
lange gedauert hat, bis die Wissenschaft, durch so viele Irrwege, beim
Postulat der Objektivitit angekommen ist, d. h. den sicheren Boden fiir
sich erobert hat.”® Warum aber Interpretationen machtig oder weniger
stark sind, darauf, wurde schon im Kapitel 1 gesagt, gibt es bis heute
keine befriedigende Antwort. In diesem Fall gilt: Jede Antwort verrit
ideologische Implikationen und weltanschauliche Préferenzen.

Viel wichtiger als Monod bei einem ideologischen Missbrauch der
Theorie zu ertappen, ist jedoch zu verstehen, warum er der Evolutions-
theorie Verzicht auf erschopfende Erklarungen unterstellt und was das
fiir eine wissenschaftliche Theorie bedeutet, wenn ihre Grundidee sich
gleichzeitig als »einzige[] Quelle authentischer Wahrheit im Reich der
Ideen« und als »ein[] asketische[r] Verzicht auf jede weitere geistige
Nahrung«, auf Erklarungen, prasentiert.”* War das Ziel dieser Theorie
nicht, genau umgekehrt, die Natur vollstindig zu erkldren, und dies ohne
Zwecke, d. h. ohne Annahme der fiir die Natur dufleren Ursachen, wie
Gott, dessen Wirken unergriindlich bleiben musste?

Mehrmals bezeichnet Monod Lebewesen als »chemische Maschi-
nenc, die Vorginge in Zellen als Maschinenfabrik.?> Es muss also alles
nach strengen kausalen Gesetzen ablaufen und in diesem Sinne vollkom-
men erklarbar sein. Freilich kennt man die Ursache der Mutationen
in einzelnen Fillen nicht, es gibt hier nur Hypothesen und Analogien
mit Laborexperimenten. Aber man setzt voraus, dass diese im Prinzip
feststellbar sind. Es scheint nur unsere Unwissenheit der Ursache zu sein,
wenn wir hier von Zufall sprechen.”® Die Zufalligkeit der Mutationen

% Am Anfangdieses Kapitels habe ich erwihnt, dass bereits Aristoteles diese Idee bekannt
war, von ihm aber abgelehnt wurde. Monod tibertreibt die Neuigkeit des Postulats massiv,
wahrscheinlich weil ihm tatsachlich unbekannt war, dass die Idee nicht erst von Darwin
formuliert wurde.

9 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 148.

% Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 55,103, 105. Diese Metaphern demonstrieren das,
was Jonas zur Verponung der Anthropomorphismen gesagt hat, dass dies eine letzte Kon-
sequenz von cartesianischem Dualismus ist: Der Korper wird als Maschine betrachtet,
Zielsetzungen als Epiphdnomene, die unwesentlich sind.

%  Darwin selbst hat den Zufall eben so verstanden (vgl. Darwin, Charles: On the Origin
of Species, angeg. nach: Weber: Philosophie der Evolutionstheorie, S.268).

425

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

bedeutet nicht, dass fiir sie Ursachen fehlen. Die Ursachen wirken,
so die methodologische Annahme, mit einer liickenlosen, strengen Not-
wendigkeit. Der Zufall meint hier etwas anderes als Ursachlosigkeit.
Auf Prozesse der Mutation in der DNS-Sequenz angewandt, bedeutet
er, dass gewisse Prozesse, ihre Haufigkeit und ihre Wahrscheinlichkeit,
unabhdngig davon eintreten, ob sie fiir den Organismus niitzlich sind
oder nicht. »Zufillig< heifit also: Sie sind nicht um des Uberlebens willen
da noch zu irgendeinem anderen Zweck.” Streng genommen sind nicht
die Mutationen selbst als zuféllig (im Sinne >ursachlos«<) zu bezeichnen,
sondern Vorteile und Nachteile, die sie mit sich bringen. Diese sind
zufillig im Sinne der fehlenden Endursache.

Dies ist nicht die einzige Verwendung des Zufallsbegriffs in der
Evolutionstheorie. Aber diese erste Bedeutung ist umso erstaunlicher, als
man anscheinend mit einem aristotelischen Begriff operiert. Genau das
war der Zufallsbegriff von Aristoteles: das, was ohne Absicht oder gegen
die Absicht geschieht. Ich gehe auf den Markt und treffe dort jemanden,
der mir Geld schuldet.’® Es ist ein Zufall, nicht in dem Sinn, dass jede von
diesen Handlungen selbst fiir sich nicht erkldrbar wire. Es gibt Ursachen,
wieso ich auf den Markt gegangen bin, auch, wieso mein Schuldner dort
gewesen ist. Aber das »Zusammentreffen« »zweier voneinander vollig
unabhingiger Kausalketten, so die Sicht nicht nur von Aristoteles, son-
dern auch von Monod, ist zufallig, es ist der Zeitpunkt, an dem der Zufall
herrscht.®” Monods Beispiel ist dabei ahnlich wie bei Aristoteles: Ein Arzt
ist gerade auf dem Weg zu seinem Patienten und ein Klempner lasst bei
der Reparatur des Daches versehentlich seinen Hammer fallen. Wenn
dies zeitlich iibereinstimmt, so kreuzen sich zwei streng deterministische
Kausalketten und es ergibt sich ein Zufall oder, wie hier, ein Unfall.!0
Genau in diesem Sinn wird die »vollstindige Unabhangigkeit« behaup-
tet: Es gebe gar keine Verbindung »zwischen den Ereignissen, die in der
Replikation der genetischen Botschaft einen Fehler hervorrufen konnen,

97 Dass es sich nicht beweisen lasst, dass etwas mit oder ohne Zweck eintritt, sondern
blof postuliert werden muss, scheint offensichtlich zu sein. Und dennoch liest man bei
einem modernen Forscher: »Aber es wurde noch nie wirklich ein Fall festgestellt, wo eine
Mutation deshalb, weil sie vorteilhaft ist, haufiger auftritt.« (Weber: Philosophie der Evo-
lutionstheorie, S.268) Man kann sich nur wundern, wie dieses »weil« iiberhaupt festge-
stellt werden konnte.

% S.die Anm. 12.

9 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.107.

100 Fiir beides steht bei Monod das franzésische »l'accident« (Monod: Zufall und Not-
wendigkeit, S.107, s. Anm. des Ubersetzers).

426

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

und dessen funktionalen Auswirkungenx, sie seien unabhangig, egal, ob
»im tibrigen nun deterministische >Ursachen« oder nicht« vorliegen.1%!

Die Zufilligkeit der Mutationen bzw. ihrer Auswirkungen ist also,
ganz aristotelisch, im Sinne der fehlenden Absichtlichkeit zu verstehen.
Hier konnte man mit Nietzsche erwidern:

»Wenn ihr wisst, dass es keine Zwecke giebt, so wisst ihr auch, dass es
keinen Zufall giebt: denn nur neben einer Welt von Zwecken hat das Wort
»Zufall< einen Sinn.«!%?

Bei einem Evolutionstheoretiker, der sich von der aristotelischen Teleo-
logie fernhilt, kann der Zufall folglich nur ein blofl negativer Begriff
sein — das Gegenteil von der Zielgerichtetheit. Der Zufall mit Blick
auf Mutationen ist die Bezeichnung dafiir, dass es zwar Ursachen, aber
keine Zwecke gibt und geben kann, dass alles in der Natur nicht einmal
zweckwidrig, sondern blof3 nicht zweckmifiig geschieht.

Dennoch, wie bereits erwéhnt, ist dies nicht die einzige Bedeutung
des Zufalls in der Evolutionstheorie. Den Zufallsbegriff verwendet man
nicht nur fiir die Beschreibung der Mutationen, sondern auch fiir jene der
natiirlichen Selektion. Mutationen werden, so die Hypothese, natiirlich
selektiert, d.h. nur diejenigen Organismen iiberleben, bei denen sie
niitzliche Folgen haben; schéddliche Mutationen fithren dagegen zum
Aussterben und werden folglich nicht weitergegeben; die neutralen
kénnen durchaus bestehen und spiter, je nachdem, ob sie sich im Laufe
der Zeit als niitzlich oder schédlich erweisen, eine Rolle spielen. Der
Zufall wirkt jedoch auch im Prozess der Selektion: Es ist zufallig, ob
eine bestimmte Mutation, auch wenn sie vorteilhaftig ist, tatsdchlich
selektiertwird, d. h.zum Uberleben eines konkreten Organismus beitrigt
und zu dessen Fortpflanzung fithrt oder nicht; denn es konnen duflere
Faktoren hinzukommen, die dies verhindern, auch wenn der betroffene
Organismus sonst hohe Chancen aufs Uberleben gehabt hitte. Die
Zufalligkeit bedeutet hier die Unwahrscheinlichkeit: Die Chancen fiir
eine niitzliche Mutation sind @iberhaupt nicht hoch; die Chancen, dass
sie weitergegeben wird, sind noch geringer. Es kann sein, dass das
Leben solche Gelegenheiten zufallig verpasst, z. B. durch eine plétzliche
Klimaverdnderung oder das Fallen eines Meteoriten oder blof3 weil ein
bestimmtes Tier ungliicklicherweise ums Leben gekommen ist, ohne sich
fortzupflanzen. Die Evolution ist verschwenderisch, auch das teuerste

101 Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.107 .
102 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 109, KSA 3, S. 467.

427

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Erbe kann durch den Zufall in diesem Sinne verspielt werden und ist
faktisch schon mehrmals verspielt worden.1%3

Die zweite biologische Deutung des Zufalls — die Unwahrscheinlich-
keit der Fortpflanzung von niitzlichen Mutationen und die Unvorhersag-
barkeit von Ergebnissen der Selektion - verstirkt den antiteleologischen
Sinn der Evolution: Es geht ihr nicht darum, das Niitzliche zu bewahren.
Nun ist es eine doppelte Zufilligkeit: zum einen treten die Mutationen
ohne jegliche Abhéngigkeit von ihrer Auswirkung auf das Leben eines
Organismus ein, zum anderen werden sie, auch wenn sie sich zufalli-
gerweise als niitzlich erweisen, nur mit geringer Wahrscheinlichkeit
weitergegeben, wegen ebenso zufilliger duflerer Faktoren. Die Letzteren
bedeuten einen blinden Zufall,'** nicht weil sie keine Ursache hatten,
sondern weil sie selbst das Niitzliche, das ohne Sinn und Ziel eingetroffen
ist, wiederum ohne Sinn und Ziel vernichten konnen.

Dieser zweite Zufallsbegriff stellt allerdings ein besonderes Problem
fiir eine wissenschaftliche Theorie dar. Die Unzweckmafligkeit der Muta-
tionen (der Zufall in der ersten Bedeutung) ist zwar ein spekulatives
Prinzip oder, wie Jonas sagte, ein Experiment mit Ockhams Rasiermesser,
aber die Mutationen selbst sind dabei durchaus erklarbar, wenn auch
nur im Prinzip. Das heif3t: Sie sind verursacht und zwar im Sinne einer
strengen Notwendigkeit der Kausalitatsrelation. Eben dafiir braucht man
das Prinzip selbst: um das Da- und Sosein eines Organismus jeweils
ohne Berufung auf Zwecke zu erklaren. Eine Erkldrung scheint damit
geliefert zu sein: Gewisse Organismen iiberlebten, weil die von ihnen
vererbten Mutationen eingetreten sind. Hier bereitet das Konzept der
natiirlichen Selektion neue Schwierigkeiten. Denn es stellt die Erklarung
selbst grundsitzlich in Frage. Der Zufall ist nicht nur ein negativer
Begrift fiir die Beschreibung der unzweckmifiigen Mutationen, die ihre
Ursachen haben, auch wenn diese uns unbekannt sind. Er ist dariiber
hinaus ein Stérfaktor, den die Theorie standig beriicksichtigen soll, weil
er ihre Konstruktionen — Modelle, mit denen sie arbeitet, - systematisch
in Frage stellt. Hier wird der Zufall als Kontingenz wieder bedeutsam.

103 Diesen zweiten Zufallsbegriff verwendet Monod nicht. Er stellt dagegen die Selektion
als etwas Notwendiges dar und spricht sogar von einem »michtigen, gerichteten Selekti-
onsdruck« (Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.120 f.) Doch in den modernen Darstel-
lungen der Evolutionstheorie spielt dieser zweite Zufallsbegriff eine immer gréfiere Rolle,
wenn man nicht nur molekularbiologische Prozesse betrachtet, sondern auch die Ebene
des Phénotyps. Vgl. Weber: Philosophie der Evolutionstheorie, S.267. Vgl. auch: Beatty,
John: Chance and Natural Selection, in: Philosophy of Science, 51 (1984), S.183-211.

104 Monod spricht vom »reine[n] Zufall« und der »absolute[n], blinde[n] Freiheit«
(Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.106).

428

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

Schauen wir auf einige Beispiele, wie biologische Erklarungen
funktionieren. Im Grunde ist die Kontingenz schon immer im Spiel
gewesen, wenn es um die Zufilligkeit der Mutationen im Sinne ihrer
Ziellosigkeit ging. Um konkrete Vorkommnisse in der Natur zu erkldren,
braucht man gewisse Modelle, die veranschaulichen konnen, wie die
Selektion in einzelnen Fillen stattgefunden hat bzw. was zum Uberleben
einer Spezies konkret beigetragen und was es verhindert hat. Und bei
jedem konkreten Modell miissen zumindest zwei parallele Szenarien
mitgedacht werden: Eins ist die Rekonstruktion davon, wie es zu dem
gekommen ist, was wir beobachten konnen, ndmlich dass eine bestimmte
Spezies da ist. Das zweite deutet darauf hin, wie es gewesen wire, wenn
den entsprechenden Organismen ein gewisses Merkmal fehlte; sie hitten
dann nicht iiberlebt. Wir sagen beispielsweise: Wenn Giraffen durch
zufillige Mutation keinen langen Hals entwickelt hatten, hatten sie nicht
geniigend Nahrung finden kénnen und wéaren héchstwahrscheinlich aus-
gestorben; also ist die Vorteilhaftigkeit eines langen Halses die Ursache
dafiir, warum Giraffen da sind. Solche Modelle beriicksichtigen gerade
die Kontingenz der Entwicklungen: Um konkrete Erklarungen zu suchen
und zu finden, miissen wir standig die Moglichkeit des Nicht-Seins oder
Anders-Seins einer Spezies in Gedanken rekonstruieren.

Nun konnen solche Erkldrungen sich nach der Ebene der Argumen-
tation unterscheiden. Nehmen wir das berithmte Beispiel der Gelege-
grofde bei gewissen Vogelarten, das vom britischen Ornithologen David
Lack beschrieben wurde.'> Einige Vogelarten legen weniger Eier, als
sie konnten. Das ist relativ leicht zu priifen: Wenn man ihnen ein
Ei aus dem Nest nimmt, legen sie gleich ein neues. Das heifit: Sie
konnten auch mehr Eier legen. Hitte der Nachwuchs dadurch nicht
grofere Uberlebenschancen? Hier hat man nicht eine, sondern gleich
zwei Moglichkeiten einer Erklarung gefunden. Erstens kdnnte man es
auf individueller Ebene erkldren, namlich dadurch, dass das Vogelweib-
chen Krifte spart und so die Zahl der Jungtiere optimiert wird. Das
wire die Ebene der individuellen Selektion. Die andere Erklarung wire
die Gruppenselektion, d.h. man kénnte das Uberleben einer Spezies
dadurch erkldren, dass es >gelernt< hat, ihren Fortpflanzungstrieb zu
zligeln. Sonst konnte Nahrungsknappheit zum Aussterben fithren.16
In beiden Fillen, ob es sich um die individuelle Ebene oder um die

105 Vgl. Lack, David: The Signifikance of Clutch Size, angeg. nach: Weber: Philosophie der
Evolutionstheorie, S. 276 f.

106 Zu weiteren Beispiele mit Wildtieren, z. B. Hirschen, s. Weber: Philosophie der Evo-
lutionstheorie, S. 274 fF.

429

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Gruppenselektion handelt, haben wir ein paralleles Szenario: Die Spezies
hatte nicht tiberlebt, hatten Individuen dieses Verhalten nicht entwickelt.

Ein konkretes Modell bietet eine gute Erklarung dafiir, warum
wir das beobachten kénnen, was wir beobachten. Die entsprechende
Theorie scheint damit bestétigt zu sein. Hier kommt aber der zweite
biologische Zufallsbegriff ins Spiel. Das Uberleben der Vogelspezies
ist auch von dufleren Faktoren abhéngig. Deshalb kann man, streng
genommen, nicht sagen, die Vogel haben wegen konkreter Mutationen
im Laufe der natiirlichen Selektion iiberlebt. Es konnte auch andere
Ursachen dafiir geben, z. B. Mangel an natiirlichen Feinden. Der Zufall in
zweiter Bedeutung relativiert unsere Modelle mit Parallelszenarien, oder
vielmehr gilt: Es sind nun nicht zwei, sondern viel mehr hypothetische
Bilder, die nach dem Muster >was konnte sein, wenn dies und jenes nicht
stattgefunden hiétte< funktionieren. Der Storfaktor der Theorie wird fiir
die Erklarung eines konkreten Phanomens nicht weniger wichtig als ihr
eigenes Instrumentarium. Zwar kennt jede wissenschaftliche Theorie
Storfaktoren (z.B. die Umsténde, die die Reinheit eines Experiments
verhindern), bei der Evolutionstheorie scheinen die in diesem Sinne
zufilligen Umstande jedoch keine geringere Rolle zu spielen als die
»normalen« Faktoren, d. h. die Regelméfligkeiten, die Modelle als solche
plausibel machen.

Die Evolutionstheorie operiert also mit dem Zufallsbegriff nicht
nur im Sinne der Unabsichtlichkeit und Unzweckmafligkeit, sondern
auch im Sinne der Unwahrscheinlichkeit, d. h. im Sinne der Kontingenz
von hypothetischen Parallelszenarien. Die Evolution ist doppelt zufallig:
Nicht nur gibt es keinen Zweck fiir Mutationen und keine zielgerichtete
Aufbewahrung der erfolgreichen Entwicklung, sondern wir miissen
bei jedem Modell, das wir entwickeln, um konkrete Vorkommnisse
zu erkldren, den Zufall einkalkulieren. Mit anderen Worten: Wir sind
standig in Gefahr eines Fehlschlusses, wenn wir sagen, dass eine Spezies
iberlebt hat, weil sie solche Eigenschaften bzw. solche Gene besitzt.

Es gibt heftige Diskussionen zwischen den Anhénger von Selektion
der Individuen und der Gruppenselektion, wobei besonders einflussreich
die Theorien der Genselektion sind, d. h.: Die Selektion findet weder auf
der Ebene der Individuen noch der Gruppen, sondern der Gene statt.!0”
Die Genselektion bekriftigt die Gruppenselektion, indem sie mit dieser

107 Hamilton, William D.: The Genetic Evolution of Social Behaviour, in: Journal of The-
oretical Biology, 7 (1964), S.1-16. Inzwischen hat die Idee der Genselektion beriihmte
Anhénger, wie z. B. Richard Dawkins. S. dazu: Weber: Philosophie der Evolutionstheorie,
S.2811%

430

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

verbundene Schwierigkeiten 16st. Das selbstlose Verhalten der Tiere, das
nicht fiir das Uberleben der Individuen, sondern nur fiir die Spezies als
Ganze niitzlich ist, wurde sonst auf Instinkt zuriickgefiihrt, der als solcher
erkldrungsbediirftig blieb. Als theoretisches Konzept war er verdachtig,
denn er glich einer verborgenen Eigenschaft und deutete dartiber hinaus
auf die Zweckmafligkeit hin. Jetzt braucht man dieses Konzept nicht
mehr. Denn geméfd der Theorie der Genselektion iiberleben nur jene
Gene, die fiir die eigene Vererbung sorgen konnen, d. h. nicht blof§ fiir
das Uberleben eines Individuums, sondern auch fiir das Uberleben von
mehreren Individuen, deren Gemeinschaft die Chancen fiir das Aufzucht
des Nachwuchses sichert. Dabei tun sie es nicht im Sinne eines zweck-
mafigen Verhaltens, sondern zufillig - im Sinne der Ziellosigkeit und
im Sinne der Parallelszenarien: Wenn Gene zum Uberleben der Spezies
nicht beigetragen hitten, wire diese bereits ausgestorben. Allerdings ist
auch die Genselektion von Storfaktoren nicht frei. Auch hier 6ffnet der
Zufall Spielrdume, die die Evolution unvorhersagbar machen: Niitzliche
Mutationen werden nur mit geringer Wahrscheinlichkeit weitergegeben,
sie konnen genauso gut verloren gehen; ebenso konnen nutzlose ohne
Sinn und Zweck beibehalten werden.

Unsere Erkldrungen sind damit als jederzeit durch andere, bessere
ersetzbar zu denken, wobei das Kriterium des Besseren selbst immer
neu gefunden werden muss. Sind die Gruppenselektionsmodelle besser
als jene der individuellen Selektion? Ist das Modell der Genselektion
tiberzeugender? Das kommt darauf an, wie man die Situation einschatzt,
was das Leben einer konkreten Spezies angeht, bzw. wie man Parallel-
szenarien rekonstruiert, in denen diese Spezies anders sein konnte, als
sie gerade ist, oder in denen sie gar ausgestorben wire. Im GrofSen
und Ganzen machen gelegentlich ad hoc aufkommende Modelle den
Eindruck, dass sie keine Erklarung fiir konkrete Vorkommnisse liefern,
sondern vielmehr die Selektionstheorie als solche verteidigen (wenn
dies auch in verschiedenen Varianten) und sie um jeden Preis retten
wollen, d. h. jede Gefahr abwenden, dass ein zweckmafliges Verhalten der
Organismen mit Endursachen erklart wird bzw. dass Teleonomie in die
Teleologie umschlagt.

Eine wirkliche Gefahr, dass keine Erklirung fiir das Uberleben
eines konkreten Organismus im Sinne der Selektionstheorie gefunden
wird, gibt es jedoch nicht. Das ist der Einwand Poppers gegen die
Evolutionstheorie gewesen: Es lasse sich kein Vorkommnis denken, das
diese Theorie widerlegen wiirde; darum sei sie nicht falsifizierbar. Dieser
Makel, den man allerdings als Stirke deuten kann, gab bekanntlich

431

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Popper Anlass, den Status einer wissenschaftlichen Theorie bei der
Evolutionstheorie anzuzweifeln.! Ein weiterer Punkt seiner Kritik war,
dass eine Erklarung im Sinne »survival of the fittest« immer gefunden
werden kann, weil die Fitness durch das Faktum des Uberlebens definiert
wird, um dieses ihrerseits zu begriinden. Als Tautologie-Problem ist es
nur dann I6sbar, wenn man mit den Erklirungen »von Fall zu Fall«
operiert.|?” Denn Dispositionen zum Uberleben sind keine tatsichlichen
Erfolge, sie fithren nicht zwangsliufig zum Uberleben einer Spezies,
sondern unterliegen vielfaltigen Umstdnden. Diese Umstinde konnen
immer neu, kasuistisch und hypothetisch, rekonstruiert werden. Und
dies nicht nur, weil Zufall, d. h. die fiir die Entwicklung und Fortpflan-
zung der Organismen dufleren Faktoren, selbst vielfaltig ist, sondern
auch, weil es sich 6fter um jene Prozesse handelt, die in Zeitspannen von
Hunderttausenden oder Millionen Jahren im Gang sind und als solche
kaum nachverfolgt werden koénnen. Ein Anspruch auf das einzig richtige
Erklarungsmodell wire in solchen Fillen eine erhebliche AnmafSung.
Jedenfalls konnen ad hoc entworfene Erklarungen nur riickwarts,
niemals aber fiir Vorhersagen angesetzt werden. Prognosen sind im
Rahmen der Selektionstheorie prinzipiell unmdoglich. Die Schwierigkeit
besteht also nicht darin, dass man kein Modell finden kann, wie die Selek-
tion in einem konkreten Fall verlaufen ist, sondern im Gegenteil: dass
man immer mehrere Erklarungen dieser Art findet, die nicht falsifizierbar
sind bzw. zu keinen Prognosen berechtigen. Die Vermutung liegt auf der
Hand, dass eine pluralistische Erklarung einem einzelnen Erklarungsmo-
dell vorzuziehen ist. Tatsachlich versuchen Wissenschaftler in der letzten
Zeit zunehmend das sogenannte Levels-of-Selection-Problem im Sinne
des wissenschaftlichen Pluralismus zu 16sen.!'’ Eine nicht monokausale
Erkldrung scheint heute nicht nur in der Biologie, sondern auch in
der Kulturwissenschaft sehr am Platz zu sein, wenn es z. B. um den
Untergang einer Kultur geht. Hochstwahrscheinlich sind hier immer

198 Vgl. Popper, Karl: Darwinism as a Metaphysical Research Program, in: The Philosophy
of Karl Popper, hg. v. Paul Arthur Schilpp, La Salle: Open Court, 1974, S.133-143. S. dazu
auch die Anm. 20, 21 im Kapitel 2.

109 Weber: Philosophie der Evolutionstheorie, S.270.

10" Vgl. Waters, C. Kenneth: Why Genic and Multilevel Selection Theories are Here to
Stay, in: Philosophy of Science, 72 (2005), S. 311-333, auch Cartwright, Nancy: The Dappled
World. A Study of the Boundaries of Science, Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1999 sowie
Weber: Philosophie der Evolutionstheorie, S. 284 f.

432

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

mehrere Faktoren im Spiel gewesen.!"! Und es wire immer voreilig zu
behaupten, man habe sie alle beriicksichtigt.

Nun stellt sich vor allem die Frage: Handelt es sich um eine wirkliche
Pluralitat des Geschehens in dem Sinne, dass jede Ursache tatsichlich
unzureichend ist, um das Uberleben zu erkliren, oder aber blofl um
das Defizit unseres Wissens, dass wir ndmlich die richtigen Ursachen
nicht finden kdnnen? Gibt es vielleicht eine endgiiltige Erklarung, auch
wenn wir sie nicht kennen? Oder sind nicht nur unsere Modelle,
sondern auch die von ihnen rekonstruierten Faktoren der Evolution
tatsdchlich komplementir? Hier konnte es wiederum hilfreich sein,
zwischen Erkldrungen und Begriindungen zu unterscheiden, wie oben
beim Gegensatz >tatsachlicher - scheinbarer Zufall<.? Die Erklirung
konnte blof8 aufgrund unserer Unwissenheit mangelhaft sein. Denn die
>realen< Ursachen fiir das, was wir zu erklaren suchen, namlich dass ein
konkretes Tier heute da ist, sind so iberméafig zahlreich, dass jede unsere
Begriindung unzureichend bleiben muss. Das wiére zwar im Grunde
eine triviale, aber immerhin einsichtige Feststellung der Beschrankung
unseres Wissens und Vorldufigkeit eines jeden theoretischen Modells.

Man darf hier nicht unerwahnt lassen, dass der wissenschaftliche
Pluralismus nur im Notfall akzeptiert wird, d. h. wenn man mit einem
Modell nicht auskommt bzw. wenn man nicht entscheiden kann, ob
ein Modell besser ist als das andere. In einzelnen Fillen wird jedoch
heftig diskutiert, nicht nur dartiber, welches Modell vorzuziehen ist,
sondern auch, welche Ebene der Selektion die entscheidende ist. Um
diesen Diskussionen eine Richtschnur zu geben, wurde sogar ein neues
methodologisches Postulat formuliert: Die Selektion diirfe nur dann
auf der Gruppenebene situiert werden, wenn eine Erklarung auf der
individuellen Ebene nicht gelinge.!"® Die Angemessenheit dieses Postulats
lasst sich allerdings durchaus in Frage stellen.

1 Vegl. z. B. Theorien zum Untergang der Maya-Kultur aus mehreren Griinden (Klima-
verdnderung, Bodenverarmung, soziale Konflikte, Kriege, Krankheiten, Insektenplagen
und schliefllich spezifisch-individuelle Umstinde) in: Sabloff, Jeremy A.: Die Maya.
Archiologie einer Hochkultur, iibers. v. Maria Gaida, Heidelberg: Spektrum der Wissen-
schaft, 1991, S.136 £.; s. auch Vorwort zum Buch von Berthold Riese (S.12).

2 Vgl. z. B. die Unterscheidung von explanation-seeking und reason-seeking in Hempel,
Carl Gustav: Aspects of Scientific Explanation (and Other Essays); New York: Free Press,
1965 (angeg. nach: Schurz: Wissenschaftliche Erkldrung, S. 811.).

13 Vgl. Brandon, Robert N. a. Burian, Richard M. (eds.): Genes, Organisms, Populations:
Controversies over the Units of Selection, Cambridge: MIT, 1984, auch Weber: Philosophie
der Evolutionstheorie, S. 275 ff.

433

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Woriiber streiten jedoch Wissenschaftler, wenn sie die Ebene der
Selektion richtig bestimmen wollen? Hat diese Spezies tiberlebt, weil
das genetische Erbe fiir gewisse Individuen niitzlich war oder weil es
zum Uberleben einer Gruppe beitrug oder gar weil eine gewisse Klima-
veranderung stattgefunden hat, die ihre natiirlichen Feinde vertrieben
hat? In der Natur gibt es streng genommen keine Spezies, haben wir
von Darwin gelernt, sondern nur einzelne Individuen. Das Leben jedes
von ihnen beruht auf mehreren Umsténden, die zu seinem spéten oder
frithen Tod fithren. Der Letztere kann eine eindeutige Ursache haben,
z. B. dass ein Individuum von einem anderen zerstort wird. Aber auch
dieser Umstand weist auf weitere Umstdnde zuriick. Alles zusammen ist
nicht nur uniibersichtlich, sondern auch heterogen — im Sinne mehr oder
weniger wichtig, und auch das mit Blick auf andere, duflere Faktoren.
Mehr noch: Die Ursachen fiir den Untergang konnen vielleicht in
manchen Fillen eindeutig festgestellt werden. Die Ursachen fiir das Fort-
bestehen konnen dagegen nur im Sinne von mehreren Parallelszenarien
rekonstruiert werden. Und kann es iiberhaupt eine einzige Ursache dafiir
geben, warum ein konkretes Lebewesen lange genug iiberlebt hat, um
sich fortzupflanzen? Es gibt gute Griinde, dies zu bezweifeln. Noch mehr
gilt das fiir das Uberleben von dem, was wir heute als Spezies bezeichnen,
deren Grenzen laut der Evolutionstheorie fliissig sind. Sie tiberlebte dank,
aber auch trotz zahlreicher Umstadnde.

Daraus folgt jedoch ein wichtiger Schluss, der weit iiber die oben
angesprochene, banale Feststellung des provisorischen Charakters eines
jeden Modells hinausgreift. Nicht nur unsere Begriindungen, sondern
auch die Ursachen, auf die sie sich beziehen, sind von der Evolutions-
theorie her als komplementdr anzunehmen. Nicht nur unsere Modelle
sind vorlaufig und unsere Begriindungen unzureichend, auch die von
ihnen gefundenen Ursachen sind von nun an als niemals vollstandig
erklarend anzusehen. Das bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als dass
das klassische Prinzip des zureichenden Grundes auf die Natur kaum
anwendbar sein kann. Es ist zwar das Grundprinzip unserer Rationalitit,
aber als solches stof3t es an seine Grenzen, wenn es um die evolutionire
Auffassung der Natur geht.

Eine zureichende Erklarung, warum laut der Evolutionstheorie ein
Organismus existiert, kann nur eine sein: die Evolution als Ganze. Eben
in diesem Sinne hat Monod uns aufgerufen, auf jede weitere »geistige
Nahrung« zu verzichten: Es handelt sich um Verzicht auf vollstindige
Erklarungen. Konkrete Erklarungen sind durchaus méglich und sogar
erwiinscht, aber sie bleiben hypothetisch und provisorisch, im Grunde

434

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

unverbindlich; als Begriindung fiir das Uberleben eines Organismus
sind sie immer unzureichend. Es sei noch einmal betont: Das ist nicht
blofl ein Mangel unseres Wissens, sondern eine Besonderheit unserer
Auffassung von Evolution - als Vorgang, der allein vom Zufall gesteuert
wird, dem Zufall, der die Wirkung von allen Ursachen beschrankt und
relativiert. Dementsprechend konnen die von uns entworfenen Modelle
im Grunde nicht falsch sein. Und dies nicht nur, weil sie sich nur auf
die Vergangenheit beziehen und zu keinen Vorhersagen iiber die Zukunft
berechtigen. Sie sind nicht falsch, sondern mehr oder weniger richtig,
weil die Begriindungen, die sie angeben, auf mehr oder weniger wichtige
Ursachen schliefSen lassen, und auch dies nur in einer bestimmten Hin-
sicht. Die Zahl der moglichen Ursachen und damit auch der Erklarungen
bleibt prinzipiell offen.

Der so verstandene wissenschaftliche Pluralismus nimmt in Kauf,
dass unsere Naturforschung dem Prinzip des zureichenden Grundes
nicht folgen kann, demgemif} die von uns gefundenen Ursachen als
hinreichende Griinde fiir die Entstehung eines Phanomens zu betrachten
wiren. Weitere Begriindungen sind in der Biologie immer erwiinscht;
und wie zahlreich die gefundenen Ursachen auch sein kénnen, sie
werden immer noch nicht zahlreich genug sein, um das Phanomen
vollstindig zu erkldren. Gewiss kénnte man hier erwidern, dass dies
streng genommen immer der Fall ist: Kausale Zusammenhénge kénnen
mit keiner Erklirung erschopfend dargestellt werden; die Kausalkette
verliert sich in der Unendlichkeit und kann nicht vollendet werden. Aber
im Unterschied zu anderen wissenschaftlichen Disziplinen betrachtet
die evolutionire Biologie die Unvollstandigkeit nun nicht als Resultat
der Unvollkommenheit unseres Wissens bzw. als Mangel, der moglichst
zu beseitigen wire. Die Beriicksichtigung der Mangelhaftigkeit ist hier
vielmehr zu einem der wichtigsten methodologischen Gebote geworden.
Wenn also in der Biologie mehrere Modelle gleichzeitig fungieren, so ist
es von Vorteil fiir die Forschungsarbeit, kein Argernis oder Anlass fiir
Verlegenheit. Auch alle entworfenen Modelle zusammen, wie zahlreich
sie auch sein mogen, kénnen kaum einen Anspruch auf Vollstindigkeit
erheben. Eine unzureichende Erkldrung gibt jedoch dem Zufall Platz.
Hier kommt der dritte biologische Zufallsbegriff ins Spiel — als metho-
dologisches Prinzip. Die Naturvorkommnisse sind zufillig nicht nur
im Sinne der Unabhiéngigkeit von Zwecken und Kontingenz von kon-
kreten Szenarien. Nicht nur gibt es unwahrscheinliche Naturvorginge
und unvorhersagbare Stérungen der Selektion. Auch den Phdnomenen
entsprechende Ursachen sind zufillig, und diesmal nicht im Sinne der

435

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Unzweckmifligkeit oder Unwahrscheinlichkeit, sondern im Sinne der
prinzipiellen Unvollstandigkeit jeder konkreten Erklarung.

Der Zufall bedeutet also in der Evolutionstheorie keine blofie
Ohnmacht unseres Wissens. Er wird vielmehr als ein methodologischer
Grundsatz umgedeutet und fithrt zur Pluralisierung der Kausalitit selbst.
Er ist nicht nur ein negatives antiteleologisches Prinzip oder ein theore-
tischer Storfaktor. Der Zufall steht sowohl fir die Vorlaufigkeit einer
jeden Konstruktion als auch fiir die Unvollstandigkeit jeder tatsichlichen
Ursache.!" Dies fiihrt dazu, dass wir auf die Hoffnung einer vollstindigen
Erklarung, auch im Prinzip, verzichten missen.

Hier sollte m. E. die unter Biologen geldufige Metapher der Natur als
Maschine in Frage gestellt werden. Sie ist in der Tat irrefiihrend. Denn
nur fiir Maschinen gibt es eindeutige Ursachen fiir ihr (Nicht-)Funk-
tionieren. Fiir so ein komplexes Phinomen wie das Uberleben oder
Nicht-Uberleben bestimmter Organismen kann es dagegen mehrere
einander nicht ausschlieffende Ursachen geben, gerade weil sie keine
Mechanismen sind."> Das Wissen um den Zufall ist kein Wissen im Sinne
einer vollstindigen theoretischen Konstruktion, sondern im Sinne des
Wissens um die prinzipielle Nicht-Endgiiltigkeit jeder von ihnen. Welche
von den von uns gefundenen Ursachen entscheidend gewesen ist, lasst
sich auch im Prinzip nicht sagen.

Die evolutionstheoretischen Erklarungen gehorchen somit nicht
dem Prinzip des zureichenden Grundes. Da die Ursachen, auf die sie sich
beziehen, das Phdnomen niemals endgiiltig erkldren konnten, konnen
die entsprechenden Begriindungen niemals hinreichend sein. Sie sind
in diesem Sinne zufillig - im Sinne der prinzipiellen Offenheit und
Komplementaritat. Modelle, die sie liefern, bezeichnen lediglich den
Rahmen, in dem Evolution verlaufen konnte. Dennoch ist es durch-
aus moglich diesen Rahmen mathematisch-statistisch zu beschreiben.
Unsere Unsicherheit, was die Ursachen angeht, lasst sich kalkulieren
und im Sinne der Wahrscheinlichkeit bestimmen. Mehr noch: Selbst

4 Zu indeterministischen Deutungen der Evolutionstheorie vgl. Brandon, Robert a.
Carson, Scott: The Indeterministic Charakter of Evolutionary Theory: No »No Hidden
Variables Proof« but No Room for Determinism Either, in: Philosophy of Science, 63 (1996),
S.315-337.

115 Vgl. »eine Art mikroskopischer Uhr« (Monod: Zufall und Notwendigkeit, S.104). Man
lasst sich, so scheint es mir, von der Maschinenmetapher in der Evolutionstheorie irre-
fithren: Es wird erwartet, dass es Normalfille geben soll, was das >richtige« Funktionieren
oder Nicht-Funktionieren des Organismus betriftt. Monod spricht selbst von »Unvoll-
kommenheiten« (S. 109).

436

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

Prognosen werden auf diese Weise mdglich. Auf diesen Punkt, was die
Wabhrscheinlichkeitskalkulationen fiir den Zufall bedeuten, kommen wir
gleich zuriick, wenn der Zufall in der Physik betrachtet wird. Aber schon
hier diirfte deutlich geworden sein, dass diese das neue Wissen um den
Zufall ermoglichen. Der Zufall als methodologisches Prinzip ldsst uns
die Kausalitit selbst neu denken. Sie ist nun im Sinne der Spielrdume zu
deuten, die sowohl fiir Ursachen selbst als auch fiir Erklarungsmodelle
gelten. Die Wahrscheinlichkeit steht gerade dafiir, was den Pluralismus
ermoglicht, fiir die schwache Kausalitat.

Die Wahrscheinlichkeitskalkulationen kommen in der Biologie der
Pluralitét der theoretischen Modelle entgegen. Die statistische Methode
berechtigt zu gewissen Vorhersagen, man kann z. B. die Uberlebenschan-
cen einer Spezies berechnen, die ihr ein nicht korrigierter Fehler in der
DNS-Sequenz oder eine Verdnderung der klimatischen Umsténde liefern
wiirden. Die Wahrscheinlichkeit beschrankt den Zufall und macht ihn
kalkulierbar und bis zu einem gewissen Grad vorhersagbar. Trotz des
Zufalls kann nun zumindest eine schwache Ursdchlichkeit behauptet
werden. Hier entsteht allerdings eine neue Schwierigkeit: Es sieht so aus,
als ob es fir die Evolution tatsdchlich gewisse Grenzen gébe. Das heifit:
Sie verlduft nicht vollkommen beliebig, sondern selbst fiir den Zufall
gibt es Spielrdume. Mit seiner Theorie der konvergenten Evolution in
einem Werk mit dem vielsagenden Titel Jenseits des Zufalls"' widerspricht
Simon Conway Morris der Idee der absoluten Kontingenz, wie sie bei
Monod und besonders bei Gould!” dargelegt wurde: Die Entwicklung
des Lebens sei nicht blof8 kontingent, im Sinne >es konnte alles anders
sein<. Das Leben zeige andauernd analoge Strukturen, so dass sich daraus
schlielen lasse, dass nicht alles absolut chaotisch aus den Mutationen
entstehen konne, sondern es fiir den Zufall gewisse Schranken gebe.
Man beschreibt diese Beschrankung des Zufalls mit Hilfe der uns schon
bekannten Metapher eines Flussbettes. Wie dieses die Bewegung des
Gewissers bestimmt, so wird auch die Evolution von dem ihr zugrunde
liegenden und uns noch unbekannten Gesetz gesteuert, das die Moglich-
keiten bestimmt, wie die Lebewesen sich auf der Erde entwickeln. Der

16 Freilich ist dieser Titel nur die deutsche Ubersetzung: Conway Morris, Simon: Jenseits
des Zufalls: Wir Menschen im einsamen Universum, Berlin: Berlin Univ. Press, 2008,
(Life’s Solution: Inevitable Humans in a Lonely Universe, Cambridge: Cambridge Univ.
Press, 2003).

17 Vgl. Gould, Stephen Jay: Illusion Fortschritt: die vielfiltigen Wege der Evolution, iibers.
v. Sebastian Vogel, Frankfurt a/M: Fischer, 2004.

437

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

»Darwinismus«, so Conway Morris, sei damit selbst keine zureichende
Erklarung, sondern eine, die sie erginzende Theorien brauche. 18

Ohne weiter in die Kontroversen zwischen den Anhangern von
Konvergenz- und Kontingenztheorien der Evolution einzugehen,'’
mochte ich darauf aufmerksam machen, dass wir es hier auf einer
noch hoheren, methodologischen Ebene mit der Zufilligkeit eines
methodologischen Prinzips zu tun haben, diesmal im Sinne von meh-
reren, einander ergdnzenden Theorien. Freilich bleibt uns das Gesetz
der >Flussbewegungs, das den Rahmen fiir den zufilligen Ablauf der
Evolution liefert und die klassische Evolutionstheorie ergdnzen wiirde,
noch unbekannt. Einen philosophischen Versuch, solch ein Gesetz zu
formulieren, unternahm der schon erwédhnte Philosoph Hans Jonas. In
seinem Hauptwerk Organismus und Freiheit (1973) (spéter: Das Prinzip
Leben (1977)) bemiihte er sich darum zu zeigen, dass die Lebensentwick-
lung in eine bestimmte Richtung zeigt, nimlich die Fortentwicklung der
Freiheit. Diese ist zundchst biologisch zu verstehen: Sie sei eine gewisse
Autonomie, begleitet von Gebundenheit und Abhdngigkeit, sie sei ein
Vermogen zur Identitdt, begleitet vom stindigen Stoffwechsel, sie sei
schlieflich die Freiheit der Distanzhaltung zu eigenen Bediirfnissen und
Trieben, die evolutiondre Vorteile bringt. Im homo pictor werde diese
biologische Freiheit zur Freiheit der Objektivierung, d. h. zur Fahigkeit
der symbolischen Darstellung und der willkiirlichen Abkiirzungen der
Reprisentation, um dann letztendlich, im Laufe der weiteren Entwick-
lung, zur Freiheit der Entscheidung zu werden, die zur Verantwortung
tithre. Der Mensch mit seiner Freiheit, die nicht mehr rein biologisch,
sondern auch ethisch-metaphysisch zu deuten sei, sei darum ein gewisses
Fazit der biologischen Entwicklung, in der eine Stufe der Freiheit auf der
anderen aufbaue. Damit sei die Evolution tatsachlich wie ein Fluss, der
trotz aller Abweichungen und Zwischenfille in eine bestimmte Richtung
fliefSe. Selbst der Zufall sei ein Werkzeug fiir bestimmte Entwicklung,
die von der Natur bezweckt werde. Das Postulat Monods, das jegliche
Verwendung des Zweckbegriffs in der Biologie verbot, wird damit von
Jonas entschieden aufer Kraft gesetzt.

8 Vegl. dazu Drossel: Die Rolle des Zufalls in der Evolution aus Sicht einer Physikerin,
S.96f.

19" Vgl. die neuesten Untersuchungen zu Steuerung der Mutationen durch den Organis-
mus selbst: Monroe, Grey J. u. a.: Mutation bias reflects natural selection in Arabidopsis
thaliana, in: Nature, 602 (2022), S.101-105.

438

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie

Trotz dieses Verstof3es gegen das wichtigste Postulat der Evolutions-
theorie diirfen wir Jonas keineswegs zu deren Gegnern zéhlen. Freilich
stellte er ihre Leithypothese, dass namlich es keine Zwecke in der Natur
geben kann, tatsdchlich in Frage und wies die Verponung der Anthro-
pomorphismen zuriick. Aber das macht ihn nicht zu einem Anhénger
der Teleologie im Sinne eines Planes, den die Natur verwirklicht. Denn
er wollte weder die Zufélligkeit der Mutationen noch die Harte der
Selektion bestreiten. Das klassische evolutionstheoretische Modell fand
er allerdings unzureichend, um das Phanomen des Lebens zu erkldren.
Stattdessen stellte er eine sie ergdnzende Hypothese auf: »Im Begriff
der Freiheit besitzen wir einen Leitbegriff fiir die Interpretation des
Lebens.«'?? Diese widerspreche dem Zufall nicht. Denn sie sei nur eine
gewisse »Tendenz in den Tiefen des Seins«, die sich durch Zufall oder
sogar dank ihm verwirkliche.””! Wie die »Entfaltung dieser keimhaften
Freiheit« verlaufe, sei gerade dem Zufall im Sinne der Mutationen und
Selektion tiberlassen. Doch angesichts der im oben beschriebenen Sinne
verstandenen, biologischen Freiheit wird der Zufall zu einer Chance, die
es ihr erlaubt sich weiterzuentwickeln und zu steigern. In dem von ihm
erfundenen Mythos iiber Gott, der sich selbst dem Zufall der Evolution
tberlief3, um die Mannigfaltigkeit des Werdens zu erleben, wollte Jonas
veranschaulichen, wie die Tendenz zur Freiheitssteigerung zu denken ist:
Der géttliche Keim der Freiheit miisse auf eine zufallige Chance warten,
um sich entwickeln zu konnen; diese verdanke sich »dem Zufall, dem
Wagnis und der endlosen Mannigfaltigkeit des Werdens«!?? und selbst
der »Strenge des Sporns«!'?* der Selektion. Als Tendenz, die immer schon
da gewesen ist, weist die Freiheit laut Jonas nur die Richtung, in der
die Natur sich durch zufillige Spiele entfalten kann, gibt jedoch keine
Garantien fiir diese Entwicklung.

Der Mythos, zu dem Jonas am Ende seines Hauptwerkes kommt,124
zeigt allerdings, dass die Idee des zielgerichteten Zufalls letztendlich nur
mythologisch zu denken ist. Die nicht strenge Kausalitdt ontologisch zu
deuten, erweist sich als schwierig, zumindest braucht man dabei Hilfe
solcher Erzahlungen. Die Ohnmacht des Wissens zeigt sich hier aufs

120 Jonas: Das Prinzip Leben, S.157.

12l Jonas: Das Prinzip Leben, S.157.

122 Jonas: Das Prinzip Leben, S. 390.

123 Jonas: Das Prinzip Leben, S. 392.

124 Vgl. Jonas: Das Prinzip Leben, S.390. Der Mythos wurde von Jonas noch einmal aus-
fithrlicher dargestellt in: Jonas, Hans: Der Gottesbegriff nach Auschwitz: eine jiidische
Stimme, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1987.

439

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Neue als seine grundsitzliche Kontingenz: Solche Interpretationen sind
nicht nur unverbindlich, sondern auch prinzipiell ersetzbar. Wenn Jonas
vorschlagt, auch diese Ohnmacht als Freiheit zu deuten, als »die Freiheit
des Nichtwissens, die, wie er sagt, ihn zu seinem Mythos bewegte, so ist
es die Freiheit, »die in diesen Dingen unser Los ist«!?> — unser Los, unser
Nicht-Wissen nicht als Gegensatz, sondern vielmehr als Bestandteil
unseres Wissens zu betrachten.

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Die Evolutionstheorie hat dem Zufall einen gewichtigen Platz zugewie-
sen. Er ist nicht ein nur storender Faktor, der moglichst zu beseitigen
ist, kein Argernis unseres Wissens, sondern sein wichtiger Bestandteil,
eine Grundlage, auf der man wissenschaftliche Modelle und Theorien
aufbaut. Er verandert damit nicht nur den Begriff der Kausalitat, die
nun eine schwache bzw. nicht zwingende Kausalitit sein kann, sondern
auch unseren Begriff des Wissens: Von nun an wird das Wissen um die
biologischen Naturvorginge im Sinne der Pluralitit der Konstruktionen
bzw. der von ihnen untersuchten Ursachen verstanden. Es wird zum
Wissen, das ihre Nicht-Endgiiltigkeit und Nicht-Vollstandigkeit standig
beriicksichtigt und als von der Natur selbst geboten bejaht.

Ein bis zu diesem Grad umfassender und gleichzeitig grundlegender
Zufallsbegriffist allerdings selbst begriindungsbediirftig. Darum sollte es
nicht verwundern, dass diejenigen, die der Evolutionstheorie in diesem
Sinn folgen, ihn (trotz der von Monod behaupteten Uberfliissigkeit und
Unmoglichkeit der Beweise) gern bewiesen sehen wollen. So weist nicht
nur Monod, sondern weisen auch andere Evolutionstheoretiker auf den
einzigen Bereich des menschlichen Wissens hin, in dem der objektive
Zufall als bewiesen gilt — auf die Quantenmechanik.!26 Dieser Riickgrift
auf die Quantenmechanik ist umso erstaunlicher, als es bis heute sehr
umstritten bleibt, wie die Quantentheorie in das Naturbild einzuordnen
bzw. ob ihre Effekte auf der Makroebene wirksam sein kénnen.

125 Jonas: Das Prinzip Leben, S. 390.

126 Vgl. Monod: Zufall und Notwendigkeit, S. 108; Weber: Philosophie der Evolutionstheo-
rie, S.268; Drossel: Die Rolle des Zufalls in der Evolution aus Sicht einer Physikerin,
S. 90 f. Selbst Jonas, der in seiner Deutung des Organismus die Zwecke wiederherstellen
wollte, berief sich auf die Quantenphysik, um den Zufall denkbar zu machen. Vgl. sein
Gesprich mit Kurt Friedrichs, in dem quantenphysikalische Fragen diskutiert wurden
(Jonas, Hans: Macht oder Ohnmacht der Subjektivitit? Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld
des Prinzips Verantwortung, Frankfurt a/M: Insel, 1981, S. 114).

440

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Wie dem auch sei, nur die Quantenphysik, und zwar in ihrer
Kopenhagener Deutung, scheint zunéchst auf etwas hinzuweisen, was
man den tatsdchlichen oder objektiven Zufall nennen kénnte, den Zufall
im Sinne einer fehlenden Ursache und nicht blof§ einer unzureichenden
Begriindung - eine Erkenntnis, die den Begriff des Wissens grundsitzlich
verandert und die schwache Kausalitdt der Natur selbst zuschreibt.
Schauen wir genauer an, wie es zu dieser grundsatzlichen Verdnderung
des Wissens gekommen ist bzw. wie die Entstehung der Quantentheo-
rie unsere Realitdtsvorstellung revolutionierte, so dass die Macht des
Wissens sich am Ende nicht mehr trotz des Zufalls, sondern dank ihm
behaupten konnte.

Die moderne Physik macht deutlich, dass es fiir sie mehrere Inter-
pretationen gibt und dass die Hoffnung auf ein einheitliches Weltbild
nun, wenn auch moéglicherweise nur voriibergehend, so doch begraben
werden muss.'”” Im Bereich der Quantenphysik ergibt sich eine merkwiir-
dige und in der Geschichte der Wissenschaft neue Situation. Einerseits
kann man die Erfolge der mathematisch aufgefassten Quantentheorie
in dem, was die Anwendbarkeit betrifft, nicht bestreiten; ihr mathema-
tisches Gertist stellt zweifelsohne ein hervorragendes Instrumentarium
der Naturforschung dar. Andererseits wird alles hochst problematisch,
versucht man aus diesem Instrument ein Objekt zu machen, und zwar
ein Objektim klassischen Sinne, d. h. das, was man veranschaulichen und
als Modell darstellen kénnte, um es in diesem Sinne zu verstehen. Damit
wird das Wort »verstehen« jedoch selbst fraglich. Hier ist das Zeugnis
zweier grofSer Theoretiker der Quantenphysik, nach Erinnerungen von
Werner Heisenberg:

»Ich fragte Bohr daher: >Wenn die innere Struktur der Atome einer
anschaulichen Beschreibung wenig zuganglich ist, wie Sie sagen, wenn wir
eigentlich keine Sprache besitzen, mit der wir {iber diese Struktur reden
kénnen, werden wir dann die Atome tiberhaupt jemals verstehen?< Bohr
zogerte einen Moment und sagte dann: >Doch. Aber wir werden dabei
gleichzeitig erst lernen, was das Wort verstehen bedeutet.<«!?8

Offensichtlich ist das Atom samt seiner inneren Struktur fiir beide -
Heisenberg und Bohr - kein blof3es Instrument gewesen, um bestimmte
Vorhersagen zu machen, sondern vielmehr ein erstaunliches Objekt,
das eine richtige Herausforderung an unser Verstindnis darstellt. Mehr
noch: Das Verstehen selbst wird hier zum Objekt der Verwunderung und

127§, die Anm. 99 zum Kapitel 1.
128 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 64.

441

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

folglich auch der Untersuchung. Was heifit es, die Atome zu verstehen?
Heif3t es, sie zu veranschaulichen, sich etwas darunter vorzustellen? Oder
sollten wir uns vielmehr fragen: Wenn unsere Fahigkeit, die Dinge auf
diese Art und Weise zu verstehen, hier scheitern muss, heif3t es vielleicht,
dass wir auch anders verstehen, anders denken sollten? Die Erfahrungen
der Ohnmacht unserer Vorstellungskraft in diesem Bereich sind gravie-
rend und stehen mit der Macht unseres Wissens, wie diese traditionell
aufgefasst wurde (mit der Vorhersagbarkeit bzw. mathematischer Kalku-
lierbarkeit), in einer unlésbaren Spannung. Derselbe Bohr hat diesen
Gedanken mit einem berithmt gewordenen Satz priagnant ausgedriickt:

»[...] [W]enn man nicht zunachst iber die Quantentheorie entsetzt ist,
kann man sie doch unméglich verstanden haben«.'°

Das Verstehen bezieht sich also von nun an nicht so sehr auf das eigene
theoretische Konstrukt, das die Dinge durchsichtig machen soll, sondern
vor allem aufseine prinzipielle Unzulanglichkeit. Wer diese erkannt habe,
habe von der Quantenphysik doch etwas begriffen.

Man kann gewiss die Quantenphysik als ein blofies Instrument
betrachten, das technisch niitzlich ist (Quantenkryptographie, Quan-
tencomputer), und dementsprechend auf jedes Verstehen verzichten,
das iiber den mathematischen Formalismus hinausgeht. Eben dies ist
mehrmals vorgeschlagen worden, wenn etwa behauptet wurde:

»Der Hauptanteil des erkennbaren theoretischen Gewinns, der mit
der Einfithrung der Unschiérferelation verbunden ist, liegt im Verzicht
auf Interpretation.«!0

Beachten wir jedoch, was der Entdecker der Unschirferelation selbst
dazu gedacht hat, so merken wir sofort, dass er einen solchen Verzicht
keineswegs als eine Losung angesehen hat. Man komme nicht umhin,
als Physiker z. B. tiber die Struktur eines Atoms zu sprechen und nicht
blof3 iber das, was man im Experiment tatsdchlich beobachtet. Denn
das wiren blofy »schwarze Punkte auf einer photographischen Platte
oder Wassertrépfchen in einer Nebelkammer«.3! Diese miissen jedoch
gedeutet werden, und zwar im Sinne der Objekte. Dass wir »in der
gewohnlichen Sprache nicht tiber die Atome selbst reden«!3? konnen,

129 Angeg. nach Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 280.

130 Eigen, Manfred u. Winkler, Ruthild: Das Spiel. Naturgesetze steuern den Zufall, Miin-
chen, Ziirich: Piper, 1978, S. 37.

Bl Heisenberg: Physik und Philosophie, S.252.

132 Heisenberg: Physik und Philosophie, S. 252.

442

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

entlaste uns keineswegs von der Nétigung zu deuten und zu verstehen,
und sei es auch das Verstehen der Unmdglichkeit, sie zu begreifen und in
unserer Sprache addquat beschreiben zu konnen.3* So iiberlegt Heisen-
berg:

»Wir sprechen zwar einfach z. B. von einem Neutron, aber wir konnen kein
wohldefiniertes Bild des Neutrons geben und auch nicht genau sagen, was
wir mit diesem Wort eigentlich meinen. Wir beniitzen verschiedene Bilder
und beschreiben es einmal als ein Teilchen, einmal als eine Welle oder
als ein Wellenpaket. Aber wir wissen, dass keine dieser Beschreibungen
genau sein kann. [...] Die iiblichen Vorstellungen der Geometrie und der
Kinematik eines Teilchens, wie Form oder Bewegung im Raum, kénnen
nicht immer in einer widerspruchsfreien Weise angewandt werden. [...] so
ist das einzige, was als Beschreibung niedergeschrieben werden kann, die
Wabhrscheinlichkeitsfunktion. Aber daraus erkennt man, dafd nicht einmal
die Eigenschaft des >Seins¢, wenn man hier {iberhaupt von Eigenschaft
reden will, dem Elementarteilchen ohne Einschrankung zukommt.«!3*

Heisenberg betont dabei, dass die beschriebene Widerspriichlichkeit
z. B. was den Wellen-Teilchen-Dualismus angeht, wenn mathematisch
beschrieben, keineswegs ein Problem darstellt.”*> Das Problem entsteht
dann, »wenn man die bekannte Frage stellt: Aber was geschieht denn
>wirklich< in einem Atomvorgang?«'*® Denn die Antwort auf diese
Frage wird offensichtlich in Termini der klassischen Physik bzw. der
gewohnlichen Sprache erwartet, die eben versagen muss, wenn es sich
um quantenmechanische Prozesse handelt. Eine solche Antwort kann
folglich nur negativausfallen, d. h. indem wir zeigen, welche Begriffe samt
der ihnen innewohnenden Bildlichkeit hier nicht oder nur bis zu einem
gewissen Grad funktionieren kénnen. Hier ist das Zeugnis eines anderen
groflen Theoretikers der Quantenphysik, Erwin Schrodingers:

»Fragen Sie mich zuletzt: Ja was sind denn nun aber wirklich diese
Korpuskeln, diese Atome und Molekiile? - so miifite ich eigentlich ehrlich
bekennen, ich weifl es so wenig als wo Sancho Pansas zweiter Esel
hergekommen ist. Um aber doch etwas, wenn auch nicht Gewichtiges

133 Zum entsprechenden Gesprach zwischen Bohr, Heisenberg und Pauli, in dem die
positivistische Position, laut der das Vorausberechnen-Kénnen mit dem Verstehen gleich-
zusetzen wire, entschieden abgelehnt wurde, s. Heisenberg: Der Teil und das Ganze,
S.2791T.

134 Heisenberg: Physik und Philosophie, S.101f.

135 Heisenberg: Physik und Philosophie, S. 74.

136 Heisenberg: Physik und Philosophie, S.75.

443

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

zu sagen: am ehesten darf man sie sich vielleicht als mehr oder weni-
ger voriibergehende Gebilde innerhalb des Wellenfeldes denken, deren
Gestalt aber, und strukturelle Mannigfaltigkeit im weitesten Sinne des
Wortes, so klar und scharf und stets in derselben Weise wiederkehrend
durch die Wellengesetze bestimmt ist, daf8 vieles sich so abspielt, als
ob es substantielle Dauerwesen wiren«. (Schrédingers Hervorhebungen
_E R)l37

Merken wir uns, dass Schrédinger in dieser konkreten Beschreibung
mit solchen Ausdriicken wie »am ehesten darf man, »vielleicht« und
»als ob« operieren muss. Schon im danach folgenden Kapitel Was ist
ein Elementarteilchen? beginnt er seine Erklarung mit einer Negation:
Die sogenannten Elementarteilchen seien keine identifizierbaren Indivi-
duen, fiir sie gelte nicht die »Dasselbigkeit«,*® schlieSlich seien unser
ganzes »wissenschaftliches Vokabular« und die ihm entsprechenden
Vorstellungen »inadaquat«.'

Eine der grofiten Schwierigkeiten, die Quantenelemente zu iden-
tifizieren und zu veranschaulichen, bildet der Zufall. Hat jedoch die
Quantenphysik uns in dieser Hinsicht tatsdchlich etwas physikalisch
Neues offenbart? Der Zufall ist schon seit dem 19. Jahrhundert ein
wichtiger Bestandteil der statistisch aufgefassten kinetischen Gastheorie
gewesen, ebenso bedeutsam wird er im 20. Jahrhundert in den Entro-
pie- und Chaostheorien. Dabei geht es vor allem um die praktische
Unmoglichkeit, alle Bewegungen der Molekiile und Atome exakt zu
verfolgen und sie deterministisch zu beschreiben, bzw. um zahlreiche
Ursachen, die einen fiir uns unvorhersagbaren Effekt haben kénnen. Es
handelt sich somit um keinen Zufall im strengen Sinne, um keine feh-
lende oder unzureichende Kausalitat, sondern um die uniiberschaubare
Komplexitat der kausalen Verhiltnisse, d. h. darum, was wir im ersten
Abschnitt dieses Kapitels als scheinbaren Zufall bezeichnet haben. Wenn
auch der laplacesche Damon fiir den grofiten Teil der Wissenschaftler,
die sich mit dem sogenannten deterministischen Chaos beschaftigen,
heute unplausibel geworden ist bzw. wenn es zweifelhaft wurde, dass
man solche Phanomene wie Bifurkation tatsichlich, wenn auch nur im
Prinzip, deterministisch beschreiben kann, so ist der Zufall in diesen
Bereichen jedenfalls kein selbststindiges, bewiesenes Konzept. Ahnlich

137 Schrodinger: Was ist ein Naturgesetz, S.120.
138 Schrodinger: Was ist ein Naturgesetz, S. 121 ff.
139 Schrodinger: Was ist ein Naturgesetz, S.129.

444

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

wie Mutationen in der Evolutionstheorie sind Fluktuationen hier zwar
unvorhersagbar, jedoch deterministisch gedacht.

Anders in der Quantenphysik. Hier wird der Anspruch erhoben,
den objektiven Zufall bewiesen zu haben. >Objektiv zufillig« meint
dabei genau das, was bis jetzt als mit einem wissenschaftlichen Bild
inkompatibel angesehen wurde. Es geht nicht um die Unvollstindigkeit
unseres Wissens oder die Besonderheit unserer Urteilskraft. Selbst im
Rahmen der Evolutionstheorie konnte man den Zufall noch so deu-
ten: im Sinne der Unitibersichtlichkeit aller Naturfaktoren, die fiir das
(Nicht-)Uberleben verantwortlich sind. Der kantische Zweifel beziiglich
der Moglichkeit, von dem Zufall objektiv zu sprechen, wére hier vielleicht
noch berechtigt. In der Kopenhagener Quantentheorie handelt es sich
dagegen eindeutig um eine objektive Unentschiedenheit im Geschehen
selbst. Der Zufall als Unangemessenheit des Prinzips des zureichenden
Grundes fiir die Beschreibung der Natur und nicht als Frucht unserer
Unwissenheit um die in der Wirklichkeit streng kausalen Verhiltnisse
hat dabei zumindest zwei Aspekte. Zum einen sind solche Prozesse, wie
der Zeitpunkt des radioaktiven Zerfalls eines einzelnen Atoms sowie der
Weg, den ein einzelnes Lichtteilchen bzw. Photon nimmt, nicht eindeutig
definierbar, sondern nur im Sinne der Wahrscheinlichkeit berechenbar.
Mehr noch: Es gilt als bewiesen, dass eine feste Grenze fiir die Genau-
igkeit vorliegt, mit der man Lage- und Bewegungsgrofien gleichzeitig
messen kann. Diese Grenze wird durch die Unschiérferelation festgelegt.
Zum anderen kann man vom Resultat einer Messung nicht so sprechen,
als ob es unabhingig von der Messung selbst stattgefunden hatte bzw. vor
dieser schon feststiinde. Denn die Messung bestimmt das Ergebnis, das
sonst objektiv, an sich, unentschieden wire, d. h. wiederum nur im Sinne
der Wahrscheinlichkeit beschrieben werden konnte. Prinzipiell gilt: Ein
Messresultat ist nicht nur fiir den Experimentator ungewiss, nicht nur
weil die Anfangsbedingungen ihm vollstindig nicht bekannt sein kon-
nen, sondern weil es vor der Messung tatséchlich ungewiss bleibt und von
dieser abhdngt. Eben auf diesen Zufallsbegriff deuten die Grundbegrifte
und Gesetze der Quantenmechanik hin, nicht nur die heisenbergsche
Unscharferelation, sondern auch solch quantenmechanischen Konzepte
wie Verschrankung und Kollaps der Wellenfunktion.

Bisher ging man davon aus, dass man den Beobachter bei jeder
Beobachtung ausklammern kann, dass Naturprozesse unabhingig von
unseren Handlungen verlaufen und im Experiment nur besonders deut-
lich zum Vorschein kommen. Wenn man, um die alte Metapher wieder
aufzunehmen, die Natur foltert, verrit diese ihre Geheimnisse wahrhaf-

445

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

tig und aufrichtig. Oder wenn man eine andere Metapher bevorzugt:
Das Buch der Natur ist da, unabhingig davon, ob es von jemandem
gelesen wird oder nicht; das Geschriebene steht seit Ewigkeiten fest,
auch wenn es sich nur einem geschulten Leser offenbart. Nun bietet
uns die Quantentheorie auch in dieser Hinsicht eine merkwiirdige, die
tiblichen Metaphern sprengende Fassung: Das Buch wird, zumindest
teilweise, geschrieben, indem es gelesen wird, es ist vor der Lektiire nur
unvollstindig da; die Folter zwingt die Natur Geheimnisse zu verraten,
die sie vorher selbst nicht oder nur teilweise gekannt hat. Wenn wir also
sagen, dass die Messerergebnisse unvermeidlich durch den Messprozess
beeinflusst werden, dann heif3t es, dass quantenmechanische Zustands-
anderungen nur dann im klassischen Sinne eindeutig feststehen, wenn
wir sie erforschen. Nur dann werden sie zu einem >Geschehen<.!*” Indem
wir sie beobachten (messen), zwingen wir sie zu einer Bestimmtheit, die
sie sonst nicht kennen.

Das Wissen offenbart sich somit als eine sehr merkwiirdige Macht:
Die neue Erkenntnis gefdhrdet gerade das, was wir als Macht unseres
Wissens immer verstanden haben - die Macht, die auf der Gegebenheit
des Geschehens beruhte, die die Naturdinge wie Waren in einem Super-
markt uns zur Verfiigung stellte. Die >Waren« scheinen von nun an nur
darum da zu sein, weil wir sie aufsuchen, und nur in dem Grad, in dem wir
bereit sind, einen gewissen Preis fiir sie zu bezahlen. Eben das bedeutet
der quantenmechanische Zufall: Es gibt keinen anderen Grund dafiir,
dass sie da sind, aufSer dem, dass es in unserer Macht steht, sie zu kaufen.
Der Preis dafiir ist jedoch, dass wir uns niemals sicher sein kénnen, was
sie sind, bevor wir sie gekauft haben.

Aber hiiten wir uns vor voreiligen Schlussfolgerungen und beson-
ders vor neuen Metaphern. Der objektive Zufall in der Kopenhagener
Deutung der Quantenphysik wird keineswegs von allen Physikern
anerkannt. Seit den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts gab es ebenso
entschiedene Gegner, die sich u.a. auf David Bohm und seine Idee
der »verborgenen Variablen« beriefen, die, wire sie richtig, den Zufall
wieder zum Zeichen unserer Unwissenheit herabsetzen wiirde. Dieser
Position begegnete man mit der Berufung auf Bells Ungleichungen,
die u. a. demonstrierten bzw. so gedeutet werden konnten, dass solche
Variablen nicht vorhanden sind. Aber die Debatte war damit nicht zu

140 Heisenberg bezweifelte in diesem Zusammenhang, dass das Wort >Geschehen«<auf die
untersuchten Prozesse iberhaupt angewendet werden darf und nicht vielmehr »auf die
Beobachtung beschrankt werden muf3« (Heisenberg: Physik und Philosophie, S.77).

446

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Ende. Bis heute gibt es weitere Kontroversen, z. B. dariiber, auf welcher
Ebene (auf der des Geschehens oder jener der Messung) der Zufall
tiberhaupt festzustellen ist und ob eine deterministische Deutung trotz
der Ungewissheit der Messergebnisse moglich ist. Diesen Zwiespalt kann
ich als Nicht-Physikerin nur feststellen, ohne selbst Partei ergreifen oder
meine Meinung dazu duflern zu konnen."! Die Diskussion dariiber,
welche von diesen Positionen die angemessene Interpretation experi-
menteller Befunde darstellt, scheint auch heute noch weit entfernt davon
zu sein, entschieden zu werden.!*? Inwiefern die weltanschaulichen
Verallgemeinerungen, wie z. B. Determinismus oder Indeterminismus,
tatsdchlich aus dem folgen, was die Physiker beobachten, kann man
nur dann beurteilen, wenn man sowohl das Experiment als auch seine
mathematische Beschreibung gut kennt. Wenn einem jedoch, wie mir,
die Kompetenz dazu mangelt, kann man nur den Widerstreit zwischen
Wissenschaftlern als Hinweis darauf betrachten, dass nicht alles in jhren
Schliissen berechtigt ist. Hier mochte ich mir nur eine Uberlegung
dazu erlauben.

Unberechtigte philosophische Schlussfolgerungen vonseiten der
Naturwissenschaftler sind leider keine Seltenheit. Im letzten Kapitel
werden wir ein Beispiel solcher philosophisch fehlerhaften Deduktionen
zum Thema >Freiheit< betrachten, die aus den Libet-Experimenten
gezogen werden. In der Physik kommen dazu noch erstaunlich kithne
und manchmal ebenso widerspriichliche Analogien, derer sich Physi-
ker bedienen, um den komplizierten Stoff klarer zu machen, die aber
die Sache eher verdunkeln. Denn es ist fiir einen Nicht-Spezialisten
ebenso schwierig auseinanderzuhalten, welche Analogien die Sache nur
veranschaulichen sollen (obwohl diese offensichtlich dazu nicht geeignet
ist), welche aber selbst als Beweis fiir die Richtigkeit der Schliisse
verwendet werden, d. h. eine logisch zweifelhafte Schlussfolgerung per
analogiam darstellen.

4 Hier konnen nur einige Probleme der Quantenphysik sehr allgemein und mit Blick
aufunsere Fragestellung angesprochen werden sowie die Kontroversen, die in ihrem Rah-
men diskutiert werden. Unter anderem folge ich dabei Stockler, Manfred: Philosophische
Probleme der Quantentheorie, in: Bartel u. Stockler (Hg.): Wissenschaftstheorie, S.245-
263.

142 Vgl. z.B. den oben schon zitierten Sammelband: Herkenrath u. Schwaetzer (Hg.):
Zufall. So stellt der Beitrag von Otfried Githne (Der Zufall und die Quantenphysik, S.79-
94) ein Plidoyer fiir den objektiven Zufall dar, Jiirgen Schnakenberg (Offnet der Zufall
unsere Welt?, S.107-122), Detlef Diirr (Die Wahrscheinlichkeit in der Quantenphysik,
S.95-106) und Gerd Helmecke (Der Zufall als Folge der Individualisierung der Natur. Ein
Essay, S.179-183) bestreiten ihn dagegen.

447

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Ein Beispiel bieten Max Borns Uberlegungen zur Quantenobjektivi-
tat, die anschaulich machen sollten, dass unsere alte Vorstellung von uns
selbst und der Welt, an der u. a. Einstein festhielt, falsch ist. Wir seien
kein Publikum, das ein Theaterstiick ansieht, ohne es zu beeinflussen, wie
die klassische Physik unterstellte, die uns »eine objektive physikalische
Welt« lehrte, sondern eher Zuschauer in einem Stadion, die das Spiel
mit »Applaus oder Pfeifen« verfolgen und so beeinflussen, oder ein
noch »besseres Gleichnis« sei hier »das Leben selbst, wo Publikum und
Akteure die gleichen Personen sind«.** In dieser Metapher oder vielmehr
in diesem Biindel der Metaphern ist alles fraglich und macht die Dinge
unklarer als zuvor. Erstens beeinflusst das Publikum das Geschehen auf
der Bithne sehr wohl, in einem Volkstheater oder in einer griechischen
Tragodie ist die Wirkung des Publikums enorm, aber auch bei einer
modernen Theaterauffithrung gibt es eine wesentliche emotionelle Ver-
bindung zwischen den Zuschauern und den Schauspielern. Der Einfluss
des Publikums im Stadion ist dagegen zwar auch nicht zu leugnen, hingt
aber sehr von der emotionalen Labilitat der Spieler ab. Zweitens kann
das Publikum gerade im Theater, z. B. bei Shakespeare, gelegentlich zum
Bestandteil des Spiels werden, gehort somit wesentlich zur Auffithrung.
Ein Fuf3ballspiel kann dagegen auch in einem leeren Stadion stattfinden.
Als Schauspieler kann man sich direkt an das Publikum wenden; ein
Fuf3ballspieler tut es nicht, zumindest nicht wahrend des Spiels. Jedenfalls
ist die Situation in einem Stadion, drittens, ganz anders als im »Leben«.
Die dritte Analogie mit dem Leben, wo Publikum und Akteure nicht
unterscheidbar sind, ist nicht nur ganz anders als die ersten zwei, sondern
auch keineswegs ein »besseres Gleichnis«. Man fragt sich, ob Born es
in dem Sinne meinte, dass nicht nur wir die Quanten beobachten und
mit unseren Beobachtungen beeinflussen, sondern auch sie uns. Eine
solche Analogie braucht jedenfalls zusitzliche Erklarungen. Denn eine
Symmetrie, die diese Metapher unterstellt, ist fiir physikalische Objekte
schwer denkbar.

Borns Versuch, die Dinge zu veranschaulichen, demonstriert nicht
nur die Schwierigkeiten solcher Analogien zu konkreten physikalischen
Ergebnissen, sondern auch, dass Metaphern fiir das >Verstehen< im
Sinne Heisenbergs und Bohrs kaum hilfreich sind. Ahnliche Fehler wie
bei Borns Gleichnissen konnen gewiss auch bei den Metaphern des

43 Born, Max: Physik im Wandel meiner Zeit, Braunschweig: Vieweg, 1966, S. 110. Vgl. bei
Heisenberg eine dhnliche weitgehende Schlussfolgerung, dass »wir im Schauspiel des
Lebens gleichzeitig Zuschauer und Mitspielende sind« (Heisenberg: Physik und Philoso-
phie, S. 85). Vgl. auch Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S.334.

448

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Buches und der Folter und sicherlich bei meiner Metapher der Waren
in einem Supermarkt ausfindig gemacht werden. Analogien bringen
keine Klarheit, vielmehr umgekehrt. Und man sollte sich mit den phi-
losophischen Verallgemeinerungen, zu denen diese uns verleiten, auch
als kompetenter Physiker zuriickhalten. Was einem in der Physik wenig
kompetenten, jedoch philosophisch geschulten Interpreten tibrig bleibt,
ist - es sei wiederholt - Probleme und Kontroversen festzustellen und sich
der weitgehenden Schlussfolgerungen, was z. B. den objektiven Zufall
bzw. die Undeterminiertheit der Naturprozesse angeht, méglichst zu
enthalten. Man kann vielleicht gerade dadurch die mit den Entdeckungen
der Quantenphysik entstandenen Probleme schirfer auffassen und die
Herausforderungen wahrnehmen, die hier aufgeworfen worden sind.

Die Quantenphysik in ihrer Kopenhagener Auffassung stellt tat-
sichlich eine besondere Herausforderung fiir unsere Verstehensfahigkeit
dar. Drei der grundlegendsten Prinzipien einer physikalischen Theorie,
die die Macht des Wissens sicherten, werden von ihr in Frage gestellt: der
Determinismus, die Lokalitdt und der physikalische Realismus. Es sieht
so aus, dass man zumindest eins von ihnen aufgeben muss, d. h. wenn
man z. B. den physikalischen Realismus retten mochte, laut dem das
physikalische Geschehen als unabhingig vom Beobachter zu betrachten
ist, so muss man den Indeterminismus in Kauf nehmen. Ebenso muss
man, wenn man die Lokalitit behalten will, den objektiven Zufall
akzeptieren."** Allerdings scheint es nach der Kopenhagener Deutung,
dass wir auf alle drei Prinzipien verzichten miissen - sowohl auf den
Determinismus als auch auf den lokalen Realismus.

Ein entschiedener Gegner solcher radikalen Schlussfolgerungen
war bekanntlich Albert Einstein. In seinem beriihmten Aufsatz, der
gemeinsam mit Boris Podolsky und Nathan Rosen 1935 konzipiert wurde
(EPR), hat er die quantenmechanischen Prozesse als paradox darge-
stellt, was als Einwand gegen die Vollstindigkeit der Quantentheorie
zu verstehen war.!*> Die Quantentheorie sei mit den grundlegendsten
Vorstellungen von physikalischer Realitdt in Konflikt, weil sie nicht
nur eine »spukhafte Fernwirkung« (»spooky action at a distance«)
unterstelle, nicht nur auf die streng deterministische Auffassung der
beobachtbaren Prozesse verzichte, bei der jeder Wert mit maximaler

144 Vgl. dazu: Githne: Der Zufall und die Quantenphysik. Gihne zeigt u.a., dass wir
zumindest eins von diesen Prinzipien opfern miissen (vgl. S. 93).

145 Vgl. Einstein, Albert, Podolsky, Boris a. Rosen, Nathan: Can quantum-mechanical
description of physical reality be considered complete?, in: Physical Review, 47 (1935),
S.777-780.

449

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Genauigkeit (und nicht etwa mit Wahrscheinlichkeit), wenn auch nur im
Prinzip, feststellbar sei, sie mache dartiber hinaus den Realismus selbst
fraglich, indem diese Prozesse als von den Handlungen des Beobachters
(der Messung) abhangig gedacht werden. Merken wir uns, dass nur der
erste Einwand physikalisch-theoretischer Natur ist (die Nicht-Lokalitat
steht im Widerspruch zur Relativitdtstheorie), die anderen zwei gehen
auf weltanschauliche Uberzeugungen zuriick, die als unhintergehbare
Pramissen einer jeder wissenschaftlichen Theorie schon in den ersten
zwei Sitzen des Aufsatzes dogmatisch postuliert wurden:

»In a complete theory there is an element corresponding to each element
of reality. A sufficient condition for the reality of a physical quantity
is the possibility of predicting it with certainty, without disturbing the
system.«!46

Auf diesen Aufsatz bzw. auf das EPR-Argument zur Unvollstdndigkeit der
Quantenphysik ist im gleichen Jahr Niels Bohr austfiihrlich eingegangen,
was zu der ebenso beriihmt gewordenen Bohr-Einstein-Debatte fiihrte.
Esistallgemein bekannt, dass Einstein die Quantentheorie ablehnte, weil
sie seinen Forderungen an eine wissenschaftliche Theorie, aber auch
denen des gesunden Menschenverstandes wesentlich nicht entsprach.'4
Bohr dagegen musste zwar den paradoxen Charakter der Quantentheorie
anerkennen, bestand aber auf ihrer Vollstindigkeit und versuchte sie
immer wieder neu zu deuten, vor allem im Sinne der Komplementaritit
bzw. des Wellen-Teilchen-Dualismus. Das letztere Prinzip fithrte Bohr
zum Ablehnen des erkenntnistheoretischen Realismus. Die Quanten-
theorie bezieht sich laut Bohr auf unsere Beobachtungen und nicht
auf die Prozesse als solche. Ob solch eine Losung fiir Bohr selbst
befriedigend gewesen ist, ob das die neue (in Wirklichkeit aber eine
alte, skeptische) Deutung des >Verstehens< gewesen ist, von dem er im
oben zitierten Gesprach mit Heisenberg sprach, kann man allerdings
bezweifeln. Denn eine solche Losung bzw. einen vollstindigen Verzicht,

146 Einstein, Podolsky, a. Rosen: Can quantum-mechanical description of physical reality
be considered complete?, S.777.

147 Nach der Erinnerung von einem anderen prominenten Physiker, Wolfgang Pauli, ging
es Einstein dabei nicht so sehr um den Determinismus als vielmehr um die realistische
Auffassung der physikalischen Wirklichkeit (angegeb. nach: Scheibe, Erhard: Die Philo-
sophie der Physiker, Miinchen: Beck, 2007, S. 278).

450

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

von der physikalischen Realitdt zu reden, kann man als Physiker kaum
konsequent durchhalten.8

Die weltanschauliche Komponente wurde in der von Einstein initi-
ierten Debatte um die Quantenphysik immer deutlicher. Auch Einstein
war klar, dass es sich um etwas viel Grundlegenderes handelt als um
die Vollstandigkeit einer wissenschaftlichen Theorie. Unser gesamtes
Weltbild steht in Frage. Beriihmt sind seine Worte, mit denen er schon
1926 den quantenmechanischen Zufall ablehnte: »Jedenfalls bin ich
tiberzeugt, dafl der [der Alte, Gott - E.P] nicht wiirfelt«.1*® Hier ist noch
ein Zitat aus Einsteins Brief an Max Born 1944:

»In unseren wissenschaftlichen Erwartungen haben wir uns zu Antipoden
entwickelt. Du glaubst an den wiirfelnden Gott und ich an die volle
Gesetzlichkeit in einer Welt von etwas objektiv Seiendem, das ich auf wild
spekulativem Wege zu erhaschen suche. Ich hofte, daf3 einer einen mehr
realistischen Weg, bzw. eine mehr greifbare Unterlage finden wird, als es
mir gegeben ist. Der grofie anfingliche Erfolg der Quantentheorie kann
mich doch nicht zum Glauben an das fundamentale Wiirfelspiel brin-
gen«.130

Merken wir uns, dass Einstein hier vom Glauben spricht, der die wissen-
schaftlichen Erwartungen bestimmt, auch von Gott, der, wie wir im
vorigen Kapitel seinem Glaubensbekenntnis entnommen haben, fiir ihn
keineswegs ein personlicher Gott gewesen ist, sondern das Prinzip der
vollkommenen Rationalitdt des Universums.”' Gerade die Idee eines
personlichen Gottes, der eigenwillig und somit anthropomorph wire,

148 Zur ausfithrlichen Darstellung der physikalischen Argumente s. Held, Carsten: Die
Bohr-Einstein-Debatte: Quantenmechanik und physikalische Wirklichkeit, Paderborn:
Schoéningh, 1998. Held bemiiht sich allerdings darum zu zeigen, dass die Positionen beider
Physiker nicht so radikal unterschiedlich waren, wie man es gewohnlich darstellt, dass sie
zumindest am Ende eine gewisse produktive Annéherung zeigten. Vgl. auch: Murdoch,
Dugald: Niels Bohr’s Philosophy of Physics, Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1989,
S.199. Einstein selbst sah den Ausgang der Debatte weniger optimistisch, zumindest was
sein eigenes >Verstehen«anging. So in einem Brief an Besso aus dem Jahr 1951: »Die ganzen
50 Jahre bewusster Griibelei haben mich der Antwort der Frage >Was sind Lichtquantenc
nicht nahergebracht. Heute glaubt zwar jeder Lump, er wisse es, aber er tduscht sich...«
(Brief an Michele Besso vom 12.12.1951, zit. nach: Paul, Harry: Photonen: Experimente
und ihre Deutung, Braunschweig, Wiesbaden: Vieweg, 1985, S.7).

149 Briefan Max Bornvom 4.12.1926, zit. nach: Born: Physik im Wandel meiner Zeit, S. 294.
150 Einstein, Albert u. Born, Max: Briefwechsel 19161955, Miinchen: Nymphenburger,
1969, S. 204.

151 Nach Erinnerungen Heisenbergs wunderten sich Kollegen Einsteins, »warum er so
viel iiber den lieben Gott« spricht (Heisenberg, Der Teil und das Ganze, S.116).

451

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

der nach der Art seines Ebenbildes freie Entscheidungen treffen kénnte,
stiinde dieser Rationalitat im Wege. Nun begegnet Einstein die Idee der
Freiheit auf der Ebene der Quanten, d. h. in der physikalischen Realitét.
Er reagiert ablehnend und emport:

»Der Gedanke, dafl ein einem Strahl ausgesetztes Elektron aus freiem
Entschluss den Augenblick und die Richtung wihlt, in der es fortspringen
will, ist mir unertraglich. Wenn schon, dann méchte ich lieber Schuster
oder gar Angestellter in einer Spielbank sein als Physiker«.!*?

Ob es korrekt ist, den Quantenzufall im Sinne der Freiheit zu deuten,
lasse ich an dieser Stelle offen. Nach Einstein ist ein Elektron, das »frei«
entscheidet, wohin es fliegt, jedenfalls ein phantastisches Bild, weil
man seine >Entscheidung« auf keine weiteren physikalischen Faktoren
(verborgene Parameter) zuriickfithren kann. Das heif3t: Ein Geschehen
(die Bewegung des Elektrons) ist mit den anderen Prozessen, mit dem
ganzen Universum, nicht mehr streng verbunden. Man kann es folglich
nicht verstehen, in dem Sinne, dass man nicht beschreiben kann, wie es
eigentlich geschieht. Es ist die furchtbarste Grenze der Erkenntnis, die
man je vor sich hatte: Nicht etwa, dass das menschliche Vermdgen einer
natiirlichen Beschrankung unterliegt. Immerhin kénnte man dann sagen,
die Realitét sei uns verborgen und fiir unseren Geist unerreichbar, der nur
ein »mattes Abbild« davon vor sich habe.!>® Das hat Einstein in seinem
im vorigen Kapitel zitierten Glaubensbekenntnis als eigene religiose
Haltung dargelegt. Er war dabei bereit, die unsere Verstehensféhigkeit
tibersteigende, ewige Rationalitdt des Ganzen demiitig zu akzeptieren.
Aber die Dinge sehen nun viel dramatischer aus: Wir sind durchaus
im Stande zu begreifen, dass es im Grunde aller Dinge keine Verbin-
dungen gibt, die uns etwa unzugénglich wiren. Die Prozesse, die in
der Mikrowelt verlaufen, sind uns in diesem neuen, furchterregenden
Sinne, unbegreiflich geworden: Wir konnen es verstehen, dass es dort
nichts zu verstehen gibt. Diese neue Unbegreiflichkeit ist keine blofle
Negation unseres Wissens, nicht einmal seine Beschrankung, keine
demiitige Anerkennung seiner prinzipiellen Unvollstindigkeit, die zu
einem asketischen Verzicht auf Erklarungen fithren wiirde, wie es noch
in der Evolutionstheorie der Fall gewesen ist. Nein, unser Wissen ist
vollstindig. Seine Unzuldnglichkeit ist unser neues >Verstehen«. Selbst
das Unbegreifliche - das Risiko, dass unsere Vorhersagen scheitern, die
Wahrscheinlichkeit dieses Scheiterns, - kann kalkuliert und vorhergesagt

152 Briefan Max Born vom 24.4.1924, zit. nach: Born: Physik im Wandel meiner Zeit, S. 294.
153 §. die Anm. 83 im Kapitel 2.

452

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

werden. Wir begreifen damit die Unbegreiflichkeit, und dies im direkten
Sinne: Wir kdnnen sie mathematisch berechnen.

Gegen eine solche Fassung des »>Verstehens< der Kopenhagener
Quantentheorie wandte sich Einstein. Denn es widersprach allem, was
bis jetzt als Verstehen galt, es widersprach seiner Uberzeugung von der
objektiv vorliegenden Rationalitdt der Realitét, welche der menschliche
Verstand, wenn auch sehr unvollkommen, begreift. In der Debatte um die
Quantenmechanik vertrat der grofSe Physiker eine deutlich realistische
Position - in dem Sinne, dass die Realitit unabhingig von unseren
Beobachtungen und Konstruktionen daliege und dass wir sie mit Hilfe
der streng deterministisch aufgefassten Gesetze begreifen konnen, dass
sie also an sich in diesem Sinne verniinftig ist.> Wenn eine Theorie
dieser Auffassung der Realitit widerspreche, dann sei sie entweder
unvollstindig oder gar falsch.

Der Frage, ob Einstein auch sonst ein Realist gewesen ist und in
welcher konkreten Fassung, sind mehrere Untersuchungen gewidmet
worden. Dennoch wird man mit deren Hilfe leicht merken konnen,
dass sie nicht eindeutig zu l6sen ist.’> Denn derselbe Einstein, der sich
so sehr um die realistische Auffassung der Quantenmechanik bemiihte,
belehrte den jungen Heisenberg nach einem seiner ersten Vortrige
zur Quantenphysik im Frithjahr 1926 dariiber, dass erst die Theorie
entscheidet, was man beobachten kann.!>® Dieses von Heisenberg spéter
ausfiihrlich dargelegte Gesprach war fiir ihn hochst tiberraschend, da
Einstein offenbar das Gegenteil von der Position vertrat, die Heisenberg
von ihm erwartete. Vor allem den Positivismus von Ernst Mach, von dem
man annahm, er habe einen grofien Einfluss auf Einstein ausgeiibt, hat
dieser als naiv bezeichnet: Mach tue so, »als wisse man schon, was das
Wort >beobachten« bedeutet«, und v. a. glaube er, »sich an dieser Stelle
um die Entscheidung >objektiv und subjektiv< driicken zu kénnen«.!%”

154 Dass es um die Dinge an sich ging, wird bei Einstein an manchen Stellen deutlich. Vgl.
»Ich glaube noch an die Moglichkeit eines Modells der Wirklichkeit, d. h. einer Theorie,
die die Dinge selbst und nicht nur die Wahrscheinlichkeit ihres Auftretens darstellt.«
(Einstein: Zur Methodik der theoretischen Physik, in: ders.: Mein Weltbild, S.118).

155 Vgl. Fine, Arthur: The Shaky Game. Einstein, Realism and the Quantum Theory,
Chicago, London: Chicago Univ. Press, 1986. Im Kontext der Auseinandersetzung mit
Bohr s.: Murdoch: Niels Bohr’s Philosophy of Physics, S.195 ff.

156 Vgl. Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 92.

157 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 95. Die viel diskutierte Frage, ob die Kopen-
hagener Quantenphysiker, wie Bohr und Heisenberg, selbst dem Positivismus anhingen,
kann offenbar auch nicht eindeutig gelst werden. Vgl. z. B. Camilleri, Kristian: Heisenberg
and the Interpretation of Quantum Mechanics. The Physicist as Philosopher, Cambridge:

453

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Man sollte sich nach Einstein, so die Erinnerungen Heisenbergs, nicht auf
das Beobachtbare begrenzen, sondern davon, woriiber uns eine Theorie
belehrt, darauf kommen kdnnen, wie die Natur selbst funktioniere; eine
Theorie lasse uns auf den »sinnlichen Eindriicken zugrunde liegenden
Vorgang schlieffen«.® Symptomatisch sind die Worte Einsteins: »Ich
will damit nicht einem naiven Realismus das Wort reden; ich weif3
schon, dass es sich hier um sehr schwierige Fragen handelt [...]«.!%
Nichtsdestotrotz bestand er darauf, dass es sich in der Naturwissenschaft
»nur darum handeln« kénne, herauszubringen, was die Natur wirklich
tut«,100z. B. dass »[iJn Wirklichkeit die Einfachheit der Naturgesetze auch
ein objektives Faktum« sei.!®! In diesem wichtigen Gesprich ging es u. a.
um die Bahnen der Elektronen. Dass Heisenberg in seinem Vortrag die
Existenz dieser Bahnen im Atom selbst leugnete, bezeichnete Einstein
als »offenbar Unsinn«, worauf Heisenberg erwiderte, man habe fiir die
Quantenphysik noch keine addquate Sprache entwickelt.6?

Dieses Gesprach ist wichtig, nicht so sehr, weil Einsteins realistische
Position hier deutlich zum Vorschein kommt (das tut sie gerade nicht),
vielmehr, weil es demonstriert, wie ein ad absurdum gefithrter Konstruk-
tivismus (nur die Theorie bestimmt, was wir beobachten) mit einem
naiven wissenschaftlichen Realismus (unsere Theorien beziehen sich
unmittelbar auf die Wirklichkeit) Hand in Hand geht.'®* Bemerkenswert
ist, dass der junge Heisenberg zur Zeit des Gesprachs ebenso wie Einstein

Cambridge Univ. Press, 2009, S. 175 ff. Jedenfalls waren sie selbst iiberzeugt, ihre Sichtweise
stelle einen unverséhnbaren Gegensatz zum Positivismus dar (vgl. Heisenberg: Der Teil
und das Ganze, S.2801fL.). In dieser Diskussion ist es besonders schwer, die Positionen
einzuordnen, weil die Physiker gelegentlich die Bezeichnungen der philosophischen Posi-
tionen wie Positivist oder Realist nicht korrekt anwenden.

158 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 92.

159 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 95.

160 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 98.

16l Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 95.

162 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 95f. Das Hinweisen auf die Untauglichkeit
unserer Sprache wird beim spéten Heisenberg immer dominanter, so dass dieser Gedanke
ihn am Ende, laut manchen Forschern, in die Néhe des >linguistic turn< bringt (vgl.
Camilleri: Heisenberg and the Interpretation of Quantum Mechanics, S.178).

163 Vgl. »>Beingc is always something which is mentally constructed by us, that is, some-
thing which is freely posit (in the logical sense). The justification of such constructs does
not lie in their derivation from what is given by the senses. Such a type of derivation (in
the sense of logical deducibility) is nowhere to be had, not even in the domain of pre-
scientific thinking. The justification of the constructs, which represent >reality< for us, lies
alone in their quality of making intelligible what is sensorily given [...] « (Einstein: Remarks
to the Essays Appearing in this Collective Volume, S. 669).

454

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

dieser Zweideutigkeit verfiel: der Uberzeugung, dass eine Theorie die
Realitit bestimmt, einerseits und dem Glauben an die objektive Rationa-
litat der Realitdt, die man mit den Theorien entdeckt, andererseits. In
seiner letzten Replik bezog er sich ausdriicklich auf Einsteins Bekennt-
nisse: »Ich glaube ebenso wie Sie, dafl die Einfachheit der Naturgesetze
einen objektiven Charakter hat [..]«. Angesichts der Einfachheit und
Schonheit der mathematischen Formen kénne man »nicht umhin zu
glauben, daf§ sie »wahr<sind«. Dennoch, auch wenn der junge Heisenberg
noch tatsdchlich hoffte, dass die »besprochenen Schwierigkeiten« sich
»noch irgendwie 16sen werden«,'** so musste er spater zugestehen, dass
dies nicht der Fall gewesen ist. Die Beobachtungen lieflen sich nicht in
eine Theorie einordnen, wenn man unter der Theorie die newtonsche
Physik oder Relativititstheorie Einsteins verstand, sondern fiithrten zu
neuen, mit diesen teilweise unvereinbaren Ansichten. Unsere Logik und
selbst unsere Sprache mussten versagen, wenn es sich um {iberraschende
Phinomene, wie das Benehmen der Elektronen, handelte.165

»Das Gefiihl, das einen bei einem solchen Anblick iiberkommt,« hat
nach Heisenberg, genauso wie nach Einstein, jedenfalls nichts mit einer
bloflen Zufriedenheit eines Handwerkers zu tun.!®® Dieses Gefiihl haben
wir im vorigen Kapitel als Staunen interpretiert, im Falle Einsteins als
Staunen tber die tiefste Rationalitit der Welt, die geglaubt wird, jedoch
eine stindige Bestitigung erfordert, weil sie ungewiss ist. Nun hat die
Quantentheorie offenbar (und Einstein spiirte es schon im Jahr 1926)
ein neues Staunen mit sich gebracht. Denken wir daran, was vorher zur
Einseitigkeit unserer Wissensmacht gesagt wurde: Wer sich nur an der
Macht des Wissens erfreuen kann, bleibt fiir die sie brechenden, tiber-
raschenden Erkenntnisse blind. Wenn das Wissen sich nur auf eigene
Konstruktionen beschrankt, hort es auf, Macht zu sein, und schlagt in
die Ohnmacht um. Einsteins Uberzeugung von der tiefsten Rationalitit
der Welt im Sinne des Determinismus, der Lokalitat und der von dem
Beobachter unabhingigen Realitit war eine solche Konstruktion. Der

164 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 99.

165 Die Position Heisenbergs sah in diesem Gesprich viel weniger verstandlich und kon-
sequent aus als die Einsteins (vgl. die Replik Einsteins am Ende des Gesprichs (Heisen-
berg: Der Teil und das Ganze, S.100)). Das kann allerdings ein Hinweis darauf sein, dass
der junge Heisenberg die vertraute Realititskonzeption einerseits behalten wollte, ande-
rerseits aber sich gegeniiber neuen, unerwarteten Erfahrungen offenhielt, die dieser
widersprachen.

166 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S. 99.

455

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

trat »die tiberraschende Enthiillung« entgegen, die Schrédinger mit
Berufung auf die Arbeiten Heisenbergs und De Broglies so beschrieb:

»Tatsachen der Beobachtung zwingen uns, wenn wir Atomvorstellung
beibehalten wollen, die letzten Bestandteile der Materie aus der Kategorie
identifizierbarer Individuen auszuschlieflen«.1¢”

Das Wort »zwingen« ist hier entscheidend. Es zeigt sich: Die Macht
unseres Wissens kann durch eine andere Macht gebrochen werden.
Dann miissen wir auf die uns vertrauten Vorstellungen verzichten, wie
grundlegend sie uns auch scheinen mégen. Diese Erfahrung, das Stau-
nen iber die Selbststandigkeit des Objekts, das unsere Konstruktionen
durchbricht, schickt uns auf die Suche nach einer neuen Theorie. Weder
der Konstruktivismus, der besagt, dass alle Beobachtungen durch die
Theorie festgelegt sind, noch der ihn bekdmpfende, ihm jedoch im
Grunde entgegenkommende Realismus, der diese Konstruktionen der
Realitdt selbst zuschreibt, konnen diesem Moment der Entstehung einer
Theorie gerecht werden. Damit diese mdglich wird, muss man eigene
Vorstellungen, und sei es auch die von der Schonheit und Einfachheit der
Natur, opfern, man muss bereit sein, die eigene Auffassung der Realitit,
und sei es auch eine Uberzeugung von ihrer Rationalitit, aufzugeben.
Genauer gesagt: Man muss die Rationalitdt in einem vertrauten, her-
kémmlichen Sinne preisgeben, um eine neue Rationalitdt zu entdecken.

Im Streit um die Quantentheorie entpuppt sich die Uberzeugung,
dass die Natur mit der begrifflichen Sprache der klassischen Physik
beschreibbar sein soll, als unzuldnglich. Nun sehen wir: Dies war ein sehr
enger Begriff der Rationalitdt, dem wir anhingen (der junge Heisenberg
offenbar nicht weniger als Einstein). Vielleicht konnte dank der neuen
Theorie ein anderes >Verstehen« denkbar werden, iiber das Unbegreifli-
che hinaus? Vielleicht sollten wir nicht an dem alten Realitatsverstdndnis
so sehr festhalten, dass wir alle Beobachtungen um jeden Preis in es
einordnen? So wie an dem Bild des statischen Universums, das Einstein
mit seiner kosmologischen Konstante um jeden Preis retten wollte, weil
er eine andere Vorstellung, namlich die von einem expandierenden Uni-
versum, fiir gar nicht moglich gehalten hat. Er hat es spater bekanntlich
als seine »grofite Eselei« (»the biggest blunder«) selbst verworfen.!o8
Vielleicht ist es die Erfahrung, die jeder Wissenschaftler frither oder
spater machen muss. Dass namlich seine Entschiedenheit, eine Theorie

167 Schrodinger: Was ist ein Naturgesetz?, S.135.
168 Angegeb. nach: Gamow, George: My World Line. An Informal Autobiography, New
York: Viking Press, 1970, S. 44.

456

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

bis zum bitteren Ende mit jedem Mittel zu verteidigen, eine grofle
Albernheit ist, die ihn gegeniiber der Realitit mit ihren Geheimnissen
verschliet. Wer sich hier auf neue, iberraschende Erfahrungen, und
sei es auch unerwartete Schlussfolgerungen aus den mathematischen
Kalkulationen, eingelassen hat, hat den Weg fiir eine neue Theorie
samt der ihr innewohnenden neuen Sichtweise geebnet, die die alten
Vorstellungen von der Natur und selbst von Naturgesetzen grundsitzlich
revidieren wird, so wie Einstein es selbst mit seiner Relativitatstheorie
getan hat, und wie die Quantenphysiker, wie Bohr, Heisenberg und Born,
es ebenfalls tun wollten.

Allerdings brachte die Quantentheorie — darin muss man Einstein
Recht geben und das darf nicht verharmlost werden - nicht allein neue
Beobachtungen mit sich, die eine Theorie in Frage stellen wiirden. Sie
machte eine grundlegende Revision erforderlich, nicht nur von dem,
was unsere Naturkonzeption, sondern auch und vor allem, was unseren
Begrift der Rationalitit anging. Es schien tatsdchlich, als kdnne man nicht
mehr von Rationalitt sprechen, wenn man darunter nicht einen blof3en
mathematischen Formalismus verstehen wollte. Denn nicht nur mussten
die drei Prinzipien der physikalischen Theorie (der Determinismus, die
Lokalitat und der Realismus) aufgegeben werden, auch die Grundprinzi-
pien der Rationalitat wurden hier in Frage gestellt. Die vier sogenannten
Grundgesetze der klassischen Logik, die bisher als Leitfaden dienten,
um die Natur wissenschaftlich zu erforschen, mussten nun in ihrer
Geltung eingeschriankt werden, gerade wenn es um das Erforschen der
Natur ging — die Identitét, der Satz des Widerspruchs, das Prinzip des
ausgeschlossenen Dritten und das des zureichenden Grundes.

Das erste Prinzip, das der Identitdt, hat Schrodinger, wie oben
zitiert, als von der Quantentheorie her unzuldnglich oder gar unbrauch-
bar dargelegt: Die >Dasselbigkeit<, was die Elektronen angeht, sei ent-
schieden aufzugeben. Das zweite Prinzip, die Widerspruchsfreiheit,
musste vom Welle-Teilchen-Dualismus her verworfen werden und
wurde von Bohr im Sinne der Komplementaritit gedeutet: Die sich
gegenseitig ausschlieSenden Aussagen, dass das Elektron sich als Teil-
chen oder aber als Welle benimmt, miissen beide als legitime Beschrei-
bung betrachtet werden. Auf das dritte Prinzip werden wir gleich aus-
fuhrlicher eingehen miissen; seine Ungiiltigkeit hat m. E. besonders
fruchtbare Konsequenzen. Was das vierte Prinzip, das des zureichenden
Grundes, anbelangt, so wird es aufer Kraft gesetzt, wenn wir nun von
dem Zufall, d. h. von einer unzureichenden, schwachen Kausalitit bzw.
blof} wahrscheinlich wirkenden Ursachen ausgehen.

457

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die Wahrscheinlichkeitskalkulationen, die das Ergebnis von meh-
reren Messungen berechenbar machen, das Ergebnis einer einzelnen
Messung jedoch als auch im Prinzip unvorhersagbar postulieren, stellen
tatsdchlich eine Herausforderung an unsere Verstehensfahigkeit dar.
Dieser Herausforderung begegnet man oft mit noch einer Analogie, die
so geldufig ist, dass man sie kaum in Frage stellt - jener des Miinzwurfes
oder des Wiirfelspiels. Selbst Einstein verwendete sie, allerdings negativ:
Gott wiirfele nicht. Aber auch den Anhéngern des objektiven Zufalls
scheint die Analogie duflerst niitzlich zu sein, um die Kalkulation des
quantenmechanischen Zufalls anschaulich zu machen: Wenn man eine
Miinze mit einem gleichen >Schnippen« vielmals werfe, sei die Wahr-
scheinlichkeit, wie sie fallt, ziemlich genau kalkulierbar; z. B. seien bei
den groflen Wurfzahlen beide Ergebnisse, Wappen und Zahl, ungeféhr
gleich wahrscheinlich.!¢?

Hier moéchte ich nicht diskutieren, ob gleiches »>Schnippen< der
gleichen Miinze tiberhaupt praktisch moglich ist. Nehmen wir an, es ist
moglich. Die Voraussetzung der Gleichwahrscheinlichkeit stellt trotzdem
ein theoretisches Problem dar, auf das ich jetzt ebenfalls nicht eingehen
mochte. Aber auch wenn wir alle diese Probleme ausklammern, ist die
Analogie selbst hochst verbliiffend. Denn bei einem Makroobjekt wie der
Miinze handelt es sich, so glauben wir zumindest, um deterministische,
wenn auch wegen ihrer Komplexitit nicht als solche berechenbare,
Prozesse. Bei dem Quantenzufall geht es dagegen, so die Kopenhagener
Deutung, um die prinzipielle Unentschiedenheit. Die Analogie mit dem
Miinzwurf kann diese nicht korrekt beschreiben. Und in noch einer
Hinsicht ist diese Analogie irrefithrend. Denn Miinzwiirfe betrachten
wir als einzelne Ereignisse, die einem merkwiirdigen kollektiven Zwang
unterliegen, was schon verbliiffend genug ist. Aber Quantenprozesse sind
vielleicht nicht als einzelne Ereignisse anzusehen, nur unsere Messungen
von ihnen. Die Prozesse selbst, die wir als solche zu verstehen versuchen,
konnen folglich, so ldsst sich vermuten, auf eine merkwiirdige Weise
miteinander verkniipft sein, und das obwohl sie von uns als zeitlich
und rdumlich voneinander getrennt betrachtet werden. Der Miinzwurf
kann uns also kaum als Paradigma der Wahrscheinlichkeit dienen, wenn

169 Vgl. z. B. Audretsch, Jirgen: Alles Zufall? Einsichten aus der Physik, in: Nagorni u.
Audretsch (Hg.): Zufall oder Fiigung?, S. 24-47.

458

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

wir die quantenmechanischen Prozesse als von den Makroprozessen
unterschiedlich beschreiben wollen.!”?

Nehmen wir jedoch an, dass nicht die Quantenprozesse genauso
deterministisch sind wie der Miinzwurf, sondern umgekehrt: Dieser ist
genauso indeterministisch wie jene, in beiden herrscht ein tatséchlicher
Zufall. Dieser ldsst sich nun mathematisch berechnen. Das scheint ein
noch grofleres Problem zu sein, als wenn er ganzlich unvorhersagbar
wire. Denn warum Zufall kalkulierbar sein soll, lasst sich noch weniger
verstehen, als dass es tiberhaupt so etwas wie nicht-kausale Verhiltnisse
geben kann. Der vollkommene Determinismus ist uns verstandlich. Der
vollkommene Indeterminismus ist zwar weniger verstédndlich, aber wir
konnen ihn im Sinne der fehlenden Kausalitdt negativ begreifen. Nun
haben wir aber etwas viel weniger Klares: Der Zufall bedeutet zwar
tatsdchlich fehlende Kausalitit, aber diese Liicke der Kausalkette hat
doch eine Methode."”! Das heif3t: Der Zufall ist nicht bloff Mangel an Kau-
salitdt, sondern es besteht auch fiir die nicht determinierten Prozesse ein
gewisser Zwang, der der mathematischen Wahrscheinlichkeit gehorcht.

Nehmen wir die zweifelhafte Analogie mit dem Miinzwurf noch
einmal auf. Es stellt sich die Frage: »Woher >weif3« die einzelne Miinze,
wie sie fallen muss, damit sich fiir die entsprechende Sequenz die richti-
gen relativen Haufigkeiten ergeben?«!”2 Die Antwort im Sinne, es handle
sich um gleiche Fille und es wiirden entsprechende statistische Gesetze
gelten, kann nicht befriedigen, wenn wir die Dinge nicht nur berechnen,
sondern auch verstehen wollen.!”? In diesem Fall hiele zu >verstehens,
die Wahrscheinlichkeit nicht nur zu kalkulieren, sondern sich auch ein
Objekt oder eine Eigenschaft vorzustellen, auf die sie sich bezieht. Was
bringt die Miinze dazu, sich so und nicht anders zu verhalten bzw.
was zwingt die Quantenprozesse den statistischen RegelméfSigkeiten zu
gehorchen? Was beschrankt den Zufall? Die Kraft, die dem Zufall gewisse
Schranken setzt, ist vollkommen anonym; sie ist gerade als >Kraft< nicht
denkbar. Folglich kann die Wahrscheinlichkeit niemals selbst ein Objekt

170 Vgl. die Voraussetzung, die Logik des Miinzwurfes kénne auf »andere Zufallsexperi-
mente iibertragen« werden (Audretsch: Alles Zufall?, S. 26).

7L Vgl. Nickel, Gregor: Ist es auch Zufall - so hat er doch Methode, in: Herkenrath u.
Schwitzer (Hg.): Zufall, S.39-58.

172 Audretsch: Alles Zufall?, S. 31.

173 Vgl. bei Audretsch die m. E. wenig aussagekriftige Antwort auf seine eigene Frage zum
merkwiirdig regelmafligen Verhalten der Miinze: Es ldgen gleiche Praparationen vor, also
gelte eine statistische Theorie (vgl. Audretsch: Alles Zufall?, S. 40). Vgl. »Die Natur selber
erzeugt die Zufallszahlen. Dies ist eine perfekte Prozedur« (S. 46).

459

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

der Untersuchung werden; sie ist nur ein theoretisches Instrument. Und
dennoch gehorchen ihr konkrete Messergebnisse, freilich nur, wenn sie
viele sind, fiir ein einzelnes Ergebnis gibt es sie so gut wie gar nicht.

Der berechenbare Zwang, der dem objektiven, quantenmechani-
schen Zufall innewohnt (und nicht nur ihm, sondern auch jedem nur
statistisch kalkulierbaren Prozess), kann als »das statistische Paradoxon«
bezeichnet werden.'”# Denn der Zufall soll eine Freiheit von der kausalen
Notwendigkeit bedeuten. Nun stellt sich heraus: Die Freiheit gibt es zwar,
aber sie steht nichtim Gegensatz zur Notwendigkeit, und wenn, dann nur
bis zu einem gewissen Grad. Die Freiheit des Zufalls ist keine Willkiir,
sondern eine Ursache, wenn auch eine sehr merkwiirdige - eine nicht
strenge, partiell wirkende Kausalitat. Der Zufall steht somit immer noch
fir die Ohnmacht unseres Wissens, beschrankt sich jedoch selbst, indem
er berechenbar wird. Er wird damit doppelt unbegreiflich. Er gibt der
Macht des Wissens nach, dies jedoch nur teilweise.

Die unzureichende, stochastische Ursachlichkeit, die quantenme-
chanische Wahrscheinlichkeit, scheint also zutiefst irrational zu sein.
Und dies nicht nur, weil wir in unseren Erwartungen eines deterministi-
schen Realitétsbildes von der Physik enttduscht sind. Es sei noch einmal
betont: Dass die indeterministischen Prozesse teilweise determiniert
sind, ist noch verbliiffender als vollkommene Nicht-Notwendigkeit.
Denn wir haben es hier mit etwas Unverstindlichem zu tun - einem
kalkulierbaren Zufall, der ohne aufzuhéren Zufall zu sein einer gewissen
Logik gehorcht, aber fiir den weitere Griinde, warum er dies tut oder
nicht tut, sich nicht auffinden lassen. Und dennoch ist es das, was Expe-
rimente immer wieder bestdtigen. Diese sind einerseits hochst rational,
weil mathematisch beschreibbar, andererseits scheint damit die Grenze
unserer Wissensmacht fiirimmer gesetzt zu sein. Die Wahrscheinlichkeit
steht fiir die uns selbst ritselhafte, unergriindbare Macht, die den Zufall
beschrinkt. Sie ldsst sich nicht begreifen, nur kalkulieren.

Nun gibt es noch ein Grundprinzip der Rationalitdt, dem in sei-
nem Zusammenhang zur Quantenphysik eine besondere Gewichtigkeit

174 Bohme, Walter: Erscheinungsformen und Gesetze des Zufalls. Eine elementare Einfiih-
rungin die Grundlagen und Anwendungen der Wahrscheinlichkeitsberechnung und mathe-
matischen Statistik, Braunschweig: Vielweg, 1964, S. 93. Dieses »Paradoxon« fiithrt den
Autor dazu, den Determinismus und den Indeterminismus mit einem Hinweis auf
beriihmte Physiker als eine Sache der »blofle[n] >Weltanschauung«« zu betrachten, die
schliefilich als private Meinung im Sinne der persénlichen Priferenzen zu deuten ist und
die keinem Beweis unterliegt. Hier seien offenbar »dem Menschen Erkenntnisgrenzen
gesetzt« (S. 94).

460

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

zukommtund das noch nicht erlautert wurde — das tertium non datur, das
Prinzip des ausgeschlossenen Dritten. Dass auch dieser logische Grund-
satz auf die Natur nicht anwendbar ist, verscharft die Probleme um den
quantenmechanischen Zufall, er6finet jedoch neue Moglichkeiten seiner
Auffassung, u. a. eines neuen Verstindnisses der Wahrscheinlichkeit.
Hier miissen wir uns wieder den Uberlegungen Heisenbergs wid-
men. An der oben zitierten Stelle hat er die Wahrscheinlichkeitsfunktion
so gedeutet, dass »nicht einmal die Eigenschaft des >Seins<, wenn man
hier tiberhaupt von Eigenschaft reden will, dem Elementarteilchen ohne
Einschrankung zukommt«.”> Das »>Sein< kann man gewiss nicht als eine
blofle Eigenschaft neben anderen betrachten. Doch viel wichtiger als
die Wortwahl ist, dass Heisenberg das >Sein< ebenso wie Kausalitdt mit
Einschrankung gelten lasst. Der nichste Satz macht es deutlich:

»Es ist eine Moglichkeit oder eine Tendenz zum Sein«.7®

Am Ende seines Buches kommt Heisenberg auf diesen Gedanken noch
einmal zuriick:

»In den Experimenten iiber Atomvorginge haben wir mit Dingen und
Tatsachen zu tun, mit Erscheinungen, die ebenso wirklich sind wie
irgendwelche Erscheinungen im téglichen Leben. Aber die Atome und Ele-
mentarteilchen sind nicht ebenso wirklich. Sie bilden eher eine Welt von
Tendenzen oder Moglichkeiten als eine von Dingen und Tatsachen«.””

Wenn wir {iber die von uns beobachteten Erscheinungen im gewohnli-
chen Sinne sagen konnen, dass sie sind, so konnen wir das gegeniiber
den Atomvorgingen nicht behaupten. Sie sind zwar auch, aber dies in
einem anderen Sinne, »nicht ebenso wirklich«, aber immerhin auch
nicht unwirklich. Man kann nicht sagen, dass sie sind, aber auch nicht,
dass sie nicht sind. Die parmenidische Alternative »Sein/Nicht-Sein«
bricht hier zusammen. Elementarteilchen bilden >nur«< eine Tendenz
zum Sein. Sie sind nicht an einem gewissen Ort; sie sind dort nur bis
zu einem gewissen Grad, mehr oder weniger. Die Theorie, die sich auf
solche Objekte bezieht, muss folglich das Prinzip des ausgeschlossenen
Dritten in diesem entscheidenden Punkt aufSer Kraft setzen. Noch eine
dritte Option muss denkbar sein, die sich als »eine Mdglichkeit oder
eine Tendenz zum Sein« beschreiben ldsst. Die Wahrscheinlichkeit ist
eine solche Moglichkeit: das Sein und Nicht-Sein treten hier in ein

175 S. die Anm. 134.
176 Heisenberg: Physik und Philosophie, S.102.
177 Heisenberg: Physik und Philosophie, S. 262.

461

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Verhiltnis ein, das vom Prinzip des ausgeschlossenen Dritten her nicht
vorgesehen wurde.

Ich halte dies fiir eine der grofiten Herausforderungen an unser
>Verstehens, die von der Quantenphysik her kommen. Alle anderen,
selbst das Infragestellen der Widerspruchsfreiheit, sind nicht radikal neu.
Schon im Anschluss an Parmenides hat sein Schiiler Zenon demonstriert,
dass die Bewegung weder als diskret (Pfeil-Paradoxie) noch als konti-
nuierlich (Achilles-Schildkrote-Paradoxie) widerspruchsfrei zu denken
ist. Und von dem den Dingen innewohnenden Zufall als fehlende
Kausalitdt war schon bei Epikur die Rede. Der Determinismus wurde
jedenfalls mehrmals philosophisch verworfen. Auch die Infragestellung
des Identitatsprinzips kennen wir aus der Biologie. Bezogen auf den
lebendigen Organismus, ist dieses nur paradox zu denken: Hort der
Stoffwechsel auf, ist er tot bzw. kein Organismus mehr; er ist sich
selbst gegeniiber also nur solange identisch, als er eben nicht identisch
ist. Aber die Dichotomie »>Sein/Nicht-Seins, die nach dem Prinzip des
ausgeschlossenen Dritten streng gelten sollte, nun jedoch durch die
Wahrscheinlichkeitskalkulationen durchkreuzt wird, schien selbst man-
chen Quantenphysikern unumstofilich. Im Kapitel 1 haben wir den
Grund dafiir gezeigt, indem es um die Grenze aller Interpretationen
ging: Es handelt sich letztendlich um das Leben und v. a. um den Tod
- um die Alternative also, der gegeniiber keiner von uns gleichgiiltig
sein kann. Hier scheint ein scharfer Gegensatz ein Gebot des gesunden
Menschenverstandes zu sein: Entweder ist man lebendig oder man ist es
nicht. Eben diese Alternative iiberzeugt uns, dass auch in anderen Féllen
eine dritte Option ausgeschlossen sein soll und eine Unentschiedenheit
inakzeptabel ist. Das Gedankenexperiment, das als Schrodingers Katze
bekannt wurde, war eine Anspielung auf diese Eindeutigkeit.”® Wenn
die Quantentheorie von einem Atom berichtet, dass sein Zerfall vor
der Messung unentschieden bleibt, so kann man gewiss nicht von einer
Katze, wire ihr Leben von diesem Zerfall abhingig, behaupten, sie sei
bis zu einem gewissen Grad lebendig. Auf Leben und Tod iibertragen,

178 Einstein hat dieses Gedankenexperiment in dem Sinne verstanden, dass er und Schré-
dinger »vollig iibereinstimmen«, was die Unvollstindigkeit der Quantentheorie anbelangt
(vgl. Brief an Schrodinger vom 4.9.1935, zit. nach: Held: Die Bohr-Einstein-Debatte,
S.140). Dennoch néherte sich Schrodinger gelegentlich auch der Kopenhagener Deutung
an (vgl. S.161).

462

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

zeigt sich der Zwischenzustand zwischen dem Sein und Nicht-Sein als
reines Absurdum.”””

Aber gerade in diese Richtung weisen sowohl die heisenbergsche
»Tendenz zum Sein« als auch die quantenmechanische Wahrscheinlich-
keit hin. Der merkwiirdige Zustand zwischen dem Sein und Nicht-Sein
sowie das nicht weniger verbliiffende Konzept der nicht-strengen, unzu-
reichenden und jedoch in ihrer Ungewissheit kalkulierbaren Kausalitat
scheint mit der Vorstellung der Rationalitit der Welt, wie Einstein sie
verstand, tatsdchlich wenig kompatibel zu sein. Und dies nicht nur wegen
des Determinismus und des Realismus, die aufzugeben sind, sondern
wegen der prinzipiellen Grenze unserer Fahigkeit, die Realitdt zu begrei-
fen. Wenn wir im Kapitel 1 die Konkurrenz der Weltinterpretationen mit
Recht als Kampf des Menschengeschlechts um die Annéherung an die
Horizontlinien der Realitdt und deren Verschiebung ausgelegt haben,
dann bedeuten diese Entdeckungen, dass es fiir die Verschiebung eine
feste Grenze gibt und dass wir sie bereits erreicht haben, nicht etwa,
weil wir die Realitét jetzt begriffen hatten, sondern umgekehrt: weil
wir das Wort >real« auf die uns mathematisch bekannten Prozesse nicht
anwenden konnen, und dies, weil gerade die Macht unseres Wissens
(unsere Fahigkeit sie zu berechnen) fiir uns ein Rétsel bleiben muss.

Darum wird es kaum verwunderlich sein, dass es auch heute
noch heftige Kontroversen um die Interpretation der Quantenphysik
gibt. Stark verallgemeinernd kann man heute drei grundlegende Posi-
tionen unterscheiden: den klassischen Realismus, den Antirealismus
und den Quantenrealismus.’®® In den 1930er Jahren konnte man noch
hoffen, die Quantenvorgénge lieflen sich eines Tages im Rahmen des
klassischen Realismus auffassen. Aber schon in den 50er Jahren hat
die Kopenhagener Schule eine solche Hoffnung untergraben. Als Folge
musste man vorwiegend auf Interpretationen verzichten, denn das,

179 Zur viel umstrittenen Katzen-Paradoxie und ihren Entparadoxierungen s. z.B.:
Audretsch, Jiirgen u. Mainzer Klaus (Hg.): Wieviele Leben hat Schrodingers Katze? Zur
Physik und Philosophie der Quantenmechanik, Mannheim, Wien, Ziirich: Wissenschafts-
verl., 1990.

180 Zu diesen Diskussionen und der Abgrenzung der Positionen s.: Tepexosuy,
Buniagucenas (Terekhovich, Vladislav): Tpu nooxoda k npobneme keanmosoii peanvrocmu
u emopas keanmosas pesonioyus (Drei Herangehensweisen an das Problem der Quanten-
realitat und die zweite Quantenrevolution), in: Dmucremornorust u Guaocopust HayKu
(Epistemologie und Wissenschaftsphilosophie), 56/1 (2019), S. 169-184; vgl. auch Terek-
hovich, Vladislav: Existence of quantum objects. Experimental verification of metaphysical
presuppositions, in: Metaphysics, 2017, 23 (1), S.104-112.

463

13.01.2028, 17:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

was im Experiment wirklich geschieht, lief§ sich, wie Heisenberg es
mehrmals wiederholte, mit unserer Sprache nicht beschreiben. Das, was
die Begriinder der Quantenphysik als neues >Verstehen«< bezeichneten,
entpuppte sich allerdings nicht nur als antirealistische Auffassung, son-
dern wurde im Laufe der Zeit zu einem schlichten Instrumentalismus.
»Shut up and calculate!« - das ist das Motto von dem grofiten Teil
der Quantenphysiker dieser Zeit.!® Diese Situation hat sich jedoch in
den 90er Jahren wieder gedndert. Die durchgefithrten Experimente
bestatigten zwar immer wieder die Richtigkeit der quantenphysischen
Vorhersagen sowie die Unméglichkeit ihrer realistischen Interpretation.
Aber ein volliger Verzicht auf eine Auslegung der quantenmechanischen
Vorginge war nicht konsequent durchzuhalten. Denn die Quantentheo-
rie besteht nicht nur aus mathematischen Formeln, sondern muss, wie
jede Theorie, auch einige Begriffe, Annahmen und Postulate geltend
machen sowie Entscheidungen treffen, was als ihre Objekte anzusehen
ist, besonders dann, wenn sie experimentell vorgeht. Schon Heisenberg
hat gemerkt, dass »gute Physik unbewusst durch schlechte Philosophie
verdorben« werden kann.!®? Man kann auf das Verstehen nicht einfach
verzichten, denn in diesem Fall lauft man Gefahr, eigene unreflektierte
Vorstellungen in die Theorie hineinzuschmuggeln bzw. die Begrifflichkeit
der alten Theorien zu verwenden, die den neuen Erfahrungen nicht
addquat sind und folglich Experimente missverstdndlich deuten. Ein
volliger Verzicht auf Interpretation ist also aus systematischen Griin-
den weder moglich noch erwiinscht. Auch angesichts der sogenannten
zweiten Quantenrevolution, d. h. der Erarbeitung neuer Technologien,
die spezifisch quantenmechanische Zustande technisch nutzen, z. B. in
einem Quantencomputer, erwacht ein neues Interesse an den Interpreta-
tionen der Quantenphysik. Heute kann man sogar von einer gewissen

181 Mermin, David N.: What’s wrong with this Pillow?, in: Physics Today, 1989, vol. 42(4).
S.9; DOI: https://doi.org/10.1017/CB0O9780511608216.017 (12.02.2022). Mermin
beschreibt es sehr kritisch. Er wirft den Anhangern dieser instrumentalistischen Reduk-
tion vor, »they deprive us of the stimulus for exploring some very intriguing questions
about the limitation in how we think and how we are capable of apprehending the
world« (ebd.).

182 Zit. nach: Rasche, Giinther u. van der Waerden, Bartel L.: Werner Heisenberg und die
moderne Physik, in: Heisenberg, Werner: Physik und Philosophie, Stuttgart: Hirzel, 2011,
S.37.

464

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.1017/CBO9780511608216.017
https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.1017/CBO9780511608216.017

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Explosion eines solchen Interesses an der quantenmechanischen Reali-
tat sprechen.!8?

Die meisten Physiker und Philosophen, die sich heute dem Problem
der Realitdt anhand der Quantenphysik widmen, sind sich allerdings
einig, dass der klassische Realismus fiir deren Ergebnisse nicht geltend
gemacht werden kann. Ebenso ist der Antirealismus angesichts der
praktischen Anwendbarkeit von quantenmechanischen Entdeckungen
kaum akzeptabel. Hier mochte ich noch einmal daran erinnern, worauf
ich oben bereits aufmerksam gemacht habe: Der dufSerste Realismus und
der ad absurdum gefiihrte Antirealismus konnen sich treffen, d. h. der
Konstruktivismus kippt nicht selten unbemerkt in den Realismus um,
sowie umgekehrt. Denn beide gehen davon aus, dass ihre Konstruktionen
fiir die Realitdt bestimmend sind; ein >Realist< tut es nicht weniger als
ein >Konstruktivist¢, indem er seine Theorien fiir >wahr<halt; aber auch
der >Konstruktivist<, der auf die Wahrheitsfrage scheinbar verzichtet,
operiert mit ihnen de facto so, als ob sie der Realitdt vollkommen ent-
sprechen. Das Prinzip »Shut up and calculate!« ist zwar antirealistisch,
aber als Physiker, der experimentell arbeitet, schreibt man den eigenen
Kalkulationen, vielleicht fiir sich selbst unbemerkt, nichtsdestoweniger
den Status der Realitit zu. So glaubte Einstein, wie oben ausgefiihrt,
nicht nur, dass eine Theorie der Realitit an sich entsprechen kann,
sondern bestand auch gleichzeitig auf ihrer Bestimmungskraft fiir die
Realitdt. Nicht weniger trifft es fiir iberzeugte Instrumentalisten zu.
Es ist darum verstidndlich, dass man angesichts dieser Schwierigkeiten
und theoretischen Gefahren nach einem neben dem Realismus und Anti-
realismus dritten Weg sucht, der eine neue Interpretation der quanten-
mechanischen Vorginge ermdglichen wiirde. Als wichtigster Priifstein
und gleichzeitig Stein des Anstofles solcher Interpretationen fungiert
gerade der kalkulierbare Zufall, die quantenmechanische Wahrschein-
lichkeit. Unter anderem versucht man ihn mit Hilfe des der klassischen
Logik unzuganglichen Prinzips des partiellen Seins (einer »Tendenz
zum Sein«) zu verkniipfen und aus diesem zu erldutern. Dies fiihrt
zu einer Revision der Realitdtsvorstellungen, die einen neuen Weg des
Quantenrealismus bahnen.

183 Vgl. Briggs, George Andrew D., Butterfield, Jeremy a. Zeilinger, Anton: The Oxford
Questions on the foundations of quantum physics, in: Proceedings of the Royal Society of
London A (Mathematical, Physical and Engineering Sciences), 2013, Bd. 469 (2157),
S. 213-299.

465

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Einen prominenten Versuch solcher Interpretation der Quanten-
physik hat bereits Popper vorgelegt und bestand dabei auf der Notwen-
digkeit, »ein kohdrentes und verstdndliches Bild des Universums zu
schaffen«.’ Zwar lehnte er die Kopenhagener Deutung ab und fiihlte
sich Einstein »ganz und gar« verpflichtet,!® hat jedoch offensichtliche
Erfolge der Quantenphysik nicht leugnen konnen. Darum versuchte
er sie mit dem wissenschaftlichen Realismus kompatibel zu machen.
Datfiir entwickelte er eine philosophische Interpretation der Wahrschein-
lichkeit, die diese veranschaulicht und ontologisiert, indem sie »ein
neues Bild der physikalischen Welt« ermdglicht.!%¢ Dieser Interpretation
zufolge sind alle Eigenschaften dispositional zu denken bzw. alle >Dinge«
sind objektive Moglichkeiten (Propensititen), die sich mit den von uns
kalkulierbaren Wahrscheinlichkeiten aktualisieren und so zu weiteren
Dispositionen werden. Teilchen seien »Tréger probabilistischer Wechsel-
wirkungspropensitaten«.!¥” Damit wire das Rétsel der nicht zwingenden
Kausalitdt — der Wahrscheinlichkeit — gel6st, ohne dass man auf eine
realistische Interpretation der physikalischen Objekte verzichten miisste.

Popper verstand seine Propensititsinterpretation als metaphysi-
sches Forschungsprogramm eines realistischen Indeterminismus.!®® Es
sei nicht zu leugnen, dass quantenmechanische Objekte der Dichotomie
vom Sein und Nicht-Sein nicht gehorchen: Sie sind in einem anderen
Sinne als klassische Objekte.’® Aber sie seien nichtsdestotrotz objektiv
da - nur nicht als aktuelles Sein, sondern als Potenzen und Dispositio-
nen. Eine solche, probabilistische Deutung kann als Quantenrealismus
bezeichnet werden, der dem Antirealismus zu entgehen versucht, ohne
dem klassischen Realismus zu verfallen.

Nun kann man unter der Wahrscheinlichkeit etwas verstehen bzw.
man kann sie, wenn auch nur bis zu einem sehr bescheidenen Grad, ver-
anschaulichen, und zwar dadurch, dass man die Idee der ontologischen
Abstufungen fruchtbar macht. Die Propensitatstheorie, indem sie die
Alternative vom Sein und Nicht-Sein durchkreuzt, macht die Objekte,
auf die sich die Quantentheorie bezieht, wieder vorstellbar, und zwar im
Kklassischen Sinne einer dem Beobachter neutral vorliegenden Realitit.

184 Popper, Karl: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik. Aus dem Postskript
zur Logik der Forschung II1, tibers. v. Hans-Joachim Niemann, Tiibingen: Mohr, 2001, S. 3.
185 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 238.

186 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S.183.

187 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 218.

188 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 205 ff.

189 Vgl. Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 8.

466

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Popper warf Heisenberg und Bohr dabei vor, sie meinten, die Quan-
tenmechanik sei »die letzte, endgiiltige, nie zu tiberbietende Revolution
in der Physik«.”? Dieser Vorwurf erstaunt umso mehr, da Popper selbst
seine Theorie der Propensititen fiir eine endgiiltige Erklarung hielt
bzw. fiir etwas, woriiber hinaus »keine physikalische Theorie« etwas
leisten konne.”! Sein Schluss, dass alle Geheimnisse der Quantenphysik
damit gelost wéren, scheint allerdings angesichts der sich nach ihm
fortgesetzten Debatten eindeutig voreilig gewesen zu sein.”?> Das Ende
der Diskussion um die Realitdt der Quantenobjekte und folglich um die
angemessene Interpretation der physikalischen Realitdt ist auch heute
noch nicht in Sicht.

Dennoch wies Poppers Realismus in die Richtung, der heute viele
Philosophen der Quantenphysik folgen wollen — dem Quantenrealismus,
der sich von dem klassischen Realismus dadurch unterscheidet, dass er
von einer modalen Realititsauffassung ausgeht. Er erofinet dabei viele
neue Moglichkeiten, weit iber Poppers Theorie hinaus. Im Grunde ist
die Idee, das Sein als potentiell zu deuten, nicht neu. Schon Schelling hat
den Potenzbegriff zum Schliisselpunkt seiner Naturphilosophie gemacht.
Probabilistische Ontologien kénnen jedoch sehr vielfaltig sein, von der
Unterscheidung der aktuellen und potentiellen Modi der Existenz bis
zur Ontologie der potentiellen Welten.!* In der Quantenphysik erlauben
modale Interpretationen von physikalischen Objekten wieder zu spre-
chen bzw. sich nicht auf den mathematischen Formalismus zu beschran-
ken, sondern auch ein anschauliches (oder quasi-anschauliches) Modell
davon aufzuwerfen, wie die Realitdt, die in Experimenten sich zeigt,
aufzufassen ist.*

190 Vgl. Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S.9, S.11ff. Schon
Heisenbergs Begriff der »abgeschlossenen Theorie«, die nur ein Fragment der Realitat
beschreibt, wiirde einer solchen Meinung direkt widersprechen (vgl. die Anm. 7).

1 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 225.

192 Zu Auseinandersetzungen mit Poppers Interpretation s. O’Heir, Anthony (ed.): Karl
Popper: Philosophy and Problems, Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1995; Scheibe,
Erhard: Popper and Quantum Logic, in: British Journal for Philosophy of Science, 1974 (25),
S. 319-328.

193 S. dazu Héjek, Alan: Art. Interpretations of Probability, in: Zalta, E. N. (ed.), Stanford
Encyclopedia of Philosophy, Spring 2018 Edition (DOI: https://plato.stanford.edu/entrie
s/probability-interpret/ (8.02.2022).

14 Zu solchen modalen Interpretationen s.: Bub, Jeffrey: Interpreting the Quantum
World, Cambridge: Cambridge Univ. Press., 2004. Vgl. dazu auch: Kriiger, Lorenz,
Gigerenzer, Gerd, a. Morgan, Mary S.: The Probabilistic Revolution, Vol. 2 (Ideas in the
Sciences), Cambridge, Massachusetts, London: MIT, 1987; Terekhovich, Vladislav: Modal

467

13.01.2028, 17:46:20.


https://plato.stanford.edu/entries/probability-interpret
https://plato.stanford.edu/entries/probability-interpret
https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/entries/probability-interpret
https://plato.stanford.edu/entries/probability-interpret

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Einige Optionen der modalen Ontologie bieten die sogenannten
Viele-Welten-Interpretationen an. Sie sind zwar blof§ spekulativ (wie frei-
lich auch andere probabilistische Ontologien), machen jedoch sowohl
den Realismus als auch den Determinismus und die Lokalitat wieder
denkbar. So lasst der sich auf die Idee der mdoglichen Welten stiitzende
modale Realismus die quantenmechanischen Vorginge deterministisch
denken und selbst die Dichotomie von Sein und Nicht-Sein wiederher-
stellen.”®> Der Preis dafiir ist allerdings sehr hoch. Denn man opfert
damit nicht nur Ockhams Sparsamkeitsprinzip, sondern auch eines
der wichtigsten Kriterien der Wissenschaftlichkeit, die Falsifizierbarkeit.
Die Vorstellung von parallel existierenden Welten ldsst sich nicht als
eine Hypothese verstehen, denn sie ist nicht iiberpriifbar. Als eine
wissenschaftliche Theorie wire sie gegen jede Konfrontation mit der
physikalischen Realitdt, gegen jede Erfahrung, immun. Bemerkenswert
ist jedoch, dass solche Theorien gegenwirtig immer mehr Anhédnger
finden.? Offensichtlich ist der hohe Preis, den man fiir diese Losung
zahlen muss, doch nicht zu hoch, wenn man dadurch dem merkwiirdigen
partiellen Indeterminismus der Quantentheorie entgehen kann.

Besonders erwahnenswert scheint mir in diesem Zusammenhang
der sogenannte dispositionale Essentialismus, der gerade in der letzten
Zeit fir Diskussionen sorgt, indem ein neues Realitatsverstandnis vorge-
legt wird. Statt vieler moglicher Welten postuliert er zwei ontologische
Bereiche - den potentiellen und den aktuellen, die objektiv, >realistisch«
gegeben sind. Die Aufgabe besteht darin, zu erkldren, wie und warum
der Ubergang von einem in den anderen stattfindet. Dafiir bedienen
sich manche Theoretiker der Ideen von Leibniz, jedoch nicht seiner
Konzeption von mdoglichen Welten, sondern jener, die in De rerum
originationeradicali gedufSert worden ist, dass namlich alles Seiende nach
dem Sein strebt, mehr noch, nach dem Maximum der Mdéglichkeiten.
Darin besteht nach Leibniz die Essenz aller Dinge und gleichzeitig ihre
Vollkommenheit. Diese komme den Dingen in dem Grad zu, in dem
sie mehr Moglichkeiten realisieren kénnen. Es entstehe so etwas wie ein
Wettbewerb, dessen Ergebnis das Maximum von Moglichkeiten bedeute,
die (mit Einschrankung der Widerspruchfreiheit) in der aktuellen Welt

Approaches in Metaphysics and Quantum Mechanics, DOI: http://philsci-archive.pitt.edu
/11319/1/ModalityInQM.pdf (8.02.2022).

195 Zum modalen Realismus und der Idee der méglichen Welten s.: Lewis, David K.: On
the Plurality of Worlds, Oxford: Blackwell, 1986.

196 S, dazu: Stockler: Philosophische Probleme der Quantentheorie, S. 260.

468

13.01.2028, 17:46:20.



http://philsci-archive.pitt.edu/11319/1/ModalityInQM.pdf
http://philsci-archive.pitt.edu/11319/1/ModalityInQM.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://philsci-archive.pitt.edu/11319/1/ModalityInQM.pdf
http://philsci-archive.pitt.edu/11319/1/ModalityInQM.pdf

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

erofinet werden. Diese Konzeption kennen wir bereits teilweise von
Spinoza. In der modifizierten und prazisierten Version von Leibniz dient
sie nun der modernen Philosophie der Physik sowohl das hamiltonsche
Prinzip als auch Feynmans Pfadintegral ontologisch zu deuten. Diese
Deutung ist realistisch: Der Bereich des Moglichen ist ebenso gegeben
wie jener der aktuellen Zustinde; die moglichen Zustinde existieren
objektiv im Bereich des Moglichen; sie werden aktualisiert, wobei die
Uberginge zwischen dem Moglichen und dem Aktuellen sich kalkulieren
und selbst im Sinne des Automatismus beschreiben lassen. Denn das
Maximum der Moglichkeiten wird mit Notwendigkeit realisiert, wie
man es auch sonst von Naturgesetzen erwartet. Demzufolge wird das
Potentielle aktuell, wobei die Potentialitiaten selbst nicht verschwinden,
sondern im Bereich des Moglichen weiterhin existieren.!”

Abgesehen von dem hochspekulativen Charakter solcher Interpre-
tationen (nicht weniger als bei den Viele-Welten-Theorien), lasst sich
dazu Folgendes bemerken. Vor dem Hintergrund des grofiten Teils
probabilistischer Ontologien, von Popper bis zum dispositionalen Essen-
tialismus, sieht der Quantenrealismus nicht so sehr wie der mittlere Weg
zwischen dem Realismus und Antirealismus aus, wie er beansprucht.
Vielmehr scheint er, wie der Name schon sagt, die Seite des Realismus
anzunehmen, indem er die aktuellen Zustinde blofl durch die poten-
tiellen ersetzt bzw. Potentialitit genauso wie Aktualitit als objektive
Gegebenheit betrachtet. Bei Popper war es offensichtlich der Fall. Die
Propensitéten seien als Eigenschaften anzusehen, die vor dem Experi-
ment objektivda seien, d. h.: Wir haben es hier mit der Realitét zu tun, die
als Gegentiiber der Wissenschaft ihr fertig vorliegt.””® Darum zog Popper
aus seiner Ontologie der Propensititen u.a. den Schluss, dass auch
die Herstellung der vollstindigen »Kataloge« der Moglichkeiten bzw.
»Kataloge der >Gewichte« aller moglichen Zustinde der Welt« durchaus
erfillbar ist.””® Solche Kataloge, wiren sie moglich, wiirden die Realitdt
als Gegebenbheit fiir immer vollstindig auffassen lassen. Auch die Idee
von zwei Modi der Existenz bzw. zwei ontologischen »Reichen« - »two
realms of our world«,20° dem mdéglichen und dem aktuellen, — deutet in
dieselbe Richtung, auf die Realitat als Summe des Gegebenen, sei es die
Gegebenheit des Aktuellen oder des Potentiellen.

17 Vgl. Terekhovich, Vladislav: Metaphysics of the Principle of Least Action, in: Studies in
History and Philosophy of Modern Physics, 62 (2018), S.189-201

198 Vgl. Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 4.

199 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 215.

200 Terekhovich: Metaphysics of the Principle of Least Action, S.194.

469

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die Ontologisierung der Potentialitét wirft jedoch neue Fragen auf.
Diese ist eine sehr merkwiirdige Gegebenheit. Denn was heifit es, dass
etwas bspw. nur zu zwanzig Prozenten gegeben ist? Was ist es fiir eine
verborgene Eigenschaft? Auch wenn alle solche >Zustdnde<im »Reich des
Moglichen« gelagert werden, ldsst sich fragen: In welchem Sinne sind
sie gegeben? In welchem Sinne ist so ein >Reich« da? Offenkundig in
einem anderen als das aktuelle Reich. Die Modalitat kann gerade nicht
als Gegebenheit verstanden werden, schon deshalb nicht, weil sie nicht
feststeht, sondern sich dndert, und dies nicht unabhingig davon, wie
andere Modalititen sich verhalten, sowie nicht unabhingig von dem
Experiment, das der Wissenschaftler durchfiihrt. Sie ist somit keineswegs
»objektiv< im Sinne der unabhéngigen, gegebenen und stabilen Préexis-
tenz.

Man merkt, dass die Konzeption der Realitét als Welt oder Welten,
d.h. als eines oder mehrerer Seinsbereiche, die fertig vorliegen, dem
Sinn der quantenmechanischen Entdeckungen nicht gerecht werden
kann - weder in der Propensititstheorie Poppers noch im modernen
Quantenrealismus. Ein Katalog der Dispositionen oder ein Reich der
Modalitdten sind genauso wenig hilfreich wie mégliche Welten. Denn
werden alle diese >Welten< als Gegebenheit gedacht, bleibt ungeklart,
was den Unterschied ihrer Existenz-Modi ausmacht. Wenn die Realitdt
jedoch gerade keine Welt und keine Gegebenheit wire, die daliegt
und nur darauf wartet, sich zu aktualisieren, sondern vielmehr eine
unerléssliche, instabile Bewegung zwischen dem Nichts und der Fiille der
Realitit, dann wiren die Abstufungen bzw. Uberginge zwischen mehr
oder weniger Aktualitit wieder denkbar. Zu sein wiirde dann bedeuten,
nicht nur in einem Grad zu sein, sondern auch dies voriibergehend
sowie in einer Hinsicht — nicht unabhdngig von anderen Zustinden,
Graden und Hinsichten. Und vielleicht konnte eine solche Umdeutung
der Realitét tatsachlich einen mittleren Weg zwischen dem Realismus
und dem Antirealismus erdffnen.

Poppers Propensititstheorie zeigt, das darf nicht unbemerkt gelas-
sen werden, eine auffallende Ahnlichkeit mit der heisenbergschen Idee
einer »Welt von Tendenzen oder Mdglichkeiten«. Schon Heisenberg
hat, wie oben zitiert, eine dhnliche Losung fiir das Problem der Wahr-
scheinlichkeit entworfen: Von quantenmechanischen Objekten kann
man nicht sagen, dass sie sind oder nicht sind, sondern sie sind so
etwas wie ein »Zwischending zwischen Mdglichem und Faktischem«.2%!

201 Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S.170.

470

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

Darum gehorchen sie der Wahrscheinlichkeitskalkulationen. Dennoch
hat Popper seine Propensititstheorie von Heisenbergs Ansichten ent-
schieden abgegrenzt. Und dies nicht ohne Grund. Wie er selbst mehrmals
hervorgehoben hat: Er wollte den Beobachter aus dem quantenmecha-
nischen Geschehen »austreiben«,22 um die »letale Mixtur aus subjekti-
ver und objektiver Wahrscheinlichkeitsinterpretation« zu umgehen.2%
Tatsdchlich hat Heisenberg sich in diesem Sinne geduflert: Die Aussa-
gen iber Wahrscheinlichkeiten oder »besser Tendenzen« sind zwar
»vollig objektiv, d. h. »sie hangen nicht von irgendeinem Beobachter
ab«, aber die »Wahrscheinlichkeitsfunktion vereinigt objektive und
subjektive Elemente«.?%* Heisenberg wollte den Beobachter aus dem
Beobachtbaren nicht ausschlieflen, selbst wenn er den mathematischen
Kalkulationen einen objektiven Status zuschrieb. Dies bedarf einer
zusdtzlichen Erklarung.

Am Anfang dieses Exkurses in die Quantenphysik habe ich bereits
betont, dass die Rolle des Beobachters in der Kopenhagener Version
immer wieder als prominent beurteilt wurde - in dem Sinne, dass das
Messergebnis vor der Messung nicht feststeht und von diesem sogar
abhingt. Dies berechtigt uns jedoch noch nicht, von der Subjektivitit zu
sprechen: Die Messergebnisse hdangen nicht von der Personlichkeit des
Wissenschaftlers ab. Der physikalische Sinn des >Beobachters«< (>jeder,
der das Experiment durchfiihrt<) ist nicht mit dem alltaglichen (>irgend-
ein Beobachter mit seinen besonderen Eigenschaften<) zu verwechseln,
sondern bezieht sich auf die Rahmbedingungen des Experiments. Darauf
wurde mehrmals hingewiesen, unter anderem, wie gerade zitiert, von
Heisenberg selbst. Dennoch gibt es dariiber hinaus einen tieferen Sinn
der Subjektivitit in der Quantenphysik, den abzuwenden nicht so leicht
ist. Heisenberg sprach in diesem Zusammenhang von einer »prinzipi-
elle[n] Komplementaritit zwischen Uberlegung und Entscheidung«, die
das Geschehen mitbestimmt.2%> Um diesen Gedanken zu verdeutlichen,
miissen wir noch einem Autor Aufmerksamkeit schenken, der nicht nur
zur philosophischen Auslegung der Quantenphysik wesentlich beitrug,
sondern auch und vor allem ihre Konsequenzen fiir die philosophische
Realititsauffassung durchdachte — Carl Friedrich von Weizsacker.

202 Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 42.

203 Vgl. Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S.115.

204 Heisenberg: Physik und Philosophie, S.78.

205 Heisenberg: Physik und Philosophie, S. 286. Heisenberg versucht an dieser Stelle, eine
Briicke zwischen den Erfahrungen der modernen Physik und dem praktischen Men-
schenleben zu schlagen.

471

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

In seinem Buch Zum Weltbild der Physik im Kapitel »Das Verhalt-
nis der Quantenmechanik zur Philosophie Kants« war Weizsdcker im
Unterschied zu seinen Kollegen, wie z. B. Einstein oder Heisenberg,
gegeniiber dem kantschen Denken sehr aufmerksam. Er hat jedenfalls
Kants Philosophie nicht voreilig als von der modernen Wissenschaft
widerlegt dargestellt.¢ Die kantische Unterscheidung von Phanomena
und Noumena sei fiir die Quantenphysik unverzichtbar, ebenso sein
Begriff a priori. Dennoch musste er am Ende feststellen, dass »Kant die
Rolle des Willens beim Aufbau der empirischen Welt nicht genug bertick-
sichtigt« habe.??” Dieser Wille bestehe darin, dass wir »zu wahlen haben,
wo wir durch experimentelle Nachpriifung klassische Verkniipfungen
schaffen wollen und wo nicht«.2%8 Dafiir fehle bei Kant jeglicher Hinweis.

Ob dies tatsdchlich fiir Kant zutriftt oder vielmehr auch bei ihm
ein iberraschendes Analogon zum Willen eines Wissenschaftlers zu
finden ist, sei hier dahingestellt.2%° Fiir uns ist an dieser Stelle wichtig
zu verstehen, wie Weizsdcker diesen Willen deutet und warum er dies
fir die Entdeckung der Quantenphysik halt. Er weist damit auf einen
merkwiirdigen Umstand hin. Als Quantenphysiker sieht man sich zwar
tatsachlich genoétigt, die klassische Rationalitdt aufzugeben. Dies aber
nicht durchgehend, sondern nur an manchen Stellen. Das heifit: alle
vier oben angesprochenen Prinzipien der klassischen Logik werden
fir die Naturbeschreibung nicht einfach unbrauchbar, genauso wenig
wie die klassischen Gesetze der newtonschen Physik. Im Gegenteil:
Sie werden weiterhin verwendet. Aber nicht immer. Die Forderung
der Quantenphysik ist viel iiberraschender als die blofie Relativierung
oder Revision: Die alten Prinzipien der Logik und Physik miissen

206 Trotz des Tiefgangs seiner philosophischen Uberlegungen hat Heisenberg den kan-
tischen Begriff a priori deutlich missverstanden, ebenso Kants Deutung von Raum und
Zeit als apriorische Formen der Anschauung. Vgl. Heisenberg: Physik und Philosophie,
S.124 ff. Auch Einstein glaubte, seine Relativitatstheorie habe Kants Vorstellungen von
Raum und Zeit widerlegt. Siche dazu eine frithe Untersuchung zum Thema: Schneider,
Ilsa: Das Raum-Zeit-Problem bei Kant und Einstein, Berlin: Springer, 1921. Hier wurde
gezeigt, dass Einsteins Relativititstheorie Kants Deutung von Raum und Zeit viel mehr
entspricht als z. B. die newtonsche Vorstellung von dem absoluten Raum und absoluter
Zeit. Zu einer tiefgreifenden Analyse des Verhiltnisses von Kants kritischer Philosophie
und der Quantenphysik vgl. Heisenbergs Erinnerungen an ein Gesprach mit Weizsacker:
Heisenberg: Der Teil und das Ganze, S.163-173.

207 Weizsicker: Zum Weltbild der Physik, S.105f.

208 Weizsacker: Zum Weltbild der Physik, S. 107.

209 Zu Weizsdckers Analyse kantischer Philosophie sowie meiner Kritik seiner Position
s. die Verfass.: Unsicherheit der Orientierung, S.130 ff.

472

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

gelegentlich aufler Kraft gesetzt werden. In vielerlei Hinsicht gelten sie wie
vorher; in manchem jedoch nicht. Sie sind zwar genauso unverzichtbar
wie gewohnliche Vorstellungen und Begriffe unserer Sprache. Dennoch
muss man als Quantenphysiker sich entscheiden, an welchen Stellen die
klassischen Prinzipien, wie die Kausalitit, die Identitdt oder die Wider-
spruchsfreiheit, gelten sollen und an welchen nicht. Die Situation ist viel
interessanter und im gewissen Sinne viel dramatischer, als wenn wir die
Gesetze der Logik bzw. die newtonschen Gesetze blof3 fiir der Natur
nicht entsprechend erkldrt hétten. Die klassischen Verkniipfungen und
Prinzipien werden immer noch verwendet, jedoch nicht liickenlos, vor
allem nicht unabhéngig vom Willen eines Wissenschaftlers. Dieser Wille
ist sicherlich keine blofle Willkiir. Es hangt von mehreren Faktoren ab,
wie ein Physiker seine Entscheidungen triftt, z. B. vom Wissensstand sei-
ner Zeit, aber auch von seinen eigenen Erfahrungen, ebenso von seinen
latenten Kenntnissen und Préferenzen.?'” Er kann iiber das Geschehen
gewiss nicht beliebig verfiigen, steht aber auch nicht gleichgiiltig ihm
gegeniiber. Denn er sieht sich dann und wann dazu gezwungen, die
Grenzen seiner Wissensmacht zu priifen, d. h. seine Konstruktionen,
Begrifflichkeit und Bilder zu revidieren. Es liegt jedoch an ihm, nicht nur,
bis zu welchem Grad er es tun wird, sondern auch, an welchen Stellen
und in welchen Hinsichten. Der »Aufbau der empirischen Welt« ist somit
nicht willkiirlich, jedoch von seinen Entscheidungen, seinem »Willen«
und »Wahlen«, wesentlich abhéngig.

Wenn aber die Entscheidungen des Wissenschaftlers bestimmend
fiir das Geschehen sind, ist dieses nicht alternativlos. Folglich kann
man das subjektive Moment in der Wissenschaft nicht negieren, wenn
es auch nicht gleich als >subjektivistisch« herabgesetzt werden darf.2!!
Denn Messergebnisse sind gewiss abgesehen von der Personlichkeit des
jeweiligen Wissenschaftlers zuverldssig. Aber ein anderer Wissenschaft-
ler, der die Quantenrealitit erforscht, konnte die klassischen Verkniip-
fungen anders ansetzen, er konnte sein Fragment der Realitdt anders
ausschneiden bzw. seine Entscheidungen anders treffen; ein anderer
hitte an seiner Stelle es anders gehandhabt und das Experiment anders
durchgefiihrt. Das bedeutet - es sei noch einmal betont — keine Willkiir.
Das heifdt jedoch, dass unsere Entscheidungen die Realitdt mitgestalten:

20 Man denke daran, was Michael Polanyi »implizites Wissen« (»tacit knowledge«)
genannt hat (Polanyi, Michael: Personal Knowledge. Towards a Post-Critical Philosophy,
London: Routledge, Taylor & Francis, 2015, S. 96 ff.).

2t Auch Einstein sprach von einer Entscheidung, was als objektiv und was als subjektiv
gelten soll. S. die Anm. 157.

473

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die Realitat ware anders, wenn die Partikeln sich anders >entschiedenc
hétten, was ihr Sein oder Nicht-Sein anbelangt; und diese hatten sich
anders »entschieden<, wenn der Wissenschaftler sein Experiment anders
gestaltet hdtte. Eben dies wire die Subjektivitdt, die Popper aus der
Physik verbannen wollte und die Heisenberg, trotz der unumstrittenen
Objektivitat der Wahrscheinlichkeitskalkulationen, fiir unentbehrlich
hielt, - die Subjektbezogenheit, die die Vorstellung von der Realitit als
neutral-gegebene Welt, in der alle Zusténde fertig vorliegen, durchkreuzt.

Sowohl Popper als auch Heisenberg beriefen sich im Kontext
ihrer probabilistischen Interpretation auf Aristoteles. Heisenberg setzte
die »Tendenz« mit der »Potentia in der aristotelischen Philosophie«
gleich.22 Auch Poppers Propensititstheorie lief ausdriicklich auf die
aristotelische Unterscheidung von dynamis und energeia hinaus.?"> Aber
dynamis wurde - das habe ich oben ausfiihrlich dargestellt — nicht
umsonst als potentia und diese als Macht tibersetzt. Sie war fiir Aristoteles
eine wirkende Kraft, ein Vermégen zum Sein, kein in sich ruhendes
Dasein, sondern eine Bewegung zum »Werk, eine Dynamik, die als Prin-
zip der Veranderung des Wirklichen selbst wirklich ist. Auch die von dem
dispositionalen Essentialismus wiederbelebte Konzeption von Leibniz,
der sich Spinozas Idee des conatus (des Strebens nach Vollkommenheit
bzw. nach Steigerung der Realitit) anschloss, erlaubt von Modalititen als
Macht zu sprechen.

Nun kann dieses Streben selbst als objektiv-gegeben gedacht werden
oder aber als Dynamik, die durch Auseinandersetzungen - durch Inter-
pretationen, Messungen und Entscheidungen - entsteht. Fiir Popper
war seine probabilistische Ontologie das Mittel, alle subjektiven bzw.
subjektbezogene Momente aus der Realitdt auszuschliefen; auch als
Moglichkeiten stellten quantenmechanische Objekte nach ihm etwas
ein fiir alle Mal Gegebenes dar - etwas, das dem Forscher immer
schon objektiv vorliegt. Wenn wir aber Propensititen als das Streben
verstehen wiirden, d. h. als eine dynamische Kraft, die nicht neutral dem
eigenen Sein gegeniibersteht, sondern unerldsslich danach verlangt, das
Geschehen zu bestimmen, so konnten auch andere Méchte, u.a. der
von Weizsacker hervorgehobene und von Popper verbannte »Wille« des
Wissenschaftlers, teilhaftig an ihrer dynamischen Realitit sein. Auch

22 Heisenberg: Physik und Philosophie, S.78. Allerdings tiberzeugen Heisenbergs Versu-
che, seinen Gedanken zu Tendenzen und Moglichkeiten mit Hilfe eines aristotelischen
Begriffs dynamis (potentia) in Verbindung zu bringen, manche Interpreten nicht. Vgl. die
Ubersicht in: Camilleri: Heisenberg and the Interpretation of Quantum Mechanics, S. 167 {.
23 Vgl. Popper: Die Quantentheorie und das Schisma in der Physik, S. 236 f., 240.

474

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

sie wiirden sich als Macht zeigen, indem sie sich mit ihrer Dynamik
auseinandersetzen. Das Umgekehrte wiirde jedoch ebenfalls gelten: Die
quantenmechanische Realitit wire darum Macht, weil sie sich durch
Entscheidungen des Wissenschaftlers aktualisieren ldsst. Der ihr inne-
wohnende Zufall wére darum kalkulierbar, weil er durch Auseinanderset-
zungen entsteht und ebenso durch diese beschrankt wird. Der Zufall,
den die Kopenhagener in der Quantenwelt feststellten, wére somit kein
anonymer, >dummers, Zufall, sondern eine Macht - trotz oder vielmehr
dank seiner partiellen Vorhersagbarkeit. Eben dies wire eine geheime
Kraft, die ihn berechenbar macht: die Nicht-Gleichgiiltigkeit des Seien-
den nicht nur seinem Sein, sondern auch unserem Wissen gegeniiber.

Gerade anhand der aristotelischen, spinozistischen und leibniz-
schen Begrifflichkeit konnte man also die Realitit anders verstehen
als sowohl von Poppers Realismus als auch von den modernen Moda-
litatstheorien her. Sie wire keine fertige Gegebenheit. Vielmehr sollte
sie als Macht verstanden werden, die ausgehend von den uns schon
bekannten Philosophien der Macht als eine kontingente Bewegung der
dynamisch-instabilen Asymmetrien zu deuten ist — die Bewegung, die den
Beobachter einbezieht und ihn dazu bringt, seinen »Willen« als solchen
einzusehen. Indem er versucht, die quantenmechanische Realitat mit
seinen Experimenten zu zwingen, ihre Geheimnisse ihm zu verraten,
verdndert sie die Art und Weise wie sie ist. In ihrer Nicht-Gleichgiil-
tigkeit dem eigenen Sein gegeniiber kommt sie jedoch ihm, seinen
Berechnungen, entgegen: Der Zufall lasst sich kalkulieren. Dennoch
zwingt so eine kontingente und nicht-indifferente Realitdt den, der sich
auf sie einldsst, auch zu grundlegenden Verdnderungen, vor allem zur
Anerkennung der Kontingenz eigener Entscheidungen und zur Suche
nach ihren Alternativen.

Quantenmechanische Vorgange im Sinne der Macht zu verstehen,
wiirde somit bedeuten, den beiden Extremen - dem Realismus und dem
Antirealismus - zu entgehen. Als Macht wiren sie keine Gegebenheit,
die dem Beobachter vorliegt, jedoch wiéren sie auch nicht von ihm
blof} abhéngig, jedenfalls wire dies eine gegenseitige Abhédngigkeit. Das
Subjekt-Objekt-Verhaltnis ware grundsétzlich instabil, sowie die Realitét
selbst. Denn beide, das Subjekt und das Objekt, wiirden aus den Interpre-
tationen bestehen, denen des Beobachters sowie denen der >Partikels,
die sowohl einander als auch ihre Umwelt >wahrnehmens, was z. B. zu
den ritselhaften Effekten der Quantenteleportation fithrt. Unter ande-
rem informationsbasierte Interpretationen der Quantenphysik scheinen

475

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

in diese Richtung hinzudeuten.?* Denn Information ist gewiss nicht
unabhiéngig davon, wie sie wahrgenommen wird, und in diesem Sinne
subjektbezogen; sie ist deshalb jedoch nicht weniger >objektiv<, d.h.
weder willkiirlich ersetzbar noch illusorisch.?>

Quantenmechanische Vorgiange in Termini der Macht zu beschrei-
ben, ist sehr verlockend. Es istjedoch eine besondere Aufgabe, derich hier
weiter nicht nachgehen kann. Einen mittleren Weg zwischen Realismus
und Antirealismus zu finden, ist gewiss nicht leicht, wenn es sich um
die Deutung von konkreten Experimenten handelt. Selbst das breite
Spektrum von schon vorhandenen realistischen und antirealistischen
Positionen konnte hier nicht angesprochen werden; ich musste mich
auf wenige von ihnen beschrianken. Man sollte sich jedoch im Klaren
sein, dass gerade ihre Vielfalt ihre prinzipielle Ersetzbarkeit bezeugt. Das
Problem ist dabei nicht nur, dass sie dem Falsifizierbarkeitskriterium
Poppers nicht entsprechen bzw. sehr gewagte und zum grofiten Teil
uniiberpriifbare Interpretationen des experimentellen Befundes darstel-
len, sondern vor allem, dass sie einen Begriff der Realitit ihren Uberle-
gungen voranschicken, ohne zu versuchen nach dem Sinn der Realitt
zu fragen. Dieser soll jedoch ein Ergebnis, nicht eine Voraussetzung der
Untersuchung sein. Eben diesen Mangel haben auch meine Uberlegun-
gen zur Realitdt von Quantenobjekten soeben demonstriert. Der Sinn der
Macht, der von Aristoteles, Spinoza, Leibniz sowie Nietzsche, Foucault
und Luhmann herkommt, kdnnte uns gewiss als Richtschnur dienen,
um die Quantenvorginge zu beschreiben und die physikalische Realitat
als Macht auszulegen. Wir wiirden jedoch auf diesem Weg weder einen
neuen Sinn der Macht noch der Realitdt entdecken kénnen. Denn diese
stiinden bereits fest, wie wir es in den historischen Exkursen, z.B.
bei Nietzsche, beobachten konnten. Meine letzteren Ausfithrungen zur
Macht als Sinn der quantenmechanischen Vorgange sind darum nur als
ein Denkvorschlag zu betrachten und nicht als Argument fiir die Macht
als Sinn der Realitit, noch weniger als Festlegung davon, worin dieser
Sinn besteht. Die eigentliche Aufgabe, der ich mich hier stelle, liegt jenseits

24 Zurek, Wojciech Hubert: Decoherence and the Transition from Quantum to Classical
- Revisited, in: Duplantier, Bertrand, Raimond, Jean-Michel u. Rivasseau, Vincent (eds.):
Quantum Decoherence. Poincaré Seminar 2005, Basel: Birkhéuser, 2007 (Progress in
Mathematical Physics, vol. 48), S.1-31.

25 Vgl. die berithmte Definition von »unit of information«: »a difference that makes a
difference« (Bateson, Gregory: Steps to the Ecology of Mind, New York: Ballantine, 1972,
S. 318, 381, 453). Der Unterschied ist jedoch immer fiir jemanden da bzw. ist subjekt- und
perspektivenbezogen.

476

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik

der Frage nach der Interpretation der Quantenmechanik. Es soll ein
epistemologischer Sinn der Realitit als Macht gefunden werden, und
zwar unabhéngig davon, wie physikalische Prozesse gedeutet werden.
Dieser Sinn fallt mit dem Machtbegriff, den wir bereits aus der Philoso-
phiegeschichte kennen, nicht unbedingt zusammen. Vielmehr soll dieser
uns als Orientierungsfaden dienen, um auf jenen zu kommen. Dafiir
kann der bereits gefundene Sinn der Macht des Wissens hilfreich sein
— als Tiatigkeit, die vom Interesse an Realitét getragen wird und auf das
Wechselspiel von Macht und Ohnmacht angewiesen ist.

Wie die Interpretationen von Quantenphysik auch aussehen mégen,
wir kénnen jedenfalls die tiefgehenden Kontroversen in diesem Bereich
feststellen sowie ihre Unentschiedenheit. Eine »abgednderte[] Logiks,
von der Heisenberg sprach,?'® das neue >Verstehen<, von dem Bohr
traumte, bleiben eine Herausforderung sowohl fiir Physiker als auch
fur Philosophen.?” Wie auch immer eine solche Erneuerung unseres
Denkens und unserer Sprache aussehen mag, vor allem méchte ich
letztlich darauf aufmerksam machen, dass diese von den erstaunlichen
Entdeckungen der Quantenphysik angestofien wurde, die die Wissen-
schaftler dazu nétigten, die vertrauten Konstruktionen in Frage zu stellen,
und ihnen zeigte, dass ihr Vorverstandnis unzureichend gewesen ist.
In diesem Fall kénnte man unsere Erkenntnis tatsdchlich Kants Vor-
stellungen entgegensetzen: Auch die Grundprinzipien der Rationalitdt
sind nicht immun gegen unsere Erfahrungen. Es scheint nur, dass die
Kklassische Logik eine apriorische Voraussetzung fiir diese ist und dass
sie unsere Rationalitdt fiir immer bestimmt, so dass wir alle Phanomene
nur ihr gemif wahrnehmen und strukturieren konnen. Das kann eines
Tages sich andern. Eine {iberraschende Erkenntnis, die die Macht unserer
Theorien zerbricht, ist auch in diesem grundlegenden Fall moglich.
Wenn dies geschieht, sehen wir: Die Realitdt beugt sich unserer Macht
niemals endgiiltig, nur voriibergehend; sie lasst sich nichtin eine Theorie
autheben. Wir wollen jedoch es dabei nicht bewenden lassen. Wir sind
nicht gleichgiiltig einer solchen Erfahrung gegeniiber. Wir wollen unsere
Macht immer weiter treiben, iiber unsere Ohnmacht hinaus. Es entsteht
eine neue Theorie, im Grenzfall, ein neues Konzept der Realitdt und selbst
eine neue Vorstellung, von dem, was >Verstehen« heif3t.

216 Heisenberg: Physik und Philosophie, S. 262.

27 Zum Entwurf einer neuen Quantenlogik vgl. z. B. Fuhrmann, André: Quantenlogik,
in: Mittelstrafi, Jiirgen (Hg.): Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Stutt-
gart: Metzler, 2016, Bd. 6, S. 532-533.

477

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Die Realitdt zeigt sich angesichts unserer Wissensmacht nun als
Macht - als Macht, die unserer Macht entgegentritt, und zwar nicht
nur im Sinne der Asymmetrie und Kontingenz. Sie ist dariiber hinaus
Macht in einem Sinne, der nur scheinbar trivial ist: Die Realitdt ist
Machtim Sinne der Rationalitdt. Dennoch muss diese Rationalitdtimmer
wieder revidiert werden. Die Realitdt als Macht impliziert, dass ihre
Rationalitdt nicht feststeht, sie fordert uns jedoch heraus, sie deshalb
nicht als irrational anzusehen, sondern die Rationalitdt selbst immer
wieder neu aufzufassen.?!® Thr Verhiltnis zu unserer Wissensmacht ist
somit in einem tieferen Sinne asymmetrisch und kontingent als dem,
der bisher angesprochen wurde: Es ist eine Herausforderung, sie als
rational zu verstehen und gleichzeitig anzuerkennen, dass endgiiltiges
Begreifen nicht moglich ist, dass das, was wir als unser Verstehen deuten,
immer anders werden kann, als wir es heute denken. Aber indem wir
versuchen, die Rationalitét selbst neu zu definieren, stimmen wir dem
zu, dass der Sinn der Realitét ihre Begreifbarkeit ist, auch oder gerade
weil sie keine Gegebenheit, sondern Macht ist. Die Realitét als Macht
liegt nicht fertig vor. Man denke an die Worte Einsteins, mit denen er
»das Wertvolle« von Kants Philosophie zusammenfasste und die in der
Einfithrung bereits zitiert wurden: »Das Wirkliche ist uns nicht gegeben,
sondern aufgegeben (nach Art eines Ritsels)«.2! Das Raitsel (a riddle)
ist jedoch kein Puzzle, ihm zugrunde liegt keine fertige Antwort, die nur
daraufwartet, von uns erkannt zu werden. Als machtvolle Bewegung steht
die Realitdt nicht fest, genauso wenig wie unser Wissen um sie und um
uns selbst.

Die Realitdt als Macht ist mit der Realitdt der Quantenvorginge
nicht gleichzusetzen, ebenso mit keiner anderen physikalischen Realitit,
aber auch nicht mit unseren Konstruktionen, Modellen und Theorien.
Als Herausforderung zu einer immer neuen Auffassung der Rationalitdt

218 Vgl. die Beobachtung Mermins, dass das Wort »irrational« sehr oft in frithen Arbeiten
Bohrs auftaucht, in seinem Spétwerk jedoch verschwindet. Um die Quantenphysik nicht
als irrational zu verstehen, miisse man »some deeply ingrained but invalid modes of
thought« verlassen, dann sehe die Theorie wieder rational aus (Mermin: What’s wrong
with this Pillow?, S. 9). Vgl. auch die Auerung Bohrs nach Erinnerung Heisenbergs: »Nur
dadurch, dafy man tiber die merkwiirdigen Beziehungen zwischen den formalen Gesetzen
der Quantentheorie und den beobachteten Phanomenen immer wieder mit verschiedenen
Begriffen spricht, sie von allen Seiten beleuchtet, ihre scheinbaren inneren Widerspriiche
bewuf3t macht, kann die Anderung in der Struktur des Denkens bewirkt werden, die fiir
ein Verstandnis der Quantentheorie die Voraussetzung ist.« (Heisenberg: Der Teil und das
Ganze, S.2841.).

219 S, die Anm. 92 in der Einfiihrung.

478

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

ist sie von den Interpretationen — unseren theoretischen Uberlegungen
und praktischen Entscheidungen - durchdrungen. Nichtsdestotrotz ist
sie eine souverdne Bewegung zwischen dem Realen und Nicht-Realen,
die solche Entscheidungen bestitigt, verwirft oder nur korrigiert. Thre
Rationalitét ist nicht unabhdngig von uns, unseren Priferenzen und
unserem Begreifen. Sie entsteht in Relation zu uns, jedoch nicht als unser
Konstrukt, sondern als eine Forderung der Revision von dem, was wir
fiir unser Verstehen halten, als eine Einladung, dariiber hinaus ein neues
Verstehen zu entwickeln.

Zusammenfassung

Ziehen wir die Bilanz unseres Exkurses in den Bereich der Naturwissen-
schaften.

Die Erfahrung der Ohnmacht widerfahrt dem Wissen, das sich
ausschliefilich als ein siegreicher Gang auf eine gesicherte Summe der
endgiiltigen Kenntnisse verstand. Es entdeckt den Zufall, zunichst als
Mangel dieser Kenntnisse, der niemals vollstindig zu beseitigen ist,
dann aber als seine eigene Zufalligkeit, als Ersetzbarkeit der eigenen
Konstruktionen. Der von Aristoteles stammende und im mittelalterli-
chen Denken stark umgedeutete Begriff der Kontingenz scheint ein
harmloser Doppelganger des Zufalls zu sein, der erlaubt, den Letzteren
weiterhin als blofles Defizit des Wissens (scheinbarer Zufall) auszulegen
und dabei die totale Kontingenz des Seienden zu behaupten. Aber der
Unterschied zwischen der Kontingenz und dem Zufall ist selbst fraglich.
So wird im Laufe der Zeit eine radikale Umstellung vollzogen: von der
Leugnung des Zufalls zu seiner bedingungslosen Akzeptanz, d.h. zur
Behauptung einer totalen Zufélligkeit der Realitdt als »Hyper-Chaos«
und »Unvernunft« (Meillassoux). Auch die Naturwissenschaften tragen
zu dieser Umstellung viel bei. Besonders die Evolutionstheorie operiert
mit dem mehrdeutigen Zufallsbegriff, der von nun an nicht als Argernis
einer Theorie, sondern als ihr wichtiger Bestandteil und selbst als metho-
dologisches Gebot fungiert. Aber erst die Quantenphysik legt Beweise
dafiir vor, dass der Zufall keine Frucht unserer Unwissenheit ist, sondern
dass er zum Gegenstand der Untersuchung werden muss. In der Kopen-
hagener Interpretation handelt es sich um den tatsachlichen (objektiven)
Zufall als mangelhafte, schwache Urséchlichkeit, die in der Natur selbst
vorhanden ist. Als solche ist sie jedoch kalkulierbar und bestimmt unser
neues »Verstehen« (Bohr, Heisenberg) der physikalischen Realitit. Die

479

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

Zufalligkeit scheint nun sowohl aus der Sicht moderner Philosophen als
auch der Naturwissenschaften der einzige Sinn der Realitdt zu sein.

Das Wissen, das seine Ohnmacht angesichts des Zufalls erfuhr,
erhdlt in der Idee der schwachen Kausalitdt seine Macht, wenn auch nur
teilweise, zuriick. Der Preis dafiir ist allerdings hoch: Wir miissen nicht
nur unsere grundlegendsten Vorstellungen von einer wissenschaftlichen
Theorie (den Determinismus, die Lokalitdt, den Realismus) aufgeben,
wir miissen auch die Grundprinzipien der Rationalitat grundsatzlich
revidieren. Das »Verstehen«, wenn es noch jenseits des mathematischen
Formalismus moglich sein soll, miisste ein neues Vokabular erarbeiten
und sich die neuen, nicht-klassischen Logiken zunutze machen bzw. zu
ihrer Entstehung beitragen. So lasst sich der Zufall bzw. die nichtzwin-
gende Ursichlichkeit als eine Tendenz zum Sein auslegen, wobei die
Dichotomie von Sein und Nicht-Sein durchkreuzt wird. Sowohl Jonas
im Kontext seiner Deutung der Evolution als auch Heisenberg in seiner
Interpretation der quantenmechanischen Vorgange verwenden das Wort
»Tendenz«, um das erstaunliche Konzept des zielgerichteten Zufalls
zu verdeutlichen.

Die Realitiat kennt demzufolge keine Symmetrie, wie die Kontingenz
zum grofiten Teil verstanden wurde — etwas kann sein, kann aber genauso
gut nicht sein. Hier herrscht kein >dummer« Zufall, kein Chaos und keine
Unvernunft, sondern das Streben, das selbst als Macht begriffen werden
kann. Nur so kann das Wissen sich angesichts des Zufalls als Macht
begreifen: Wenn auch der Zufall nicht als Ohnmacht und Sinnlosigkeit,
sondern als eine tatige Kraft mit eigener eigentiimlicher Logik aufgefasst
wird. Die modernsten Auslegungen der Quantenphysik, der sogenannte
Quantenrealismus mit seinen probabilistischen Ontologien, weisen in
diese Richtung. Sie gehen allerdings zum groften Teil immer noch von
der Realitit als Gegebenheit aus. Gerade anhand ihrer Entdeckungen
konnte jedoch die Realitdt als machtvolle Bewegung zwischen solchen
Extremen wie das Notwendige und das Kontingent-Mdgliche ausgelegt
werden. Sie wire als eine nicht-gleichgiiltige und nicht-endgiiltige Hete-
rogenitit der Krifte zu verstehen, die jeweils ein mehr oder weniger
michtiges Streben darstellen und in ihrer Dynamik sowohl voneinander
als auch von den Entscheidungen des Wissenschaftlers, der sie unter
einem von ihm gewdhlten Blickwinkel erforscht, abhingen. In einer
solchen Fassung wiare der Quantenrealismus gerade das, was er sein will:
ein mittlerer Weg zwischen der Scylla des Realismus und der Charybdis
des Antirealismus.

480

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Dennoch, auch abgesehen von den konkreten Auslegungen der
physikalischen Realitét, demonstrieren die Erfahrungen der modernen
Wissenschaft unmissverstandlich: Die Realitét ist kein neutral-gegebe-
nes Gegeniiber eines Wissenschaftlers, sondern eine Macht, die seine
Theorien, seine Sprache und sein >Verstehen« gelegentlich durchkreuzt
- eine standige Herausforderung an unsere Auffassungsfahigkeit, eine
Aufforderung zur Revision unserer grundlegendsten Ansichten und
unserer Begriftlichkeit, die die Kontingenz unseres Wissens bezeugt. Dies
ist nur dann Anlass zur Resignation, wenn wir das Wissen als Sammlung
der endgiiltig erfassten Tatsachen verstehen wollen, dessen Ziel eine
gesicherte Kontrolle (Vorhersagbarkeit) ist. Einer solchen Wissenskon-
zeption entsprang nicht nur der klassische Realismus, sondern ebenso
der physikalische Instrumentalismus, der auf die Interpretationen der
neuen Erfahrungen verzichtete (oder nur wihnte, so ein Verzicht sei
moglich). Wenn das Wissen dagegen, wie im vorigen Kapitel dargelegt,
vom Interesse an Realitdt getragen und auf ein dynamisches Wechsel-
spiel von Macht und Ohnmacht angewiesen ist, dann kann selbst die
Infragestellung ihrer grundlegendsten Konzeptionen als eine Einladung
wahrgenommen werden - eine Einladung zu einem neuen Verstandnis.

Tatsachlich geht es dabei nicht um das blofle Zeugnis unserer
Ohnmacht, das uns zur Verwerfung aller theoretischen Kenntnisse bzw.
zur Anerkennung der absoluten Unverniinftigkeit der Realitét zwingen
wiirde. Es handelt sich um eine Aufforderung, uns auf die Suche nach
einer neuen Theorie zu machen, im Extremfall nach einer neuen Aus-
legung der Realitdt. Diese Suche ist vom Glauben an die der Realitdt
innewohnenden tiefen Rationalitit getragen, von der Einstein traumte,
selbst wenn diese ganz anders aussehen mag, als wir erwartet haben,
selbst wenn sie uns vielleicht zu sehr iiberrascht und gerade als irrational
erscheint. Aber auch als Verspottung unserer Fahigkeit zu verstehen und
als Demiitigung unserer Machtanspriiche konnen solche Uberraschun-
gen uns willkommen sein. Denn sie geben die Hoffnung, uns der Realitdt
immer wieder, iiber unsere Konstruktionen und Interpretationen hinaus,
stellen zu kénnen und sie besser zu begreifen, d.h. sie zu ergreifen,
sie unserer Macht erneut zu unterwerfen. Die Wahrscheinlichkeit des
Gelingens ldsst sich, wie immer, in einem einzelnen Fall nicht bestimmen.
Wenn man aber an die Geschichte unseres Wissens denkt, an alle
Versuche, die Realitit im Wissen festzuhalten, so kann man eine solche
Wahrscheinlichkeit als ziemlich hoch einstufen, dass es ndmlich immer
wieder gelingen wird, der Ohnmacht nicht das letzte Wort zu {iberlassen.
Allerdings gilt auch das Umgekehrte: Die Wahrscheinlichkeit ist hoch,

481

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 3. Ohnmacht des Wissens: Der Zufall

dass auch unsere neue Macht, die Macht einer neuen Theorie, durch die
Realitdt gefahrdet wird, dass auch unsere neuen Konstruktionen kein
endgiiltiges, kein notwendiges Wissen anbieten werden. Auch in ihnen
werden wir héchstwahrscheinlich frither oder spiter die Kontingenz
unseres Wissens und die Schwache seiner Macht entdecken, d.h. die
Grenzen, die wir selbst der Realitdt gezogen haben, die diese jedoch
durchbrechen kann. Eine solche Entdeckung konnte jedoch wieder
ermuntern, iiber diese hinauszugehen und uns der Macht der Realitit
erneut zu stellen — einer Macht, die immer anders sein kann, als wir
es erwarten, und jedoch auch in diesem Anders-Sein zuginglich und
begreifbar bleibt.

Der epistemologische Sinn der Realitédt als Macht hat somit seine
vielfaltigen Facetten gezeigt. Und dennoch ldsst er sich zusammenfassend
beschreiben. Die Realitat als Macht ist eine standige Herausforderung an
die Macht unseres Wissens im Sinne der grundlegenden Asymmetrie und
Kontingenz - der Sinn der Macht, den wir schon von Spinoza, Foucault,
Nietzsche und Luhmann kennen. Nun kénnen wir ihn konkreter auffas-
sen, als Sinn der Realitdt. Die Macht der Realitit ist asymmetrisch, weil
sie sich unseren Konstruktionen beugen, diese jedoch auch zerbrechen
kann. Sie ist kontingent, weil sie auf unsere Wissensmacht angewiesen
ist bzw. von unseren Entscheidungen abhangt, die keineswegs willkiirlich
getroffen, aber ebenso wenig alternativlos sind. Dennoch kann die
Realitdtals Macht - trotz oder vielleicht gerade dank ihrer grundlegenden
Kontingenz - uns Schranken setzen, an denen wir nicht nur unsere
Ohnmacht, sondern auch und vor allem die Kontingenz unserer Macht
erfahren werden. Sielegt immer neue Moglichkeiten frei, wie sie begriffen
und unserer Wissensmacht unterworfen werden kann. Aber sie lasst auch
vermuten, dass die Zahl dieser Moglichkeiten unbegrenzt ist.

Der epistemologische Sinn der Realitét als Macht lasst sich somit
anhand von grofen Philosophien der Macht sowie der modernen wis-
senschaftlichen Entdeckungen in den Aspekten, die uns schon bekannt
sind, konkreter verstehen - als Asymmetrie und Kontingenz. Unsere
Untersuchung erlaubte allerdings dariiber hinaus einen neuen Sinn der
Realitdt als Macht festzustellen. Als Macht im Sinne der Asymmetrie
und Kontingenz ist die Realitdt keine »Unvernunft«, wie die moderne
Philosophie es gelegentlich unterstellt, kein » Hyper-Chaos«, kein Gesetz
der Gesetzlosigkeit. Sie ist rational, dies jedoch nicht im engen Sinne,
wie Einstein und Popper die Rationalitét erfasst haben, nicht im Sinne
des wissenschaftlichen Realismus. Sowohl der klassischen Rationalitdt als
auch der Philosophie der absoluten Sinnlosigkeit entspricht vielmehr die

482

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Vorstellung von Realitit als neutrales Gegeniiber sowie das baconsche
Ideal vom Wissen als Sammlung von endgiiltigen Tatsachen zur Siche-
rung eigener Macht. Wenn das Wissen dagegen auf das asymmetrische
Wechselspiel von Macht und Ohnmacht angewiesen ist, dann ist die Rea-
litat eine Macht in einem neuen, tieferen Sinn: Sie kann begriffen werden;
sie ist nicht gleichgiiltig diesem Begreifen gegeniiber; sie lasst sich durch
dieses verandern. Und ebenso verdndert sie den, der sich ihr stellt, der
ihrer Herausforderung entgegentritt. Die Macht der Realitdt lasst sich
nicht im Wissen autheben, aber sie bringt dieses immer wieder zu neuen,
iberraschenden Ergebnissen, wie sie zu begreifen ist und was als Wissen
tiberhaupt gelten kann. Sie ist rational, fordert jedoch immer wieder
den Erkennenden heraus, die eigene Rationalitét in Frage zu stellen und
neu aufzufassen. Der Sinn der Realitit als Macht in epistemologischer
Hinsicht ist keine Rivalitét, aber auch keine Neutralitit, sondern eine
fortwahrende Einladung zum Erkennen und Begreifen, die niemals ans
Ende kommen.

483

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 17:46:20.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die Behauptung der Kontingenz und die Leugnung des Zufalls
	Das Wissen um den Zufall: Evolutionstheorie
	Das Wissen um den Zufall: Quantenphysik
	Zusammenfassung

