
3.	 Queer is as queer does

   

1

»does the concept of queerness change the ways             
	 in which we theorise?« (Nigianni/Storr 2009: 1)

Queer ist für mich eine sich in Bewegung befindende Auseinandersetzung mit nor-
mativen Vorgaben,2 die hier als Praktik im Rahmen des Kuratorischen zum Einsatz 
kommt. Dabei geht es nicht nur um eine anti-diskriminierende, gerechtere und di-
versere Repräsentation, sondern auch um die theoretische Auf lösung jener gesetzter/
erlernter Grenzen von Subjekt/Objekt, Theorie/Praxis, Geist/Körper, Wissen/Erfahren, 
Gedanken/Emotionen.3 Übertragen aber auf das Ausstellen von Kunst umfasst/ ent-
hält/ermöglicht ›queer‹ Momente kuratorischer Störungen von herrschenden Normie-
rungen, mit der eine neue Methode des Ausstellens vorgeschlagen wird. ›Queer‹ ist 
eine Haltung und ein reales, immer wieder neu zu entwickelndes Störmoment, das 
interventionistisch zu konzipieren ist.4 

The minute you say ›queer‹ … you are necessarily calling into question exactly what you 
mean when you say it … Queer includes within it a necessarily expansive impulse that 
allows us to think about potential dif ferences within that rubric. (Harper/White/Cerul-
lo 1990: 30)

Es gilt die inzwischen über dreißigjährige deutsche Geschichte queerer Theoriebildung, 
die vor allem Kritik an binären und (hetero-)normativen Konstruktionen von Sexualität 
und Geschlecht unternahm, um diese Felder zu erweitern und nach neuen Ausdrucks-
formen queeren Denkens zu suchen – mit dem Ziel, das Machen von Ausstellungen zu 
verändern. Damit verschiebt sich die Konzentration von der Kritik heterosexueller Nor-

1  �Ohne eine Anwendung in der politischen Praxis erlangen queere Theorien keine Relevanz (vgl. Engel 
2005, Goldman 1996) – oder, wie Jacobsen (1998: 529) vorschlägt. In: Janet Jakobsen (1998): »Queer is? 
Queer does? Normativity and the Problem of Resistance«, in: GLQ. A Journal of Lesbian and Gay Stud-
ies. 4. Jg. H. 4, S. 511-536.

2  �Vgl. Jagose/Berry 1996: 11, 98.
3  �Die Herausforderung liegt immer auch darin, dass die Verwendung des Begrif fs ›queer‹ viele Diszipli-

nen und persönliche Bereiche tangiert.
4  �Damit behaupte ich nicht, dass jede_r queer ist, der mit queeren(den) Methoden arbeitet. Das Weg-
rücken von Sexualität zu queer soll auch nicht die unterschiedlichen Unterdrückungs, - Sanktions- und 
Gewaltebenen der Menschen verheimlichen, die nicht den (hetero)normierten Geschlechts- und Gen-
deridealen und -Ordnungen entsprechen. Vgl. Engel (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung120

men und Sichtbarkeiten queerer Identitäten/Künstler_innen auf grundsätzliche und 
vielschichtig existierende und sich äußernde, patriarchalische und konservative Macht- 
Unterdrückungssysteme, die bestimmte Arten des Zeigens von Kunst hervorbringen. 
Dennoch sind die hiesigen Interessen und damit die Methode hier anders ausgeprägt: 
es geht darum, wie Kunst gezeigt werden kann und nicht in erster Linie welche – queer 
rückt von der identitären Bezeichnung hin zur Methodik selbst.5 Queer befindet sich 
selbst stets im Fluss in einer »unendlichen Bewegung« und vermag es, sich mit »dem 
vorhandenen relativen Milieu, vor allem aber mit den darin unterdrückten Kräften« zu 
verbinden und damit alles mit sich zu reißen und neues, vielleicht sogar Utopisches auf-
zubauen (Deleuze/Guattari 1994: 124) (#Intra-action und Relationalität, #Rhizom).

In der politischen Utopie liegt immer auch eine »Abkehr von den konkreten his-
torischen Vorgaben«, betont auch Antke Engel (1994: 102), die notwendig wird, um in 
der Utopie etwas Neues zu schaffen – zu »werden« (ebd.). Eine Abgrenzung ist immer 
zugleich eine Bezugnahme, so dass es immer wieder Wechselbewegungen geben wird. 
Engel meint dazu: 

Für die feministische Theoriebildung hieße das, sich nicht auf die Analyse historisch 
und kulturell konkreter Verhältnisse, seien es materielle oder diskursive, zu beschrän-
ken, wohl aber diese als Bedingungen wahrzunehmen. (Engel 1994: 103)

Queer ist für mich eine Methode des Durchkreuzens von normierenden und norma-
lisierten Ausstellungskonzeptionen. Es kann wie ein »Bündel von Interventionen«, 
verstanden werden, mit dem »disziplinär verfasste Wissensregime«6 gestört und 
konstruktiv je nach situativen Bedingungen verändert werden können. Queer Cu-
rating ist somit als konkrete und »korrektive Methode« zu verstehen, die gleicher-
maßen Grenzen und größtmöglichen Bedingungen für Veränderung eröffnet und 
sich selbst immer als korrigierbar begreift.7 Auch die Parameter im Queer Curating 
werden gequeert: So wird auch die Kunst aus ihrer komfortablen Position und Posi-
tionierung gerückt. Meine Arbeit in der Kunstwissenschaft wird daher dezidiert mit 
queeren Ansätzen verbunden, die die klassischen Ausstellungskategorien »Subjek-
te«/»Objekte«/»Räume« (Kapitel 3.4.1, 3.4.2, 3.4.3) queert und um Aspekte wie Aktivis-
mus, Haltung, Orientierung, Stören, Scheitern, Materialität, Präsenz, Körper, Raum, 
rhizomhaftes und wildes Denken, Aisthesis, Affekt, Verletzbarkeit usw. ergänzt und 
sie intra-activ denkt – sowohl von theoretischer als auch von praktischer Seite – im 
»Grundlagen-Methoden-Glossar« (Kapitel 3.4): #Affekte, #Sinn_liche Wahrnehmung, 

5  �Mir ist bewusst, dass es mir in diesem Rahmen kaum möglich sein wird, alle Potentiale, die ›queer/en/
queerness bieten, auszuschöpfen oder gar darzustellen – nicht zuletzt aufgrund der Tatsache, dass das 
Konzept von queer sich immer in Bewegung befindet und sich durch seine stetige Transition auszeichnet 
Mir ist ebenso bewusst, dass ich vor allem mit solchen Theorieansätzen/Wissenschaftler_innen arbeite, 
die innerhalb des akademischen Systems sich an machtvollen Positionen befinden und zudem der engli-
schen oder deutschen Sprache ausdrücken können. Gerade die Gespräche mit queeren Personen außer-
halb der Wissenschaft machte mir diese Umstände bewusst und relativierte meine Forschung stets. 

6  �Karen Wagels (2014): »›...wie und wie weit es möglich wäre, anders zu denken.‹ – Queerfeministische 
Perspektiven auf Transformation«, in: Yvonne Franke et al. (Hg.), Feminismen heute: Positionen in 
Theorie und Praxis. Bielefeld: transcript, S. 79. Vgl. ebenso Halperin 1995: 62.

7  �Dietze/Haschemi Yekani/Michaelis 2010: 2, vgl. Butler 1993: 174, Jacek Kornak in »Queer as a Political 
Concept« (2015) für die »queer citizenship.« (S. 181-196).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 121

#Intra-action und Relationalität, #Situiertes Wissen, #Wildes Denken, #studium & 
punctum, #Rhizom, #Posthumanities, #Queere(nde) Narrationen?, #Queer spaces, 
#Safe spaces, #Queer phenomenology, #Atmosphäre, #Zwischen Raum und Zeit, 
#(Des-)Orientierung).8 Auch wenn jeder Aspekt einer Ausstellung nicht vom anderen 
getrennt werden kann oder sollte, kann der systematische Zusammenhang in seiner 
Komplexität erst durch eine Separierung und Bestimmung der einzelnen soeben ge-
nannten Aspekte erfolgen. Ihre Ergebnisse und Zusammenführung sollen dann weder 
als neue Norm verstanden werden oder gar universalistisch verstanden werden, son-
dern immer wieder gegen die Normierungspraktiken selbst arbeiten.9 Queer-femi-
nistische Kritik an hegemonialen Strukturen kann auch im Ausstellungsbereich nicht 
auf »die Position eines Außenstandpunktes« abgeschoben werden, sondern muss 
innerhalb der Institution geschehen. Kritik ist ebenso in alle diskursiven Machtver-
hältnisse integriert, wie jene, wovon sie sich abgrenzt und worauf sie sich bezieht (vgl. 
Sternfeld 2010: 30). Die bereits beschriebene, strukturelle Offenheit muss in der Lage 
sein, Konf likte zu provozieren, auszuhalten, bestehen zu lassen und unterschiedliche 
bzw. eigene Haltungen in der Ausstellung sichtbar und möglich zu machen.10

3.1	 Finde deine kuratorische Haltung 

»Das Subjektivste wird das Objektivste sein« 
(Deleuze/Guattari [1991] 1996: 17)

Eine Haltung entsteht nur mit Bewegung. Dieser vermeintliche Widerspruch löst sich 
in einem veränderten Körper- und Relativitätsverständnis auf – in Verbundenheit zur 
eigenen Umwelt. Je starrer man bleibt, desto mehr Kraft, größere Anstrengung und 
damit auch mit mehr Macht muss man am Alten festhalten. Hält man sich in der U-

8 � So betont Patrik Steorn: »Museums should instead facilitate the production of queer meaning in their 
collections through innovative display, groundbreaking research, and by encouraging subversive so-
cial events on their grounds. This will not only communicate with LGBT and queer audiences, but to 
all individuals who seek online and on-site museum encounters that can mobilize pluralistic passions 
and dissident, embarrassing emotions too often foreclosed in the standard picture gallery«, in: Patrik 
Steorn (2018): »The Art of Looking at Naked Men: Queering Art History in Scandinavia«, in: on-curating.
org, 38, S. 67-72, hier S. 71f.

9 � Vgl. Engel 2002: 49. Mit der Queer Curating-Methode rücken Ausstellungen in die Nähe einer Mikro-
praktik und könnten im Rahmen ihrer Widerständigkeit weitergehend betrachtet werden. Mikro-
praktiken verdanken sich wie Praktiken keinem souveränen Subjekt, sondern entstehen »aus den 
Verflechtungszusammenhängen des Geschehens heraus, das durch kulturelle Konventionen zwar 
präfiguriert, historisch jedoch wandelbar und damit nicht determiniert ist.« (Alkemeyer/Budde/Freist 
2013: 21). Der Begrif f der Mikropraktiken ist angelehnt an die Auseinandersetzung von Mikro- und 
Makropolitik nach Gilles Deleuzes und Félix Guattari (1997). Vgl. Elke Bippus: DFG-Teilprojekt: »Mik-
ropraktiken: Formen des Widerstandes und Engagements (2015-2018) mediaandparticipation.com/
ueber/teilprojekt-5/ (Zugrif f 21.4.18).

10  �Für die Praxis der Kunstausstellung heißt das nicht, etliche Versionen ein und derselben Ausstellung 
zu zeigen, nur um verschiedene Meinung zu respektieren (auch wenn dies als Metaausstellung si-
cherlich sehr spannend wäre), sondern offen zu zeigen/kommunizieren, von wem und an welchen 
Stellen es zu Entscheidungen kam, die streitbar sein können und dürfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung122

Bahn oder im Bus stehend zu sehr an der Stange fest, ist jedes Ruckeln, jede Kurve, jede 
Bremsung oder Beschleunigung ein Kraftakt – lässt man locker, f ließt man mit und löst 
den festen Griff und den starren Körper etwas, bewegt man sich zusammen und steht 
zugleich sicherer. Auch die innerliche Haltung entsteht nur mit Bewegung. Man spürt 
Neues, Aufruhr, Veränderungen, Energien, Dringlichkeiten, man informiert sich, kom-
muniziert, ref lektiert sich und die Ereignisse, hält inne – nimmt Haltung an und agiert. 
Man nimmt Haltung an und ist doch nie statisch – hält nicht krampf haft an alten Ritua-
len, Tugenden, Vorstellungen, Vorgehensweisen fest. Sich und seine Haltung zu zeigen 
(oder überhaupt diese erst zu entwickeln), erfordert Ref lexionsvermögen und Mut. Dass 
in der Wissenschaft so vorgesehene Procedere der eigenen Verortung – etwa im Rah-
men eines theoretischen Referenz- und Forschungsrahmens – ist es für die praktische 
Ausstellungskonzeption wichtig eine kuratorische Haltung zu formulieren. So Auch 
wenn es selbstverständlich klingt, kam es in meiner Erfahrung selten vor, dass es zeit-
lich oder grundsätzlich eingeplant war, sich über seine Haltung grundlegend im Team 
auszutauschen – grundsätzlich und zu einem dann konkreten Ausstellungsprojekt. 

Die kuratorische Haltung ist notwendig, um mit der Methode des Queer Curating 
und dem Moment der Störung überhaupt arbeiten zu können. Die hier vorgestellte und 
vorzustellende intra-activistische Haltung ist zugleich eine radikal-relational-kurato-
rische Grundeinstellung und eine politische Positionierung. Beim queeren geht es an 
erster Stelle um die Haltung der Kurator_innen, Menschen generell und aller anderen 
Subjekte im Rahmen der Ausstellungskonzeption – mit Hilfe derer fixe Kategorisie-
rungen und Kategorien gestört werden. Von dieser Position aus wird organisiert, nach-
gedacht, mobilisiert und konzipiert – aber sie wird eben nicht als theoretische Konstan-
te betrachtet. Jede Ausstellungskonzeption beginnt mit der Entwicklung einer eigenen 
Haltung: die Haltung, mit der man den Raum sucht oder ihm begegnet, erste Konzept-
ideen entwickelt und wieder verwirft; in der man die Kunst und die Künstler_innen 
auswählt, im Team bespricht und wieder aussortiert oder ins Konzeptpapier einfügt. 
All das ist nicht nur auf der organisatorischen Ebene wichtig (auf der dann etliches wie 
Finanzierung, PR usw. dazukommt), sondern auch auf der ideellen. Denn nicht der 
Kunstkanon, Prestige oder extrinsische Aspekte (abgesehen von Lebensunterhalt) soll-
ten die eigenen Ambitionen einer Ausstellung leiten, sondern der Wille zur Gestaltung 
von Wissen. Mutig und im Team, das man hat oder sich sucht, muss die eigene Haltung 
entwickelt werden – die je nach Projekt grundlegende Diskussionen zutage bringt. Die 
Kurator_innen rücken damit an eine unkomfortable Stelle, sich selbst zu aller erst stö-
ren (lassen) zu müssen und zu wollen. Als kulturelle Praxis ist das Ausstellen – bewusst 
oder unterbewusst – vor allem Ausdruck der Sichtweise der Kurator_innen. Denn 
egal, wie klein oder vermeintlich ›genau belegt‹ ein gewisses Thema einer Ausstellung 
ist oder wie viel Archivmaterial und Wissen über Künstler_innen existiert, es ist im-
mer die Auswahl und Sicht der Kurator_innen, die zu Beginn des Rezeptionsprozesses 
der Ausstellung stehen (das Zu-Sehen-Geben) und damit die Wahrnehmung der Besu-
cher_innen lenken. Es sind diejenigen, die die Bedeutungsproduktion maßgeblich len-
ken und die Ausstellung erst zur Entfaltung bringen. Auch wenn es eine der Lösungen 
ist, im Kollektiv zu kuratieren, müssen die Selbststörungsprozesse, die vor allem eine 
kritische und sichtbare Selbstref lexion initiieren, dennoch und gerade auch dann aktiv 
betrieben werden. Die weitere Voraussetzung für das queere, intra-active Modell von 
Ausstellungen (abgesehen vom Gewahrsein situativer Bedingtheiten und der Wichtig-
keit von Körperlichkeiten) ist ein queeres Konzept, bei dem das kuratorische Vorgehen 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 123

selbstref lexiv, antidiskriminierend und nicht normierend ist.11 Dabei kann eine queere 
Haltung sogleich alte Traditionen durchkreuzen und konstruktiv sein.12 Auch erkennt 
eine queere Ausstellungskonzeption, dass alles Wissen darin subjektiv konstruiert 
wird und nur eine von sehr vielen möglichen Weisen des Zeigens und Erzählens ist. Die 
damit notwendige Abgabe von (Deutungs-)Macht wirkt sich auf alle Bereiche inhalt-
licher, organisatorischer und ideeller Ebene aus. Die Konstruiertheit allen Wissens um 
die Kunst und die Bedeutung der Perspektive auf sie in der Ausstellung muss sichtbar 
und die Besucher_innen, ihre Sicht, Meinung, Empfindung herausgefordert werden. 
Dies kann nur erreicht werden, wenn ich mich als Kurator_in und meine Ausstellung 
zur Disposition stelle und dazu nicht kunstgeschichtliche Darstellungen, sondern vor 
allem kulturwissenschaftliche Theorien einbeziehe. 

Die Frage nach der möglichen Beziehung zwischen der Ausstellung und den Be-
sucher_innen beginnt also bei denjenigen, die die Ausstellung konzipieren. Wenn es 
die Absicht ist, eine Involvierung in und damit mit der Ausstellung zu bewirken, sind 
es nicht etwa Marketingstrategien oder Trends, Naheliegendes oder Kanon-Geleitetes, 
sondern ist es vielmehr das kuratorische (Selbst)Verständnis und das der Kunst, das 
zunächst in den Blick genommen werden muss und das dem Moment kuratorischer 
Störungen vorangeht. Welchen Einf luss die Vorstellung eines Publikums hat, wurde 
bereits zu Beginn dieses Buches hervorgehoben, an dieser Stelle betrif ft die eigene 
Haltung die nächsten Schritte und Aspekte einer Ausstellung – die inhaltliche Aus-
richtung und die damit verbundenen Zielsetzungen. In der Praxis sollte jede Aus-
stellungskonzeption damit beginnen, seine Gedanken zu sammeln, seine Haltung zu 
überprüfen und zu überdenken. In Anbetracht der aktuellen Situation, gesellschaftli-
chen Themen, zur Kunst, Künstler_innen, dem Kontext, in dem die Ausstellung statt-
finden wird, einem selbst, seinen Intentionen und dem Gefühl zum potentiellen Aus-
stellungsraum. Es ist immer eine besondere Zeit, die neue Voraussetzungen bereithält 
und die Intentionen mit der Ausstellung auch beeinf lusst sowie der Umgang, die Art 
der Ansprache, der Grad der Involvierung mit den potentiellen Besucher_innen, die 
sich je nach Ort, Thema, Raum, Zeit und Kunst verändern und ref lektiert werden müs-
sen. Auch, damit nichts nur ritualhaft geschieht – ob aufgrund von Zeit- und damit 
auch immer Geldmangel, Bequemlichkeit oder Unbedachtheit – ist dabei egal. Oft 
nützt es sogar sehr, die eigenen Gedanken, Ref lexionen und Erwartungen zu notie-
ren und mal auszuformulieren – etwa als Vorarbeit für das Konzept der Ausstellung. 
Ausformulierte Sätze dienen zudem als gute Grundlage für das dann anstehende 
Gespräch mit den Teammitgliedern. Denn all das Gedachte, so selbstverständlich es 
scheint, sollte mit seinen Teammitgliedern besprochen, ausgetauscht und gemeinsam 
hinterfragt werden. Sich bereits zu diesem Zeitpunkt in seinem eigenen Kosmos stö-
ren zu lassen, ist immer sinnvoll. Auch zu diskutieren und Differenzen zu benennen, 
ist absolut notwendig – im Sinne der bereits erörterten Notwendigkeit des Konf likts 

– und erst dann langsam zu beginnen, Kunstwerke dazu zu denken. Sekundär, wel-
che Parameter feststehen – ob eine Sammlung, die gezeigt werden soll, oder ein Ort, 
an dem die Ausstellung stattfindet, oder das Thema, zu dem sich die Teammitglieder 

11  �Antidiskriminierend insofern, als sie nicht ausschließend sind und Unterschiedlichkeit und Dif feren-
zen nicht zu vereinheitlichen sucht, sondern eben diese beizubehalten strebt.

12 � Mit Vilém Flusser könnte man auch meinen, es handele sich nicht um eine »konstruktive, sondern um 
eine eindringende, eindringliche Geste« (1994: 32).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung124

zusammengefunden haben – egal was, der gegenseitige, intensive Austausch mit ge-
meinsamer Zielsetzung muss am Beginn stehen. Ziel ist es, nicht immer altbekann-
te Aussagen, Narrationen, Kategorien, Positionen zur Kunst usw. zu reproduzieren. 
Viel eher sollte danach gefragt werden, wie ein heutiger Blick im spezifischen Aus-
stellungsraum in dieser Zeit neue Sichtweisen auf den_die Künstler_in, unsere Zeit, 
einen selbst und unsere Gesellschaft erzeugen. Wie können neue Verbindungen und 
Schnittpunkte unter den Künstler_innen entstehen? Welche sind für die Arbeiten und 
die Besucher_innen fruchtbar und welche illustrieren nur ein vorher gewähltes Thema? 
Welche Ebenen und Tönungen gibt es? Bei diesen Besprechungen ist es Weg und Ziel 
zugleich, die eigene Argumentationsherkunft wie auch seine Richtung offen zu legen 
und zur Diskussion zu stellen. Dies dient nicht nur dazu, sich seiner eigenen Haltung 
und Intentionen immer wieder bewusst zu werden und dies zu ref lektieren, aber 
eben auch, um ein gemeinsames Arbeiten und ein Forum des Gedankenaustauschs zu 
schaffen. Dabei sind auch persönliche Interessen, theoretische Grundlagen und Er-
fahrungen wichtig. Ein gemeinsames, teamorientiertes Arbeiten ist im Rahmen des 
Queer Curating von zentraler Bedeutung. Kreativität, Austausch, Respekt, Verhin-
derung einzelner Machtpositionen, Vielstimmigkeit, Gleichberechtigung, Diversität 
usw. sind nur einige Aspekte, denen damit entsprochen wird. Oftmals werden diesen 
Gesichtspunkten in der Praxis aufgrund von Zeit, da Geldmangel, anderen Überzeu-
gungen oder bereits konkreten Konzepten zu wenig Beachtung geschenkt. In großen 
Museen werden die lange Vorlaufplanung und daran gekoppelte, übergeordnete Inter-
essen meist als Vorwand genommen, um eher bereits erprobte Wege zu gehen, anstatt 
neue Teambesetzungen, Fragestellungen oder Vorgehensweisen bei der Erarbeitung 
von Ausstellungen zu erproben. Wenn die eigene Theoriearbeit und Überzeugungen 
derart auf der Probe stehen, ist es eine Verschmelzung, die dem interventionistischen 
Anspruch Folge leistet und (geistes)wissenschaftliches Arbeiten vor neue Herausfor-
derungen stellt. So betont auch Turid Markussen: »Forms of involvement that aim to 
take on the present through transforming the traditional backstage of research – its 
processes of making – into its performative possibility« (2005: 341).

Ausstellungen sind immer kontextgebunden oder sollten es zumindest sein – da 
sich das Team ändert, die Umstände, der Ort usw., muss die eigene kuratorische Hal-
tung ebenso aktualisiert werden. In der Praxis hat es sich als hilfreich herausgestellt, 
zuweilen ein grobes Raster zu Hilfe zu nehmen, damit ein Austausch im Team statt-
finden kann, der über das anfängliche Gespräch zu Erwartungen und Erwartungser-
wartungen (vgl. Kapitel 1.3) hinausgeht. Man könnte bei den ersten Gesprächen dieser 
Art die die Betrachtungsraster von Carmen Mörsch zur Hilfe nehmen.

An dieser Stelle erscheint ein kleiner Exkurs sinnvoll, mit dem eigene kuratori-
sche Möglichkeiten der Veränderung im Rahmen der Diskurse besser einschätz-
bar werden. Dabei hilft die Vorarbeit der Künstlerin, Kulturwissenschaftlerin und 
Kunstvermittlerin Carmen Mörsch. Sie entwickelte für die Vermittlungsarbeit der 
documenta 12 in Kassel im Jahr 2007 vier verschiedene Betrachtungsmöglichkeiten 
als Raster aktueller Diskurse, zu denen man sich positionieren kann (bzw. die der 
Kunstvermittlung aus institutioneller Perspektive zugesprochen werden können).13 
Angenommen wird, dass ihre Ansätze zur Kunstvermittlung auf das Kuratieren über-
tragbar sind – auf die in der Institution arbeitenden Subjekte, die Ausstellungsarbeit 

13  Vgl. Mörsch 2009a.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 125

generell, da mit ihr die Frage an den Anfang gestellt wird, welche Haltung gegenüber 
der Absicht einer Ausstellung eingenommen werden kann. Ihre kategorischen Gren-
zen durch die Benennung dienen vor allem der Orientierung – in der Praxis können 
sich die Kategorien überlappen und in Kombination angewandt werden. Mörsch be-
schreibt in einem im Anschluss an die Documenta entstandenen Aufsatz vier Kunst-
vermittlungs-Diskurs-Kategorien und benennt sie als affirmativen, reproduktiven, 
dekonstruktiven und transformativen Diskurs (Mörsch 2009: 9ff.). Der af firmative 
Diskurs schreibt der Kunstvermittlung die übergeordnete Funktion zu, die Institution 
im Verwalten eines statischen Wissens und Verwahrens von wertvollem Kulturgut zu 
unterstützen. Die dabei »autorisierten SprecherInnen« geben Wissen an ein versier-
tes Fachpublikum weiter, zum Beispiel durch »Vorträge (...), ExpertInnenführungen 
oder Ausstellungskataloge« (ebd.). Der reproduktive Diskurs ist denen der affirmativen 
Strategien sehr ähnlich. Den größten Unterschied kann im Bild des anzusprechen-
den Publikums ausgemacht werden. Es ist kein bereits interessiertes, selbstmotivier-
tes Publikum – es ist ein Publikum, das noch an diesen Punkt gebracht werden soll 
durch die Kunstvermittlung (vgl. S. 9f.). Die ›reproduktive Vermittlung‹ soll im besten 
Fall durch »ereignisorientierte Veranstaltungen« das »Kulturgut öffentlich zugäng-
lich« machen (S. 10), da dies »mit hohen symbolischen Schwellen versehen ist«. Das 
Bild des Publikums ist eines, das ›gebildet‹ und auf einen gleichen, ›höheren Stand‹ 
gebracht werden muss. Dem zugrunde liegt feststehendes Wissensverständnis, das 
in ›angepassten‹ Praktiken – je nach ›Zielgruppe‹ – vermittelt werden muss. Muse-
umspädagogInnen entwickeln dafür »Workshops für Schulklassen (...), Angebote für 
Menschen mit besonderen Bedürfnissen (...), lange Nächte oder Museumstage« (ebd.). 
Der dritte und der vierte Diskurs agieren in gewissem Abstand zur Institution und 
stehen eher der »kritischen Museologie« nahe. Die Kunstvermittlung des dekonstrukti-
ven Diskurses betrachtet die Institution als Kanonisierungsort, das tradierte Wissens-
vorstellungen immer wieder neu hervorbringt. Diese Prozesse schließen gesellschaft-
liche Gruppen aus und erhalten die Idee eines Museums als Distinktionsort. Ihr Ziel 
ist es unter anderem, gemeinsam mit dem Publikum und der Kunst diese Vorstellun-
gen zu dekonstruieren. Um dies zu erreichen, werden selbstref lexiv Vermittlungen 
entwickelt, die »selbst künstlerische Merkmale« aufweisen (ebd.). Ähnlich wie im re-
produktiven Diskurs werden auch hier Gruppen angesprochen, die als »benachteiligt 
markiert sind« (ebd.), das Verständnis solcher Gruppierungen ist aber grundlegend 
anders. Zudem existiert selten ein feststehendes Programm, es werden eher Inter-
ventionen und Führungen entwickelt, an denen das Publikum mitwirken kann (vgl. 
S. 10ff.). Mörsch formuliert ihr Ziel darin, die »Autorisiertheit der Institution zu kri-
tisieren, zu relativieren und als eine Stimme unter vielen kenntlich zu machen« (ebd.). 
Dass eine Institution und die Kunstvermittlung sich grundlegendend transformieren, 
beschreibt den Weg des vierten Diskurses. Ohne ihn als zeitliche oder inhaltliche Ent-
wicklung zu begreifen, muss deutlich werden, dass ein solches Vorhaben noch einige 
Zeit in Anspruch nehmen wird und vielleicht in dieser Form auch scheitert. Gerade aus 
diesem Grund ist es sinnvoll, die von Mörsch formulierten Aufgaben und Grundsät-
ze auch des letzten Diskurses zu betrachten, um über das Machen von Ausstellungen 
nachzudenken. Nicht zuletzt, weil darin die »hierarchische Unterscheidung zwischen 
kuratorischer Arbeit und Vermittlung« (S. 11) überwunden wird. Die »Kurzlebigkeit 
und Fragwürdigkeit eines engen Konzepts von ExpertInnenwissen« (S. 10) wird darin 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung126

ebenso begründet.14 Auf diese Weise können eine wirkliche Zusammenarbeit, Integra-
tion und Offenheit gegenüber neuer Praktiken entstehen, die eine notwendige Grund-
lage von Ausstellungskonzeption und -vermittlung darstellt. Der transformative Dis-
kurs könnte dazu beitragen, dass ein von der Gesellschaft isoliertes Denken überholt 
wird. Dazu sind die Kurator_innen und Vermittler_innen angehalten, selbstref lexiv 
im Hinblick auf ihren eigenen Wissensbegriff zu agieren, da er direkt mit dem Fou-
cault’schen Machtbegriff zusammengedacht werden muss. Erst wenn Lehrende und 
Lernende sich wechselseitig innerhalb des institutionellen Bildungsprozesses beein-
f lussen, kann sich die Vormachtstellung wandeln (vgl. S. 13). Der interventionistische 
Anspruch, der auch den Studien zur visuellen Kultur zugrunde liegt, ist auch der An-
spruch des transformativen Diskurses nach Carmen Mörsch. Ihre Ansätze zeigen eine 
Haltung, die sich für das Queer Curating in Theorie und in der theoretischen Praxis 
als sehr hilfreich erwiesen haben.15 Es gilt hier also nicht, die Frage nach inklusiven 
Ansprache-Möglichkeiten eines divergierenden Publikums zu suchen. Es kann auch 
nicht darum gehen, eine möglichst ›unstreitbare‹, anpassbare, aus einem Guss und 
Mund scheinende oder oberf lächliche Ausstellung ›für alle‹ zu schaffen, die die eigene 
Meinung unsichtbar werden lässt. Ziel ist eine starke und selbstkritische Haltung, die 
mithilfe kunst- und kulturwissenschaftlicher und queerer Theorien offen gedacht, ge-
halten und in der Ausstellung hinterfragbar sein muss.16 Nicht zuletzt, um mit dem 
Konzept des situierten Wissens nach Donna Haraway zu arbeiten. 

Knowledge from the point of view of the unmarked is truly fantastic, distorted, and 
irrational. (…) Positioning is, therefore, the key practice in grounding knowledge orga-
nized around the imagery of vision. (Haraway 1988: 587)

Ein Positionieren ist dabei das Kernelement – nicht etwa der Anspruch einer vollkom-
menen oder vollständigen Darstellung eines vermeintlich einzig denkbaren und fest-
stehenden Wissens. Es geht also um die Haltung zu Informationen, zur Suche nach 
ihnen und der Frage, wie diese auf bereitet, eingeordnet und sichtbar gemacht werden 

– ohne zu einem Zeitpunkt die Verantwortung für diesen Prozess zu vergessen oder 
unsichtbar zu machen.17 

Queer Curating heißt, seine Gedanken zur Kunst und die Kunst selbst zur Disposi-
tion zu stellen, und Macht abzugeben – sowohl die eigene als auch die des Kanons, der 
Rituale, der Normen – der Kunst und ihrer Geschichte(n). So sind traditionelle Abläufe 
und Inhalte nicht mehr zu reproduzieren und neue Trampelpfade zu finden. Wie ge-
zeigt werden kann, wer spricht und warum, ohne dass es die einzige Lösung darstellt, 

14  �Der Wissensbegrif f wird nicht zuletzt auch seit der Kritik am Liberalismus in Frage gestellt. Vgl. Hu-
fer/Klemm (2002).

15 � Vielen Dank an die bereichernden Anregungen von Anne Fäser.
16 � Die dabei entstehenden Bedeutungen sind Ausgangs- und gleichzeitig der wandelbarste Aspekt. 

Vgl.: Haraway (1988): »I am arguing for politics and epistemologies of location, positioning, and situ-
ating, where partially and not universality is the condition of being heard to make rational knowledge 
claims«, S. 598. 

17 � Antke Engel betont im Hinblick auf die »Positionalität« ebenso den Aspekt der Verantwortlichkeit, 
wobei sie ihn vor allem »politisch-ethisch« (2005: 13) im Hinblick auf die Analyse und das Aufdecken 
der Machtverhältnisse bezieht, in denen man sich bewegt (vgl. Rosi Braidotti 2002: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 127

erklärende Texte dazu zu schreiben, wird in den vorherigen und folgenden Kapiteln 
weiter diskutiert. Mit Mieke Bal lässt sich zusammenfassen: »Das Ausmaß, in dem das 
›Ich‹, das Subjekt der Darstellung, in der Ausstellung selbst lesbar wird, eröffnet die 
Möglichkeit einer kritischen Dimension« (Bal 2006: 94). 

Interesse haben und erwecken wollen, 
Du sollst berührt werden. 

Alles gehört dir! 
Du bist der Raum, du bist die Objekte, die Themen und die Subjekte.

Du bist Teil des Rhizoms. 

3.2	 Moment der Störung: eine Methode

Der Moment kuratorischer Störung ist eine der möglichen Strategien des Queer Cu-
rating und zugleich ein grundständiges Element – wie eine Eigenschaft, die wie ein 
rauschendes Störgeräusch dazu führt, alles in Zweifel zu stellen, was sich sonst immer 
harmonisch anhörte. Ein konstantes Fragen nach dem ›Wie‹ und ›Warum‹? Es ist ein 
Hinterfragen, das nicht immer ein Dagegen, ein que(e)r, ein mittendurch sein muss 

– aber stören tut es. Weil es auf hält, Zeit kostet, Entscheidungen oder Abläufe hinter-
fragt – wenn auch nur am Rand. 

Von der Medizin bis hin zur Medientheorie werden Störungen meist als negativ 
und als ein Scheitern laufender Prozesse angesehen; als etwas, das es zu beheben und 
wenn möglich zu vermeiden gilt.18 In erklärenden Modellen können sie als solche kon-
kret benannt werden und ihnen wird oftmals ein fester Platz als systemische Stelle 
eingeräumt. Spannend wird es immerhin, wenn ihnen auch ein produktives Moment 
zugeschrieben werden kann. So kann eine Störung als »Negation auch als Quelle des 
empfangenden Signals (...), außerhalb und innerhalb des Kommunikationssystems« 
fungieren und Informationen liefern.19 So gibt es aber auch anders ausgerichtete Deu-

18  �Anders: Claus Pias (2011): »Störung als Normalfall«, in: ZFK, 5, Nr. 2, S. 27-44. Kümmel und Schüttpelz 
setzen die Übersetzung des Terminus »noise« aus der Fernmeldetechnik als »Rauschen« und »Stö-
rung« begrif flich in der Wissenschaft in einer »frühen Phase der Informationstheorie und Kyberne-
tik« an (2003: 15). Für die Musikwissenschaftlerin Susan McClary sind im Rahmen kreativer Prozesse, 
die den Versuch unternehmen, außerhalb des kapitalistischen Systems zu laufen – wie etwa in den 
1970er Jahren in England New Wave als »culture noise« sichtbar, (1985): »Afterword. The Politics of Si-
lence and Sound«, in: Jaques Attali (Hg.), Noise. The Political Economy of Music. Minneapolis/London: 
Manchester UP, S. 149-158, hier S. 156f. Etymologie: »althochdeutsch storran, für storjan (...), beunruhi-
gen, bewegen, heftig aufregen«, in: Friedrich Schmitthenner (1837): Kurzes deutsches Wörterbuch für 
Etymologie, Synonymik, Orthographie. Darmstadt: G. Jonghaus, S. 466, vgl. Eberhard G. Graff/Hans 
F. Massmann (1840) (Hg.): Althochdeutscher Sprachschatz oder Wörterbuch der althochdeutschen 
Sprache«, 5. Berlin: Nikolaische Buchhandlung, S. 707. Laut Duden: »mittelhochdeutsch stœren, alt-
hochdeutsch stōr(r)en, ursprünglich = verwirren, zerstreuen, vernichten« duden.de/rechtschreibung/
stoeren_behindern_sabotieren_nerven (Zugrif f 20.6.18).

19  �So zum Beispiel bei der Interface-Theorie und Praxis, bei der Störungen als die zentrale Kategorie 
innerhalb der Kommunikation von technischen Geräten und Menschen und zwischen Maschinen 
betrachtet wird. In: Kümmel/Schüttpelz‹ Band »Signale der Störung« (2003). Ihre theoretisch-prak-
tischen Überlegungen stören sich auch gegenseitig: So sind die Beiträge in Paaren gruppiert, die 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/rechtschreibung/stoeren_behindern_sabotieren_nerven
https://www.duden.de/rechtschreibung/stoeren_behindern_sabotieren_nerven
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/stoeren_behindern_sabotieren_nerven
https://www.duden.de/rechtschreibung/stoeren_behindern_sabotieren_nerven


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung128

tungen, indem sich die »Störung als der entscheidende Motor epistemologischer Ver-
änderung erwiesen« hat.20 Störungen können in dem medientheoretischen Verständ-
nis von Kümmel/Schüttpelz »potentiell als ein Signal verstanden werden, das auch 
zur ›Entstörung‹ anderer Signale verwendet wird« (2003: 26). So könnten sichtbare 
Störungen etwa in Dauerausstellungen dazu dienen, die Norm als solche sichtbar zu 
machen: etwa die dominierende Auswahl nur von männlichen, Weißen Künstlern und 
das Fehlen von diversen Positionen; scheinbar objektive Präsentationen von Wissen; 
die problematische Auswahl von Themen und/oder Kategorien usw. entlarvt werden 
und als Ausgangspunkte einer Neuorientierung dienen. Diese Variante der Störung 
ist effektiv und wird schnell evident – verbleibt aber damit innerhalb des machtvollen 
Systems als Gegensatz und stärkt damit auch immer die Norm – sofern die Störung 
nicht nachhaltig und konsequent als Grundlage für einen Neuanfang dient. 

Queeren als Stören bedeutet ein Arbeiten mit, in und gegen ›das System Aus-
stellung‹ zugleich. Inhärent bei Störungen im Queer Curating ist die grundlegende 
Kritik an normierenden Mechanismen, die in diskriminierender, kapitalistischer und 
machterhaltender Manier Abweichungen und Störungen zu vermeiden suchen. Die 
Methode ist so konzipiert, dass es möglich ist, kuratorische Störungen zu initiali-
sieren und gleichzeitig mit und in dem Ausstellungssystem selbst zu agieren. Es gibt 
Spiel- und Freiräume, die man sich erarbeiten und erkämpfen muss und die man auch 
als Besucher_in erhält, da die Ausstellung anfechtbar – da persönlich wird.21 Die Me-
thode der Störung knüpft somit an den Kritikbegriff bei Foucault und die Art und 
Weise des kritischen Fragens von Butler22 und führt sie fort. Foucault stellt bei der 
Kritik eine ›Entunterwerfung‹ [désassujettissement] des Subjekts im Spiel der ›Politik 
der Wahrheit‹ in Aussicht indem er betont, »Kritik (ist) die Bewegung, in welcher sich 
das Subjekt das Recht herausnimmt, die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu be-
fragen.«23 Wichtig wird auch der produktive und konstruktive Aspekt an der Kritik:

Ich stelle mir einfach gerne eine Kritik vor, die nicht zu urteilen versuchen würde, son-
dern ein Werk, ein Buch, einen Satz, eine Idee zum Leben erwecken würde; [...] Sie 
würde nicht die Urteile, sondern die Lebenszeichen mehren. [...] Die Urteile fällende 
Kritik schläfert mich ein; ich hätte gerne eine Kritik in einem Funkenregen von Einfällen. 
Sie wäre nicht souverän, nicht rot gekleidet. Sie trüge den Blitz der möglichen Gewitter. 
(Foucault 1985: 32)

einander widersprechen oder sie ›positiv rückkoppeln‹. Auch die Querverweise im gesamten Band 
sind eher selten anzutreffen und stören damit sich selbst (die Beiträge und die Autor_innen) und die 
Leser_innen in der gewohnten Lektüre. 

20 � Kümmel/Schüttpelz (2003: 10) beziehen sich hier auf eine »medienarchäologisch informierten Wis-
senschaftsgeschichte, v.a. im Anschluss an Bruno Latour und Hans-Jörg Rheinberger« (2003: 10). Auch 
wenn sie sich hier vor allem auf die Medialität und deren Störanfälligkeit beziehen (wie ein Filmriss 
usw.) ist der Anlass der Veränderung hier interessant. 

21 � Vgl. das Konzept der Kritik bei Foucault (1990a): »N´être pas tellement gouvernés«, S. 28. Online hier: 
whtsnxt.net/107 (Zugrif f 1.11.18). 

22  �Vgl. Judith Butler (2001): Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend. Aus dem Amerikanischen 
von Jürgen Brenner. eipcp.net/transversal/0806/butler/de (Zugrif f 29.10.18).

23 � Michel Foucault (1990a): »Qu’est-ce que la critique?«, Bulletin de la Société française de philosophie 
84, H. 2, S. 35-63, S. hier S. 39. Hier in der Übersetzung: Foucault 1992: 9.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://whtsnxt.net/107
http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://whtsnxt.net/107
http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de


3. Queer is as queer does 129

Die Störung hier ist kontrollierter und geht von einer Machtposition innerhalb des Ge-
füges aus – sie ist also zugleich nach innen und nach außen gerichtet; der Wille zur 
Selbsttransformation geht mit der Kritik einher.24 Dieser Prozess beginnt individuell 
und kann dann kollektiv und in den Ausstellungen  im Austausch mit anderen hervor-
gebracht werden.25 Störung ist hier also keine Gegenmacht, sondern ein ref lektiertes, 
queer-feministisches Ausrichten und Handeln – gleichzeitig wissend, dass Macht vor 
allem aus machtvoller Position geraus abgegeben und zum Guten verändert werden 
kann. Das Stören als Methode des Queer Curating ist dabei immer an das Handeln 
einer Person gebunden und inkludiert damit eine subjektive Haltung, die konsequen-
te und harte Arbeit benötigt, da mit jedem Tun rund um das Ausstellen diese Haltung 
wieder hervorgebracht wird. Das performative Dreierverhältnis von ›queer‹ zur Stö-
rung und zur Norm lässt sich auch mit Butlers Aufsatz »Critically Queer« beschreiben, 
indem sich vor allem die Machtbeziehungen wandeln können:

Performativity describes this relation of being implicated in that which one opposes, 
this turning of power against itself to produce alternative modalities of power, to estab-
lish a kind of political contestation that is not a »pure« opposition, a »transcendence« of 
contemporary relations of power, but a difficult labor of forging a future from resourc-
es inevitably impure. (Butler 1993: 241)

Die Methode der Störung agiert als Unterbrechung und Antrieb zur »Vergegenwär-
tigung unendlicher Möglichkeiten« zugleich – auch, um nicht an die »Grenzen von 
Erkenntnisweisen« zu geraten.26 So betont vergleichbar auch Foucault in Bezug zu sei-
nem Wissenskonzept:

Ich befasse mich ja im Grunde nicht mit dem Sinn und auch nicht mit den Bedingun-
gen seines Erscheinens, sondern mit den Bedingungen der Veränderung oder Unter-
brechung des Sinns: mit den Bedingungen der Veränderung oder Unterbrechung des 
Sinns: mit den Bedingungen, unter denen der Sinn erlischt, damit etwas anderes ent-
stehen kann. (Foucault 1987: 9)

Die Störung ist nicht nur Störung von etwas, sondern hat ihren eigenen inhaltlichen, 
ästhetischen und medialen Wert. Die Störung kann, wie etwa die literarische Figur 
des Stolperns, einen Moment eröffnen, indem zeitliche und inhaltliche PotentialeDie 
Sichtweise auf die Störung als etwas Negatives wird hier ein produktiver Aspekt bis 
hin zur Möglichkeit des vollständigen Scheiterns/Hinfallens zur Seite gestellt. Das 

24 � Vgl. Sønke Gau (2017): Institutionskritik als Methode. Hegemonie und Kritik im künstlerischen Feld. 
Wien/Berlin: Turia + Kant. Vgl. Sabeth Buchmann (2006): »Kritik der Institutionen und/oder Institu-
tionskritik? (Neu-)Betrachtungen eines historischen Dilemmas«, in: Bildpunkt: Zeitschrif t der IG Bil-
dende Kunst; S. 22-23. 

25  �Bei Foucault käme jetzt die Frage nach der »Wahrheit« ins Spiel, die immer auch die Funktion der 
Kritik beinhaltet. Vgl. Michel Foucault [1978] (1992): Was ist Kritik? Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 30.

26  �Eine »Krise des epistemologischen Feldes« (wie man sie mit Judith Butler in Anlehnung an Michel 
Foucaults Konzept von ›Kritik‹ [critique] bezeichnen kann) etwa in der Museologie war vor allem 
durch die Beschäf tigung anderer Disziplinen wie den gender-, postcolonial- und queer studies mit 
dem Diskursfeld möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung130

Scheitern könnte auch wörtlich verstanden und in der Ausstellung gezeigt werden: 
misslungene Versuche eines Leihantrags, einer Kooperation, Bemühen um umfas-
sende Diversität oder das Scheitern im Status Quo des Teams, eine vergebliche Suche 
nach Kunst oder symptomatisch-bürokratische E-Mail-Korrespondenzen anstelle der 
gewünschten Kunstwerke zeigen. Das Stören normierter Abläufe und Displays bis hin 
zum Scheitern von Teilbereichen der Ausstellung oder des Gesamten bei queer-femi-
nistischen und damit interventionistischen kuratorischen Projekten sollte als reales 
Risiko und Möglichkeit verstanden werden. Die bewusste Haltung und Ausrichtung 
hin zu neuen Möglichkeiten des Kuratorischen in der Stärke und Radikalität werden 
darin ebenso deutlich.27 Es sind die mutigen Versuche, die Ausstellungen bedeutsam 
machen – keine Besucher_innen-Rekorde. Störungen, Scheitern und praktische-wis-
senschaftliche Erkenntnisse durch Ausstellungen sollten dabei ebenso genutzt und 
kommuniziert werden. Auch bei einem schon feststehenden Jahresprogrammen müs-
sen Ausstellungen als Erkenntnismedium und nicht nur als Schauort oder prestige-
trächtige, wissenschaftliche Katalogprojekte in den Fokus rücken.28 

Das Stören wird als aktive, kuratorische, positive und kritische Strategie betrach-
tet, die immer in Relation gedacht wird. Sie existiert als Haltung situativ unabhängig 

– als Handlung steht sie immer in Beziehung zu allen Dingen. Störungen werden ini-
tialisiert, provoziert und gemacht – durch und mit der Ausstellungskonzeption, the-
matisch, subjektbezogen, inhaltlich und auch real-situativ im Ausstellungsraum mit 
den Kunst-Objekten, Blickachsen, Konstellationen, Atmosphären, Menschen. Auch 
für Besucher_innen kann die sichtbar gemachte Störung durch die Kurator_innen eine 
Hilfe sein, die Distanz und die passive Haltung zur Ausstellung zu verlieren und sie 
damit stärker zu involvieren.29 Die Kunst und die Kurator_innen werden damit nicht 
aus dem Mittelpunkt getrieben, aber ihre Rollen verändern sich. Indem das Zeigende 
sein Zeigen zeigt, bzw. die_der Kurator_in und ihre Entscheidungen sich als solche 
zu erkennen gibt, wird das Narrativ und die Medialität der Ausstellung preisgegeben. 
Damit wird die machtvolle Geste verringern und die scheinbar objektive und absolu-
te Wahrheit relativiert. So ist der Effekt der Störung auch ein »looking at« – ein Mo-
ment, in dem die Ausstellung als Etwas ausstellendes auf sich selbst ein und das »das 
Zeichen/Medium als (gestörter) Operator von Sinn in den Fokus von Aufmerksamkeit 

27 � Vgl. dazu J. Halberstam (2011): »The Queer Art of Failure« und (2013) »Charming for the Revolution: A 
Gaga Manifesto«. 

28  �Wissentlich, dass die Leihfristen von großen Museen und Förderanträgen von oftmals mehr als neun 
Monaten dabei diese Haltung herausfordern. Außerdem verlangt es, dass man als Kurator_in hin-
hören, sich austauschen, zuschauen, fragen und beobachten muss, wie eine Ausstellungskonzeption 
und ihr Gewordensein ablief und die Ausstellung empfunden wird. Sich dafür Zeit zu nehmen, ist 
gleichermaßen eine persönliche, organisatorische und finanzielle Herausforderung.

29  �Vgl. Max Haarich/Ingo Leisten/Frank Hees/Sabina Jeschke (2013): »Langfristiges Verstehen durch 
kurzfristiges Missverstehen. Die Bedeutung der interaktiv-transkriptiven Störungsbearbeitung für 
den Transfer von Wissen«, in: Jeschke et al. (Hg.), Automation, Communication and Cybernetics in 
Science and Engineering 2011/2012. Berlin/Heidelberg: Springer, S. 54-61.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 131

tritt«.30 Es ist eine Form von Sichtbarmachung, die zugleich zu einer »Irritation der 
habitualisierten Gebrauchskontexte« führt.31 Es ist vergleichbar mit der Sprache:

Im Regelfall alltagssprachlicher Kommunikation aber bleibt die Materialität des Zei-
chens unthematisch, d.h. sie wird als solche nicht wahrgenommen. Erst die Störung 
oder das Sprachkunstwerk lassen sie auffällig werden. Die sinnliche Wahrnehmbarkeit 
des Zeichens scheint dann als unabdingbare Voraussetzung für das Entstehen jeglicher 
Bedeutung auf. (Peter 2016: 129)32

Queeren als Stören will herausfordern, will eine eigene Orientierung, Positionierung 
und Haltung von allen Beteiligten. So betont auch Shephard: »Queering unfolds its 
most disruptive potential in its disorienting capacity to render oblique what is conven-
tionally thought along straight lines.«33 

Gedanklich noch im Nachhall des vorherigen Kapitels zur ›Kuratorischen Haltung‹, 
war die ›Störung‹ und der anschließende ›Riss, der durch Wände gehen will‹ eine Stö-
rung, die über eine bloße Kritik des Status Quo des Ausstellens hinausgeht. So ist der 
Riss als Störung und die Störung als Riss zu verstehen, die über die Kritik hinausgeht 
und als queer-konstruktiven Methoden für die Praxis entworfen wird.34 Eben wie ein 
Riss, der durch Wände geht.

3.2.1	 Ich bin ein Riss, ich will durch Wände gehen!

»The essence of an act, as distinct from conduct, practice, behavior and habit, is that an act is a 
rupture in the given.«35 (Isin 2008: 15)

Der Riss, der durch Wände gehen will, zeigt seine Absichten, durchquert glatte 
Oberf lächen, die bislang entweder nur untergründig spannten oder noch nicht ein-
mal unruhig wurden in ihrem schönen Schein, der zu ihrem Sein wurde. Auf diese 
Weise wird das Moment der Störung bildhaft sichtbar und zeigt sich als Moment 
in der Überraschung, der zugleich auch als Riss anhaltend sichtbar bleibt. Eine 
»Überraschungsqualität« vermag »die Sinne in besonderer Weise zu affizieren«, in-
tensiviert die Erfahrungsprozesse und stellt oftmals (vor allem bei Kindern) den »Aus-

30  �Ludwig Jäger (2011): »Erinnerung als Bezugnahme. Anmerkungen zur Medialität des kulturellen 
Gedächtnisses«, in: Klein et al. (Hg.), Gedächtnisstrategien und Medien im interkulturellen Dialog. 
Würzburg: Königshausen&Neumann, S. 81-106, hier S. 97. Vgl. ebenso Alfred Schütz (1971): Das Prob-
lem der Relevanz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

31  �Nelson Goodman (1997): Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 45

32  �Carmina Peter (2016): Literatur im Kontext phänomenologischer Wahrnehmungstheorie: M. Ble-
chers Poetik des Empfindens. Berlin/Boston: Walter de Gruyter. 

33  �Shephard 2016: 35. Vgl. zudem Ahmed 2006.
34  �Vgl. Judith Butler (2001): »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, aus dem Amerikanischen 

von Jürgen Brenner, unter eipcp: eipcp.net/transversal/0806/butler/de (05/2001) (Zugrif f 1.7.18), in: 
Auseinandersetzung mit: Michel Foucault (1982): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

35 � E.F Isin (2008): Theorizing Acts of Citizenship, in: E.F. Isin/G.M Nielsen (Hg.), Acts of Citizenship. Lon-
don/New York: NY Zed Books, S. 15-43.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung132

gangspunkt aller Selbst- und Welterfahrung« dar, so Duncker (1991: 11). Walter Ben-
jamin setzt der »Überzeugungskraft« die »Überraschung«, das »Unvorhergesehene« 
und den »Chock« voraus, der so seine Wirkungskraft entfalten kann (1991b: 560f.). Die 
Frage ist immer wieder im Rahmen von Konzeptionen zu stellen, wie raum-objekt-
bezogene, inhaltliche oder anlassgebundene Risse und Störungen entwickelt werden 
können. In Ausstellungen kann dieses Gewahrwerden, das auch gleichsam ein Öffnen 
und sensibel-Werden darstellt, durch solcherart Momente entstehen.

Zu den wichtigsten Leistungen von Kommunikation gehört die Sensibilisierung des 
Systems für Zufälle, für Störungen, für ›noise‹ aller Art. Mit Hilfe von Kommunikation 
ist es möglich, Unerwartetes, Unwillkommenes, Enttäuschendes verständlich zu ma-
chen. [...] Entscheidend ist, dass Störungen überhaupt in die Form von Sinn gezwungen 
werden und damit weiterbehandelt werden können. (Luhmann 1984: 237)

Das Überraschungsmoment – als sinnbildlicher ›Riss in der Wand‹!36 – kann ein Be-
ginn der Störung sein (vgl. Kapitel 4.2 »Die Ausstellung: ›Homosexualität_en‹«). Risse 
sind als Strategie und nachhaltig sichtbares Ergebnis und Abgrenzung zur Normali-
tät zu verstehen – eine Art des Denkens und der ›schneisenden‹ Fortbewegung. Und 
wenn es einmal reißt, reißt es immer wieder und weiter... wie der Lauf der Masche…
und ist nicht mehr aufzuhalten. So sind Risse semantisch, visuell und auch im Kon-
text der queeren (Des)Orientierung zu verstehen (#(Des-)Orientierung). Der Riss ist 
als Teil und Weg der Störung keineswegs als eine rein theoretische oder vergeistigte 
Re-Aktion zu denken. Als Wegweiser und Gedankenrichtung in hohem Tempo, großer 
Wille und doch unvorhersehbares Vorankommen ist er auf vielen Ebenen zu denken: 

Bruch im Ablauf, wie Ausstellungen entstehen – neue Teammitglieder werden gesucht, andere 
Formen der Zusammenarbeit gefunden, mit Ironie und Sarkasmus, Übertreibungen und 

Humor, Überschwänglichkeit in Texten, Wiederaufrufen von Klischees, das Spiel mit dem 
Medium der Ausstellung selbst; zum Beispiel fünf Varianten anbieten, die Höhen/Tiefen der 
Hängung ins Extreme führen, die Guides schweigend führen lassen, die Kurator_innen mit 

einem Tisch in die Ausstellung setzen mit der Aufschrif t #askthecurator – vielleicht sogar mit 
Weinen wie bei Marina Abramović, das Modell der Ausstellung zeigen und den alleinigen Über-

blick abgeben; sich nicht so ernst nehmen und es auch als Puppenspiel inszenieren im Foyer; das 
Licht so sehr dimmen, dass die punktuelle, choreografierte Lichtshow zu den Kunstwerken die 

verschiedenen Blickbeziehungen zeigt, mit anderer, unpassender Kunst stören, sie dazwischen 
hängen/legen/stellen und nicht kommentieren37, Lücken lassen und schauen, was passiert; 
Beschrif tungen mit »intentionally lef t blank« – zum Selbstausfüllen, oder Beschrif tungen 
auf Textrollen, die sich ausrollen, sobald man sie in die Hand nimmt, Rückseitenansichten 

36 � Der Ausruf war auch namensgebend für die Ausstellung der Peters-Messer und Miettinen Collection 
vom Salon Dahlmann (22.9-15.12.18) und Kristof Schreufs Lied: »Bourgeois With Guitar«: »Ich bin ein 
Bourgeois with a guitar/ Ich sehe aus wie ein Mensch/ Damit man mich erkennt/ Aber vom Kopf bis zu 
den Zehen/ Bin ich ein Riss/ Ich will durch Wände gehen.«

37 � »Wenn in einer Kunstausstellung ein Bruch mit Sehgewohnheiten inhaltlich opportun erscheint, der 
Kurator dies aber mit Hilfe eines Kunstwerks einlöst, verbleibt der Bruch innerhalb gesicherter Bah-
nen und damit gefahrenloses Spiel; wenn er dagegen Exponate aus anderen Dingwelten integriert, 
öffnet er die Frage – und setzt sich der Kritik aus« (Tyradellis 2014: 217).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 133

zeigen, Beschrif tungen, die das Eingebundensein des Objekts in die Ausstellung thematisieren, 
Navigationszeichen wie Pfeile im Raum installieren und sie dann an die Decke oder in eine Ecke 

führen lassen, Sticker mit »I would like to have company« verschenken zum gemeinsamen Er-
leben der Ausstellung, gleich zu Beginn irritieren – auch körperlich, damit die Grundstimmung 

für die Ausstellung aufmerksam wird, nur Nachnamen der Künstler_innen verwenden um die 
Geschlechtlichkeit nicht zu zeigen, Geschichten zum Werk erfinden – zwei fiktive und eine, die 

näher an der Wahrheit ist – und sie als Post-it an die Wand kleben zu lassen, ein Werk, zum 
Beispiel ein Gemälde 4 mal kopieren lassen und immer wieder in der Ausstellung verteilen, Ko-

pien/Fotografien von Werken, die man gern in der Ausstellung gehabt hätte, die Einführungs-
wand in der Ausstellung weiß lassen und ihn als Gedankenraum oder -zeit markieren. 

Die ›Reißmöglichkeiten‹ sind auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelt und sollten 
immer zusammen mit den Ausstellungsstücken im Raum und thematisch konzipiert 
werden – theoretisch und praktisch. Auch die Ref lexionsebenen sind unterschiedlich 

– so werden Erfahrungswerte vergangener Ausstellungen, in Verbindung mit queerer 
Gedankenspielerei offenbart. Diese zeigen zugleich auch ihre Annahmen und dahin-
ter liegende Rituale – mit dem Versuch, sie und ad absurdum zu führen. Wie können 
also Routinen und erlernte Abläufe gestört werden? Störungen sind dabei aber nicht 
nur Störungen von Erfahrungen und Erwartungen, da sie sonst innerhalb des Systems 
verbleiben, nur dagegen arbeiten und es nicht radikal genug verändern (wie im vor-
hergehenden Kapitel gezeigt; vgl. zudem Kapitel 1.3 »Was bisher geschah« und 3.3 »...
Beyond, in or against the canon?«). Es ist symbolisch und handlungsorientiert zu ver-
stehen, da man sich nie ganz frei machen kann von einer eigenen Erinnerung – so ist 
es nur die Aus_Richtung hin zum Neuen, Mutigen, Unbekannten – eben auch in dem 
Versuch, sich in seinem alten Blick und Tun selbst zu stören – und nicht nur Wände 
entlang zu gehen, die schon zu lange die Richtung und den Raum vorgeben (#Queer 
phenomenology). So trau dich auch mal: »Dem Regelhaften und Erwarteten schen-
ken wir keine Beachtung, und dadurch werden unsere Sinne frei, das Unerwartete 
und Überraschende zu prüfen« (Ernst H. Gombrich 1994: 30) (#Wildes Denken). Wie 
können auch Erwartungen gestört, durchbrochen und verändert werden? Wie kann 
Machtabgabe funktionieren? Wie können Alternativen entwickelt werden bei gleich-
zeitigem Bewusstsein darüber, dass bereits die Position aus, von der dieser Plan in 
Angriff genommen wird, machtvoll ist? Entscheidend dafür erscheint mir der Um-
gang mit Theorien wie in dieser gesamten Ausführung – und im Speziellen im Metho-
den-Glossar versucht wurde – sie nicht nur in Anwendung für eine Praxis, sondern sie 
selbst als Praxis zu begreifen (vgl. Foucault 1974: 108). Mit der Liebe zur theoretischen 
Praxis ist es möglich, bewusst das System zu verändern, in dem man sich selbst befin-
det und seine eigene ›Verbandelung‹ darin zu offenbaren. Foucault fasst dies in einem 
Gespräch mit Gilles Deleuze (ebd.) folgendermaßen zusammen: 

Die Intellektuellen sind Teil dieses Machtsystems; die Vorstellung, dass sie die Agenten 
des ›Bewusstseins‹ und des Diskurses sind, gehört zu diesem System. Heute kommt 
es dem Intellektuellen aber nicht mehr zu, sich an die Spitze oder an die Seite aller zu 
stellen, um deren stumme Wahrheiten auszusprechen. Viel mehr hat er dort gegen die 
Macht zu kämpfen, wo er gleichzeitig deren Instrument ist: in der Ordnung des ›Wis-
sens‹, der ›Wahrheit‹, des ›Bewusstseins‹, des ›Diskurses‹. Darum ist die Theorie nicht 
der Ausdruck, die Übersetzung, die Anwendung einer Praxis; sie ist selbst die Praxis. (...) 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung134

Sie ist Kampf gegen die Macht, Kampf um ihre Sichtbarmachung und Schwächung dort, 
wo sie am unsichtbarsten und hinterhältigsten ist. (...) Sie ist ein Kampf um die Unter-
wanderung und Übernahme der Macht, neben allen und mit allen, die um sie kämpfen. 
(Foucault 1974: 108)

So nach dem Kampfe, bitte zeig mir deine wunde.

3.2.2	 zeig mir deine wunde

Ausstellungen sind politisch und deshalb persönlich. Und andersherum. Zu oft ist es 
zu laut, wenn es um Ausstellungen geht. Wer ruft am lautesten »Ich!«? Queer Curating 
will das anders – will etwas anderes. Verletzungen sind geschehen durch Diskrimi-
nierungen, durch Rassismus und koloniale Herrschaften. Verletzungen sind gesche-
hen durch systematischen Ausschluss, Übersehen, Nicht-Zeigen, Nicht-Hören, Nicht-
Sehen. Diese dadurch entstandenen Verletzungen sind wie Generationstraumata im 
kulturellen Gedächtnis und so persönlich zugleich. »Zeig mir deine Wunde« kann eine 
zarte Bitte sein – die weder fordert, noch verlangt, oder muss. Sie muss nicht heilen. 
Sie muss nicht verdeckt werden. So wie in der Installation von Joseph Beuys mit der 
Aufschrift: »Wenn Du Dich schneidest, verbinde nicht den Finger sondern das Messer« 
(1962).38 Einschnitte können Momente der Störung von Messern sein, die nicht sofort 
verbunden werden. Aufmerksamkeit brauchen die Wunden – Verändern muss sich 
aber nur das Messer und unser Umgang mit Messern und ihren Verletzungen.

Bewegen wir uns weg von dieser Szene und gelangen auf eine andere Ebene: Risse 
und Brüchen bei Objekten. Die japanische Technik des Kintsugi (金継ぎ zeigt, dass 
Verletzlichkeit, Störungen im Perfekten und Unvollkommenheit nicht versteckt wer-
den müssen, sondern im Gegenteil ihre ›Wunden‹ als ›goldene Narben‹ gesehen wer-
den. Die Technik, die im Wortsinn mit »Gold wieder etwas zusammenfügt« bedeutet, 
wird bei Auf bewahrungsgegenständen des täglichen Gebrauchs, vor allem für Teeser-
vices noch heute verwendet. Bereits mit dem ersten japanischen Teemeister Sen no 
Rikyū (千 利休) (1522-1591) waren Tee und Zen eins: Die Reparatur von etwas aufwän-
dig Hergestelltem erfährt durch den goldenen oder silbernen Puder, der zum Beispiel 
einer Harzmasse beigefügt wird, eine Wertschätzung, die den Reparatur-Akt sichtbar 
macht und das ganze Objekt in seiner Fehlerhaftigkeit und nicht-perfekten Schönheit 
anerkennt. Dieser Moment der Zerstörung / der sichtbaren Verletzung / der Anders-
haftigkeit wird nicht unsichtbar gemacht oder verschleiert. Der Riss hebt sich ab. Es ist 
nicht die tadellose Oberf läche, die betont werden soll, sondern der Bruch. Dass gerade 
die Wertschätzung von Verletzbarkeit im Kintsugi betont und wertgeschätzt wird, ist 
für mich inspirierend. Richard R. Powell betont, es gäbe in der Wabi-Sabi-Philosophie 
»three realities: nothing lasts, nothing is finished, and nothing is perfect.«39 Die Ver-
edlung des Risses eröffnet durch ihr visuelles Narrativ eine Nähe, die einen anderen 
Umgang – gar ein spirituelles und anerkennendes Sehen – zu ermöglichen vermag. 

38  �Joseph Beuys: »Das Messer« (1962); und »zeig mir deine wunden!« (1976). Vgl. lenbachhaus.de/entde-
cken/sammlung-online/detail/zeige-deine-wunde-30011090 (Zugrif f 20.3.19).

39 � Vgl. Leonard Koren (1994): Wabi-Sabi for Artists, Designers, Poets and Philosophers. Stone Bridge 
Press, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lenbachhaus.de/entdecken/sammlung-online/detail/zeige-deine-wunde-30011090
https://www.lenbachhaus.de/entdecken/sammlung-online/detail/zeige-deine-wunde-30011090
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lenbachhaus.de/entdecken/sammlung-online/detail/zeige-deine-wunde-30011090
https://www.lenbachhaus.de/entdecken/sammlung-online/detail/zeige-deine-wunde-30011090


3. Queer is as queer does 135

Ref lektiert auf das Gestern, situiert auf das Heute und offen und verletzbar auf 
das Morgen schauen: Blicke, die im Rahmen des Queer Curating möglich werden. 
Wunden zu zeigen, sie als ›Bruchstücke‹ zu behalten oder sie wieder zusammenzu-
fügen aber ihre Risse sichtbar zu lassen, sind Möglichkeiten, die in erster Linie Be-
ziehungen ref lektieren und unsere Sichtweise auf sie zeigen. Dabei geht es nicht un-
bedingt um das Erinnern an sie, sondern um das aktive Leben des Unvollkommenen, 
der Vulnerabilität im Angesicht des Scheiterns. Es ist eine mutige Vorgehensweise, um 
neue Wege zu wagen in der Welt der Beziehungen, die im Rahmen des Machens von 
Ausstellungen eingegangen werden – zu den Objekten, zur eigenen Denkweise, zu an-
deren Menschen, zur Zeit, in der man sich befindet. 

Kintsugi zeigt, wie sehr das Moment der Störung in seiner Zeitlichkeit und Hand-
lungsfähigkeit erweitert wird – es geht nicht nur um das aktive Stören als unterbre-
chendes Moment, sondern um die Frage, wie Ehrlichkeit sichtbar wird und welche 
Wertschätzung ihr zukommt. Auch im kuratorischen Ausstellungskonzept, das sich 
Zeit genommen hat, zu reifen, das entdeckt werden will, gleichermaßen fehlbar ist 
und darüber hinaus bewusst Risse initiiert, soll es sich ähnlich verhalten. Die Wabi-
Sabi-Philosophie / der Zen-Buddhismus und speziell Kintsugi symbolisieren das au-
thentische Sich-Zeigen der Kurator_innen im Rahmen des Queer Curating ebenso wie 
das Moment der Störung, das sichtbar und spürbar wird und von ›der anderen Seite‹ 
auch gesehen werden will. Kintsugi wird hier zum ›Riss, der durch Wände gehen will‹. 
Als goldener Riss ist das Moment der Störung nun konstitutiv und zeigt symptoma-
tisch das auf, worauf es ebenso bei Kintsugi ankommt. Aspekte, die einem neolibe-
ralen System nicht unbedingt entsprechen und somit Kurator_innen, Künstler_innen 
und Besucher_innen vor neue Herausforderungen stellt. So bleibt es zu betonen: Es 
ist wichtig, sich als Kurator_in verletzbar zu machen und zu zeigen. Aber auch die 
eigenen Meinungen, die dahinterliegenden Geschichten und Brüche – sowohl der 
eigenen Person als auch bisheriger/aktueller Kunstnarrationen und gesellschaftlicher 
Entwicklungen durch Risse zu zeigen. Es bedarf Mut, sich verwunden zu lassen, diese 
Wunde als solche anzuerkennen und zeigen zu wollen – auch ebenso bei jenen, die die 
Verwundungen wahrnehmen und sich ihnen zuwenden.  

Auch auf der visuellen Ebene der Ausstellung dürfen, können und sollten Risse 
sichtbar sein (vgl. Kapitel 3.2 »Moment der Störung: eine Methode«). Herausforderun-
gen, Brüche und Schwierigkeiten dürfen thematisiert und nicht im Display unsichtbar 
gemacht werden: »This way of repair celebrates the unique history of each artefact by 
emphasizing its breakages, cracks or even missing parts instead of hiding or disguis-
ing them.«40 Man könnte meinen, in den vom Kapitalismus geprägten und hochindus-
trialisierten Teilen der Welt wird die Verwundbarkeit als Schwäche angesehen. Etwas 
polemisch könnte man hinzufügen, Kintsugi zeigt eine Wertschätzung gegenüber all 
dem auf, wogegen die Argumente des Kapitalismus herrschen. Nicht nur in der Wirt-
schaft muss alles neu, schnell, billig und zugleich perfekt sein. Ein Anspruch, der zu-
weilen eine Konformität hervorruft, die sich symptomatisch auch in großen Ausstel-
lungshäusern mit Erfolgsversprechen niederzuschlagen scheint: überall werden die 
gleichen großen Namen der Kunst auf die gleiche anorganische Weise im schnellen 

40 � wabisabilife.cz/en/kintsugi-2/ (Zugrif f 8.10.18). Vielen Dank auch an Janosch Weiss, der mir das erste 
Mal von der Welt von Kintsugi erzählte.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://wabisabilife.cz/en/kintsugi-2/
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://wabisabilife.cz/en/kintsugi-2/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung136

Blockbuster-Rhythmus gezeigt, Einführungstexte in leere Worthülsen ohne Autor_in 
gepackt und die Kataloge auf Hochglanz poliert.

Die menschliche Verletzlichkeit ist ein Thema, das zu den Anfängen der Philoso-
phie und dem Ursprung des Begriffs »curare« zurückführt. Das Kuratieren kommt 
vom Lateinischen ›curare‹ – »pf legen, für etwas sorgen«, »etwas besorgen« oder auch 
»heilen«.41 So denke man etwa an Platon, der von einer »aus Beziehungen entsprin-
gende Vulnerabilität« sprach.42 »In der Verwundbarkeit beginnt das Auf brechen des 
Menschlichen im Sein – sein ›Erwachen‹«– Emmanuel Lévinas spricht über Verwund-
barkeit in existentiellen Erfahrungen des Menschen.43 So wird sich in dieser Arbeit 
gegen das bürokratische, neoliberale, egozentrische Arbeiten der Kuratoren ausge-
sprochen, die per Arbeitsbeschreibung zur: »Erhaltung, Ausbau, Forschung, Präsen-
tation der Sammlungen und Management« verpf lichtet sind. Ziel ist es schlicht, eine 
menschliche und auch sich kümmernde Ebene wieder stärker zu betonen:44 

Dass der Aspekt der Pflege, der Fürsorge, der Betreuung ausgeblendet wird, ist kein 
Zufall. Denn der genialische Kurator ist nicht nur die Kopie des genialischen Künstlers, 
ebenso angefochten wie dennoch beherrschende Figur der Kunstwelt, sondern auch 
ein Verwandter des »homo oeconomicus«, der nach wie vor in den ökonomischen Stan-
dardmodellen herumgeistert. Es sind Modelle, die strukturell und schweigend Gewalt 
ausüben, indem sie reproduktive Arbeit systematisch verhehlen und damit die Voraus-
setzungen ökonomisch erfasster Produktivität schaffen. (Bosold/Fritsch/Hofmann/
Krasny 2018)45

Die Verwundbarmachung ist hier eine verkörperlichte Form von Widerstand gegen 
kuratorisch normierte Abläufe.46 So entspringt dem Zeigen der Verletzlichkeit eine 
Überzeugung von Ehrlichkeit, Direktheit und Schwächen-zeigen-Dürfen. Damit wird 
eine Bedeutungsverschiebung vorgenommen. Auch wenn es der ›Riss ist, der durch 
Wände will‹, geht es hier bei der Vulnerabilität um eine Einstellung, die Körper und 
Geist zusammendenkt – nicht um die Zuschreibung als Schwäche oder einer passi-
ven Empfindung. Im Queer Curating ist Verwundbarmachung eine Einstellung. Eine 
Einstellung, die offen mit ihren Absichten, Zielen, Interessen und persönlichen wie 
gesellschaftlichen Bedingungen umgeht. Im feministischen Diskurs wird »Vulnera-

41 � frag-caesar.de/lateinwoerterbuch/curare-uebersetzung-2.html (Zugrif f 5.12.18).
42 � Burghardt (2017): Vulnerabilität: Pädagogische Herausforderungen und Aufgabe. Abschnitt 4.
43  �Wenn Emmanuel Lévinas über Verwundbarkeit spricht, spricht er vor allem von der sinnlichen Sei-

te und existentiellen Erfahrungen des Menschen. Die Begrif fe der Verwundbarkeit und Sinnlichkeit 
treten später vor allem in: [1974]: »Le temps et l‹autre«, dt.: (1992): »Jenseits des Seins oder anders als 
Sein«. Vgl. Jutta Czapski (2017): Verwundbarkeit in der Ethik von Emmanuel Lévinas; im theologisch-
akademischen Kontext: vulnerabilitätsdiskurs.de (Zugrif f 18.1.19); im politischen Kontext: Judith But-
ler (2004): Precarious Life. The Politics of Mourning and Violence. 

44 � Deutscher Museumsbund / ICOM Deutschland Statuten, vgl. icom-deutschland.de/client/media/339/
europaeische_museumsberufe_2008.pdf (Zugrif f 5.12.2108).

45 � schwulesmuseum.de/veranstaltung/whose-cares-kuratieren-re-produktives-kuemmern-kritisch-
feministisch-queer-1-tag/ (Zugrif f 14.10.18). Einführungstext zur Tagung von den Veranstalter_innen: 
Birgit Bosold, Lena Fritsch, Vera Hofmann und Elke Krasny.

46 � Vgl. Judith Butler: »When the body ›speaks‹ politically, it is not only in vocal or written language (But-
ler 2011) (auch wenn sie das auf öffentliche Proteste bezieht).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.frag-caesar.de/lateinwoerterbuch/curare-uebersetzung-2.html
https://vulnerabilitätsdiskurs.de/
http://www.icom-deutschland.de/client/media/339/europaeische_museumsberufe_2008.pdf
http://www.icom-deutschland.de/client/media/339/europaeische_museumsberufe_2008.pdf
https://www.schwulesmuseum.de/veranstaltung/whose-cares-kuratieren-re-produktives-kuemmern-kritisch-feministisch-queer-1-tag/
https://www.schwulesmuseum.de/veranstaltung/whose-cares-kuratieren-re-produktives-kuemmern-kritisch-feministisch-queer-1-tag/
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.frag-caesar.de/lateinwoerterbuch/curare-uebersetzung-2.html
http://www.icom-deutschland.de/client/media/339/europaeische_museumsberufe_2008.pdf
http://www.icom-deutschland.de/client/media/339/europaeische_museumsberufe_2008.pdf
https://www.schwulesmuseum.de/veranstaltung/whose-cares-kuratieren-re-produktives-kuemmern-kritisch-feministisch-queer-1-tag/
https://www.schwulesmuseum.de/veranstaltung/whose-cares-kuratieren-re-produktives-kuemmern-kritisch-feministisch-queer-1-tag/


3. Queer is as queer does 137

-

-

-

-
-

-

-
-

-

 
-

  
in Resistance. Durham: Duke UP, S. 1-11.

  

  Vgl. hierfür auch weiterführend: Anna Riegler: »Dem Umgang mit Vulnerabilität entspringt das 
Menschliche [oder einfach sensible], indem Schwäche nicht unabdingbar sozial verurteilt wird, son-
dern Normen kritisch in Frage gestellt werden. Indem sich das Individuum selbst als verletzlich bzw. 

-

Wunde. Faschismusrezeption in der deutschen Gegenwartskunst« (1999) an, bei denen der Schwer-
punkt aber vor allem bei kriegerischen Handlungen und deren Erinnerungspolitik liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung138

zugeneigten und vertrauensvollen Verhältnis erzählen könnte, das bei aller Wissen-
schaftlichkeit von Ausstellungen zu selten zwischen Subjekten, Objekten und Räumen 
existiert. Wie lässt sich dies verändern und auf welche Weise ist die Darstellbarkeit von 
Verwundung denkbar? Und wie ist es möglich, darin auch die queer-politische Inten-
tion sichtbar zu machen? So umfasst das Plädoyer die leitende Bitte und den Blick der 
Kurator_innen auf ihre Objekte, ihr Sein, ihre Geschichte – den Raum, den Ort und 
die Themen – ebenso wie die Auswirkungen auf die Bedeutungsproduktion, die Aus-
stellungen und die Praktik des Ausstellens an sich. Die Wunde steht metaphorisch für 
die Konsequenzen, die Risse verursachen können – sowohl als Wunde am eigenen Kör-
per als auch in der ›Wand‹. Es ist eine Verbindung aus dem vorherigen Kapitel und der 
metaphorischen und gleichermaßen körperlich-geistigen Verwendung von Offenheit. 
So bleibt die Verwundbarmachung als Einstellung bestehen – die Wunde, die zugleich 
auch Riss ist, kann immer wieder überwunden und auch ein Scheitern verarbeitet wer-
den – die »Wunde, die man zeigt, kann geheilt werden«51 (Joseph Beuys).

Wir sind auf soziale und individuelle, auf rechtliche, politische und institutionelle An-
erkennung angewiesen; Verletzbarkeit ist nachgerade eine der ursprünglichen Formen, 
die soziale Beziehungen annehmen können. Aber wir sind nicht alle in gleicher Weise 
und im selben Maße verwundbar; Prekarität ist dif ferentiell, ungleich verteilt und Poli-
tiken der Gefährdung, institutionelle und rechtliche Arrangements, soziale Normen 
und ökonomische Gegebenheiten gefährden, verletzen gar die einen und schützen die 
anderen. (Hark/Villa 2017: 122)

 ... und Ausstellungen befinden sich mittendrin.

3.3	 ...Beyond, in or against the canon?

Mit dem Moment kuratorischer Störung zu arbeiten, bedeutet gleichermaßen mit und 
gegen den Kanon zu arbeiten. In der Überzeugung, dass eine wirkungsvolle Transfor-
mation normativer Strukturen nur innerhalb der Institutionen oder institutionalisier-
ten Praktiken vollzogen werden kann, muss eine Auseinandersetzung mit ›dem‹ Ka-
non geschehen und die Frage nach neuen Wegen, Themen zu suchen, gestellt werden.52 
Auf diese Weise wird die kuratorische Haltung auch im Sinne einer Kunstvermittlung 
aus kunsthistorischer Perspektive betrachtet. Dies ermöglicht es, das Bisherige an das 
Neue zu knüpfen und weiterhin die Zusammenarbeit zwischen traditionellen Kus-
tod_innen/Kurator_innen an großen Museen mit neuen Arbeits- und Denkweisen frei 
arbeitenden Kurator_innen zu gewährleisten. Queer Curating setzt sich dafür ein, das 
Feld der Mächtigen aufzulösen und Alternativen vorzuschlagen. Dabei wird an ihren 
Stühlen gesägt, werden Mechanismen und Machenschaften gestört und neue Metho-

51  �Süddeutsche Zeitung 26./27. Januar 1980.
52  �Diese Aspekte werden im Kapitel zu Objekten und insgesamt im Methodenglossar aus unterschiedli-

chen Blickwinkeln beleuchtet (#studium & punctum, #Rhizom, #Posthumanities, #Queere(nde) Nar-
rationen?) und sollen daher nur kurz als Grundproklamation eingefügt werden. Vgl. Muttenthaler/
Wonisch 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 139

den angewandt.53 Queer Curating daher nicht ohne diese Vertreter_innen und den mit 
ihr zusammenhängenden Kanon (welcher Spezifik auch immer) denkbar – auch wenn 
man ihn stört und Alternativen entwirft, ist ein Bezug im Dispositiv immer präsent. 

Auch wenn Queer Curating aktivistisch ausgelegt ist, können Veränderungen, zu-
mindest in großen Institutionen bzw. bei den Gewohnheiten der dort Arbeitenden, 
manchmal nur langsam von statten gehen – Queer Curating nutzt die vorhandenen, 
institutionalisierten Strukturen wie ein Parasit seinen Wirt, um dauerhaft auf seine 
metabolische Funktionsweise de- und rekonstruktiv einwirken zu können und ›unver-
daulich zu werden‹. Dabei wird weder das institutionalisierte Ausstellen, noch der Ka-
non zerstört. Stattdessen wird er gebraucht, aber nicht als Machtinstrument, sondern 
um sie umzufunktionieren. Damit manifestiert sich die Methode und generiert durch 
ihre operative Wirkung Potential und Territorium für ihre weitere Verbreitung.54 Wie 
Eingangs beschrieben, ist ›queer‹ immer auch quer zur Norm und muss sich daher 
abgrenzen und sich abstoßen können. Queeren (als Verb) ist dabei weder nur destruk-
tiv oder nur konstruktiv – auch nicht im Hinblick auf einen etwaigen Kanon. Queer 
Curating umfasst auch eine grundsätzliche und transparente Infragestellung kunst-
historisch-visueller und damit sozialer Ordnungen, die durch »Dominanz und Unter-
ordnung, Ein- und Ausschlüsse«55 gebildet werden. 

Queer Curating ist eine aktivistische Variante der Idee des ›Verlernens‹, die sich 
einen Weg durch bisherige epistemisch-politische Ordnungen sucht und neue aktiv 
fördert. Tradierte, veraltete Kategorien in Ausstellungen müssen verlernt und sich 
ihrer verführerischen Kraft entzogen werden. 

Queer Curating ist ein relationales Konzept, das sich der Strukturen des Normalen 
– also auch des Kanons – bedient, um es zu durchbrechen; das Legitimierte untergräbt 
und das Dominante sichtbar macht, um es zugleich zu stören. Für diejenigen, die die 
alten Rituale kennen wird es als Störung wahrgenommen, die anderen Besucher_in-
nen lernen unvoreingenommen die kuratorische Haltung kennen. 

Because maintaining the hegemonic binary is an active process, people have the power, 
both individually and collectively, to choose forms of expression that deliberately dis-
rupt the hegemonic binary. This can be characterized as a way of ›queering’ the exist-
ing language. Used as verb, ›queer’ refers to the process of directing attention toward 
rather than away from the inconsistencies within the ideas, expectations, and attitudes 
associated with the hegemonic binary. To disrupt the hegemonic binary, even in small 
ways, serves to ›queer‹ the paradigm. (Marinucci 2016: 183f.)

Die Störung normierter Vorgehensweisen, die immer nur Gleiches, Machtvolles, ver-
meintlich Objektives hervorzubringen vermögen, ist dabei Strategie und Ziel zugleich. 
Die Meinungen gehen auseinander, wie erstrebenswert es ist, einen alternativen, fe-

53  �Vgl. hierfür auch Beate Söntgen (1996): »Den Rahmen wechseln. Von der Kunstgeschichte zur femi-
nistischen Kulturwissenschaft«, in: Dies. (Hg.), Rahmenwechsel. Kunstgeschichte als feministische 
Kulturwissenschaft. Berlin: Akademie Verlag, S. 7-23, hier S. 16.

54  �Für die naturwissenschaftlichen Analogien und Gedanken danke ich Janosch Weiss. 
55 � ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/48594/ssoar-gender-2016-2-bauschke-urban_et_al-

Normalitat_dekonstruieren_queere_Perspektiven_Vorwort.pdf?sequence=1. Vgl. quaestio 2000: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/48594/ssoar-gender-2016-2-bauschke-urban_et_al-Normalitat_dekonstruieren_queere_Perspektiven_Vorwort.pdf?sequence=1
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/48594/ssoar-gender-2016-2-bauschke-urban_et_al-Normalitat_dekonstruieren_queere_Perspektiven_Vorwort.pdf?sequence=1
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/48594/ssoar-gender-2016-2-bauschke-urban_et_al-Normalitat_dekonstruieren_queere_Perspektiven_Vorwort.pdf?sequence=1
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/48594/ssoar-gender-2016-2-bauschke-urban_et_al-Normalitat_dekonstruieren_queere_Perspektiven_Vorwort.pdf?sequence=1


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung140

ministischen Gegenkanon zu entwerfen oder generelle Kanonisierungsbestrebungen 
abzulehnen.56 Aber: 

(…) by proclaiming the canon as obsolete, one does not change the fact that we are con-
tinuously faced with a gender gap within the mainstream canon and at the center of 
an art system, which continues to favour heterosexual, white, western males. (Kobold 
2012: 40f.)

Klar ist, jede Auswahl von Künstler_innen ist ein ›in Beziehung setzen‹ zum Kanon 
und Ausdruck unseres »kulturellen Selbstverständnisses« (ebd.). Die soziale Veranke-
rung von solchen Erinnerungen, beziehungsweise Erinnerbarem und Erinnerungs-
wertem innerhalb des kollektiven Gedächtnisses bildet einen Bezugsrahmen und 
einen »emotionalen Kitt einer Gruppe«.57 So ist es unabdingbar, sich mit den bisher 
dominierenden Praktiken der scheinbar unhinterfragbaren Macht durch gleicherma-
ßen anmutende Kuratoren* auseinanderzusetzen. Bisherige Akteuer_innen müssen 
dafür auch in ihren Entscheidungen und ihren Methoden dorthin hinterfragt und zur 
Disposition gestellt werden. Solange die Bekanntheit, Sichtbarkeit und Förderung für 
nicht ›Weiße Männer aus Nordamerika und Europa‹, nicht gleichberechtigt ist, muss 
weiter (auch) mit direkt anti-kanonischen Ausstellungen und Mitteln gearbeitet wer-
den. So brauchen wir nicht nur Queers/Frauen*ausstellungen! Es geht nicht nur um 
Sichtbarkeit, sondern auch der Frage nach Gruppenbildung, ›othering‹ und der damit 
verknüpften Stereotype. Das überzeugte Ziel dahinter ist aber zudem, dass derglei-
chen machtvolle Kategorien obsolet gemacht werden und die Orientierung an einem 
Kanon immer weniger relevant ist.58 Ein gemeinsamer Pool an Künstler_innen soll 
entstehen, in dem sie nicht aufgrund kategorialer Eigenschaften oder Merkmalen von 
Menschen aus/eingeschlossen sind. Mit diesem Ziel muss immer ein genauer Blick auf 
die Prozesse gelegt werden, in denen »Eigenschaften zu Stigmata werden, Ausgren-
zung und Verfolgung prägen.«59 So betonen Hark/Villa ebenso, dass: 

Rassismus und Sexismus nicht von den Identitäten oder Eigenschaften einer Gruppe 
oder eines Individuums her gedacht werden können, sondern nur von den Verhältnis-
sen, in denen diese produziert und relevant gemacht werden. Weder gibt es Rassismus, 

56 �  Vgl. Helena Reckitt (2006): »Unusual Suspects: Global Feminisms and WACK! Art and the Feminist 
Revolution«, in n.paradoxa. Curatorial Strategies, 18, Juli, S. 34-42, hier S. 36. Vgl. »Counternarratives« 
von Henry A. Giroux et al. (Hg.) (1994): Counternarratives. Cultural Studies and Critical Pedagogies in 
Postmodern Spaces. London/New York. Routledge.

57  �  A. Assmann 2006: 187, in Anlehnung an Maurice Halbwachs und »cadre sociaux« (1985: 121). Vgl. 
Miersch 2015: 36. Vgl. zudem A. Assmann 2006a: 37f. 6

58 �  Vgl. Katja Kobolt (2012): »Feminist curating beyond, in, against or for the canon?«, in: Katrin Kivimaa 
(Hg.), Working with Feminism: Curating and Exhibitions in Eastern Europe. Tallinn: Tallinn UP, S. 40-
63, hier S. 48ff.; vgl. weiterführend: Marlen Bildwell-Steiner/Karin S. Wozonig (2006): A Canon of Our 
Own? Kanonkritik und Kanonbildung in den Gender Studies. Innsbruck: StudienVerlag; Paul O’Neill 
(2011); Helena Reckitt (2016): Troubling Canons. London: Routledge.

59 � »Das bedeutet, anstatt eines Gleichheitsrechts gegen die Benachteiligung aufgrund des Geschlechts 
ein Recht gegen Sexismus zu normieren oder anstelle eines Verbots der Diskriminierung wegen der 
Rasse ein Recht gegen Rassismus zu setzen«, in: Susanne Baer (2013): »Der problematische Hang zum 
Kollektiv und der Versuch, postkategorial zu denken«, S. 62f.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 141

weil es ›Rassen‹, noch Sexismus, weil es ›Geschlecht‹ gibt. Es verhält sich vielmehr ge-
nau anders herum. (2017: 121)

Monografische Ausstellungen ›männlicher Künstler-Genies‹ sollten der Vergangenheit 
angehören. Ebenso wie bei der Schaffung von ›save spaces‹ müssen sich die Künst-
ler_innen beziehungsweise ihre Kunst queer-feministische Fragen gefallen lassen 
und Macht abgeben.60 Dabei geht es nicht um Zensur, sondern um eine bewusste Ent-
scheidung, Kunst von Menschen, die den heutigen und eigenen, ethisch-moralischen 
Ansprüchen nicht genügen, nicht auszustellen. Es gibt genug andere begabte Künst-
ler_innen – also, wie lange wollen wir noch ›Picasso-Ausstellungen‹ machen?61 

Um eine Auseinandersetzung mit dem Kanon zugunsten neuer Relevanzkriterien 
zu gestalten, müssen sich zum Beispiel auch Begriff lichkeiten von Verschlagwortun-
gen in museal digitalen oder privaten – egal, ob in analogen Verbindungen, Netzwer-
ken oder eigener Verschlagwortung. Auch Patrik Steorn betont dazu:

reclassifying objects not only makes them available for database search, it also adds 
new historical layers and confines objects to fit the established categories. (Steorn 
2010: 127)

So sind Begriffe zur Beschreibung von Kunstwerken eben auch immer »travelling con-
cepts« (Bal 2002: 10ff., 336ff.): Auch in etwaigen Beschriftungen im Raum. Ebenso müs-
sen die Sammlungspolitiken verändert werden – auch wenn vollständige Sammlungen 
einzelner Künstler_innen für viele Museen erstrebenswert erscheinen, darf das Sam-
meln aber nicht zum Selbstzweck werden.62 Dabei geht es nicht nur um eine bessere Re-
präsentation der Vielfalt diverser Künstler_innen in den Sammlungen und Ausstellun-
gen (auch im Hinblick auf Geschlecht und Sexualität), sondern auch darum, durch wen 
und wie sie erreicht werden. Dies bedeutet, konventionelle Arbeitsprozesse der Auswahl 
und/oder Sammlungstätigkeiten zu überdenken sowie neue thematische Schwerpunkte 
zu legen und aufstrebende, begeisternde Künstler_innen zu suchen und zu unterstützen. 

60  �Vgl. Bette Kauffman 1995: 95; Linda Nochlin (1971: 70). Nicht umsonst nehmen viele Künstlerinnen 
männliche Pseudonyme an um diese Strukturen zu nutzen und ad absurdum zu führen. Vgl. hierfür z.B. 
Siri Hustvedt (2014): The Blazing World: A Novel. New York: Simon & Schuster; Courtney Coombs (2015).

61 � Die Frage ist neben ihrer Polemik sinnbildlich gemeint. Auch wenn dies wirklich noch bis heute vor-
kommt: Fondation Beyeler (Basel): »Der Junge Picasso – Blaue und Rosa Periode« (3.2.-26.5.19). Und was 
würde passieren, würden wir Zuschreibungen und Hierarchisierungen verweigern und sinnbildlich 
›Picasso‹ neben unbekannte Künstler_innen hängen – die Namen aber nicht nennen (und damit auch 
eine geschlechtliche Einordnung erschweren)? Und wenn, wäre es nicht sinnvoll zu fragen, wie, welche 
Künstler_innen mit welchen Kunstwerken und Themen in kulturell-gesellschaftlichen und historischen 
Kontexten bedeutsam gemacht wurden? Es muss sich also auch der Frage gestellt werden, wie Gemälde 
oder andere Kunstwerke heute wirken, nicht nur, in welchem Kontext sie entstanden sind.

62  �So lässt sich fragen, ob bei aller Liebe nach über 6000 Arbeiten von Adolph Menzel in der Samm-
lung des Kupferstichkabinetts Berlin (SMB) eine weitere Pastell-Zeichnung »Die Schlittschuhläufer« 
(1855/1856) für 325.000 Euro (mit Beteiligung der Ernst von Siemens Kunststif tung und der Rudolf-
August Oetker-Stif tung) gekauft werden muss, wenn das Budget für Arbeiten von Nachwuchskünst-
ler_innen immer wieder zur Disposition steht. Wer entscheidet, warum und mit welchem Ziel – und 
sind diese noch zeitgemäß? smb.museum/nachrichten/detail/neuerwerb-eines-menzel-werkes-fu-
er-das-kupferstichkabinett.html (Zugrif f 1.2.19).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.smb.museum/nachrichten/detail/neuerwerb-eines-menzel-werkes-fuer-das-kupferstichkabinett.html
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/neuerwerb-eines-menzel-werkes-fuer-das-kupferstichkabinett.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/neuerwerb-eines-menzel-werkes-fuer-das-kupferstichkabinett.html
https://www.smb.museum/nachrichten/detail/neuerwerb-eines-menzel-werkes-fuer-das-kupferstichkabinett.html


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung142

Im Rahmen der Methode des Queer Curating ist die Suche nach Künstler_innen ein demokra-
tischer Versuch, nicht bereits etablierte Künstler_innen zu zeigen. Aus zwei Überzeugungen 

heraus: 1. ›etablierte‹ Künstler_innen sind aus vielfältigen (auch andere strukturell benachteili-
gende) Gründen bekannt – nicht nur, weil sie talentiert sind; 2. um konsequent nicht am Kunst-
markt orientierte, gesellschaf ts-politisch engagierte Künstler_innen zu fördern.63 So könnte es 
nötig werden, Künstler_innen auf neue Weisen zu suchen und auch nicht nur das Allheilmittel 

Instagram zu bemühen. Kurator_innen können wichtige Positionen fördern (und diskutiert 
im Team, was euch warum als wichtig gilt und macht das in der Ausstellung transparent) und 

Unterstützung leisten: mit den Honoraren, die es für Ausstellungen inzwischen gibt und der 
immer wieder erwähnten Sichtbarkeit, die ihnen eine Ausstellung und im Anschluss eventuell 

Stipendien ermöglicht – wenn sie die Zeit, Möglichkeiten und Voraussetzungen haben, sich 
zu bewerben. So, do your job and search for new voices, perspectives and questions. Such sie 

in deinem oder neuen Netzwerken und Communities; in den Hochschulen für die elitäre Note, 
lieber noch in den Ateliergemeinschaf ten, kleinen Initiativen, nicht-kommerziellen Galerien 

usw. Es braucht of t nur einen guten Anfang im Schneeballsystem. In der Community sind die 
Suchkriterien divers und die Schwarmintelligenz befördert ein demokratisches Prinzip der Su-

che nach Künstler_innen. Wenn du kannst, reise. Wenn du kannst, verbinde dich. Mit anderen 
Suchenden in anderen Regionen, anderen Ländern. Frag nach, suche und verlass dich nicht nur 

auf das WorldWideWeb und seine Algorithmen (vgl. Kapitel 5: »Schluss und Anfang«). 

Das Sammeln von Themen und Kunst, das Suchen und der Umgang mit dem Traditio-
nellen, müssen sich verändern und Queer Curating ein methodisch ›subversives Verspre-
chen‹ abgeben, dabei zu helfen (vgl. Edelman 2004: 46). Sich nicht mehr überwiegend 
am Kanon oder kanonisierten Fragestellungen zu orientieren, macht Arbeit und Chaos. 
Bei derart disruptivem, fundamental kritischem Vorgehen, muss man auch Zustände 
des Ungeordneten aushalten können – sowohl von Seiten der Kurato_innen als auch 
den Besucher_innen.64 Aus den Reihen der Kunst und der Kunstvermittlung wurden 
bereits einige Schritte in diese Richtung getan – wenn auch nicht kuratorisch, son-
dern eher metaphorisch, und sollen doch kurz erwähnt werden. Blickt man also auf 
das thematische Abarbeiten an längst kanonisierten Themen, Darstellungsweisen und 
Topoi, müssen auch diese zum Spielfeld der normativen Störung verwendet werden 

– natürlich immer in Verbindung mit der Kunst (#Wildes Denken, #studium & punc-
tum). Vergleichsweise wie auf künstlerischer Ebene mit der Serie Olympia (1996) von 
Katarzyna Kozyra. Sie bezieht und dekonstruiert zugleich die Narration der Kunst(ge-
schichte) über Strategien, die über ein bloßes Zitieren weit hinausgeht: Die Arbeit ist ein 
direkter Angriff auf stereotypisierte Bilder von Frauen, die oft sexualisierte männliche 

63 � Und wenn es doch wieder die bekannten Namen sein müssen (warum nochmal?). Erzähl nicht die 
Geschichte eines Genies, der ohne Ausbildung und Unterstützung in der Welt umherging: Zeig Ver-
bindungen zu anderen Menschen, ihrem helfenden Beziehungsnetz und die Mechanismen, die ihn 
(oder noch besser sie) bekannt machten. Welche Vorbilder aber auch Aneignungen gab es?

64  �An dieser Stelle wäre eine dezidierte Ausdif ferenzierung zwischen musealen und freiem Kuratieren 
sinnvoll, da sich die Aufgabenbereiche jeweils anpassen – aber das würde an dieser Stelle zu weit füh-
ren. Die Anfänge der Methode und der Haltung, die mit dem Queer Curating eingenommen werden 
aber, überschneiden sich, so dass diese hier thematisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 143

Blickregime zeigen.65 Diskriminierende Posierungen durch Männer und Vorstellungen 
von Posen und damit oft verbundenen Sexualisierung, Blicklenkung der Betrachten-
den und überbordende, westlich geprägte Schönheitsideale, Nacktheit, Altersrepräsen-
tation und Gesundheit, die in der Kunstgeschichte immer wieder gezeigt und damit 
manifestiert. Diese werden durch Kozyra provoziert und Alternativen zur Disposition 
gestellt. Die fotografischen Arbeiten beziehen sich dabei auf typisierte Olympia-Dar-
stellungen, die ganz spezifisch Ausdruck eines bestimmten (diskriminierenden) Ver-
ständnisses zur weiblichen Schönheit der Zeit sind. Katarzyna Kozyra formuliert mit 
ihrer Arbeit einen Kommentar und entwirft zugleich eine und alternative Wirklichkeit 
So heißt es auf der Webseite: 

Kozyra presents herself during chemotherapy, with a shaved head and without make-
up, alluding to the canon of a once avant-garde painting, maintaining the full décor of 
the original and expanding the scene with an additional two frames and a film, instead 
of a lovely young woman. (Kozyra 2020)66

Ähnlich agieren auch Tanja Ostojić and Marina Gržinic ́ in ihrer fotografischen Perfor-
mance: »Politics of Queer Curatorial Positions: After Rosa von Praunheim, Fassbinder 
and Bridge Markland« (2003) können als queer-feministische Antwort zu »Gabrielle 
d‹Estrées et une de ses sœurs« (um 1594) von der Schule von Fontainbleau gesehen wer-
den. Die Neu- oder Uminterpretation des lesbischen Begehrens zeigt durch das Tapen 
der Brustwarzen auch einen Kommentar zur Nacktheit von Frauen in Darstellungen. 
Etwaige künstlerische Strategien (und es gäbe noch viele Beispiele) sind seit dem ›edu-
cational turn‹ in der kuratorischen Praxis verstärkt in den Blick der Kurator_innen 
geraten (vgl. Kapitel 1.1 »Was bisher geschah: Die Illusion der Partizipation – das 
Mit-Mach(t)-Versprechen«).67 Die kritische Kunstvermittlung und Ansätze des post-
repräsentativen Kuratierens sind Vorbilder im Rahmen des ›educational turns‹, um 
den Kunstgeschichtskanon, Machtstrukturen und Wissensproduktionen in Ausstel-

65 � Abbildung: katarzynakozyra.pl/prace/olympia/ (Zugrif f 19.3.18). Der Bezug entsteht selbstverständ-
lich ausschließlich zur »Olympia« von Eduard Manet wenn man diese Arbeit kennt. Somit ist es ein 
feministischer Kommentar, der nicht selbsterklärend ist – doch aber durch die Art der Darstellung 
augenscheinlich werden kann.

66 � katarzynakozyrafoundation.pl/wp-content/uploads/2020/09/2.FriendsCollection_ENG.pdf (Zugriff 
19.3.18). Katarzyna Kozyra‹s Bezüge sind die kanonisierten Ölgemälde »Olympia« (1863) von Edouard 
Manet ebenso wie Venusdarstellungen, wie etwa »Die Venus von Urbino« (um 1538) von Tizian.

67  �Vgl. der etwa von ARGE schnittpunkt/Beatrice Jaschke/Nora Sternfeld (2012) (vgl. Kapitel 1.1	
»Was bisher geschah: Die Illusion der Partizipation – das Mit-Mach(t)-Versprechen«); Paul O’Neil/Mick 
Wilson (2007): Curating and the educational turn« und Irit Rogoff (2008). Vgl. etwa »Group Material«, 
die diese Strategien ebenso verfolgen. Die Forschungsgruppe »Mediale Teilhabe«, in der unter ande-
rem Elke Bippus (ZHdK Zürich) arbeitet, wird in den nächsten Jahren zu diesen Themen der künstleri-
schen Vermittlungspraxis als »Nicht*Sagbar. Regulierungen der/durch Wissensproduktion« forschen. 
Vgl. mediaandparticipation.com/2018/12/18/nichtsagbar-regulierungen-der-durch-wissensproduk-
tion/ (Zugrif f 11.2.1019). Auch die Forschung im Rahmen der New Museology und zur Ausstellungsana-
lyse gehören an diesem Schnittpunkt etwa dazu. Hier ist vor allem Jana Scholze (2004) hervorzuhe-
ben, die zwar mit einem semiotischen, aber dennoch sinnvollen Blick auf Ausstellungen schaut.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://katarzynakozyra.pl/prace/olympia/
http://katarzynakozyrafoundation.pl/wp-content/uploads/2020/09/2.FriendsCollection_ENG.pdf
https://mediaandparticipation.com/2018/12/18/nichtsagbar-regulierungen-der-durch-wissensproduktion/
https://mediaandparticipation.com/2018/12/18/nichtsagbar-regulierungen-der-durch-wissensproduktion/
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://katarzynakozyra.pl/prace/olympia/
http://katarzynakozyrafoundation.pl/wp-content/uploads/2020/09/2.FriendsCollection_ENG.pdf
https://mediaandparticipation.com/2018/12/18/nichtsagbar-regulierungen-der-durch-wissensproduktion/
https://mediaandparticipation.com/2018/12/18/nichtsagbar-regulierungen-der-durch-wissensproduktion/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung144

lungen zu stören und zu verändern.68 Der vermittelnde Weg durch und mit der Kunst 
sind dabei immer wieder gern verwendete Maßnahmen, normierte Darstellungs- und 
Sichtweisen der Kunst und der Ausstellung zu hinterfragen (#studium & punctum).69 
Die zwei Beispiele sind modellhaft zu verstehen – kuratorische Praktiken dürfen sich 
aber nicht auf das Zeigen etwaiger Arbeiten begrenzen – es müssen viel ganzheitliche 
Strategien entworfen werden, bei denen die Kurator_innen ihre Verantwortung eben-
so übernehmen. So sind auch Maßnahmen, die Räume frei zu geben oder aktiv auch 
privaten Initiativen anzubieten, immer wieder unter dem Aspekt der Verantwortung 
zu sehen. Dennoch sind diese Zeichen für Offenheit institutionalisierten Zeigens und 
der Abgabe von Macht wichtige Signale inmitten einer Gesellschaft. So sind es zwi-
schen allen möglichen Aketuer_innen und Mitstreiter_innen:

Prozesse der Aushandlung, des gemeinsamen und gegenseitigen (Ver-)Lernens, das Er-
greifen von Initiative sowie der Versuch, durch das Erzählen marginalisierter Narrative 
den Kanon der (Kunst-)Geschichtsschreibung herauszufordern und ihn mitzudefinie-
ren. (Gangl/Morawek 2012: 173)

So effektvoll diese Vorgehensweisen sind, sind sie doch zugleich gegebenenfalls in 
ihrem Wirkungskreis begrenzt, da sie umfassende kunstgeschichtliche Kenntnisse 
voraussetzen (wenn diese nicht zugleich mitgezeigt werden). Gleichzeitig darf man 
nicht Gefahr laufen, die Ausstellung als reines Lehrstück zu konzipieren, in dem die 
Kunstwerke lediglich Demonstrationsobjekte sind und eine Geschichte auf Metaebene 
erzählen. Dennoch sind die oben genannten Arbeiten für sich genommen (auch ohne 
die Referenz auf die Originale) spannungsreiche Kunstwerke, die die Diversität in Aus-
stellungen erhöhen, womit deutlich wird, dass ein normatives Stören nicht unbedingt 
immer sichtbar oder definitiv rezipierbar sein muss. So wird Diversität als ›Standard‹ 
gezeigt, ohne dass sie dezidiert als queer_end ausgewiesen werden muss. Auch die 
Zusammenführung zeitgenössischer Künstler_innen mit denjenigen aus bestehenden 
Sammlungen ist eine museal beliebte Variante, einen Dialog zu schaffen und die Ab-
solutheit der Werke ebenso wie ihre alleinige Deutung durch Kurator_innen abzuge-
ben. Ein gutes Beispiel hierfür ist das Wiener Dom-Museum: Die Gegenüberstellung 
und das in-Bezug-Setzen von ›alter‹ und ›neuer‹ Kunst bzw. Kunsthandwerk ist eine 
Strategie, neue Spannungsfelder in einer Dauerausstellung zu erzeugen, die gleicher-
maßen als Kunstwerke und künstlerische Vermittlung gesehen werden können. Die 
Nahbarkeit, die dadurch erreicht wird, sind starke, kuratorische Entscheidungen, die 
die Verantwortung auf mehrere Schultern verteilt. Sich als Kurator_in nicht zu verste-
cken und methodologisch Strategien der Auseinandersetzung zu entwerfen, die zum 

68 � Ob sie sich als Kunstvermittlung, pädagogische Bildungsarbeit oder Fortsetzung von Kunst versteht, 
ist erstmal nicht relevant. Postrepräsentativ meint: »Es geht auch immer wieder darum, wer was wie 
über wen (...) mit wem auf welche Weise sagen und zeigen darf. Postrepräsentativ bedeutet daher 
– wie stets, wenn das Präfix ›post‹ in Anschlag gebracht wird – nicht eine Praxis nach dem Ende der 
Repräsentation« (Mörsch 2017: 171). Vgl. zudem Sturm 2005.

69 � Auch normierte Zeigeweisen werden in Ausstellungen aufgerufen, nachgebildet und dann gestört. 
Vgl. Renate Lorenz (2007: 15) und Antke Engel und Joss Dorance (2012). In der Ausstellung »Homose-
xualität_en« (2015/16) wurden alternative Lesarten von Kunstwerken immer wieder thematisiert (vgl. 
Kapitel 4.2, 4.4 »Texte(n) in Ausstellung, #Queere(nde) Narrationen?).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 145

Thema, zum Anlass, zur Kunst und zum Raum passen, müssen immer wieder Metho-
de und Ziel sein. Alle Ausstellungen können auf eine Weise konzipiert werden, in der 
sich eine queer-feministische Haltung ausdrückt – eine Haltung und Vorgehensweise, 
mit denen ausgestellt, nach Objekten, Orten und Themen gesucht werden kann. 

Wenn aber etwas an unserer Gesellschaftsordnung offen genannt zu werden verdient, 
dann ist es die Freiheit, neue, kontroverse Geschichtsbilder zu produzieren und damit 
dem Experimentierraum Energien zuzuführen, in dem die Individuen ihre Identität 
täglich neu schaffen. (Siepmann 1987: 62). 

Für die Wahl des Ausstellungsthemas lässt sich mit den Worten Eckhard Siepmanns fol-
gende Intention beschreiben: »ein neues politisches Denken, eine ökologisch orientierte 
Bedürfnisstruktur entwickeln zu helfen, ein historisch neues Verständnis von Denk- 
und Triebstrukturen« (1987: 63). Dies entspricht seiner Überzeugung des Museums als 
»autonomes, ästhetisches Medium« zu begreifen, das er als Laboratorium entwirft:

Laboratorien sind Orte, an denen man oft und lange im Trüben fischt, blitzartig zu neu-
en Ergebnissen im Mikrobereich kommt, scheinbar Neues mit Altem verwechselt und 
umgekehrt; immer liegt die Gefahr nahe, daß einem der ganze Laden um die Ohren 
fliegt. (Siepmann 1987: 64)

Darin zeigt sich die Notwendigkeit zur Verwundbarmachung und zum Mut, die für 
das Konzipieren von Ausstellungen notwendig ist. Egal, welche Sexualität, Herkunft 
usw. die_der Künstler_in hat oder mit welchem Geschlecht sie_er sich identifiziert 

– der Effekt auf die Besucher_innen und/oder die Verhandlung des Inhaltlichen/Sti-
listischen – muss gedanklich mit queer-feministischen Grundsätzen einhergehen:70 
Aspekte der Anerkennung, Diversität, Inspiration, Zusammenarbeit, Unterstützung, 
Wertschätzung von Vorbildern und Gleichberechtigung, müssen erfüllt sein. Andere 
Bilder und Seiten zu zeigen von Kunst und Künstler_innen sind essentiell – nicht zu-
letzt auch für ein erweitertes Verständnis für den Erfolg von Künstler_innen – der 
nie ›einfach so geschieht‹, sondern immer in einem unterstützenden System entsteht. 

Wenn man relationales, inra-actives, queeres oder auch nur ein beobachtendes 
Verständnis der Welt annimmt, können situativ-kontextgebundene Ausstellungen 
entworfen werfen – die nicht nur dem Kanon folgen, bzw. reproduzieren. Schon 
aus Prinzip nicht. Egal, wie viel Geld die nächste Blockbuster-Künstler*-Retrospek-
tive einbringt. Dieses Prinzip der ›großen Namen‹ ist im Rahmen des neoliberalen 
Dispositivs verständlich, aber keines, welches Museen anstreben oder unterstützen 
sollten. So haben jede Generation und jedes Geschlecht verschiedene Positionen, an 
denen sie sich abarbeiten können und müssen. Es ließe sich eine Parallele zu einem 
queeren Familienmodell ziehen, in dem auserwählte Familienmitglieder eine andere 
Form von Bezugnahme ermöglichen und Auseinandersetzungen etwa mit ›Vaterfigu-
ren‹ verhindert werden: »Finding (real and elective) artist-mothers releases women to 

70 � Vgl. Pollock (1987): »Feminism and Modernism«, in: Parker/Pollock (Hg.), Framing Feminism: Art and 
the Women’s Movement 1970-1985. London: Pandora Press, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung146

deal with their fathers and encounter their siblings on equal terms.«71 Diese Modelle 
eröffnen eine Denkweise, die horizontal durch Bindungen und Allianzen organisiert 
sind, im Gegensatz zu einem vertikalen (Kunst)Geschichtsmodell, das durch Erzäh-
lungen von Ausschluss, Ablehnung und Triumph über einander charakterisiert wird 
(vgl. Molesworth 2010: 508).72 Dabei ist hier zugleich eine weitere Verbindungslinie zu 
ziehen, nämlich je zum Konzept des Rhizoms, das in der kuratorischen Praxis und 
damit vor allem im Methoden-Glossar eine zentrale Rolle spielen wird. An den Bezie-
hungsgedanken lassen sich zwei Modelle von Helen Molesworth und Lisa Tickner an-
schließen: Helen Molesworth schlägt als Alternative zur chronologischen Installation 
oder zur thematischen Ausstellung ein ›Generationsmodell‹ vor. Sie plädiert für ein 
historisches Einf lussmodell, das auf der Idee basiert, dass vor allem Künstlerinnen 
(und ich würde hinzufügen, auch marginalisierte Künstler_innen) eher nach (Ver-)
Bindung als nach Trennung gesucht haben. Lisa Tickner sieht dabei eine Parallele zur 
Wahlverwandtschaft etwa in queer-feministischen Modellen und betont: »It might 
help to consider the question of attachment or rupture, not as a gendered distinction, 
but in terms of an historical contrast in modes of production« (2002: 27). Kunst ist 
mehr denn je marktabhängig und scheint nie ganz frei – also müssen Kurator_innen 
sie viel eher als befreiendes Mittel begreifen und nutzen. 

Queer-feministisches Kuratieren besitzt einen interventionistischen Anspruch und 
bedeutet somit immer auch, Kunst in ihrem geschützten Sein zu stören, ihr eigenes 
Werden und das Gewordensein der Dinge zu hinterfragen. Das heißt auch, dass Ausstel-
lungen ›kulturhistorischer‹ und die strikte Trennung der ›Kategorie Kunstausstellung‹ 
gestört werden.73 Dabei geht es nicht darum, einen Ursprung oder Kern auszumachen, 
sondern zum Beispiel zu fragen, warum bestimmte Ideen/Themen immer wieder auf-
tauchen. So wären es eher auch Ausstellungen, die sich zur künstlerischen Ausbildung, 
Inspirationen, Umständen und ihren Voraussetzungen positionieren. Die Entstehungs-
geschichte_n von Kunst in den Fokus zu rücken, heißt nicht, eine wissenschaftliche Dis-
tanz zu verlieren. Die Nahbarkeit und die Idee der Nachvollziehbarmachung ist keine 
Simplifizierung oder mangelnde Abstraktionsfähigkeit – sie fügt viel eher eine Ebene 
wieder dazu, die eigentlich untrennbar vom Kunstwerk sein sollte, wenn sie ihren ur-
sprünglichen Kontext verlässt. Vorbilder, Lehrmeister_innen, Kolleg_innen, Investor_in-
nen, soziale Strukturen, gesellschaftliche Phänomene und ›Symptome‹ der Zeit können 
gezeigt und nachvollziehbar gemacht werden. Das Finden des neuen ›Themas‹ erfordert 
ein neues Geschichts- und Kulturverständnis« (Siepmann 1986: 62) und eine neue Sicht-
weise auf die Rolle von Kunst in der Gesellschaft. Initiiert durch die Kurator_innen kann 

71 � Lisa Tickner (2002): »Mediating Generation: The MotherDaughter Plot«, S. 29. Sie meint weiter: »Fem-
inism fought for our right to publicly acknowledged cultural expression; it also insists on our place in 
the patrimony, equal heirs with our brothers and cousins« (ebd.).

72 � Dabei lehnt sie sich an Lisa Tickner an: »Tickner argues that historically women artists have sought 
attachment rather than separation, meaning that one of the ef fects of operating within a genealogy 
marked by absences and omissions is that you try to seek out your predecessors rather than refute 
them« (Molesworth 2010: 504).

73  �Dass sich eine überwiegend experimentelle, analytische und assoziative Variante des Zeigens im Gegen-
satz zum White Cube nicht durchsetzt hat, könnte an der immer enger werdenden Verbindung von Kunst 
und dem Kunstmarkt mit all seinen neoliberalen Mechanismen liegen. Es lohnt sich finanziell einfach 
mehr, Blockbuster-Ausstellungen zu machen und diese mit bereits großen, bekannten Namen zu feiern. 
Im Rahmen dieser Arbeit werden hoffentlich Methoden sichtbar, die entgegen dieser Logik arbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 147

und soll ein Prozess entstehen, der die Relationalität von Gesellschaft und Ausstellung 
– mit all ihren Objekten, Räumen, Themen, Besuchenden – ins Zentrum der Konzeption 
stellt und das ›Idealbild Kanon‹ dekonstruiert/entlarvt. Ausstellungen werden als aktiver 
Teil in die Mitte unserer Gesellschaft gerückt und können mit den Besucher_innen als 
unabdingbaren, essentiellen Teil darin, über ihre Medialität in den Dialog treten.

Mach, was dich bewegt, zeigt, was euch interessiert und was ihr glaubt, was Relevanz besitzt und 
warum. Mach, was in den Kontext des Ortes und die Zeit gehört. Outreach und communityba-

sed. Entwickle Utopien mit Kunst. Fang an, am Kanon zu bröckeln, denk Disziplinen und Frage-
stellungen zusammen und verbleib nicht im Turm des Kunstmuseums. Denkt mit der Kunst und 

stellt sie nicht tot – unterstützt junge Ideen und neue und denkt sie – wenn vorhanden – mit und 
gegen eure Sammlung und mit euren Überzeugungen und Ideen zusammen. Und redet mit den 
Künstler_innen – wenigstens mit denen, die noch leben. Und redet unter Kurator_innen mitein-

ander und besorgt Geld für eure Zusammenarbeit und die Künstler_innen. Denkt in Verbünden, 
mit anderen Institutionen, kooperiert mit anderen Einrichtungen, die euch gedanklich oder 

räumlich nahestehen. Überwindendet Bürokratien, unternehmt etwas und werdet sichtbar.74 
Denk schneller, langfristiger und konzeptueller zugleich. Arbeitet zusammen an Fragen, lang-

fristig, mit vielen Ausstellungen, unterschiedlichen Medien und Künstler_innen. Macht Themen-
jahre oder Sequenzen – wie inzwischen am SMU und an der UdK mitsamt ihren Seminaren und 

Ausstellungen. Ausstellungen sind Forschung und nicht nur Präsentation. Ausstellung sind 
Haltung. Nimm dir Zeit. Kämpfe für Zeit. Komm aus deinem gedanklichen Alltag und schau, 

was dich bewegt, mach dich verwundbar, sei mutig und fühle. Fühle mehr. Schaut euch andere 
Ausstellungen an und redet darüber. Was bewegt euch, was euch interessiert und fasziniert euch 

und warum (nicht). Sucht einen Anfangspunkt und seid dann ein Riss, der durch Wände geht.

Queer Curating darf ein diffuses Gewebe von Aktion und Reaktion sein und hervorru-
fen – und bedarf keiner absoluten Steuerung der Mechanismen und der Ursache-Wir-
kungs-Beziehung. Zudem existieren immer aktive und passive Anteile bei kritisch-
transformatorischen Prozessen (vgl. Jaeggi 2017), die nicht vollständig kontrollierbar 
sind. Es ist viel mehr als ein kontinuierliches Arbeiten an bisherigen Strukturen – ein 
Problembewusstsein, das immer versucht, konstruktiv zu arbeiten. Übertragen auf 
das Ausstellen von Kunst, umfasst, enthält, ermöglicht ›queer‹ Momente kuratori-
scher Störung von existierenden Normierungen, mit der eine neue Methode des Aus-
stellens vorgeschlagen wird. ›Queer‹ ist hier eine Haltung und ebenso ein reales, im-
mer wieder neu zu entwickelndes Störmoment, das interventionistisch zu konzipieren 
ist. Damit behaupte ich nicht, dass jede_r queer ist, der mit queeren(den) Methoden 
arbeitet. Das Wegrücken von Sexualität zu queer soll auch nicht die unterschiedli-
chen Unterdrückungs-, Sanktions- und Gewaltebenen der Menschen verheimlichen, 
die nicht den (hetero)normierten Geschlechts- und Genderidealen und -Ordnungen 
entsprechen (vgl. Engel 2001). Der Umgang mit In_Formationen und Objekten muss 
sich loslösen von bisher Gelerntem, muss selbst zum ›Gift‹ oder ›Virus‹ im Innersten 

74  �So ist das auch auf institutioneller Ebene denkbar: Könnte man das ›Kulturforum‹ in Berlin nicht vor 
der Versenkung bewahren, dächte man es stärker mit der Philharmonie, dem Ibero-Amerikanischen 
Institut und der Staatsbibliothek (Preußischer Kulturbesitz), der Neuen Nationalgalerie (+ Neubau 
Museum des 20. Jahrhunderts), dem Musikinstrumenten und Film Museum zusammen – alle in 
einem Umkreis von 5 Minuten?!

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung148

werden – strukturell, praktisch, metaphorisch. Queer Curating kann all jene Prozesse 
anschieben und benötigt neben dem Engagement der Kurator_innen auch Werkzeuge, 
die im folgenden Methoden-Glossar zur Hand gereicht werden. 

3.4	 Methoden-Grundlagen-Glossar 

Queer Curating ist eine theoretische Methode, die zugleich durch die Dynamik der Praxis 
– der Räume, der Objekte, der Erfahrungen, der Ausstellungskultur(en) und -bedingun-
gen, des realen Lebens und Ereignissen, und ebenso der Beziehungen von und zu Körpern, 
mit denen man sich mit dem Queer Curating auch auseinandersetzt, transformiert wird. 
Damit besteht Queer Curating nie nur aus ihren Strategien und womit sie sich befasst, 
sondern auch aus ihren eigenen Produktionsprozessen, die räumlich-, inhaltlich-, zeit-
lich-, kulturell- und emotional-körperspezifisch sind. Für mich ist Queer Curating insbe-
sondere eine queer-feministische, kulturwissenschaftliche Ausstellungstheorie, die eben 
nicht nur die Objekte, sondern vor allem auch Kontext, Körpererfahrung und Räume in 
die Normenstörenden Strategien miteinbezieht. Diese möchte auch situative Befindlich-
keiten und Wünsche der individuellen-und sozial-körperlichen Menschen beachten und 
widerspiegeln, die sie als Methode nutzen. Diese steht damit immer als Unterstützung 
den vermeintlich unveränderlichen Vorgaben von Ausstellungen zur Seite.

Queer Curating ist also eine lebendige Methode. Eine gelebte Theorie – also eine 
Praxis, die von unterschiedlichen Menschen – also Körpern ausgeführt wird und sich 
damit immer wieder neu hervorbringt. So gern die Museologie und die Kunstgeschich-
te des Kuratierens auch ignorieren wollen, dass jede Hervorbringung einer Ausstellung 
untrennbar von den Protagonist_innen ist, die sie konzipieren und damit auch von der 
Kunst, so deutlich muss es werden, dass diese Trennung eben nicht existiert. Das Ku-
ratieren – und hier als methodischer Vorschlag eben das Queer Curating – ist von der 
eigenen Haltung und den eigenen Blickwinkeln nicht zu trennen, trotz der Resonanz-
suche in anderen; ebenso wenig wie sie vom Raum und dem immer wieder neuen Kon-
text beeinf lusst wird. Die Methode des Queer Curating kann daher in ihrer Darstellung 
niemals eine Anleitung sein oder sich vollständig erklären. Theorie und Praxis funktio-
nieren nur im Verbund – eine Methode wird, wenn sie nur in gelesenem Wort verbleibt, 
nie vollständig. Ich als Wissenschaftlerin/Kurator_in kann daher auch nie die Methode 
repräsentieren – sie bringt sich performativ hervor und muss immer ref lektiert werden. 

Queer Curating beinhaltet Strategien, die nach Resonanzen in anderen Körpern 
suchen, in anderen Räumen, zu anderen Zeiten. Resonanzen, die durch die Glossare-
inträge ausgelöst werden sollen.

Theory should emanate from what we live, breathe, and experience in our everyday 
lives and its only in breaking boundaries, crossing borders, claiming fragmentation and 
hybridity that theory will finally be useful for liberation. (Hurtado 2003: 216)75

75 � Aida Hurtado (2003): »Theory in the Flesh: Toward an Endarkened Epistemology«, in International 
Journal of Qualitative Studies in Education, online researchgate.net/publication/248986836_Theo 
ry_in_the_flesh_Toward_an_endarkened_epistemology (Zugrif f 15.7.22).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.researchgate.net/publication/248986836_Theory_in_the_flesh_Toward_an_endarkened_epistemology
https://www.researchgate.net/publication/248986836_Theory_in_the_flesh_Toward_an_endarkened_epistemology
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.researchgate.net/publication/248986836_Theory_in_the_flesh_Toward_an_endarkened_epistemology
https://www.researchgate.net/publication/248986836_Theory_in_the_flesh_Toward_an_endarkened_epistemology


3. Queer is as queer does 149

Bedeutung entsteht in der Resonanz: im Mitklingen, im Nachhallen, in der Verbin-
dung mit anderen und anderem.76 Das heißt, diese Arbeit ist ein Versuch, eben diese 
Resonanz herzustellen und Verbindungen zu schaffen: mit Mut gegen das Normierte, 
mit neuen Methoden, neuen Begriffen, anderen Wörtern, die vielleicht sonst nicht im 
Umgang mit Ausstellungen zu hören sind. Diese Arbeit inkorporiert den Prozess des 
Ausprobierens, des Kuratierens und des Schreibens ebenso. 

The knowing self is partial in all its guises, never finished, whole, simply there and orig-
inal; it is always constructed and stitched together imperfectly, and therefore able to 
join with another, to see together without claiming to be another. (Haraway 1988: 586)

»Wenn wir zitieren, dann nur aus Liebe.  
Wir beanspruchen nicht, eine Summa zu verfassen oder eine Chronik aufzustellen, unsere 

Verfahren sind Vergessen und Subtraktion. Ein Rhizom bilden, Maschinen bauen, die vor allem 
demontierbar sind; ein Milieu schaf fen, wo mal dies und mal jenes auf tauchen kann: wie (...) 

ein funktionelles, pragmatisches Buch: nehmt euch, was ihr wollt.«(Deleuze/Guattari 1977: 40)

Queer Curating und ihre Methodik befindet sich immer im Prozess und erfährt durch 
ihre Verschriftlichung und Umsetzung immer nur kurze Konkretionspunkte. Diese 
sind notwendig, um nicht die existierenden kuratorischen Theorien und Praxen zu 
dekonstruieren, sondern Möglichkeiten anzubieten – also darum, Alternativen zu 
schaffen, die aber weder fix noch vollkommen vorhersehbar sind oder sein sollen. Sie 
versucht nicht perfekt zu sein und tut eben auch nicht so als sei sie es. 

Im Folgenden werden die ersten 15 Einträge des methodischen Grundlagenglos-
sars vorgestellt. So banal wie das klingt, so berauschend können ihre Wirkung sein. 
Die Einträge beinhalten einen Status Quo, der sich mit jeder Erfahrung erweitert und 
von jede_m nach Wunsch verwendet und erweitert werden darf. Die darin enthalte-
nen Ansätze waren mein Handwerkszeug, meine Sprache, meine Richtung. In jeder 
Reihenfolge und Verbindungen wurden sie bei den (Seminar)Ausstellungsprojekten 
gebraucht und wurden nach jeder Erfahrung seit 2015 überarbeitet – eine Zusammen-
fassung oder sie als Endprodukt zu begreifen, wäre daher nicht im Sinne der Sache. 

Das »Methoden-Grundlagen-Glossar« soll methodisch für Theorie und Praxis 
umfassende Anregungen für das Kuratieren von Ausstellungen geben. Neu, wieder 
und anders über Subjekte, Objekte und Räume nachzudenken – immer ref lektiert 
im rhizomatisch Verbund mit einem selbst im Hier und Jetzt (#Intra-action und Re-
lationalität, #Situiertes Wissen, #studium & punctum, #Zwischen Raum und Zeit).77 
Ihre Zugriffsweisen bieten Alternativen für dichotome Vorgehensweisen in binären, 
eindeutigen, hierarchischen oder vorhersehbaren Strukturen. Sie sind offen für neue 
Herangehensweisen, Beobachtungen, Strukturen und Existenzweisen und beachten 

76  �Vgl. dazu unter anderem Jean Luc Nancy: »A l’écoute« (1972) für die Verbindung mit anderen auf kör-
perlicher und geistiger Ebene.

77  �Ich bin mir bewusst, dass die einzelnen Abschnitte ausschnitthaft und knapp sind – ebenso wie die 
Grundlagentexte etliche Fragen im Zusammenhang mit Ausstellungen offen oder gar unberührt las-
sen. Sie sind von Begeisterung und Überzeugung geleitet und immer schon mit der Ausstellungspra-
xis zusammengedacht, so dass sie nicht als reine Ausarbeitungen der jeweiligen, zugrundeliegenden 
Konzepte missverstanden werden dürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung150

Interdependenzen aller Entitäten.78 In diesem Sinne knüpft Queer Curating an post-
strukturalistisches Denken an, das ahistorische, universelle Wahrheiten und Normen 
ebenso wie die Vorstellung eines einheitlichen und abgrenzbaren Subjekts zurückweist 
und die Bedeutung symbolisch-diskursiver Prozesse für die Hervorbringung von Aus-
stellungen innerhalb gesellschaftlicher Verhältnisse betont (Engel 2005: 260).79 Dabei 
bewegen sich die Ansätze (und ich mich mit ihnen) bewusst in Anlehnung, Abgrenzung 
und Durchque(e)rung bekannter Normen, um sie von innen heraus zu verändern. Durch 
die zugrunde gelegte relationale, intra-activistische und rhizomatische Denkweise ist es 
möglich, gleichzeitig einen Fokus auf die Entitäten wie auch das Werden in Relation zu 
legen. Mit dem Methoden-Glossar und seinen Einträgen geht es um eine Zugewandtheit 
gegenüber allen Akteuer_innen – menschlicher und nicht-menschlicher Natur – Objek-
ten, die zugleich materiell und kulturell ebenso wie in ihrem Zusammenhang zu Subjek-
ten stehen.80 Ohne also dogmatisch neue Normen oder Zwänge für das Konzipieren von 
Ausstellungen zu schaffen, dient das Glossar vor allem zu diesem ›Gewahrwerden‹ von 
Möglichkeiten – so kann mit den Hashtags hin- und hergesprungen und gesucht wer-
den.81 So gilt dies auch für das Lesen dieses Buches: »turn the pages until a paragraph 
catches your eye. If the ideas or images seem interesting, scan the nearby paragraphs for 
anything that resonates in an intriguing way« (Ballard [1970] 2001: vi).

Die folgenden Ansätze sind zum einen in der Praxis erprobte Werkzeuge, und zum 
anderen Überzeugungen, die sich in Anlehnung und Abgrenzung tradierter Abläufe 
von Ausstellungskonzeptionen befinden. Dabei muss in der Anwendung nicht jeder 
Eintrag zum Tragen kommen – die Intensitäten und Verdichtungen sind je Projekt frei 
wählbar, ›wie es dir gefällt‹ und je nachdem, was zu dir spricht.

78 � Immer mitbedenkend, dass heteronormative und diskriminierende Wissens- und Denkstrukturen 
im Queer Curating ebenso abgelehnt werden.

79 � Vgl. Jacques Rancière (1987): Le Maître ignorant: Cinq leçons sur l’émancipation intellectuelle, Paris: 
Fayard und The KINQ Manifesto: kinqblog.wordpress.com. (Zugrif f 19.1.19). 

80  �Vgl. das Konzept der ›Hybride‹ und ›Quasi-Objekte‹ bei Bruno Latour und Michel Serres. In: Latour 
(2002): Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft. Frankfurt/
Main: Suhrkamp, S. 248 und Michel Serres [1980] (1987): Der Parasit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 346, 
zudem Schafaff 2013: 70f., Umathum 2011: 162.

81  � Auch wenn innerhalb dieses Buches, bzw. des PDF’s, nicht immer auf alle Hashtags verwiesen werden 
kann und soll, ist es doch eine handhabbare Option, die auch Spaß machen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kinqblog.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kinqblog.wordpress.com


3. Queer is as queer does 151

3.4.1	 Subjekte 

#Affekte

»Das ist die Aufgabe der Ästhetik: dass sie nicht die Bereiche der Welt von ihrer sinnlichen 
Einbezogenheit in dieselbe trennt. Af fekt ist letztlich nicht nur ein angemesseneres Konzept als 
Repräsentation – obwohl letzteres mit dem Vorangehenden verbunden werden kann – sondern 

es ist das Einzige, das der Art und Weise gerecht wird, in der Kunst außerordentliche kulturelle 
Kraf t ausübt, ausüben muss, und nicht auf hören kann auszuüben.« (Bal 2006: 19)

Die Fähigkeit, zu affizieren und affiziert zu werden ist Grundlage queer-kuratorischer 
Arbeit.82 Sie ist geprägt von unserer Aufmerksamkeit für Verbindungen der Welt, für 
eine bestimmte Erfahrung, einen Ort oder Raum oder eine Begegnung und von unse-
rer aktiven Auseinandersetzung mit der Materialität und dem Kontext, in dem Ereig-
nisse und Interaktionen stattfinden. ›Es ist vor allem ein verkörperter und ausgeführ-
ter Prozess – eine Art und Weise, in der Welt zu sein, der aus einem ganz persönlichen 
Akt der Zuwendung zur Welt besteht.‹83 Jüngste Entwicklungen hin zu einem dezidiert 
nachhaltigen Kuratieren gehören ebenso dazu – wie die Frage, ob es nicht vor allem 
Beziehungen zwischen Menschen (und ggf. Objekten) sein sollten, die Ausstellungen 
aktivieren – viel eher als das Verständnis von Ausstellung als Produktion. Besonders 
in dieser Nach-Pandemischen Zeit ist es eine Chance, die Rolle, Aufgaben und Vorge-
hensweisen der Kurator_innen vollkommen neu zu denken.

So plädiere ich für ein involviertes, relationales Verständnis zur Welt – gepaart 
mit der Überzeugung, als Kurator_in zu ihrer Verbesserung beitragen zu können. Die 
Konzepte von ›Affekt‹ und »prehension« bei Alfred N. Whitehead ergänzen diese di-
rekte Beziehung (1987: 225-232). Dabei ist seine zugewandte und zugleich abstraktere 
Auffassung – einer »uncognitive apprehension« (Whitehead 1929: 69) – als eine rela-
tionale Verbindung zwischen Menschen und der sie umgebenden Welt zu beschreiben, 
bei der es nicht um ein vorranging wissensbasiertes Begreifen/Beziehen geht. Vor-
stellbar auch etwa wie eine immer wieder, offene Begegnung mit den Objekten: Was 
macht es mit mir, was erzählt es mir, wie sieht es aus, warum ist es wichtig, was regt 
es für Gedanken an – genau dieses, genau jetzt, genau hier? Die Offenheit, auch eine 
»prä-epistemischen« Vorstellung von der Welt zuzulassen, ermöglicht eine neue Va-
riante einer Wissenshervorbringung und Abstraktion. Dabei ist es jene Abstraktion 
einer früheren Erfahrung im Jetzt-Moment und beschreibt vor allem einen Akt der 
Achtsamkeit, der ihn wiederum mit dem Affekt verbindet. Dieser beinhaltet nach Ma-

82  �Dabei wird der Abgrenzung von Affekt und Anziehung/Trieb gefolgt, die Sedgewick und Massumi 
ebenso anstreben: Sedgwick/Barber/Clark (2002): »This Piercing Bouquet: An Interview with Eve Ko-
sofsky Sedgwick«, in: Stephen M. Barber/David Clark (Hg.), Regarding Sedgwick: Essays on Queer Cul-
ture and Critical Theory. New York: Routledge, S. 243-262, z.B. S. 261; Vgl. Brian Massumi (1995): »The 
Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique: The Politics of Systems and Environments, 2, 31, S. 83-109, 
besonders S. 69 und Massumi 2010: 27. Auch wenn Brian Massumi betont, dass es sich für ihn nicht um 
eine individuelle Emotion handelt. Massumi bezieht sich in seiner Definition dabei auf Spinoza und 
Deleuze (vgl. Massumi 2009).

83  �Frei übersetzt für den Begrif f des ›Worlding‹ nach Helen Palmer, Vicky Hunter: »Worlding«, in: new-
materialism.eu/almanac/w/worlding.html. Zugrif f am 2.2.2016).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html
https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html
https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung152

rie-Luise Angerer auch einen »Abstraktionsprozess«, der seinen »Ursprung in der Ver-
gangenheit hat und mit der zeitlich vorgelagert Zukunft verschmilzt.«84 

Queer Curating bezieht Affekte, bzw. das Zulassen des Affiziert-Werdens und des 
Affizierens umfassend mit ein – als eine bewusste Hinwendung der Aufmerksamkeit 
auf Begegnungen und relationale Verbundenheit. Ein Affekt also zunächst als etwas 
empfundenes, ein aktiv Erlebtes und zugleich mit sozio-kultureller Prägung als Ver-
schmelzung von Vergangenheit und Gegenwart im Kontext der Wahrnehmung der 
Kunst verbundener Aktivierungs-Effekt – einer, der nicht in erster Linie ›dominie-
rende Deutungen‹ vorschreibt (vgl. Adorf/Christadler 2014). In Korrespondenz mit der 
Definition von Raum, der erst in seiner Verwendung – etwa im Umgang mit Objekten 
und der Bewegung von Körpern, wird unerschrocken Affektion mit ›faktischem Wis-
sen‹ für die Konzeption verbunden – in der Überzeugung, dass beides untrennbar ist 
und immer zusammengedacht werden kann (#studium & punctum). Dies geschieht 
auf rhetorisch-sprachlicher ebenso wie auf räumlich-atmosphärischer Ebene: »Wir 
begreifen, was uns ergreift« durch die »sinnlichen und gedanklichen Erfahrung[en]« 
(#Sinn_liche Wahrnehmung).85 

Auf der rezeptiven Seite der Besucher_innen-Forschung ist die Auseinanderset-
zung mit der Wahrnehmung von Kunst im Ausstellungsraum oftmals direkt mit neo-
liberalen Zügen verknüpft, die mit Strategien der Überwältigung, Emotionalisierung, 
Affektierung eine Lenkung von Wahrnehmung für bestimmte Zwecke oberf lächlich 
verbinden.86 Das bewusste, aisthetische Spüren der Präsenz der Kunst als Effekt des 
Ausstellungsbesuchs wäre hierbei aber ein Anfang.87 Zudem sind es »Kunsthistorische 
bzw. historische Deutungsmodelle, die die Präsentation von Kunstwerken [immer-
noch] bestimmen (...) und damit unterschwellig oder auch offenkundig« die Wahr-
nehmung von Kunst lenken, dominieren bis heute den kuratorisch-kustodischen Mu-
seumsalltag (Braesel et al. 2008: 18). Wenn sogenannte »pädagogische« Zwecke (ebd.) 
hinzugezogen werden, erreicht es oft einen Charakter der Überzeugungsstrategie, die 
hier nicht angestrebt wird. Es geht viel eher um die aktive Einbindung der sinnlichen 
Wahrnehmung in die Konzeption einer Ausstellung. Peter Rehberg hebt hervor: »Af-
fekte stabilisieren sich nicht über Wiederholungen, sie operieren zunächst jenseits von 
Erinnerungsspuren, Geschichte oder Wissen« (2017: 69).88 Elke Bippus betont: 

84  �Marie-Luise Angerer (2014): »Affekt und Repräsentation – Blick und Empfinden«, in: FKW // Zeit-
schrif t für und Visuelle Kultur, 55, fkw-journal.de/index.php/fkw/article/view/1266/1261, S. 30 (Zugrif f 
25.07.15). Mit der Historizität des Affekts setzt sich ebenso Judith Butler auseinander.

85  �Emil Staiger (1955): Die Kunst der Interpretation. Studien zur deutschen Literaturgeschichte. Zürich: 
Atlantis, S. 11; Elisabeth Ströker (1965): Philosophische Untersuchungen zum Raum. Frankfurt a.M.: 
Klostermann, S. 22f.

86  �Vgl. zum Beispiel: Szenografie in Ausstellungen und Museen VII: »Zur Topologie des Immateriellen. 
Formen der Wahrnehmung« der DASA Arbeitswelt Ausstellung Dortmund (2015).

87  �Unter anderem haben sich Erika Fischer-Lichte, Gernot Böhme, Jacques Rancière und Laura Bieger 
mit ›ästhetischer Erfahrung/Aisthesis‹ in diesem Zusammenhang auseinandergesetzt. Jacques Ran-
cière untersucht, wie Gesellschaften Dispositive der Wahrnehmung herausbilden (2006); für Gernot 
Böhme ist es eine »sinnliche Wahrnehmung« (2001: 41) für Laura Bieger ein »Eintauchen« (2007: 9).

88 � Wenn es aber zur generellen Auseinandersetzung mit sinnlicher Wahrnehmung kommt, wird mit der 
Methode es Queer Curating darüber nachgedacht, inwieweit die sozio-kulturell geprägten Aspekte 
der Wahrnehmung (auch im Anschluss an die Auseinandersetzung mit Erwartungen) im Moment der 
situativen und normativen Störung relevant werden und verknüpft werden müssen. Wie können auf 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fkw-journal.de/index.php/fkw/article/view/1266/1261
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fkw-journal.de/index.php/fkw/article/view/1266/1261


3. Queer is as queer does 153

Das seit einigen Jahren bestehende Interesse am Affekt kann als ein Angebot gesehen 
werden, diesen reflexiven repräsentationskritischen Ansätzen eine Kompetenz an die 
Seite zu stellen, welche die Wahrnehmung, den Körper, den Affekt explizit einbezieht 
und so das reflexiv-geistige Vermögen mit einem affektiv-körperlichen verbindet. Ak-
tuell diskutierte Affekttheorien versuchen demgemäß eine Affekt(de)regulierung nicht 
allein durch ein Wissen um Deutungsmuster und Interpretationsrahmen herbeizufüh-
ren, sondern die Sinne selbst in ihrer affektiven Ansprechbarkeit empfänglich werden zu 
lassen für ausgeschlossene, nicht dominierende Deutungen. (Bippus: 2014: 22)

Neben der Affekttheorie und Prozessphilosophie, sind es Ansätze in der Tradition des 
poststrukturalistischen Dekonstruktivismus, die hierfür relevant werden – und da-
mit auch den Queer Theories. Im Rahmen des bisherigen queer-theoretischen Diskur-
ses wird dabei die Frage nach der Repräsentation und Begehrensstruktur besonders 
relevant, die sich vor allem auf die Vielfalt von sexuellem Begehren bezieht. Begehren 
kann als Angezogen-Werden losgelöst von Sexualität betrachtet werden, wie es etwa 
auch Deleuze und Guattari in ihren Ausführungen zum Rhizom vornehmen (#Rhi-
zom). Sie verstehen es als Kraftfeld, in dem es weniger um die intimen Beziehungen 
einzelner Subjekte geht. So ließe sich für mich Affekt als angezogen Sein und Werden 
als ein Denken in Gefügen verstehen, das sich relational intra-activ aus menschlichen 
und nicht-menschlichen Aspekten zusammenschließt. So wäre der Begriff des Begeh-
rens hier eher ein methodischer, wenn man ihn als dynamische Vorgehensweise be-
schreibt. Weitere Vertreter_innen wie z.B. Ann Cvetkovich, José Esteban Muñoz, Sara 
Ahmed oder Lauren Berlant setzen sich in intersektionaler Verbindung mit unter-
schiedlichen Implikationen mit psychoanalytisch mit Affekten auseinander. Es geht 
ihnen aber weniger um die Herstellung oder Untersuchung von Affektzuständen als 
viel eher um die Frage, welche, vor allem negativen, Erfahrungen aus Diskriminierun-
gen in affektive Begriff lichkeiten gebracht werden, die von bereits kategorisierten 
Verwundungen zeugen, überhaupt schwer zu benennen sind (und manchmal auch 
bleiben sollten) oder als individuell gesehen werden – auch wenn sie vor allem Zeug-
nisse strukturell-hegemonialer Gewalt sind (vgl. Ahmed 2010).89 

Was die Vertreter_innen der queeren Affektforschung mit dem Queer Curating 
unter anderem vereint, ist die Betonung einer Körperlichkeit, die Wichtigkeit von Ge-
fühlen im weitesten Sinne, gerade auch in Verbindung mit visuellen Praktiken, die 
üblicherweise mit der überholten Zuschreibung des Geistes (versus des Leibes) ver-
sehen werden ebenso wie strukturelle Bedingungen für Emotionen.90 Die normierte 
und überwiegend entkörperlichte Wahrnehmung, die in Ausstellungen oft präferiert 
wird, ist nicht zuletzt durch die Hinzunahme der queer-affect-theories überholt. An-

diese Prägungen eingegangen werden, ohne dass Stereotype angenommen oder mit repräsentati-
ven Aspekten gearbeitet wird? Dabei geht es nicht darum, es ›allen recht machen zu wollen‹ – nur die 
Frage, wer was wie in der Ausstellungen wahrnehmen könnte. Nicht zuletzt, da Ausstellungen nie 
ortlos sind – und sich damit immer in die Ausstellung einschreiben.

89 � Vgl. Ann Cvetkovich (2003): An Archive of Feelings: Trauma, Sexuality and Lesbian Public Culture; Lau-
ren Berlant (2010): Cruel Optimism; Heather Love (2007): Feeling Backward: Loss and the Politics of 
Queer History; Sarah E. Chinn (2012): Queer Feelings/Feeling Queer, S. 124-131 oder in Reaktion darauf 
als Alternative der af firmative turn bzw. positiver besetztem Blickwinkel, z.B. Muñoz (2009), Clare Ber-
mingham (2018): Feeling Queer Together, hdl.handle.net/10012/14206.

90 � Vgl. Jennifer Fisher (2006): »Exhibitionary Affect«, in: paradoxa. Curatorial Strategies, 18, S. 27-33.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung154

genommen wird, dass, ausgehend von einem Verständnis des Affekts, in einer Insze-
nierung eine kuratorische Störung provoziert werden kann, die sich auf allen Ebenen 
auswirken kann. Diese Momente gesteigerter Intensität bergen ein transformatives 
Potential. Störungen innerhalb eines affizierten Wahrnehmens können individuelle 
oder gemeinschaftliche Veränderungen der Wahrnehmung bewirken, je nach Kon-
zeption. Der Affekt ist der »margin of manoeuvrability« (Massumi 2015: 3). Dieser er-
hoffte Möglichkeitsspielraum beinhaltet ebenso ein Transformationspotential: »The 
affect and the feeling of the transition are not two different things« (vgl. ebd. S. 1ff.). 
Die Affizierung geschieht also im Zusammenwirken von Objekt und Subjekt, die Ver-
änderungen im Bewusstsein, den Bedeutungen und Emotionen ermöglichen und da-
mit wichtiger Teil der Bedeutungsproduktionen von Ausstellungen sein können. 

Der Affekt fordert das Denken heraus und affiziert es, indem er internalisierte Perzep-
tionen und Affektionen nicht befriedigt, sondern diese unterbricht und einem Affekt/
Raum der Potentialität ausdrückt und das Intervall zwischen Bewegungen/den Zwi-
schenraum der Relationalität gerade nicht erfüllt. (Bippus 2014: 24)

Der Affekt beinhaltet, anders als Brian Massumi in Anlehnung an Spinoza und De-
leuze meint, auch ›individuelle‹ Emotionen, die sich darin ereignen können. Bippus 
betont mit Butler: 

Wir sind schon in die soziale Produktion von Affektivität eingebunden, bevor wir einen 
Affekt als unseren fühlen und behaupten können; unser Affekt ist mithin niemals bloß 
unser eigener. (...) Soziale Deutungsmuster veranlassen uns dazu, die Welt in einer be-
stimmten Weise wahrzunehmen (...). Reaktionen sind immer Reaktionen auf einen in 
bestimmter Weise wahrgenommenen Zustand der Welt. (Butler 2009: 35f.)91

Um in dem Konzept des Affekts ein mögliches Transformationspotential zu generie-
ren, wird es notwendig, Butlers Verständnis vom Affekt als sozialer Effekt mit Brian 
Massumis (2015) und Elke Bippus‹ Definition zu kombinieren und ihn in der Dopplung 
der Affiziertwerdens zu halten. De Affekt/das Affiziert-Werden auf Seiten der Kura-
tor_innen ist eine grundsätzliche Haltung und Ausrichtung hin zur Welt.

Auf der Rezeptionsebene geschieht er innerhalb kultureller Praktiken und wird durch 
Störungen der routinierten Wahrnehmung ausgelöst. Massumi bringt dies mit dem 
Peirce’schen »Shock«-Konzept« (Massumi 2015: 53) in Zusammenhang.92 Dieser lenkt 
und unterbricht unsere normalisierte Wahrnehmung. Störungen können bewusst 
und unbewusst ablaufen und sind eine Möglichkeit, auch Erwartungen und ›etablier-
te Wahrnehmungsweisen‹ – der Kunst und innerhalb des Rituals der Ausstellung – zu 
durchkreuzen. Um sich weiter grundsätzlich »dem Moment der Störung« zu nähern, 
wird der Affekt als Teil des queer-performativen Verständnisses von der Welt verbunden. 

91  �Judith Butler (2009): »Über Lebensbedingungen«, in: Dies. Krieg und Af fekt. Zürich/Berlin: Diaphanes, 
S. 35f., zit. nach Bippus 2014: 21f. 

92  �Wie zum Beispiel durch ›ungewöhnliche Präsentationsweisen‹, Übertreibungen, irritierendes Zu-
sammenführen.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 155

Die Hinwendung zum Affekt-Konzept vereint ein relational-gesellschaftliches 
Moment mit dem konkret situativen, sinnlichen Erleben und lässt sich mit dem Mo-
ment der Störung und der ästhetischen Arbeit am Objekt konzipieren. 

Bei der Betrachtung des E/Affekts von Kunst entsteht eine Verschiebung, die sich 
mit dem Sedgewick’schen Begriff des »periperformative93« beschreiben ließe und den 
Umkreis zeichnet, um den es sich dreht – nicht um das Direkte (sowohl sprachlich als 
auch räumlich); also nicht um den »explicit performative« Sprechakt, sondern um das, 
was als »cluster around performance« (2003: 68) beschreibbar ist. Das, was inhärent 
ist, aber nicht direkt formuliert wird, entspricht einer Lücke – einer Lücke, die eben 
auch eine sprachliche Störung sein kann – eine Leerstelle, die auch in der Ausstel-
lung als bewusste Auslassung funktionieren kann (ob etwa in Ausstellungstexten an-
gewandt oder räumlich begriffen). Für Sedgewick ist damit der Begriff des Affekts als 
verkörperte Reaktion auf etwas zu verstehen, der durch 94 ausgelöst, aber nicht direkt 
an den Akt/das Objekt gebunden ist (vgl. 2003: 70ff.). Der Auslöser für die Verände-
rung ist dabei immer im Dazwischen zu verorten – einem Dazwischen, das aus vielen 
Entitäten besteht – nicht nur aus dem ›Sendenden‹ und ›Empfangenden‹. Auch wenn 
Norbert Elias davon ausgeht, dass Affekte gesellschaftlichen Kontrollmechanismen 
unterliegen und sich die Gesellschaft innerhalb von Gruppen selbst erzieht,￼  wird 
angenommen, dass sich die Art und Weise wie zwischenmenschliche und insgesamt 
entitäre Inter/Intra-Aktion auf besondere Weise entfaltet, sobald eine sinnliche Wahr-
nehmung herausgefordert wird. So können formbare Sozialbeziehungen entworfen 
werden, die über die veränderte Beziehung zwischen Menschen/Bewusstsein/Objekt/
Wissen und Emotionen/Raum/Kunst Auskunft geben können und sie selbst verändern 
(#Intra-action und Relationalität). So wird auch deutlich, dass mit dem Konzept des 
Affekts ein Demokratisierungsanspruch proklamiert werden kann. Kurator_innen 
können Raum- und Themenkonzepte mit Affekten hervorbringen, die für unsere Re-
lationen zur Welt und unser Transformationspotential im Moment der Wahrnehmung 
von Kunst ein Bewusstsein schaffen – als queer-politische, körperbetonte und ganz-
heitliche Wahrnehmungsweise. 

#Sinn_liche Wahrnehmung

Queer Curating ist ein Plädoyer für mehr Sinnlichkeit beim Ausstellen von Kunst. Für 
mehr Mut, Engagement und Emotionen. Begegnung, Spiel, Humor beim Kuratieren. 
Im Folgenden wird auf den Aspekt des Sinn_lichen eingegangen und gezeigt, wie sehr 
wir Inhalte über all unsere Sinne wahrnehmen und die kunsthistorische Dominanz 
des Auges als Zentrum unserer Erfahrung abgelöst wird. ›Sinn_lich‹ meint dabei die 
Verschmelzung von sinnlicher Wahrnehmung mit der Anerkennung von Sensorik als 
relevanten, da sinnstiftenden Teil bei der Wahrnehmung von Kunst. Es geht hier um 
nichts weniger als die Frage, wie wir ein relationales Gefüge aus Kunst, Menschen, 
Räumen und Gedanken befördern und welche Vorstellung wir generell von Bedeu-
tungsproduktionen in Ausstellungen entwerfen wollen. Auf diese Weise wird der Weg 
vom skopischen Regime zum Kaleidoskopischen geführt, bei dem alle Sinne, Wahr-

93 � Eve Kosofsky Sedgwick (2003): Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity. Durham/London: 
Duke UP, S. 68ff.

94  �Vgl. Norbert Elias (1939): Über den Prozess der Zivilisation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung156

nehmungs- und Denkweisen bedacht werden, wobei hier nur ein kleiner Anfang ge-
macht werden kann. Eine Ausrichtung und Orientierung hin zu dieser Konzeptions-
weise vermag aber bereits große Veränderungen anzustoßen.

Die Ansichten zum #Affekt aus dem vorangegangenen Eintrag ergänzen jene für 
eine sinn_liche Wahrnehmung, die immer einer sozio-kulturellen Prägung von Wahr-
nehmung einhergeht – ebenso wie die ritualisierte Museumsbesuchserfahrung, die 
zudem oft passiv und beiläufig ist/konzipiert wird und zu einem »klassifizierenden 
Vorverständnis« tendiert (Lange 2008: 202f.). Ergänzend dazu wird es wichtig, Inhal-
te, Themen und Positionen mit dem wirklichen Konzipieren des situativen Moments 
zusammenzudenken – beides bedingt sich gegenseitig und wird durch die Besucher_
innen hervorgebracht. Kurator_innen sollten ein Gespür dafür zu entwickeln, wie die 
Objekte, die Themen, der Kontext der Ausstellung mit der Atmosphäre des Ortes und 
der Ausstellungsräume so verbunden werden kann, dass sie gemeinsam das Konzept 
der Ausstellung hervorbringen. Kunst ist immer sinnlich – ihre Wahrnehmung in 
Ausstellungen aber zu selten derart konzipiert (#Atmosphäre). Die den Kunstwerken 
bislang zugeschriebenen, aber ebenso aktualisierten, kontextgebundenen Sinnes-
ansprüchen müssen ebenso beachtet und gestaltet werden. Dass diese Ansprüche 
subjektiv empfunden und deshalb variabel sind, versteht sich von selbst und sollten 
deshalb bei der Konzeption von Ausstellungen besonders sensibel behandelt werden. 
Feinfühlig und entsprechend der Idee gesteigerter Intensitäten wird angenommen, 
dass sinn_liche Wahrnehmung in der Konzeption auf eine Weise Bedeutungen pro-
duziert, die umfassende Erfahrungen ermöglicht und die Distanz zu Besucher_innen 
verringert. Innerhalb dieser Annäherung an eine Aisthesis ist es mitnichten so, dass 
weniger Informationen als bei nüchternen, den Sehsinn fokussierenden pragmatisch 
konzipierten Räumen verarbeitet werden. Das Bewusstsein bewältigt ein Bruchteil 
der Informationen, die unser Gehirn erreichen.95 

Die Konzeption schwingt auf vielen, auch un- und unterbewussten Ebenen und 
sucht Resonanzpunkte bei jeder_m einzelnen Besucher_in. Diese, in der gesteigerten 
Intensität stattfindenden Situationen, in der die Informationen durch die Besucher_
innen verarbeitet werden, sind also weder überwältigend, den Inhalt verf lachend oder 
ablenkend gemeint. Die unbewussten und bewussten, beziehungsweise explizit ge-
machten Informationen müssen für die Konzeption von Ausstellungen auf den unter-
schiedlichsten Ebenen mitgedacht und zugleich ihre Entstehung bewusst ermöglicht 
und durch die Körper hervorgebracht werden.96 Damit ist auch gemeint, dass sinnlich-
affektive Anhaltspunkte konzipiert werden, um ein Gewahrwerden der neuen Wahr-
nehmungsweisen von Kunst in Ausstellungen queer normierter Muster zu fördern. 
Diese Muster beginnen sich aufzulösen, sofern man auch den Körper auf verstärkte 
Weise für den Prozess des Nachdenkens, des Ausstellens und der Wahrnehmung von 

95  �Bas Kast (2007): »Das Unbewusste dagegen wird sogar mit Millionen von Bits fertig. In jeder Sekunde 
verarbeiten unsere Sinne mehrere Millionen Bits, nur ein Bruchteil davon jedoch dringt ins Bewusst-
sein. Der Hirnforscher Gerhard Roth schätzt, dass uns ›weniger als 0,1 Prozent dessen, was das Gehirn 
tut, aktuell bewusst wird‹«. In: wissenschaft.de/gesellschaft-psychologie/wie-sie-ihr-unbewusstes-
nutzen/ (Zugrif f 1.5.19).

96  �Für die performativ ausgerichtete Theaterwissenschaftlerin Fischer-Lichte ist die Wahrnehmung 
nicht prozesshaft, sondern vor allem als dezidiert aktive Handlung zu verstehen und wird somit auch 
zum Teil kuratorischer Konzeptionen (vgl. Fischer-Lichte 2001: 352).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 157

und über Kunst beachtet. Philosophen wie Maurice Merleau-Ponty, Edmund Husserl, 
und Bernhard Waldenfels dominieren in der Philosophie bereits mit systematischen 
Analysen einer Phänomenologie der Wahrnehmung eine stärkere Betrachtung des 
Körpers (bzw. des Leibes).97 Trotz der Aufrechthaltung der Trennung von Geist und 
Körper betont etwa Merlau-Ponty, der Leib sei das »Mittel überhaupt, eine Welt zu ha-
ben« (1966: 176). Eine Welt zu haben, bezieht dabei situative Momente der Wahrneh-
mung und Handlung ebenso mit ein wie die generelle Verankerung des Körpers in der 
Gesellschaft.98 Diese Doppelbeziehung wird auf vielen Ebenen hier auch relevant und 
wird zum politischen Instrument: So ist die ›Situation‹ immer eine Doppelte, die sich 
nicht nur auf das Subjekt im relationalen Moment der Wahrnehmung bezieht, son-
dern auch auf seine Rolle innerhalb ritualisierter Strukturen und der Anerkennung 
einer »affektiven Intelligenz« und »leibhaftigen Vernunft« (Waldenfels 1993: 152).99 
Diese sollten immer bei der Hervorbringung neuer Wahrnehmungsweisen und damit 
auch Wissen in Ausstellungen beachtet werden (vgl. Butler 2002: 303ff.). Eine neue, 
sinnliche Wahrnehmung in Ausstellungen erkennt alle Formen der lebenswirklichen 
Wissenshervorbringung an, die umfassende Erfahrungen von und mit Kunst in Rela-
tion zu uns und unserer Umwelt zulässt.100 Letztlich sollte vor allem die Trennung und 
tradierte Dichotomisierung von Körper und Geist final selbst in der Lehre der Kunst-
geschichte aufgeben werden, die viel zu oft noch in diesen Kategorien denkt und das 
Ausstellen beeinf lusst. Zumal mit dieser Trennung lange Geschlechterzuschreibun-
gen vorgenommen wurden, bei die Weiblichkeit mit Körper im Kontrast zur hegemo-
nialen geistigen Männlichkeit stand. Von dieser Basis ausgehend zeigte Butler, wie 
weitreichend diese Geschlechterzuschreibungen waren und welche sie noch hervor-
brachten: weibliche Irrationalität versus Rationalität, Passivität versus Aktivität – bis 
hin zur Frage, wer Entscheidungen treffen oder gar (in der Wissenschaft) arbeiten 
sollte.101 Diese Denkmuster dominierten alle Ebenen der Wahrnehmung und wirk-
ten sich somit auch auf das Machen von Ausstellungen aus. Butler honoriert diesen 
Ansatz in Merleau-Pontys Spätwerk, in dem er dem Körper im intensivierenden und 
aktualisierenden Modus beschreibt, mit dem auch historische Situationen relational 
betrachtet werden können. Es wird zudem mit Elke Bippus angenommen, dass sich 
Repräsentationen in den jeweiligen Situationen immer wieder neu aktualisieren und 
damit verändern lassen (2014:19). Eine Chance, die Ausstellungen auf eine besondere 

97  �Bernhard Waldenfels (2006): Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp; ders. (2000): Das leibliche Selbst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

98  �Der Leib wird laut Merlau-Ponty »erst in der Erfahrung von ihm, und vornehmlich in der sexuellen Er-
fahrung und durch das Faktum der Geschlechtlichkeit« zweideutig (1966: 200). Vgl. Anna Orlikowski 
(2018): »Weiblichkeit als Zweideutigkeit: Phänomenologische Zugänge im Spannungsfeld zwischen 
Beschreibung und Konstituierung«. Sie betont: »Während er für die Anderen ein ›Objekt‹ darstellt, 
ist die Leibperspektive ›meinerseits‹ eine subjektive, die im Begehren oder in sexueller Erfahrung 
auf besondere Weise zum Ausdruck kommt.« (S.3)

99 � Vgl. Metraux/Waldenfels 1989.
100  �Vgl. Imke von Maur (2017): Die Epistemische Relevanz des Fühlens. Habitualisierte af fektive 

Intentionalität im Verstehensprozess. https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:
de:gbv:700-20180807502/5/thesis_von_maur.pdf 

101  �Vgl. ebd. Mit der neuen Perspektive auf ein »leiblich inkarniertes Subjekt« wurden neue Diskurse zu 
Geschlechter- und Körperdif ferenz ermöglicht und für allem für eine feministische Forschung der 
Philosophie weitreihend.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:de:gbv:700-20180807502/5/thesis_von_maur.pdf
https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:de:gbv:700-20180807502/5/thesis_von_maur.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:de:gbv:700-20180807502/5/thesis_von_maur.pdf
https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:de:gbv:700-20180807502/5/thesis_von_maur.pdf


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung158

Weise nutzen sollten: Eine wirkliche Begegnung mit Geschichte_n (Butler 1989: 97).102 
Sich also nicht mit der Frage nach der sinnlichen Wahrnehmung in Ausstellungen zu 
beschäftigen, ist tendenziell lebensfremd und eine vertane Chance. Dennoch ist Pri-
vilegierung des Sehsinns im Zuge der cartesianischen Körper-Geist-Dichotomie, einer 
Natur/Kulturteilung und dem auf klärerischen Verständnis von Bildung ein hartnä-
ckiges Überbleibsel, das sich nur sehr schwer aus den Museen entfernen lässt (#Affek-
te). Auch wenn sich viele kunst- und bildwissenschaftliche Forschungen mit der Rolle 
des Sehens/Blickens beschäftigen, bleibt die sensorische Wahrnehmung meist ein 
blinder Fleck.103 Die Konzentration auf die visuelle Wahrnehmung wird noch immer 
bevorzugt, auch wenn es innerhalb der Forschung die Tendenz hin zum »Sehakt« gibt, 
der nicht allein vom Bild ausgeht (Krämer 2009a: 16). Dennoch fehlt ihnen der »radi-
kale Impuls im Denken des Performativen, der darin besteht, menschliche Tätigkeiten 
(auch) in ihrer Geschehensdimension und ihrem Widerfahrnischarakter zu machen« 
(ebd.). Etliche weitere Forschungsrichtungen befassen sich mit dem Phänomen der 
(ästhetischen) Wahrnehmung – bis hin zu den Naturwissenschaften: In der Neuropsy-
chologie geht man pragmatisch davon aus, dass eine aktive Wahrnehmung die Verbin-
dung aus einem Reiz und der Erwartung ausmacht.104 Die Phänomenolog_innen und 
Raumtheoretiker_innen (die kulturwissenschaftlich soziologisch oder philosophisch 
arbeiten) betrachten Aspekte der Atmosphäre, der Handlung und Wirkung und die so-

102  �Wenn Merleau-Ponty über die Körperlichkeit des Sehens schreibt, interessiert ihn vor allem eine 
Ambiguität des Körpers, einen, den er in »corps objectif« und einen »corps phénoménal« unterteilt 
(1945: 493). Diese ist mit unseren cartesianischen Körper und Leib-Trennung verwandt. Seine Körper- 
als seine Erkenntnistheorie wären hier erwähnenswert, da er diesen als körperlichen Prozess und 
den Körper zugleich als Ergebnis der Wahrnehmungsbedingungen beschreibt. Außerdem lehnt er 
darin die Kategorisierung von Subjekten und Objekten zugunsten einer Ontologie des Sinnlichen ab 
(vgl. Butler 1989: 97).

103  �Vgl. Susanne von Falkenhausen (2015): Das Sehen in der Kunstgeschichte und Visual Culture Stu-
dies. Auch wenn Eva Schürmann (2008) betont: der Blick ist ein »performativer Akt« (S. 192) und 
die Bildwissenschaft sich diesem Phänomen des ›Bilderblickens‹ angenommen haben, zielen ihre 
Untersuchungen auf eine andere Fragestellung – vor allem an das Bild selbst und nicht die Art und 
Weise, wie es gezeigt wird. Dazu forschen etwa auch Jean Paul Sartre, später Georges Didi-Huber-
man, Klaus Krüger und Hans Belting. Vgl auch Sabine Flach (2001): »Das Auge« und Robert Schade 
(2017): »Schwankende Ansichten«. Die Rolle der Wahrnehmenden von Kunst ist im Rahmen kunst-
historischer Betrachtungsweisen grundlegend anders behandelt worden als in den performativ 
orientierten Kunst- und Kulturwissenschaften. Mit der Rezeptionsästhetik wurde der Schwerpunkt 
bei dem Anteil der Betrachter_innen von Kunst auf innerbildliche Strukturen gelegt und der Wahr-
nehmungskontext meist ignoriert. Vgl. Ernst Gombrich »Art and Illusion«, »Beholder’s Share« (1960). 
Das Zusammendenken von Körper und Geist, das mit Spinoza begründet wurde, ist spätestens seit 
dem Poststrukturalismus und dem ›performative turn‹ und dem insgesamt verstärkt interdiszipli-
nären Arbeiten für kunstgeschichtliches Ausstellen immer schwerer zu ignorieren.

104  �Vgl. Rainer M. Bösel (2003): »Ästhetisches Empfinden: neuropsychologische Zugänge«, in: Joachim 
Küpper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Erfahrung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 264-283, hier S. 274. Spannend ist, dass in der heutigen Zeit die Debatten rund um das Thema 
Wahrnehmung in den Geisteswissenschaften und in der Museologie immer wieder zusammen mit 
Neurowissenschaften und technisch-medialen Einflüssen geführt werden. Die Logiken, die darin 
sichtbar werden und die Strategien, mit denen diese Diskurse geführt werden, sagen vielleicht viel 
mehr aus als deren spezifische Erkenntnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 159

zio-kulturellen Aspekte bei der Wahrnehmung.105 Bereits in der Phänomenologie mit 
Merleau-Ponty geht es immer um eine ganzheitliche Wahrnehmung – um ein bewuss-
tes Erleben und ein Erfassen, das immer schon auch Deutungen und damit verbunden 
auch Neuschöpfungen beinhaltet.106 Das ›Projekt Queer Curating‹ ist dabei als metho-
dische Differenztheorie zu verstehen, die steter Anpassung und Bewegung bedarf und 
somit als Prozess und Ergebnis gleichermaßen gedacht werden muss. Jede Reaktion 
auf äußere Gegebenheiten läuft individuell ab und doch gibt es Gemeinsamkeiten 
innerhalb kultureller Gemeinschaften. Dass die Wahrnehmung von Kunst im Raum 
andere Prozesse als die alltägliche Wahrnehmung anstoßen kann, kann mit anderen 
Formen von Erwartung und Aufmerksamkeit in Verbindung gebracht werden.107 Erika 
Fischer-Lichte unterscheidet als Theaterwissenschaftlerin zwei Ordnungen von Wahr-
nehmung aus Betrachter_innen-Perspektive: Die Wahrnehmung von Präsenz bezieht 
sich auf die spezifische Phänomenalität aller wahrgenommenen Erscheinungen; diese 
inkludiert Aspekte der Repräsentationen in ihren kulturellen Bedeutungen. Außer-
dem differenziert sie unterschiedliche Grade der Aufmerksamkeit bzw. der Intensität 
der Wahrnehmung von Erscheinungen (vgl. 2012: 90ff.).108 Eine solche Unterscheidung 
ist als theoretisches Hilfskonstrukt interessant, wobei hier davon ausgegangen wird, 
dass in der Wahrnehmung diese Aspekte parallel ablaufen und schwer zu trennen sind. 
Zumal in der Affektforschung emotional-körperliche Reaktionen nicht vom Geist und 
der Kognition abgetrennt voneinander verstanden werden wollen.

Sich als Kurator_in situativ in die aktive ›Handlung der Wahrnehmung‹ und damit 
des Besuches des Raumes und der Kunst hinein zu fühlen oder selbigen vor Ort zu 
imaginieren, ist weder esoterisch, noch nicht-inhaltlich motiviert, sondern entspricht 
einer ganzheitlichen Ausstellungskonzeption, die zum Queer Curating gehört. Räum-
lich-atmosphärisch gedacht etwa: 

Wie fühlt sich der Ort an? Welche Räume möchte ich mit einem Thema, den Künstler_innen 
schaf fen? Wozu möchte ich mich positionieren, warum und wie? Und wie lässt sich das erfüh-
len? Wie kann es anregen zum Miterreden? Welche Stimmungen spüre ich in meinem Umfeld 

– möchte ich denen entsprechen oder dagegen arbeiten? Und warum? Und wie? Wie fühlt es sich 
an, den Raum zu betreten? Gibt es Wege, die entstehen? Möchte ich diese betonen oder so frei 

wie möglich halten? Welches Licht fällt ein? Gibt es Tageslicht oder nur künstliches? Wie fühlen 
sich die unterschiedlichen Tageszeiten an? Welche Dimensionen besitzt der Raum und wie 

ließen sich seine Ausmaße mit der Kunst in Zusammenhang bringen? Welche Räume grenzen 
aneinander an? Besitzt der Ort eine Geschichte? Wie wird diese sichtbar (gemacht)? Wie fühlen 

105  �Denkbar sind Namen wie Elisabeth Ströker, Hermann Schmitz, Gernot Böhme, Martina Löw.
106 � Vgl. Maurice Merleau-Ponty (1945): Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.
107  �Vgl. Nina Zschocke (2006): Der irritierte Blick: Kunstrezeption und Aufmerksamkeit. München: Fink, 

S. 23f f.
108 � Innerhalb der Wahrnehmung geschehen Momente von gesteigerter Intensität. Verschiedene 

Zweige der Forschung interessieren sich hierbei für den Moment, in dem eine besondere Form der 
Wahrnehmung, Deutung und Handlung existieren. Dieses wird zwar nicht außerhalb von Macht-
verhältnissen gedacht, enthält aber ein transformatives Potential, das neue Möglichkeiten dieser 
Formen eröffnet. Neben den Sozialwissenschaften sind es nicht zuletzt Ansätze in der Tradition 
des poststrukturalistischen Dekonstruktivismus und der Prozessphilosophie und Performativitäts-
forschung, die sich für eben diesen Moment interessieren und wichtige Grundlagen bilden können, 
zieht man sie beim Kuratieren zu Rate. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung160

oder sollen sich Präsentationsmodi anfühlen? Brauche ich eine Vitrine? Sie vollkommen weg 
zu lassen, ist of tmals aus unterschiedlichen Gründen schwierig. So ist bei manchem Stück res-
tauratorischer Schutz geboten oder es ist die Sorge um Handgreif lichkeiten im weitesten Sinne 

vorhanden. Wie kann ich mit ihren Wirkweisen umgehen – wie kann ihre distanzierende, au-
ratisierende, Körperhaltung vorgebende Wirkung ref lektiert werden, einbeziehen/umkehren/

verstärken und wie lenkt es die Wahrnehmung? Welche Wege spüre ich im Raum und im Thema 
auf der Metaebene und wie arbeite ich mit ihnen – wie lassen sie sich mit dem Thema oder 

bestimmten Kunstwerken verbinden, ohne eine einheitliche Narration produzieren zu wollen, 
einem machtvollen Chronologieentwurf zu folgen oder eine (meist diskriminierende und viele 
Aspekte ignorierende) Überblicksdarstellung zu imaginieren? Wie beeinf lussen Brandschutz-

vorgaben (Fluchtwege, Sprinkleranlagen, Sicherheitsmaßnahmen für Einbauten, Stellwände 
usw.) das Gefühl der Ausstellung? 

Dabei geht es nicht darum, diese Dinge erst zu erspüren, wenn die ›Liste der Kunst-
werke‹ schon vollständig ist oder das Thema steht – viel mehr muss an allen Aspekten 
gleichzeitig gearbeitet werden und zueinander gefügt werden. In der Praxis ist es oft 
so, dass einer der Parameter bereits steht – der Ort, ein Thema oder ein_e Künstler_in/
Kunstwerke; dennoch muss alles zusammengedacht werden. Im nächsten Schritt geht 
es dann um die Zusammenführung der Objekte im Raum. Im übertragenen Sinn (und 
hier im Hinblick auf kulturhistorische Ausstellungen bezogen, die aber nicht wirklich 
von Kunst abgetrennt werden sollten): 

Die vernetzte Ausstellung entwirft begehbare Geschichtsbilder auf begrenztem (Na-
tur-, Stadt- oder Innen-)Raum. Sie bezieht dabei potentiell alle ästhetischen Medien, 
ebenfalls alle Künste ein, wobei dem Bühnenbild, der Musik, der Lyrik und der Fotogra-
fie besondere Bedeutung zukommen. Ebenfalls könnender Geruchs- und Geschmacks-
sinn wichtig werden. (Siepmann 1987: 65)

Ziel des Arbeitens mit allen Sinnen sind zweierlei herausragende Aspekte: Zum einen 
wird das queere Arbeiten mit der Kunst und dem Raum auf diese Weise als intra-ac-
tiver Teil der Konzeption ernst genommen (#Intra-action und Relationalität). Zum 
anderen werden Körper und Sinne ebenso (#Atmosphäre) von Beginn an als zentraler 
Aspekt mitgedacht. Dieser Umgang ist ein anderer als die Arbeit mit physischen, meist 
musealen Räumen, die vor allem anhand von Maßangaben und Grundrissen gedacht 
wird. Werden aber die Sinneswahrnehmungen aktiviert – bei den Kurator_innen und 
später bei den Besucher_innen, können die üblichen rein visuellen Konzeptionen, also 
die »gesellschaftlich sanktionierte« und ritualisierte Struktur der Wahrnehmung, in 
Ausstellungen verändert werden (Bieger 2007: 241f.). Störungen oder Wahrnehmun-
gen, die zudem entgegen der eigenen Erwartung vollzogen werden, gehören zu den 
»primäre[n] oder universelle[n] Emotion« in der Neurowissenschaft. »Widerständiges 
und Unerwartetes« wahrzunehmen, was »nicht in der Kontinuität alltäglicher Wahr-
nehmungen liegt und aufgrund seiner Überraschungsqualität die Sinne in besonderer 
Weise zu affizieren vermag« (Duncker 1999: 11), wird daher als zugehörig zur Metho-
de des Queer Curating verstanden, da es persönliche Anknüpfungspunkte besitzt, die 
außerhalb normierter Zugänge liegen. So werden die Räume, Besucher_innen, Objekte 
zum Teil der Konzeption und ihres zusammengesetzten Selbst und erfüllen ihre Mitt-
lerfunktion und werden zum gleichwertigen Teil und Träger von Inhalten. So wird das 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 161

›queere Bündel von Interventionen‹ auf multisensorischer Ebene gedacht und in die 
›disziplinär verfassten Wissensregime‹ eingegriffen.109 Was sich in diesem bewegten 
Wahrnehmungsraum-Verständnis auch abzeichnet, ist die Notwendigkeit, die voll-
ständige Räumlichkeit wieder präsenter zu machen.110 So sind ›sinnliche Störungen‹ 
auf der phänomenologischen, der körperlichen und nicht zuletzt auf der zeitlichen 
Ebene wichtig. Dieses »Moment des Zögerns, Zurücktretens und Innehaltens« soll eine 
»dominante Handlungsdrift« zurücknehmen, sie verlangsamen und die Kurator_innen 
dazu bewegen, sich neu zu positionieren (Moser 2003: 12). Eine »Informationserzeu-
gung durch Differenzbildung« könnte dabei ebenso unterstützen.111 Letztere inklu-
diert sowohl den situativ-körperlichen Anteil, indem ›Wahrnehmung als Bewegung‹ 
begriffen wird (vgl. Fischer-Lichte 2001: 235ff.), als auch den normativ-strukturellen 
Teil, der sich innerhalb kultureller Praktiken abspielt (vgl. auch Kapitel 1.1 »Was bisher 
geschah«, 3.1 »Finde deine Haltung«, #Zwischen Raum und Zeit,). Die sinnliche Wahr-
nehmung entsteht innerhalb der Ausstellung aus einem Wechselspiel sozio-kultureller 
Prägungen der jeweiligen Besucher_innen und ihrer situativen Wahrnehmung.112 Diese 
äußern sich auf körperlicher und kognitiver Ebene im Gewahrwerden und gewinnen 
im Moment kuratorischer Störungen enorm an Intensität. Mit dieser These sollen die 
Konzepte des Affekts und der sinnlichen Wahrnehmung mit einer ›kuratorischen Stö-
rung‹ zusammengebracht und ihre Wichtigkeit und Umfasstheit für die Konzeption 
von Ausstellungen gezeigt werden. Daraus ergibt sich wiederum für die theoretisch-
praktische Konzeption, dass in Anknüpfung an das Kapitel zur geprägten Erwartung 
in Ausstellungen das sinnliche, situative Erleben in die Konzeption einbezogen werden 
muss, um selbige zu durchkreuzen. Dabei ist die begriff liche Zusammenführung 
von Affekt, Emotion, Geist, Leib, Körper, sinnlicher Wahrnehmung tendenziell un-
erschrocken vermischend gegenüber theoretischen, separierenden Nomenklaturen, da 
es weniger um die illusorische Ausdifferenzierung einzelner Begriffe geht als um die 
Frage ihrer Zusammenführung und Übertragung in die Praxis und damit ein Sensibel-

109  �Vgl. Karen Wagels 2014: S. 79, Halperin 1995: 62.
110  �Man denke auch etwa an erste Ansätze in den 1930er Jahren bei den Kuratoren des Werkbundes, 

die ihre Konzepte »von der starren Wand« ablösten und durch »die Einbeziehung von Raumteilen, 
Winkeln und Führungshinweisen« (Siepmann 2007: 131) ebenso wie an Drähten aufgehängte Foto-
tafeln den Raum gleichermaßen entgrenzten, in ihn seiner Materialität verflüssigten und dennoch 
stark auf ihn Bezug nahmen. Er wurde so zum Teilnehmer und richtete die Aufmerksamkeit zugleich 
auf die Wahrnehmenden und ihre Bewegungen. Vgl. zum Beispiel auch die Publikationen des Werk-
bundarchivs, bei denen Eckhard Siepmann 1987 und 1988 die Texte, die Inhalte, die Anordnung ka-
leidoskopisch, visuell-assoziativ, undogmatisch und durchdrungen von schrif tlichen Äußerungen 
unterschiedlichster Art selbst zum Argument der vorgestellten Thesen werden.

111  �Eine Dif ferenz benennt etwa Bazon Brock als »Spürbarkeit eines Widerstandes«, die hier zum Bei-
spiel durch eine Störung in ihrem Sein und ihrer Andersartigkeit erst wahrnehmbar wird. Dies ließe 
sich auch auf Kunst in Ausstellungen generell beziehen, die so in ihrer vom Alltag dif ferenten Wir-
kung erfahren wird. bazonbrock.de/werke/detail/?id=2790 (Zugrif f 11.5.18).

112 � Innerhalb von Kulturen existieren Verknüpfungen mit Dingen, Sichtweisen und Ritualen, die, so-
bald sie gestört werden von den Angehörigen wahrgenommen werden können. Diese können auf 
unterschiedlichen Ebenen stattfinden. Zur Auseinandersetzung von Affekt- und Hegemonietheo-
rien vgl. Stäheli 2007; besonders hervorzuheben ist ebenso die Ausgabe 55 der Zeitschrif t für Ge-
schlechterforschung und Visuelle Kultur (2014): New Politics of Looking? Affekt und Repräsentation, 
herausgegeben von Sigrid Adorf und Maike Christadler.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bazonbrock.de/werke/detail/?id=2790
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bazonbrock.de/werke/detail/?id=2790


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung162

Machen innerhalb queer-kuratorischer Prozesse – bis hin zur Überforderung. Sarah 
Ahmed geht es zum Beispiel in »The Cultural Politics of Emotion« ebenso wenig um 
Emotionen als feststehendes Begriffskonzept an sich, als um eine Ausrichtung, die sie 
bewirken: »[W]e need to consider how emotions operate to ›make‹ and ›shape‹ bodies 
as forms of action, which also involve orientations towards others«113 (Ahmed 2004: 4).￼  
So versteht Ahmed sie »as moving between and across bodies, sometimes sticky and 
sticking, moving and shaping those bodies through and within cultural spaces« (ebd).

Die hiesige Beschäftigung mit ›Wahrnehmung‹ umfasst einen direkten Körperbe-
zug und queerende Fragen, wie innerhalb von Aufmerksamkeitsdynamiken Hierar-
chisierungs-, Ordnungs- und Störungsmomente zur Erscheinung und Wirksamkeit 
gebracht werden können. Queer Curating umfasst sinnliche und anti-repräsentative 
Körperbezüge, die sich gegen ein entkörperlichtes oder entkörperlichendes Zu-Sehen-
Geben und entkörperlicht wahrgenommen werden in Ausstellungen wendet.114 So 
geht es um queerende Formen der Wissensproduktion und Vergemeinschaftung im 
Gegensatz zur stillen, vermeintlich rein visuell-intellektuellen Wahrnehmungsprovo-
kation durch Kunstausstellungsdisplays. Auch in der Queer Theory wird die Illusion 
der Differenzierung von Körper und Geist und etablierter Wahrnehmungsmuster be-
wusst widersprochen und gestört. Nicht objektfixiert oder rein thematisch getrieben, 
sondern methodisch auf ein ganzheitliches Erleben der Ausstellungen bezogen, wozu 
auch der Weg vom Subjekt zum Objekt als Bedeutungsnetz konstelliert wird – sowohl 
im Raum als auch auf der Metaebene. Dazu ist es notwendig, sich mit der sinnlichen 
Wahrnehmung auseinanderzusetzen und zu fragen, welche Rolle sie in Ausstellun-
gen und ihren Konzepten spielen kann. Angenommen wird, dass mit einem neuen 
Verständnis von Wahrnehmung – auch mit der Hilfe des spezifischen Konzepts des 
Affekts – einen queer-kuratorischen Umgang mit Wissensproduktionskonzepten un-
abdingbar macht. Der multisensorische Anteil der Wissensproduktion soll hierbei aus 
kuratorischer Sicht untersucht werden, bei dem entsprechend des dualen Konzepts 
der Störung situative und normative Anteile enthalten sind. Ich gehe davon aus, dass 
die Einbeziehung der sinn_lichen, also ganzkörperlichen Wahrnehmung, eine Chance 
ist, die zwei Konsequenzen ergibt: Zum einen verändert sich die Art und Weise der 
Ausstellungskonzeption, wenn sie körperbewusst geplant wird (auf beiden ›Seiten‹) 
und wenn spezifisch auf der Seite der Besucher_innen durch eine ganzheitliche Be-
trachtungsweise von Wahrnehmung diese stärker involviert und können Annäherun-
gen oder Widerstände im Denken durch ein persönliches, körperlich-affektives und 
damit auch geistiges Betroffensein herstellen. Es geht also nicht um die topische An-
nahme, dass so eine kritische Distanznahme verhindert würde. Ebenso ausgehend 
von einem performativen und intra-activen Entstehen von Bedeutungen im Raum und 
dem Konzept des situierten Wissens und der kuratorischen Haltung (#Situiertes Wis-
sen, #Wildes Denken), stellt sich nun die Frage, wie eine sinn_lich-betonte Wahrneh-

113  �Für den Blick auf Emotionen aus neurowissenschaftlicher Perspektive vgl. António Damásio (1994): 
Descartes’ error. Emotion, reason, and the human brain; (1999): The feeling of what happens. Body 
and emotion in the making of consciousness, in der deutschen Übersetzung mit »Ich fühle, also bin 
ich«; (2017): Am Anfang war das Gefühl. Der biologische Ursprung der menschlichen Kultur; ebenso 
wie Dies./Hanna Damásio (1989): Lesion Analysis in Neuropsychology.

114  �Dies bezieht sich auf die Frage Donna Haraways (1991), ob unsere Körper wirklich mit unserer Haut 
aufhören.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 163

mung im Rahmen des Queer Curatings theoretisch greif bar und ›konzipierbar‹ wird. 
Auf diese Weise werden weitere Setzungen für die Konzeption in der Arbeit gemacht: 
Die Wahrnehmung der Besucher_innen erfolgt auf allen sinn_lichen Ebenen. Diese 
ist unter anderem sowohl von der Konzeption auf der Seite der Kurator_innen, der 
temporär-relationalen Beziehung zu anderen Besucher_innen und den Ausstellungs-
Stücken in einer Situation im Raum beeinf lusst. Mit der Betonung der prozesshaften, 
erst im Zusammenwirken entstehenden Ausstellung wird deutlich, dass also der Pro-
zess der ganzkörperlichen Wahrnehmung und der damit zusammenhängenden geis-
tigen Verarbeitung gedacht werden muss – auch wenn er nie gleich abläuft. 

Aus kuratorischer Sicht sollte das Konzipieren einer Ausstellung immer den situativen 
Moment der Wahrnehmung der Besucher_innen imaginieren (und darin zudem das si-
tuative Störmoment). So grundlegend oder naheliegend es auch klingt, umfasst es nichts 
weniger als das Zusammendenken aller relationalen Komponenten der Ausstellung: In-
halte, Erwartungen, Affekte, Emotionen, raumtheoretische Betrachtungen, Kontexte, 
Absichten – all das und noch viel mehr wird im Zeigen von Kunst auf ›der einen‹ und 
im Moment der Wahrnehmung auf ›der anderen Seite‹ hervorgebracht (vgl. Kapitel 1 
»Eine Frage der Haltung oder: Ausstellen ist politisch«,  #Intra-action und Relationali-
tät). Momente der Störung gehören dabei zur Bedingung aufmerksamer Wahrnehmung. 
Äquivalent zur normativen und situativen Störung werden situative Wahrnehmungsbe-
dingungen betrachtet, die sich mit Überlegungen zur Raumwirkung verbinden, welche 
aber später im Kapitel zu »Räumen« (3.4.3 und #(Des-)Orientierung, #Queer phenome-
nology) noch einen anderen Schwerpunkt besitzen und weiter ausgeführt werden. 

Mit allen Sinnen

Zur neuen, sinn_lichen Wahrnehmung gehören auch die olfaktorische, haptische und 
akustische Wahrnehmung im Raum. Wir nehmen Kunst – so wie alles andere – nie-
mals nur mit einem Sinn wahr. Wenn also eine Ausstellungskonzeption nur für das 
Auge kuratiert ist, hat das mitnichten etwas mit hoch intellektueller und geistiger 
Vorzüglichkeit zu tun.115 Es ignoriert schlicht, dass wir mit dem ganzen Körper wahr-
nehmen – mit Erinnerungen und in der situativen Gemeinschaft – die sich in Aus-
stellungen bildet. Dabei ist es ganz verschieden, zu welchem Zeitpunkt / in welchem 
Moment die Ausstellung beginnt: bereits beim Betreten des Ortes, der versteckten Tür 
einer kleinen Hinterhofausstellung, bei der man sich ducken muss; die schwere Holz- 
/ Eisentür des Museums; die sich von Zauberhand öffnende Glastür, die sich bereits 
unserer Berührung verwehrt – alles stimmt uns ein und schreibt sich in das Erleben 
der Kunst. Der Geruch, der nur zu selten noch die Materialität der Kunstwerke erahnen 
lässt, die Stimmen der anderen Besucher_innen, der Aufsichten, der Gruppenführun-
gen, die sich mit den Fotografiegeräuschen ebenso vermischen wie mit den manchmal 
hörbaren Videoarbeiten und der nur scheinbar stummbleibenden Skulptur. Die hapti-
sche Wahrnehmung der Hände der Besucher_innen wird meist nur durch das Halten 
der Eintrittskarten befriedigt oder eigens mitgebrachter Dinge, die wir ungern aus der 
Hand geben. Der Fußboden – hallt er bei jedem Schritt (bzw. quietscht beim Fahren mit 

115  �Zumal fast ausschließlich von einem Sehenden, großen Menschen ausgegangen wird, die die Aus-
stellung besuchen, auch wenn es, wie etwa in der Berlinischen Galerie, dort ein Umdenken gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung164

dem Rollstuhl) oder ist er weich und ich versinke darin? Ist er ebenerdig oder muss ich 
Hindernisse überqueren oder gehört die Neigung des Bodens mit zur Konzeption der 
Ausstellung / des Ortes wie etwa im Jüdischen Museum Berlin oder dem Heinrich von 
Kleist Museum in Frankfurt/Oder? Wie werde bzw. mache ich damit auf spezifische 
Weise feinfühlig für das, was zu sehen und zu spüren ist im Raum? Es muss immer Ziel 
sein, Wirkungen, Intentionen und Konzepte der Ausstellung als solche fühlbar zu ma-
chen und sie zugleich als solche zu kennzeichnen und als (nur) eine Lesart darzustellen. 

Der haptische Sinn oder auch der Umgang mit taktilen Qualitäten von Visuellem, 
der den Abstand zum Wahrgenommenen verringert, wie etwa Walter Benjamin 1977 
für den Film untersucht (S. 38), vermag ebenso die Ref lexionsebene anzuregen – man 
denke nochmal an die Fülle von bewussten und unbewussten Informationen, die ver-
arbeitet werden. Auch der Geschmackssinn ist »eine Art Tastsinn«116, der sich zugleich 
mit dem Geruchssinn verbindet und erst synästhetisch Urteile zu fällen vermag.117 
So erinnert es daran, dass sich der lateinische Begriff für Weisheit von Geschmack 
(›sapientia‹ von ›sapor‹) ableitet.118 Dies bedeutet für die Ausstellung auch nicht, dass 
in analog-digitalem Hybrid überall Hands-on-Stationen konzipiert werden müssen. 
Oder alle Sinne mit intensiven Reizen umfassend angesprochen werden sollen. Es 
geht auch nicht darum, die Räume wie in einem Erlebnispark unterhaltend zu ge-
stalten und alles mit künstlichem Duft von Ölfarbe zu durchtränken, nur, weil Alte 
Meister gezeigt werden. Ginge es aber thematisch um die Lebenswirklichkeiten der 
Künstler_innen, wie sie arbeiteten und wie unterschiedlich etwa der Einsatz von Far-
be war, könnte es einen Vorstellungsraum eröffnen, würden Abbildungen der Ateliers 
mit dem Geruch von Ölfarbe verbunden werden – oder der Musik, die sie hörten oder 
der Straßenlärm, der sie umgab. Das Assimilieren von Inhalten wird durch Gerüche 
auf besondere Weise immersiv und intim.119 Auch ausstellungsortsbedingt sollte um-
fassend mit allen Sinnen gedacht werden. Soll die Konzeption den lauten Trubel an 
einem beliebten Ausstellungsort aufnehmen und fortführen? Oder soll es einen be-
wussten Gegenpol bilden? Dies muss für jeden Bereich gedacht werden – und gleich 
zu Beginn lässt sich fragen, ob mit leisen und zarten Kunstwerken gearbeitet wird, die 
sogleich am Eingang unsere volle Aufmerksamkeit bedürfen oder auf sich ziehen und 
uns damit sowohl verlangsamen als auch fokussieren – oder übersieht man sie gar, da 
das visuelle und sinnliche Tempo und Intensitätslevel an Sinnlichkeit der Außenwelt 

116 � Aristoteles, De An. II, 10, 422a 8f.
117 � Es existieren Untersuchungen darüber, die den Geruchssinn und seine Auseinandersetzungen dar-

über seit der Antike aufarbeiten und zum Urteil kommen, er sei »philosophisch so gering geachtet« 
(Schaub 2011: 391) und es seien ganze Zeitalter daran zu Grunde gegangen: »Just in den Gründungs-
jahrzehnten der Ästhetik als philosophischer Disziplin, die vom Aufstieg der pneumatischen Chemie 
begleitet wird, findet in den Städten eine dramatische Senkung der kollektiven Toleranzschwellen 
gegenüber Geruchsbelästigungen statt. Das Ancien Régime geht auch an seinem Gestank zu Grun-
de; die Ämter versinken in einer Flut von Beschwerden wegen Geruchsbelästigung.«

118  �Vgl. Schaub 2015: 390. man denke auch etwa an die Begrif fsbildung bei Kant und sein Kapitel zum 
subjektiven ›Geschmacksurteil‹ in der »Kritik der Urteilskraft« (1790). Das Geschmacksurteil ist darin 
kein Erkenntnisurteil, mithin nicht logisch, sondern ästhetisch, worunter man dasjenige versteht, 
dessen Bestimmungsgrund nicht »anders als subjektiv sein kann«, KU § 1 (II 39).

119  �Bieger 2011: 75. Bereits Simmel betonte, dass wir Objekte oder Atmosphären durch den Prozess des 
Riechens »assimilieren« (1922: 490), so dass ein sehr intimer Vorgang der Wahrnehmung entsteht. 
Vgl. Fischer-Lichte 2004: 204.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 165

noch nachwirkt? Wie sollen Aufmerksamkeiten im Hinblick auf sinn_liches Wahrneh-
men geschaffen und inhaltlich entwickelt werden? Will man Gespräche fördern und 
Diskussionsangebote mit Texten oder einer Hängung provozieren? Wo gibt es Stör-
momente und wo möchte ich sie provozieren? Immersionserfahrungen können inner-
halb von Räumen nach Laura Bieger ebenso durch das direkte Berühren von Objekten 
entstehen. Ihre »affektive Mobilisierung« bestimmt die »Intensität von Eindrücken 
und Gefühlen« und ist damit auch »wesentlich für die Qualität von Wahrnehmungen, 
sie macht Ereignisse und Dinge bedeutsam (...) und erinnerbar« und damit intensi-
viert sich auch die Involvierung der Besucher_innen in die Ausstellung (Lehnert 2011a: 
16). Robin Curtis‹ schreibt in seinen filmwissenschaftlichen Analysen der Schaffung 
immersiver Erlebnisse in der Rezeption eine Erfahrung zu, die in der filmischen Dar-
stellung eine »besondere Räumlichkeit, Körperlichkeit und Emotionalität (...) durch 
die Plastizität der filmischen Darstellung« ermöglicht, in die sich die Betrachtenden 
hineinimaginieren (2008: 97). Diese sind auch für Ausstellungen vorstellbar – und 
werden durch den Einf luss der eigenen und dezidiert körperlichen Wahrnehmung 
aber entscheidend erweitert. So entstehen in Ausstellungen nicht nur Bilder, in die 
man sich eventuell hineinversetzen kann, sondern Emotionen, Meinungen und Posi-
tionen. Wie könnten etwa die Intensitäten der Kunstwerke in den Raum übertragen 
werden oder soll ihnen (dem Thema entsprechend) viel eher konträr entgegengearbei-
tet werden? Es geht darum, dass man beachtet, wie die Ausstellungen wirken, welche 
Reizeinf lüsse es orts- oder kunstwerkbedingt geben könnte und welche man für das 
Thema, den Raum oder den Anlass bewusst herstellen möchte. Nicht darum, im Sinne 
der Konsumwelt ein reizüberf lutendes Erlebnis herzustellen. 

…hören sie… 

Zu der Möglichkeit des Einfühlens und einer umfassenden Erfahrung gehören auch 
die Konzeption und Wahrnehmung akustischer Reize. Hermann Schmitz beschreibt 
diese als inneren Vorgang und als Raumempfinden, die Distanzen zum Raum und den 
zu verbundenen Objekten zu verringern vermögen (Schmitz 1964: 343).120 Da diese Rei-
ze den gesamten Körper als Resonanzraum verwenden, können die Reaktionen bzw. 
Emotionen sehr umfassend werden und beeinf lussen auch, inwieweit wir uns in Räu-
men wohlfühlen. So könnte das gesamte ›Soundscape‹ von Ausstellungen mitgedacht 
werden.121 Siepmann betont etwa für Musik in Ausstellungen: 

Es kommt darauf an, ihn in der richtigen Mischung und Dosierung zu verabreichen. 
Nicht Ablenkung, sondern Intensivierung der Wahrnehmung ist das Ziel beim Ge-
brauch von Musik. Nie darf sie [ohne Absicht als Aussage, Ironisierung o.ä.] den Charak-

120  �Vgl. Böhme 1995: 30ff. Dass hier von der zeitlichen und inhaltlichen Ebene immer wieder von der 
Konzeption bis hin zum Erleben der Ausstellung gewechselt wird, ist eine bewusste Entscheidung – 
es geht um das Hineinfühlen in die Situation und nicht um ein anleitendes Handbuch und zugleich 
bleibt es aber stets auf Seiten der Kurator_innen, die immer wieder zu teilnehmenden Beobachter_
innen werden. Vgl. zudem Fischer-Lichte (2004: 205).

121  �Für den Begrif f vgl. Raymond Murray Schafer (1994): The Soundscape, (1977): The Tuning of the 
World. Darin unterscheidet er unter anderem Geräusche, die kulturell bedingt bedeutsam werden 
und solchen, die in dieser Hinsicht weniger relevant sind (vgl. S. 12f f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung166

ter der ›Untermalung‹ annehmen, gar ›Hintergrundmusik‹; sie ist wie eine begrif fslose 
Zusammenfassung – manchmal kann sie sogar als konterkarierendes Element benutzt 
werden. (Siepmann 1987: 67)

Videos oder ähnlich akustisch bemerkbare Kunstwerke müssen in ihrer Beeinf lus-
sung des Raumes, der anderen Arbeiten und der Stimmung beachtet werden. Dabei 
geht es nicht nur um Pragmatisches, sondern auch um die Frage, wie man es inhaltlich 
mit der Wirkung verknüpfen kann und derer, die man damit erzielen will. 

Sollen die Geräusche alles überdecken, einnehmen oder zusammenführen, oder 
braucht das Ohr Fluchtpunkte? Ab wann werden sie hörbar und was macht das mit 
dem Gang durch die Ausstellung? Irritiert das Geräusch oder ist es zuordenbar? Sind 
Stimmen darin hörbar oder sollen es durch eine entsprechende Lautstärke werden? 
Oder sollen sie mit Kopf hörern exklusiv wahrgenommen werden und die Besucher_
innen für einen Augenblick immersiv abschotten? Was macht das mit der Wahrneh-
mung, mit der Interaktion mit anderen Besucher_innen? Entsteht Nähe durch sicht-
bar gemeinsames Hören? Welche Sichtachsen entstehen, wenn man auf diese Weise 
kurz in seinen Bewegungen innehält? Der bedachte Umgang mit akustischen Reizen 
und deren Einf luss ist nicht zu unterschätzen. 

Betrachtet man ein häufig verwendetes, akustisches Medium im Museum, ab-
gesehen von live-Führungen, lässt sich betonen: In der Zeit, in der Audioguides oder 
Soundduschen fast immer präsent sind, sollten wir uns an »die etymologische Ver-
wandtschaft erinnern, die das Hören mit dem lat. ›abaudire‹, ›gehorchen‹«, besitzt.122 
Ein Umstand, der nicht unbedingt als positiv zu bewerten ist – sofern zum Beispiel nur 
eine Version der Geschichten angeboten und damit dominant wird, die man nur noch 
glauben, nicht etwa hinterfragen soll. Die Besucher_innen wollen mehr wissen, wol-
len Geschichten hören und erleben zur Kunst, wollen mehr über die Künstler_innen, 
das Thema, den Anlass und die Relevanz wissen. Aber ist es wirklich die Lösung, die 
Verantwortung für einen so wichtigen Teil der Ausstellung vor allem auf akustische 
Medien in dieser Weise abzuwälzen? Die Gefahren liegen darin, die Besucher_innen 
zu passiven, in den Räumen vereinzelten und abgeschotteten Wesen zu verwandeln. 
Die vor allem aus hygienischen und technischen Gründen fortgeschrittene Entwick-
lung weg von beidseitigen, weichen Kopf hörern hin zum einseitigen Plastikgerät, das 
ans Ohr gehalten wird, verstärkt das sinnbildliche Festhalten an etwas, das nicht das 
Allheilmittel sein darf. Audioguides, die ganz über das eigene Smartphone laufen, 
verändern diese Vereinzelungs- und Lenkungs-Entwicklung nur bedingt und lassen 
das Gefühl der Selbstbestimmtheit autonom vom Gehörten erscheinen. So zeigt sich 
auch die Parallele zur Glückshoffnung bei Ratgeber_innen-Literatur, in dem das auf-
merksame Folgen und Zuhören dem Ideal entspricht und erfolgsversprechend zu sein 
scheint: »›Zuhören‹ umfasst somit nicht allein die auditive Wahrnehmung«, betont 
Bernhard Waldenfels, 

sondern bezieht sich ebenfalls auf die – responsive – Hinwendung des Zuhörenden 
zum sprechenden Subjekt, also auf eine sich ereignende Verschiebung der Aufmerk-

122  �Max Ackermann (2006): »Hörwörter – etymologisch«, in: Der Aufstand des Ohrs – die neue Lust am 
Hören, S. 59-75, hier S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 167

samkeit und die Herausbildung und Fixierung eines bestimmten Zentrums der Gerich-
tetheit (Waldenfels 2004: 72). 

Insgesamt geht es mir also bei dem Gebot der Vorsicht gegenüber Audioguides auf 
der einen Seite um den oft traditionellen, feststehenden, Informationsgehalt, der be-
reits durch virtuelle Spracherkennungsapps ersetzt zu werden droht, Fragen der Be-
sucher_innen zu beantworten. Eine Verantwortung, die die Kurator_innen nicht an 
Programmierer_innen der Apps abgeben sollten. Wie etwa der neue virtuelle Assistent 
(›Museum Intelligent Assistant‹ (MIA)) im Berliner PalaisPopulaire, der die Fotokunst 
der Sammlung »Time Present« computergeneriert »vorab trainierte Basisfragen zum 
Kunstwerk zu beantworten, etwa zu den Künstlern oder zum Entstehungsjahr des 
Kunstwerks« wie es auf der IBM Internetseite dazu heißt.123 

MIA sei in der Lage, gesprochene Worte zu analysieren, in den richtigen Kontext einzu-
ordnen und darauf angemessen zu reagieren, sagte Wolfgang Hildesheim, der bei IBM 
für die Entwicklung von MIA verantwortlich ist. (dpa 2020)124

Wer entscheidet, was ›Basisfragen‹ sind? Wie kritisch und ref lektiert, feministisch, in-
tersektional versiert, institutionskritisch und nicht nur westlich geprägt sind die Fra-
gen oder gar die Antworten? Sind allein nicht bereits die »Basisfragen« richtungswei-
send und das Machtsystem reproduzierend und bei weitem nicht aussagekräftig?125 
Muss es etwa immer eine Aufzählung an großen Museumsausstellungen geben? Eine 
der bekanntesten Werke? Eine Chronologie, die zumeist auch eine dezidierte Entwick-
lungsaussage macht? Eine, die eine Verbesserung impliziert? Muss es daneben immer 
eine Hierarchisierung an Werken geben, Bekanntheitsgrad mit Wichtigkeit ver-
knüpft?126 Wie denken wir uns die Erzählungen über Kunst? Und sind wir nicht längst 
weiter, als dass uns »Basisfragen zum Kunstwerk« nicht nur nicht ausreichen, sondern 
eben auch in die falsche Richtung lenken? Auf der anderen Seite vereinnahmt diese Art 
und Weise und Reihenfolge der Wahrnehmung (›Zuhören, Abnicken und weitergehen‹) 
die Besucher_innen derart, dass sie zu passiven, wahrscheinlich befriedigtem, siche-
ren Zustand versetzt werden. Das eigene Entdecken, Neugierigwerden, genaues Se-
hen, Denken, Fühlen, Endeckens wird so nicht gefördert. Das eigene, auch körperliche 
Wahrnehmen der Kunst, der Atmosphäre und sich selbst und anderen im Raum, das 
langsame Schlendern, das sich Anziehen, Verweilen, Abschrecken, Stören und Treiben 
lassen – erscheint sehr viel erstrebenswerter als eine fremdgesteuerte, akustisch von 
der Außenwelt abgeschnittene Variante, bei der man wie eine Puppe mit einer Hand 

123 � de.newsroom.ibm.com/2020-06-09-Virtueller-Assistent-von-IBM-unterstutzt-Kunstvermittlung-
im-Berliner-PalaisPopulaire (Zugrif f 21.4.22)

124 � Dpa (2020): »Europa-Premiere für KI-Assistenten im Berliner PalaisPopulaire«, in: monopol-maga-
zin.de/europa-premiere-fuer-ki-assistenten-im-berliner-palaispopulaire (Zugrif f 10.6.20).

125  �«Why have there been no great woman artists?«, welche Unterstützung und welches System war 
nötig um diesen einen Künstler (sic!) zu einer Sichtbarkeit zu verhelfen? 

126  �Den Ansatz der Antihierarchisierung verfolgt auch der Kurator Krist Gruijthuijsen und der Künstler 
Peter Friedl mit seinem Lebenswerk in der Ausstellung »Report 1964-2022« (19.2.-1.5.22) in den KW 
Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.newsroom.ibm.com/2020-06-09-Virtueller-Assistent-von-IBM-unterstutzt-Kunstvermittlung-im-Berliner-PalaisPopulaire
https://de.newsroom.ibm.com/2020-06-09-Virtueller-Assistent-von-IBM-unterstutzt-Kunstvermittlung-im-Berliner-PalaisPopulaire
https://www.monopol-magazin.de/europa-premiere-fuer-ki-assistenten-im-berliner-palaispopulaire
https://www.monopol-magazin.de/europa-premiere-fuer-ki-assistenten-im-berliner-palaispopulaire
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.newsroom.ibm.com/2020-06-09-Virtueller-Assistent-von-IBM-unterstutzt-Kunstvermittlung-im-Berliner-PalaisPopulaire
https://de.newsroom.ibm.com/2020-06-09-Virtueller-Assistent-von-IBM-unterstutzt-Kunstvermittlung-im-Berliner-PalaisPopulaire
https://www.monopol-magazin.de/europa-premiere-fuer-ki-assistenten-im-berliner-palaispopulaire
https://www.monopol-magazin.de/europa-premiere-fuer-ki-assistenten-im-berliner-palaispopulaire


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung168

am Ohr geführt wird und durch eine Stimme vom Wesentlichen abgelenkt wird. So 
betont Rost für das Theater ebenso: 

Genau wie das idealisierte konzentriert-verstehende Zuhören stellt auch die Idee der 
›Ablenkung‹ ein diskursiv und kulturell erzeugtes Konstrukt dar, dessen Wirksamkeit 
in der Verhinderung des Ziel-Verfolgens und -Erreichens verortet und negativ bewertet 
wird. (Rost 2017: 118)127

Der Wunsch aber nach Geschichten, Informationen, Perspektiven, Anleitung, Erklä-
rung und damit auch ein Stück Sicherheit sollte dabei ernst genommen aber auf an-
dere Weisen kanalisiert werden und mit dem Konzept der Ausstellung hervorgebracht 
werden. Auch eine geführte Tour im Rahmen der kritischen Kunstvermittlung vermag 
bereits sehr viel fortschrittlicher sein als jede computergenerierte App und ist oft zum 
Glück weit entfernt von einseitigem Monolog durch die_den Führer_in, die nur stilles 
körperliches und geistiges Folgen verlangt und damit hervorbringt. 

…neue Narrationen!

Queer Curating verschiebt also die Bevorzugung einer historisch westlich-tradier-
ten, den Körper eher stillstellenden, schulischen, rein visuellen und damit ›richtigen‹ 
Wahrnehmung hin zu einer sinn_lichen Ausstellungskonzeption als Anerkennung 
der Wichtigkeit und Gleichberechtigung aller Sinne. Die sonstigen normierten Wahr-
nehmungsordnungen in Ausstellungen werden mit neuem Fokus betrachtet. Störun-
gen, Ablenkungen und Verunsicherungen sind als spezielle Strategien bewusst im 
Rahmen der Methode vorgesehen. Darin sind die unterschiedlichen Dynamiken der 
Besucher_innen zu beachten, die sich gegenseitig, man denke nochmal an Elias, ein-
schränkend zu regulieren, aber auch zu bestärken und durch Spiegelneuronen mitzu-
erleben seien.128 Wenn im Rahmen des Queer Curating von ›Verstehen‹ der Konzeption 
die Rede ist, wird dabei nicht das intellektuelle Gehorchen angedeutet, sondern viel 
eher mit Hans-Georg Gadamer ein Verstehensprozess betont, der eine Offenheit für 
die Meinung anderer und ein zugewandtes Zuhören meint, das vor allem auch über 
nicht-sprachliches Äußern, so etwa visuelles Zeigen, Orientierung und sinnumfas-
sendes Komponieren des Ausstellungsdisplays funktioniert (und weniger über Lesen 
von Texten, Zuhören des Audioguides oder einer nicht-dialogischen Führung) (#Quee-
re(nde) Narrationen?).129 Wenn man in seiner Konzeption nicht auf Audioguides ver-
zichten will (und sie nicht nur als nachträgliche Vermittlungsarbeit abtut), was wäre 
also, wenn man queer(end)e Audioguides konzipiert? Solche, die quer zur sonstigen 

127  �Katharina Rost (2017): Sounds that matter – Dynamiken des Hörens in Theater und Performance. 
Bielefeld: transcript. Für weitere Literatur vgl. Forum Klanglandschaft (FKL) iqult.de/wp-content/
uploads/2015/05/JOP_HU_booklet_RZ.pdf (Zugrif f 27.12.18).

128  �Vgl. hierzu auch Merleau-Ponty, der davon spricht, dass Blicke der anderen auf einen selbst zurück-
wirken. Dieser Aspekt is vor allem empathisch gemeint, wie etwa in der Forschung zu Spiegelneuro-
nen deutlich wird. Vgl. Nadia Zaboura (2009): Das empathische Gehirn: Spiegelneurone als Grund-
lage menschlicher Kommunikation. Wiesbaden: VS.

129  �Vgl. Hans-Georg Gadamer (1998): »Über das Hören«, in: Thomas Vogel (Hg.), Über das Hören. Einem 
Phänomen auf der Spur. Tübingen: Attempto, S. 197-205, hier S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://iqult.de/wp-content/uploads/2015/05/JOP_HU_booklet_RZ.pdf
http://iqult.de/wp-content/uploads/2015/05/JOP_HU_booklet_RZ.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://iqult.de/wp-content/uploads/2015/05/JOP_HU_booklet_RZ.pdf
http://iqult.de/wp-content/uploads/2015/05/JOP_HU_booklet_RZ.pdf


3. Queer is as queer does 169

Art des Erzählens laufen, zum Sprechen mit anderen motivieren und zum eigenen 
Positionieren und Äußern? Vermeintliche ›Basisfragen‹ als machtpolitisch entlarven 
›Informationen‹ nie als objektiv darstellen, sondern als eine mögliche Les-/Sehart von 
vielen? Solche, die verschiedene Stimmen zu Wort kommen lassen und zum eigenen 
Denken und Phantasieren anregen?130 Wie ließen sich Perspektivwechsel einbauen? 
Wie wäre auch eine von vielen, diversen Menschen geführte Ausstellung? Wie wäre 
eine rein musikalische oder getanzte Führung, deren Grundstimmung man selbst 
wählen kann? Wie kann man erzählen und zugleich die Herausforderungen des Er-
zählens zu bedenken geben? Bisherige Einf lüsse, Erfahrungen, Unterstützer_innen 
der_s Künstler_in benennen und sie nicht als Einzelgenies stilisieren? Bisherige Aus-
stellungen benennen mit ihren thematischen Schwerpunkten – nicht nur, um sie als 
Aneinanderreihung von Anerkennung innerhalb des Machtsystems zu (re)instrumen-
talisieren? Ebenso wie ›die bekanntesten Werke‹? Chronologie nicht als ausreichende 
Begründung der Reihung von Ereignissen oder eines Entwicklungsbestreben verste-
hen? Wie kann man ermutigen und viele Themenschwerpunkte neu aufziehen in den 
Guides? Wie ließen sich thematische Ebenen der Kunstwerke neu bilden und damit 
die Aussagen der Ausstellung multiplizieren? Wie könnte man auch etwa verspielte, 
detailverliebte, sexuelle, atmosphärische, diskriminierungs-, repräsentations- und 
institutionskritische Sichtweisen einfügen? Oder wie wären weitere, queer-akustische 
Ebenen, die Macht abgeben wollen? Würde sie dann atmosphärisch die Körperlichkeit 
einbeziehen, würde einen kritischen Kommentar zum Gesehenen bilden und damit 
queer zum Visuellen stehen, würde es eine Fortführung der Inhalte in die Sphären 
des Imaginativen geben, das queer denkbar wäre? Was wäre, wenn sie unterschiedli-
che Besucher_innen (wenn mindestens zwei da sind) zu verbinden und zum Gespräch 
animieren könnten? Würden sich durch das Gesprochene Zufallsgruppen bilden, die 
sich austauschen, gemeinsam nachdenken, gemeinsam sehen, sich gemeinsam ver-
tiefen? Würden Audioguides keine ›Vermittlung‹ von Wissen in hegemonialer Natur 
sein, sondern Verbindungsaktivist_innen zwischen der Kunst und den Besucher_in-
nen und ihnen untereinander, wäre das eine Verbindung von technischem Fortschritt, 
dessen Platz in Ausstellungen angemessen wäre und nicht nur bloßer Digital-Feti-
schismus. Gerade das Abdriften131 kann eben diesen Moment der Leere, des ›Noch-
nicht-Wissens‹, des Sich-selbst-Positionierens beinhalten und fördern. Daraus ergibt 
sich zudem eine queere Überzeugung, die nicht immer auf Fortschritt, Erzeugung, 
Produktivität zielt, sondern auch ein Nicht-Erreichen und Scheitern akzeptiert, das 
bereits mehrfach mit Halberstam angeführt wurde.132 Aus der Kunst, dem Thema und 

130  �Der Audioguide mit dem Titel »Modern Voices« des New Yorker MoMA, bietet immerhin unter-
schiedliche Interpretationen in verschiedenen Sprachen zu den Kunstwerken der Dauer- und tem-
porären Ausstellung an. Meist sind sie aber nur in Englisch verfügbar. Wenn sie in anderen Spra-
chen verfügbar sind, beginnt das Hörbare mit der_dem originalen Erzähler_in, benennt ihn/sie 
und geht dann über in eine Muttersprachler_in, die den Text eingelesen hat, vgl. acoustiguide.be/
news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-
audio-guiding-program. Nicht alle entsprechen diesem Prinzip aber der Ansatz ist zu begrüßen, vgl. 
moma.org/audio/playlist/42/684 (Zugrif f 29.10.17).

131  �Dies spielt bei Katharina Rosts Analyse von Theateraufführungen eine Rolle. Vgl. Rost 2017: 139ff.
132 � Vgl. Lee Edelman (2004): No Future: Queer Theory and the Death Drive. Durham: Duke UP; (2011): 

»Against Survival: Queerness in a Time That‹s Out of Joint«, in: Shakespeare Quarterly, 62 (2), S. 148-
169, hier S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
https://www.moma.org/audio/playlist/42/684
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
http://acoustiguide.be/news-release/the-museum-of-modern-art-and-acoustiguide-debut-the-world-s-largest-inclusive-audio-guiding-program
https://www.moma.org/audio/playlist/42/684


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung170

dem Raum können in der Zusammenführung die Ausstellungserfahrung gedanklich 
und körperlich umfassend imaginiert, geplant und zugleich gestört werden. 

Wenn man davon ausgeht und ernst nimmt, dass die Zeit, in der wir leben, unsere 
Vorstellung von Wahrnehmung von Kunst beeinf lusst – und damit auch unsere ›Wei-
sen der Welterzeugung‹ –, müssen wir zumindest einen Blick auf den Ort werfen, an 
dem die Technik gerade unsere Wahrnehmung im Alltag beeinf lusst.133 An meinem 
Ort scheint es gerade zwei Tendenzen zu geben, die unser Wahrnehmungsspektrum 
gleichermaßen unglaublich erweitert und zu verengen vermag. Im Zuge virtueller 
Realitäten, die als VR-Kunst längst Einzug in die Kultursphäre hält, wird eine Aus-
dehnung des analogen Raums zum digitalen Hybrid revolutionär. Unser Vorstellungs-
vermögen scheint darin zugleich auf unendliche Welten erweitert und wird durch die 
Flut an Illustrationen zurückgebildet und unterfordert werden. So erträumen oder 
phantasieren wir uns keine Welten mehr, wir durchlaufen sie in den vorgegebenen 
Bahnen virtueller Realitäten. Damit gibt es hier weder eine Abkehr noch ein Votum für 
VR-Kunst oder das Schaffen von Illusionsräumen. Nur das ›Zeigen von etwas‹ muss 
ebenso erhalten bleiben – nicht das Zeigen nur um das Zeigens Wollens oder die Über-
nahme der Kunst vermeintlich ohne Zeigegeste im virtuellen und zugleich im unsicht-
baren, analogen Raum. Das Mitdenken technischer Möglichkeiten und faszinierender 
VR-Kunst erfordert dabei aber genaue Aufmerksamkeit. Zumal die Nähe zum neolibe-
ralen, vermarktbaren Technikhype neuer Geräte zumindest mit einer Metaebene be-
gegnet werden muss – nicht zuletzt um reale Objekte im Raum nicht obsolet werden 
zu lassen und die kritische Ref lexionsebene über gesellschaftliche Entwicklungen auf-
gegeben wird. Der politische Anspruch an Ausstellungen und Museen ist dabei nicht 
die Adorno’sche Angst vor Geißelung der Kunst, sondern jener, die sich an die Kura-
tor_innen richtet. Die zweite Tendenz – neben der Verknüpfung marketingstrategi-
scher Ansätze und neoliberaler Züge, die ihren Platz in Ausstellungen seit einiger Zeit 
zu suchen beginnen – ist die Wahrnehmungsseite der Akteuer_innen. Es ließe sich 
fragen, wie sich die Wahrnehmung derjenigen verändert, die eine intensive, visuelle 
Beziehung zu ihren technischen Geräten, wie dem Smartphone, dem Laptop oder ähn-
lichen Tablets hegen, denn sie bekommen die gesamte(n) Welt(en) und weltweit digital 
verfügbare Informationen im kleinsten Maße präsentiert. Unsere Blickwinkel sind 
darin dermaßen fixiert, dass sich unsere Sehgewohnheiten und Ansprüche verändern 
werden, wenn sich ganze Realitäten auf ca. 14 x 6 cm oder 13 Zoll (usw.) abspielen, die 
wir überall mit hinnehmen und abrufen können.134 Was heißt das für die Wahrneh-

133  �Vgl. Goodmann 1998, vgl. Braesel et al. 2008: 9f f.
134  �So wird das Smartphone bereits als »first screen« bezeichnet, der tagsüber immer wieder hinzuge-

zogen wird. Laut Kantar TNS besitzen im Jahr 2017 bereits 86 % der Internetnutzer_innen im Alter 
zwischen 16 und 65 Jahren ein Smartphone wiederum fast zwei Drittel ihrer Zeit im Internet mit dem 
Smartphone verbringen. Durchschnittlich verbringen Smartphone-Nutzer_innen täglich 1,5 Stunden 
auf ihrem mobilen Endgerät, die so bezeichneten ›Millennials‹ sogar mehr als 2,5 Stunden. bvdw.org/
fileadmin/bvdw/upload/publikationen/mobile/Thesenpapier_Mobile_Moment.pdf, comscore.com/
Insights/Presentations-and-Whitepapers/2017/Die-Multi-Plattform-Landschaft-in-Deutschland Glo-
bale Datennutzungsangaben hier einzusehen: digitalreport.wearesocial.com (Zugriff 21.12.18). Die 
personalisierte Werbung, die targeting-Optionen wie Standort, Wetter, Uhrzeit und bisheriges Nut-
zer_innenverhalten und Google-Suchanfragen in die Echtzeitdaten miteinbezieht und die umfang-
reichen Assistenzfunktionen auf der einen Seite und die ständige Verfügbarkeit von Informationen, 
Dienstleistungen und Kommunikationen mit dem Smartphone verändert unsere Art der Wahrneh-

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bvdw.org/fileadmin/bvdw/upload/publikationen/mobile/Thesenpapier_Mobile_Moment.pdf
https://www.bvdw.org/fileadmin/bvdw/upload/publikationen/mobile/Thesenpapier_Mobile_Moment.pdf
https://www.comscore.com/Insights/Presentations-and-Whitepapers/2017/Die-Multi-Plattform-Landschaft-in-Deutschland
https://www.comscore.com/Insights/Presentations-and-Whitepapers/2017/Die-Multi-Plattform-Landschaft-in-Deutschland
https://digitalreport.wearesocial.com
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bvdw.org/fileadmin/bvdw/upload/publikationen/mobile/Thesenpapier_Mobile_Moment.pdf
https://www.bvdw.org/fileadmin/bvdw/upload/publikationen/mobile/Thesenpapier_Mobile_Moment.pdf
https://www.comscore.com/Insights/Presentations-and-Whitepapers/2017/Die-Multi-Plattform-Landschaft-in-Deutschland
https://www.comscore.com/Insights/Presentations-and-Whitepapers/2017/Die-Multi-Plattform-Landschaft-in-Deutschland
https://digitalreport.wearesocial.com


3. Queer is as queer does 171

mung von Kunst und Informationen in Ausstellungen, wenn ›wir‹ sie sonst immer öf-
ter auf Handf lächengröße an jedem erdenklichen Ort präsentiert bekommen? Will ich 
darauf reagieren? Und wenn ja, wie? Wie können wir es etwa nutzen, dass digitale Ent-
wicklungen ebenso dazu beitragen, dass Informationen ›weltweit‹ ausgetauscht und 
vernetzt werden (könnten) oder ref lektieren, dass sie sich in ihren Fragmenten immer 
wieder neu zusammensetzen, ohne dass Haltungen oder Ortsbezüge manchmal darin 
noch überblickbar sind. Die Verknüpfung der Idee von Globalisierung, verfügbaren 
Informationen und Kommunikation ist dabei noch immer eine Diskriminierung und 
›Unsichtbarmachung‹, dass Zugang zum Internet mitnichten ein weltumfassendes 
Privileg ist, sondern nicht jedem ermöglicht wird.135 Was sagen also kuratorische Zu-
griffsmodelle über die spezifische Wahrnehmungsprägung und -vorstellung aus? Und 
wie sind die der Künstler_innen geprägt worden? Und wie ließen sich ihre Verhältnisse 
zur Wahrnehmung, das zum Kunstwerk wurde, zum Thema machen oder mitref lek-
tieren?136 Wie lassen sich diese Teilaspekte zum Bedeutungsnetz hinzufügen? Und wie 
lässt sich dieses Spannen generell denken und welche Implikationen zeigen sich wie-
derum in dieser Form des Ausstellens? Konkreter gefragt: Wie lässt sich so ein Wahr-
nehmungs- und Bedeutungsnetz spannen, das relationalen Vorstellungen entspricht? 
Letzteres wird im nächsten Kapitel zum Schwerpunkt werden. 

In der Zusammenführung von kunst- und queertheoretischen Ansichten mit kul-
turwissenschaftlichem Blick, existiert eine besondere Sensibilität für das Moment der 
sinn_lichen Wahrnehmung, die eine besondere Potentialität besitzt. Für das weitere 
methodische Vorgehen stellt sich die Frage, wie wahrnehmungstheoretische Ansätze 
für die Konzeption einer Ausstellung produktiv in einen Rahmen gebracht werden kön-
nen, der zugleich repräsentationskritisch, demokratisch und antidiskriminierend ist. 

mung und auch der Anspruch an sie – wenn auch bei jeder_m anders. Dass sich daraus eine extrem 
gefilterte, datenschutzrechtlich bedenkliche und geleitete, auch vermeintlich möglichst angenehme 
und einfache Welt zusammensetzt, sei an dieser Stelle besorgt angemerkt. Die davon von den Nut-
zer_innen benötigten Daten sind umfassend auf Data-Management-Plattformen (DMPs oder bei spe-
zialisierten Data Exchanges) erhältlich. 

135 � »Der neue Global Digital Report 2018 von We Are Social und Hootsuite zeigt, dass heutzutage mehr 
als 4 Milliarden Menschen das Internet nutzen. Weit über die Hälfte der Weltbevölkerung ist inzwi-
schen online und die neuesten Ergebnisse zeigen, dass 2017 fast eine Viertelmilliarde neuer Nutzer 
zum ersten Mal online waren. Mit jährlich mehr als 20 Prozent Wachstum an Internetnutzern über 
den gesamten Kontinent verteilt, zeigt Afrika die stärksten Wachstumsraten. (...) Zwei Drittel der 7,6 
Milliarden Menschen auf der Welt haben jetzt ein Mobiltelefon.«. wearesocial.com/de/blog/2018/01/
global-digital-report-2018. Für umfassendere Informationen vgl. u.a. digitalreport.wearesocial.com 
(Zugrif f 3.1.19).

136  �Vgl. die Auseinandersetzung zur »technischen Reproduzierbarkeit«/‹Aura‹ von Benjamin (1974). 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wearesocial.com/de/blog/2018/01/global-digital-report-2018/
https://wearesocial.com/de/blog/2018/01/global-digital-report-2018/
https://digitalreport.wearesocial.com
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wearesocial.com/de/blog/2018/01/global-digital-report-2018/
https://wearesocial.com/de/blog/2018/01/global-digital-report-2018/
https://digitalreport.wearesocial.com


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung172

Denn die Verbindung aus präsentischem Hervorbringen von Inhalten in Zusammen-
hang mit einem queer-repräsentationskritischen Ansatz ist insofern eine Herausfor-
derung, als mit Stuart Hall in Anschluss an Michel Foucault angemerkt werden kann, 
dass »jedes Repräsentationssystem ein Machtsystem sei, das Unmittelbarkeit, Präsenz 
und Wahrheit für sich beanspruche.«137 Dass diese sich ähnlicher Strategien bedienen, 
führt dazu, dass keine atmosphärischen Illusionswelten gebaut werden sollen oder 
eine sinnliche Reizüberf lutung als Überzeugungsstrategie verwendet wird. Ausgegan-
gen wird davon, dass eben in diesen Systemen, zu dem auch Ausstellungen gehören, 
sinn_liche Wahrnehmung zentral wird, die im diskursiven Nachahmen der sonstigen 
Rituale und Machtgesten Verschiebungen bewirken.138 So gesehen kann mit Butler das 
politische Subjekt erst in der Verbindung von Affekt und Verwundbarmachung aus-
gemacht und wirksam werden in meinem Sinne (vgl. #Affekte, #Situiertes Wissen).139 

#Intra-action und Relationalität

«We’re are not outside observers of the world. Nor 
are we simply located at particular places in the 
world; rather, we are part of the world in its ongo-
ing intra-activity.« 
(Barad 2003: 828)

Intra-action ist eine performative und zugleich prozesshafte Relationalität, die eine 
Grundüberzeugung im Rahmen des queer-feministischen Kuratierens hält. Zusam-
menhänge und Interdependenzen wirklich ernst zu nehmen und in rhizomatischen, 
intra-activen Verbindungen zu denken, lässt uns mit der Welt, der Kunst, den Themen 
im Raum verschmelzen und behält sie zugleich in der Ausstellung in Bewegung. Ich 
gehe dabei davon aus, das sei nochmal in diesem Kapitel gesagt, dass Ausstellen kei-
ne Hängung von Kunstwerken an der Wand ist, das dann als Ergebnis besucht wird, 
sondern, dass Ausstellungen erst im Zusammenwirken des kuratorischen Konzeptes 
im Moment der Begegnung gemeinsam mit den Akteur_innen und Ausstellungsstü-
cken im Raum entsteht. Dabei gibt es keine passiven Momente – alles wird als aktiver, 
performativer Akt innerhalb des Ausstellungsbesuchs verstanden.140 Methodisch liegt 
dem ein intra-actives Verständnis allen Seins mit Karen Barad zugrunde, das in der 
praktischen Umsetzung mit einer relational-performativen Kurationsweise verbun-
den und zum Schluss mit dem Verständnis von Dingen von Gert Selles ergänzt wird. 

Um den tradierten Normen etwas an die Hand zu reichen, das sie zu transformie-
ren vermag, werden im Glossar Ansätze von Karen Barad, Gilles Deleuze & Félix Gu-

137  �Stuart Hall (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schrif ten, Band 2, Hg. von Ulrich 
Mehlem. Hamburg: Argument-Verlag, hier S. 142.

138 � Vgl. Butler 1993: 297, Pieper/Wiedemann 2014: 66.
139 � Judith Butler: (2005a: 50-84): Precarious Life; Giving an Account of Oneself, ([2009] 2016: 33-54): 

Frames of War, (2016: 12-27): Dies./Gambetti/Sabsay: Parting Ways und Rethinking Vulnerability and 
Resistance.

140 � Vgl. eine frühe, kunsthistorische Arbeit zumindest für die Anerkennung des Anteil der Kunst-Be-
trachter_in: Rudolf Arnheim z.B. mit (1965): Kunst und Sehen: eine Psychologie des schöpferischen 
Auges.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 173

attari, Sara Ahmed, Donna Haraway und Claude & Dina Lévi-Strauss (geb. Dreyfus) 
unternommen (vgl. Kapitel 3 »Queer is as queer does«,  #Situiertes Wissen, #Wildes 
Denken, #Rhizom, #Posthumanities, #Sinn_liche Wahrnehmung). Mit ihren Ansät-
zen und Positionen lässt sich die wissenschaftlich-disziplinäre Unterscheidung zwi-
schen Epistemologie und Ontologie in einer Weise ins Wanken bringen, wie es für die 
Methode des Queer Curatings gefeiert und benötigt wird. Die Welt der Ausstellung 
lässt sich so mit all ihren Weisen des Seins und der Entstehung von Wissen situativ, 
relational und anti-normativ und neuen Formen der Einordnung denken. Große Zu-
sammenhänge der zu konzipierenden Ausstellungsräume, der Themen, dem Licht, 
dem Kontext und den verschiedenen der Besucher_innen usw. werden ebenso mit den 
hier vorzustellenden theoretischen Grundlagen betrachtet und angewandt. Der fort-
geschriebene, cartesianische Bruch liegt hier im Verabschieden der Annahme a priori 
existierender und abgrenzbarer Individuen – zugunsten eines rhizomatischen, intra-
activen Gefüges, das sich aus kontextualen Entitäten immer wieder neu bildet.141

So wird die Idee der Intra-actionen aktionistisch gehandhabt und in der Praxis 
als Methode angewandt. Dabei ist man als Kurator_in innerhalb dieser Zusammen-
hänge ebenso involviert, anknüpfungsfähig und für Verbindungen offen – wie auch 
ein produktiver Knotenpunkt. Die Momente der Störung stellen dabei Konkretions-
punkte dar, an denen die Relationen beobachtbar und mit neuen Que(e)rverbindungen 
justierbar werden. Die Vorstellungen von Wissens- und Bedeutungsproduktion, der 
Rolle der sinn_lichen Wahrnehmung innerhalb der kuratorischen Konzeption werden 
an diesen Bündelstellen neu gedacht. Sein, Werden und Wissen werden methodisch 
nicht voneinander getrennt. Geist, Herz und Körper vermischen sich – Subjekt und 
Objekt im Raum und Zeit ebenso. Zu Beginn des Buches hieß es ›Wissen braucht Ge-
staltung‹. Jetzt heißt es: Sein und Wissen gehören zusammen. 

Karen Barad geht mit ihrem Konzept der »Intra-action« davon aus, dass alle Enti-
täten sich nur in Relationen materialisieren – ebenso wie Methoden, Orte und Zeiten 
(vgl. Barad 2012: 77).142 Barads Konzept stellt fundamentale Annahmen der Meta- und 
Quantenphysik in Frage, die bisher von autonomen Entitäten ausgeht: Subjekte, Ob-
jekte und Phänomene – existieren nicht außerhalb oder vor einer Interaktion – viel 
mehr gehen sie aus ›Intra-Actionen‹ in ihrer Materialität erst hervor und sind in ihrem 
Zusammenwirken dann auch immer eine andere Version ihrer selbst. Alles ist mitein-
ander verbunden: »Practices of knowing and being are not isolatable, but rather they 
are mutually implicated« (Barad 2003: 829). Es ist grundlegend anders als vom be-
stehenden Kanon auszugehen und von objektivem Wissen oder Fakten auszugehen. 
Das Hervorbringen von Wissen steht damit immer in Verbindung mit der Frage ›wa-

141 � Eine Denkweise, die im Konfuzianismus ähnlich existiert und sich aber dennoch meist für das (mo-
ralische) Subjekt interessiert und die Frage, wie es von eben diesem Beziehungsnetz bestimmt wer-
den kann – erweitert wird es dann durch die zwei elementaren Urkräfte innerhalb des Kosmoses. 
Vgl. Rosenlee (2006): Confucianism and Women, S. 159; Tangjia Wang (2011): »Towards a Proper Re-
lation Between Men and Women. Beyond Masculinism and Feminism«, S. 91-107. In der Physik ist es 
zum Beispiel auch Erwin Schrödinger, der in »Geist und Materie« (1956) von der Untrennbarkeit von 
Subjekt und Objekt schreibt – und damit auch Wahrnehmung und Welt und darüber hinaus auch 
die Verbindung zwischen Erfahrungen generell, vgl. S. 38, 124.

142 � Sie geht damit noch einen Schritt weiter und ergänzt das gedanklich-relationale Konstrukt, das von 
Nicolas Bourriaud bereits 1998 erschien.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung174

rum, wie & wer, womit Erkenntnisse erzielt wurden? Zudem bleiben diese bei jedem 
Betrachten, Informieren und Sprechen etwa über Kunst immer in Bewegung. 

We do not obtain knowledge by standing outside of the world; we know because ›we‹ 
are of the world. We are part of the world in its dif ferential becoming. The separation 
of epistemology from ontology is a reverberation of a metaphysics that assumes an in-
herent dif ference between human and nonhuman, subject and object, mind and body, 
matter and discourse. (Barad 2003: 829) 

Sie begibt sich damit in eine Reihe der Erkenntnislehren, wie etwa Erwin Schrödin-
gers, die dem Postulat einer Objektivität und eines alleinigen Subjekts/Objekts in 
der Welt entgegentreten. Menschen sind in ihrem Sein in Ausstellungen (und dann 
auch noch in Begegnung mit dem jeweiligen Objekt im Raum und anderen Menschen) 

– andere als etwa draußen zusammen mit ihren Liebsten vor dem Eiswagen in der 
Sonne. Neben dem etwaigen Wissen über bislang tradierte Verhaltensrituale in Aus-
stellungen, ist es eben die Intra-action, die sie zu dem werden lässt, was sie in diesem 
Augenblick der Begegnung mit der Kunst im Raum sind. Übertragen zum Beispiel 
auf Objekte kann man sagen, sie existieren mit Anteilen ihrer Beschaffenheit und Er-
scheinung im Moment unserer Forschung und existieren dann in jedem Moment des 
Zeigens und Wahrnehmens in ihrer jeweiligen Verbindung auf eine andere Weise. Sie 
sind mit der Kontextualisierung, dem Raum und den Besucher_innen untrennbar ver-
bunden – trennbar nur insofern, als es dann wieder zu etwas anderem wird, wenn sich 
die Intra-actionen verändern. Das heißt selbst mit den gleichen Bedingungen ist ein 
Kunstwerk in der Ausstellung schon am nächsten Tag ein anderes:

the notion of ›intra-action‹ queers the familiar sense of causality (where one or more 
causal agents precede and produce an effect), and more generally unsettles the meta-
physics of individualism (the belief that there are individually constituted agents or en-
tities, as well as times and places). (Barad 2012: 77)

Erst durch den Umgang und das Zusammendenken aller Entitäten kommen sie und die 
Ausstellung zur Entfaltung – und an jeder Bruch- bzw. Störungsstelle ergeben sich neue 
Verzweigungen. So ist es eine bewusste Entscheidung, dieses Gedankenspiel und diese 
theoretische Überzeugung im Praktischen zuzulassen und sie mit der Methode eines 
intra-activen, diskursiven, involvierten und prozessualen Ansatzes zu konzipieren.

Das Situativ-intra-active und Relationale sind Dreh- und Angelpunkt und Ausgangs-
basis, Überzeugung und Werkzeug des Queer Curating zugleich. Es ist während des 
Konzipierens von Ausstellungen zwar notwendig, einzelne Aspekte getrennt voneinan-
der zu behandeln, so ist es doch aber unabdingbar, sie immer in Relationen zu denken 
(vgl. Barad 2012: 77).143 Die Frage war: Wie lässt sich ein methodisches Konzept definie-
ren, das sowohl in der Bedeutung als auch in der methodischen Verwendung immer in 

143  �Vgl. Haraway 1988: 595. Darüber hinaus: Angerer (2016), Philippe Descola (2005), vgl. »COST – Euro-
pean Kooperation in Science and Technology: New Materialism; Networking European Scholarship 
on ›How Matter Comes to Matter‹« newmaterialism.eu/ (Zugrif f 16.11.18). Für ein prozessuales Den-
ken in Relationen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vgl. z.B. Alfred North Whitehead, Gilbert 
Simondon, Ernst Cassirer, Jakob von Uexküll, Merleau-Ponty. Deleuze denkt Körper in seiner Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 175

Bewegung ist und alles relational interdependent im intra-actionistischen, queeren Ver-
ständnis? Diese Frage soll besonders in diesem Glossar beantwortet werden. Das Prinzip 
des Intra-activen denkt damit eine Sekunde vor dem Prinzip des Performativen, in dem 
Bedeutungen hervorgebracht werden (vgl. #Situiertes Wissen, #Queer spaces, #Rhizom). 
Das Intra-active ist ebenso wie ein generelles, relationales Verständnis, methodisch nur 
in Augenblicken der Begegnung oder Konkretion beschreibbar. So werden die umfas-
senden Bestandteile einer Ausstellung im Glossar getrennt voneinander beleuchtet – 
aber konzeptuell dauerhaft zusammengeführt und -gedacht – Subjekte, Objekte und 
Raum (vgl. Kapitel 3.4 »Methoden-Grundlagen-Glossar«). Diese temporäre Aufteilung 
geschieht sowohl aus benutzer_innenfreundlichen Aspekten, konzeptuellen Ansätzen 
und methodischen Überlegungen heraus, als auch aus grundsätzlich tradierten Be-
standteilen einer Ausstellung. Ebenso wie aus eigenen, praktischen Erfahrungen, die 
zudem beeinf lusst von pragmatischen Aspekten und Bedingungen sind. 

Möchte man diese Sichtweise noch nahbarer betrachten, kann man dies durch 
einen Blick aus der Kunstvermittlung mit Gert Selle ergänzen. »Wie man ein Ding an-
sieht, so schaut es zurück« (2012). Selles poststrukturalistisch-performativ informier-
te, hier in erster Linie kunstpädagogische Überlegungen ermöglichen einen ergänzen-
den und handhabbaren Blick auf Objekte und unseren Umgang mit ihnen im Rahmen 
von Ausstellungen. So führt Selle aus: 

Wir sprechen auf ihre sinnlich wahrnehmbaren Reize an und versuchen sie als einen 
Text zu lesen, den wir selber formulieren müssen. Dieser Text wird von unserem Vor-
wissen, aber auch von Phantasien und Leidenschaften geprägt sein – von allem, was 
uns an den vernutzten narbigen Körpern alter Dinge beeindruckt. Die Sprechenden 
und Sinnproduzierenden sind immer wir – ihre Betrachter oder Analytiker. Denn was 
Dinge angeblich erzählen, erweist sich bei genauer Prüfung als ein stummes Echo der 
Erwartungen und Projektionen ihrer Betrachter und findet in deren Kopf und nicht in 
der Vitrine des Museums statt. (Selle 2012: 132)

Das Echo muss nicht als stumm verstanden werden – so haben die Dinge, Materiali-
täten und Themen ebenso Einf luss wie unsere kuratorischen Konzepte und Präsen-
tationsweisen – sowohl im Planungsprozess als auch im Moment der Wahrnehmung 
durch die Besucher_innen – alles verschwimmt im Strudel des hermeneutischen Zir-
kels. Die Herausforderung ist, dass besonders bei Gegenständen und Themen weit 
zurückreichender Zeiten, das intra-active Verständnis verbunden wird mit unserem 
Blick auf historisch-zeitgeschichtliches Wissen darüber. Es bedarf der Fähigkeit, mit 
multiperspektivischen Fragen an die unteren Schichten der eignen Geschichten und 
des Objekts zu gelangen, über die sich etliche Jahre an wissenschaftlichen Sichtweisen, 
Diskursen und Forschungen palimpsestartig aufgetürmt haben. Dabei gibt es im Rah-
men der Wissenschaftlichkeit kein ›richtig‹ oder ›falsch‹ – tatsächlich rät Selle, auch 
mal von dem »Pfad der Tugend der Sachlichkeit abzuweichen« – denn letztendlich 
werden wir so lange Dinge ansehen, »bis sie so zurückschauen, wie wir es möchten« 
(Selle 2012: 135ff.). Selbst wenn man es nicht so weit treiben mag, soll es an dieser Stel-
le ein Plädoyer für eine spezifische Aufmerksamkeit den Dingen und seinen Fragen 

einandersetzung mit Spinoza in »Dif férance et répétition (1968)«, ebenso wie in Extensionen (vgl. 
Probyn 2005: 141).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung176

ihnen gegenüber geben, die es für Ausstellungen auf ganz besondere Weise bedarf. 
Diese Aufmerksamkeit sollte ihrer materiellen Erscheinung ebenso gewidmet sein 
wie der Suche nach Mitwissenden, Interessierten und dazu forschenden Menschen 

– auch abseits bekannter Pfade, die zu neuen und relevanten Fragen führen. Kate-
gorisch-normierte Forschungen, Konzeptionsweisen und Erkenntnisinteressen – sei 
es chronologischer, geografischer, motivischer oder formalistischer Einordnungen – 
werden nur eben jene Ergebnisse zu Tage bringen. Diese vermeintlich ›objektiven‹ Vor-
gehensweisen sollten durch »lustvolle« Praktiken kulturwissenschaftlichen Arbeitens 
ergänzt werden, die 

das Jonglieren mit Anmutungen und Vermutungen, die Abenteuer des Blickwechsels 
und der gewagten Interpretation, der Zweifel an der eigenen Rechthaberei und das 
einverständliche Lächeln, mit dem man Dingen begegnet, die einen sogleich zum Nar-
ren halten werden. (Selle 2012: 140)

Zudem existiert ein spezifisches Bewusstsein für historische Begebenheiten (#Situier-
tes Wissen, #Wildes Denken). So betont Hayden White:

If by history we mean not simply ›the past‹ but the relation between the ›present‹ un-
derstood as part of ›history‹ and the ›past‹, then it is incumbent upon us to think about 
the possibility of the present as history. (White 2007: 224)

Den Dingen sein »Herz zu Füßen« legen mag manchen Kurator_innen etwas suspekt er-
scheinen – aber ist es nicht genau das, was uns dazu befähigt, Ausstellungen zu machen? 

Aus all diesen Grundsätzen ergeben sich für Kunstausstellungen folgende Konse-
quenzen: 

Erstens: Die Vorstellung des einsamen Genies wird abgelehnt. Dies bedeutet nicht die 
Absage an eine kreative Fähigkeit, sondern viel eher die Überzeugung, dass eines Netz-
werks bedarf, in dem die Förderung, Sichtbarwerdung und Sichtbarmachung ›des Genies‹ 
unterstützend agiert. Dies ist und war im sozio-ökonomischen und patriarchalischen 
Kunstmachtsystem vor allem ein männlich-dominiertes Netzwerk. Rahmenbedingun-
gen für das Schaffen müssen auf organisatorischer und finanzieller Weise ausreichend 
sein. Oftmals sind es zudem Frauen, die zudem die außerdem notwendige Care-Arbeit 
und Unterstützung leiste(te)n, ohne die an ein Schaffen kaum zu denken wäre. 

Zweitens: Topische Anektdoten über die Entwicklung des Kunstschaffens werden 
abgelehnt. Anfänge wie »Er hat bereits als Kind (…)« bis hin zum steilen Fortschritt, 
der vor allem die Entwicklung vom Ursprung bis zu einem heutigen Höhepunkt ent-
sprechen einem neoliberalen Fortschritts-, Verbesserungs- und Steigerungsgedanken 
der oftmals als gesetzte Norm und Richtung fungiert. Unentwegte Übung, Scheitern, 
Zweifeln und Rückschläge werden dabei verheimlicht und Optimierungsansprüche 
glorifiziert (vgl. 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Ref lexion, Intention und Antidiskri-
minierung«, #Queere(nde) Narrationen?).

Drittens: Die Annahme des objektiven, ausschließlich faktischen Wissens wird als 
normative Konstruktion abgelehnt. Das in der Konsequenz daraus dogmatische Fest-
halten und kommentarlos als selbsterklärende Aufzählen vor allem numerisch orien-
tierter Kennzahlen für die Kunst, wie etwa: Entstehungsjahr, Maße, zählbare Verglei-
che (ausgestellt bereits in X Museen, Verkaufserlöse von X in X Auktionen, Anzahl der 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 177

Werke in X Sammlungen, (...), Dauer des Aufenthalts in Ausbildungsstätten oder an-
deren Ländern). Dabei geht es nicht darum, dass Zahlen nicht wichtig sind. Sondern 
darum, dass sie eine Entscheidung sind, sie zu erwähnen. Sie sind nicht selbsterklä-
rend und entsprechen meist dem westlich dominierten Machtsystem viel eher als dass 
man darüber wirklich ein besseres Verständnis für die Kunst erhält. Auch die bloße 
Aufzählung verwendeter Materialien als vermeintliche Essenz der Kunst ist eine zur 
Evidenz ausgedehnte Norm. Auch wenn all diese Angaben manchmal Überraschendes 
für Menschen preis zu geben vermögen, ist es die gebetsmühlenhafte,  selbstverständ-
liche, gar natürliche Aufzählung in jedem Text an der Wand/an jedem Schild, das es zu 
überdenken gilt. Anstatt sich im Vorhinein zu fragen, was die Angabe jeweils bedeutet, 
welchen Einf luss sie auf die Wahrnehmung der Besucher_innen, Künstler_innen oder 
die Arbeit hat, werden jene (niemals) objektive, ›harte Fakten‹ und ›Informationen‹ 
aufgezählt, die ›den Besucher_innen‹ vermeintlich bereits ›etwas sagen‹ sollen. 

Die feministisch-konstruktivistische kulturwissenschaftliche Arbeitsweise wird 
mit der queeren(den) Perspektive verknüpft, die vor allem die Rolle der Kurator_innen 
und deren Standpunkte in den Fokus nimmt, die aber nie losgelöst vom Diskurs und 
damit dem Kontext sind und damit nachvollziehbar gemacht werden sollten. Neben 
Karen Barad hat Donna Haraway hat dem dominanten, normierten, patriarchalen 
Verständnis von Wissen ein radikales Konzept entgegengesetzt, das derart ref lektiert 
und lebensnah ist, dass es kein Weg zurück gibt. Mit ihrem Konzept der ›partiellen 
Perspektive‹ und des ›situierten Wissens‹ (1988) stellt sie zudem eine Verbindung zu 
gesellschaftlichen und sozio-kulturellen Distinktionsprozessen her. Diese Offenle-
gung ermöglicht ein Durchque(e)ren normativer Vorstellung des Entstehens von Wis-
sen: »epistemology is about knowing the difference« (Haraway 1990: 203). Ausstellun-
gen sind somit wie Zwischenberichte sinnlicher Denkprozesse und Vergangenheit und 
Zukunft zugleich. Im Folgenden geht es nochmals dezidiert um das ›eigene Fragen‹ 
im Rahmen des ›situierten Wissens‹ bei Haraway (#Situiertes Wissen) und neue Zu-
gangsmöglichkeiten im Rahmen ›leidenschaftlicher Aufmerksamkeit‹ im Sinne von 
Dina und Claude Lévi-Strauss (#Wildes Denken).

#Situiertes Wissen

»Verortung hat also etwas mit Verwundbarkeit zu tun.« (Haraway 1995: 90)

Für Kurator_innen, die sich gegen einen dominierend-kanonischen Ton in ihrer Aus-
stellung entscheiden, ist das Konzept des situierten Wissens von Donna Haraway eine 
hervorragende Grundlage für die ref lektierte und offene Hervorbringung von Wissen. 
Haraways feministische Wissenschaftskritik ist dabei eine passende Unterstützung.144 

144  �Folgend wird mit dem originalen Text (1988) ebenso argumentiert wie mit der Übersetzung von 
Helga Kelle (1995), die ein gutes Gespür für die Haraway’sche Art der Argumentation für mich of-
fenbarte und die sonst vor allem in Vorträgen deutlich werdenden Umgang mit Sprache umsetzte. 
Haraway (1995): Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen. Hg. Carmen Hammer/
Immanuel Stiess. Frankfurt a.M.; New York: Campus, S. 73-97; original (1988): »Situated Knowledges: 
The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspective«, in: Feminist Studies 14, 
Nr. 3, S. 575-599. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung178

Zudem spielen Körper und der Kontext der Wahrnehmung im wissensbildenden Pro-
zess bei ihr eine zentrale Rolle. 

Haraway verfasste im Jahr 1988 den Text »Situated Knowledges. The Science Ques-
tion in Feminism at the Privledge of Partial Perspective« als Kommentar auf einen Vor-
trag von Sandra Harding.145 Darin setzt sich Haraway mit der Frage auseinander, wem 
im akademischen Diskurs das Privileg des Körpers, der ›partialen Perspektive‹ zu-
gestanden und der gern gefolgten Objektivitätskritik gefolgt wird (vgl. 1995: 73). Aber 
sie kritisiert auch eine feministische Perspektive, die »verführerische Dichotomien« 
verfolgt (ebd.) und nur die Konstruiertheit von Wissen anprangert (vgl. ebd. S, 78).146 
Denn: »Jedes Wissen ist ein verdichteter Knoten in einem agonistischen Machtfeld« 
(1995: 75). Übertragen auf das Queer Curating lässt sich sagen: Es geht um eine Störung 
hegemonial-patriarchaler Gesten und Argumentationsweisen – in der Vorstellung von 
Wissen, ihrer Produktion und der Rolle der Kurator_innen dabei ebenso wie jener von 
dem Anteil der Besucher_innen integriert wird. So heißt es bei Haraway: 

Aber wir könnten durchsetzbare, zuverlässige Darstellungen von Dingen gebrauchen bei 
denen diese weder auf Machtstrategien und agonistische elitäre Rhetorikspiele noch auf 
wissenschaftliche, positivistische Arroganz reduzierbar wären. (Haraway 1995: 79)

Eine kritische Haltung gegenüber von Wissensproduktion, Selbstref lexion und die 
Störung von tradiertem Wissen und ihren dominanten Zeigegesten werden bei einem 
Queer Curating gefordert und gefördert. Konkreter geht es auch um die produktive 
(und nicht nur dekonstruktive) Frage, wie bisher verwendetes Wissen betrachtet und 
Neues hervorgebracht wird – ohne der Fantasie, eine vom Menschen losgelöste, eine 
Wahrheit, von »Ideologien über Objektivität« oder ›zynischem Sozialkonstruktivis-
mus‹ zu unterliegen (1995: 74f.). 

Es ist ein Geständnis, nicht alles wissen zu können und auch nicht vor den Besucher_
innen so zu tun als ob. Das Einnehmen und Eingestehen einer partialen Perspektive ist 
für queer-feministische, kuratorische Praktik eine wissenschaftliche Haltung und Aus-
stellungsmethode zugleich. Je subjektiver, ref lektierter und damit ›partialer‹ das Wis-
sen gedacht und als solches begriffen und dargestellt wird, desto objektiver kann es sein. 
Letztendlich ist es mit Haraway einfach zu beschreiben: »Nur eine partiale Perspektive 
verspricht einen objektiven Blick« (Haraway 1995: 82). Dies während der Konzeptions-
phase bewusst zu leben, sich mit seinem Körper und seinen Umständen darin zu ver-
orten, sich damit auseinanderzusetzen und mit seinen Teammitgliedern zu besprechen, 
um sich letztlich zusammen zu positionieren. Diese Positionierung und damit partiale 
Perspektive, gilt es (gern auch mitsamt der Sichtbarmachung des Prozesses) in der Aus-
stellung sichtbar zu machen und zu visuell oder sprachlich zu kommunizieren.

Der zweite, wichtige Teil des Konzepts, das im Queer Curating angewandt wird, 
umfasst die kritische Analyse repetitiver Narrationen in der Kunstgeschichte und die 

145 � Sandra Harding (1987): »The Science Question in Feminism« während des »Western Division meet-
ings of the American Philosophical Association« in San Francisco. Haraway 1988: 596. Haraway greif 
hier das Ideal der »strong objectivity« (Harding 1991: 149) auf, das die feministische Version der mar-
xistischen Standpunkttheorie enthält (vgl. Hartsock 1983, Harding 1986; Haraway 2002: 362f.).

146  �In Anlehnung an Foucault muss betont werden, dass nie ›ein außerhalb des Diskurses‹ existiert und 
dass eine Dualitäten-Argumentation auf lange Sicht nicht ausreichend produktiv ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 179

Übernahme der Verantwortung für seinen Beitrag des selbst verkörperten und ver-
orteten Wissens.147 

I am arguing for the view from a body, always complex, contradictory, structuring, and 
structured body, versus the view from above, from nowhere, from simplicity. (Haraway 
1988: 589)

Dabei sind die Perspektiven marginalisierter, unterworfener, unsichtbar gemachter 
und diskriminierter Wissenssubjekte dezidiert mit in die neue Form der Wissenspro-
duktion einbezogen. Nach einer kritischen Überprüfung werden komplexe und nie 
unschuldige Ergebnisse präsentiert.148 

Wissenssysteme lassen sich, gemäß Ansätzen in den queer studies, verändern, so-
bald im Rahmen gesellschaftlicher Normierungskritik speziell Kritik an Begriffen oder 
Kategorien geübt wird.149 Die ›verwobenen Verbindungen‹ lassen sich auch als Relatio-
nalität und Prozessualität des Wissens begreifen, bei dem das »erkennende Selbst in 
all seinen Gestalten partial und niemals abgeschlossen« ist (ebd. S. 82). Bei der ref lek-
tierten Suche nach Wissen über Kunst geht es mitnichten um die subjektivste Variante, 
sondern um eben in der subjektpositionierten Suche, die in ihrer ausgeprägtesten Form 
die größte Chance auf Objektivität besitzt (vgl. S. 86): »The moral is simple: only partial 
perspective promises objective vision« (1988: 583). Diskursive Anknüpfungspunkte, ge-
sellschaftlich-relevante Fragestellungen und sammlungs-, orts-, interessen- und situa-
tionsbezogene Suchkriterien für Kunstwerke sind dennoch vorhanden. 

For example, local knowledge shave also to be in tension with the productive structur-
ings that force unequal translations and exchanges – material and semiotic – within the 
webs of knowledge and power. (Haraway 1988: 588)

Diese Netzwerke unterstreichen eben auch die Untrennbarkeit des Objekts bzw. 
Untersuchungsgegenstandes und dem Subjekt: 

Feminist objectivity is about limited location and situated knowledge, not about tran-
scendence and splitting of subject and object. It allows us to become answerable for 
what we learn how to see. (Haraway 1988: 583)

Die Umgangsweisen mit den Kunstwerken sind vielfältig; so sind sie aber niemals 
›Unterdrückte‹ oder ›Uneigenständige‹ (vgl. 1988: 592). Haraway betont, dass im Rah-

147  �Wobei verantwortungsvoll hier nicht heißt, zur »Rechenschaft gezogen werden zu können« (Hara-
way 1995: 83).

148  �Vgl. Haraway 1995: 84, 1988: 584. Die ›subjugated‹ Positionen, meint Haraway, sind für die »Leugnung 
des kritischen interpretativen Kerns allen Wissens« weniger anfällig (1988: 584). So betont Haraway, 
dass ihre Sichtweise sogar zu bevorzugen sei, weil sie: »more adequate, sustained, objective, trans-
formating« seien (ebd.). Gerade dies ließe auch die Frage zu, ob bei den geforderten Qualifikationen 
einer Bewerbung jede_r zukünftige Kurator_in (Kunstgeschichte) im westlichen Sinne studiert ha-
ben muss, um mit visuellen Praktiken, wie dem Kuratorischen, zu arbeiten.

149  �Vgl. Nina Degele (2008): Gender/Queer Studies. München: UTB Fink, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung180

men des Situierten Wissens das Wissensobjekt als »Akteur und Agent vorgestellt wird« 
(1995: 93). Dabei geht es aber nicht darum, eine

unmittelbare Präsenz solcher Objekte zu unterstellen oder, was auf dasselbe hinaus-
liefe, eine von diesen ausgehende, endgültige oder eindeutige Determinierung dessen, 
was zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt als objektives Wissen gelten kann. 
(Haraway 1995: 96)

Die Abrede einer ›unmittelbaren Präsenz‹ bedeutet aber nicht, die Wirkung von Kunst 
zu verneinen oder die Frage, wie mit dieser gearbeitet werden kann – gerade jene 
gehört ebenso zu den »unterdrückten Wissensarten« in der vermeintlich objektiven 
Kunstgeschichte.150 Nur ihre ›Unmittelbarkeit‹ ist illusorisch. Es ist in Zeiten, in denen 
das Museum noch immer als Ort der Bildung hochgehalten wird, wichtig, antiquierte 
Vorstellungen von Wissen bzw. Nicht-Wissen zu überwinden (vgl. Jaeggi 2017). Diese 
werden von einer verwundbaren Positionierung innerhalb des Wissensdiskurses ab-
gelöst. Eine solche Form von Verortung bei Haraway ist es, die eben jener »Politik der 
Abgeschlossenheit, der Endgültigkeit oder, um einen Begriff von Althusser zu vari-
ieren, feministische Objektivität widersteht [und] der ›Vereinfachung in letzter Ins-
tanz‹« (1995: 90). Das erkennende Selbst (»knowing self« 1988: 586) ist in all seinen Ge-
stalten partial und niemals abgeschlossen, ganz, einfach da oder ursprünglich« (1995: 
86). »[It] is always constructed and stitched together imperfectly and therefore able to 
join with others to see together without claiming to be another« (1988: 586). 

So kann für Ausstellungen zuverlässiges, aber nie als rein objektiv deklariert oder 
dezidiert vereindeutigendes und subjektfreies Wissen verwendet werden. Relationale, 
komplexe Aspekte sind zudem immer Teil der Hervorbringung – besonders jene wei-
tere Akteuer_innen und die Besucher_innen. Wissen sollte nie als Belehrung gedacht 
oder als ›Überredungsstrategie‹ genutzt werden: (vgl. Haraway 1995: 75). Queer Cura-
ting aber leugnet nicht jene Macht, die immer in der Auswahl, Hervorbringung und 
Visualisierung von Wissen inkludiert ist. Es gilt, ein offener und verantwortungsbe-
wusster Umgang und eine kritisch-aktivistische Haltung, die jene Strukturen zu ver-
ändern sucht. (vgl. ebd. S. 87ff.) (vgl. 3.1 »Finde deine kuratorische Haltung«). Es ist ein 
Plädoyer für den Vorrang der »Anfechtung, Dekonstruktion, leidenschaftlicher Konst-
ruktion, verwobenen Verbindungen und der Hoffnung auf Veränderung von Wissens-
systemen« (1995: 85).151 Es ist möglich, die eigene Haltung durch die Art und Weise der 
Ausstellung zu demonstrieren und performativ hervorzubringen. Als Vorbild ließe sich 
das »Cyborg Manifesto« von Donna Haraway genauer betrachten, indem sie nicht nur 
beschreibt, was sie will, sondern es auch vorführt: Beispielsweise in ihrer Argumenta-
tion außerhalb starrer Dichotomien zum Beispiel zwischen »bodies« und »tools« – jene 
bringt sie neben der Sprache in der Argumentationsweise und Struktur ihres Textes 

150 � Vgl. Foucault 1999, Waldenfels 2000; Westphal 2004.
151  �Im Folgenden wird mit dem originalen Text ebenso argumentiert wie mit der Übersetzung durch, 

die ein gutes Gespür für die Haraway’sche Art der Argumentation für mich offenbarte und die sonst 
vor allem in Vorträgen deutlich werdender Umgang mit Sprache umsetzte. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 181

hervor (1991: 181).152 So führt das Ankämpfen etwa gegen Kategorien/Kategorisierun-
gen sich selbst vor, indem sie zu Beginn scheinbar logische, dualistische Kategorien 
aufstellt, um sie dann ad absurdum zu führen153 – aber erst zu einem Zeitpunkt, in 
dem man sich in der Sicherheit der Eindeutigkeit bereits verloren hat (#Wildes Denken, 
#(Des-)Orientierung). Die Kategorien werden auch in ihrer Zusammenfügung immer 
unklarer – so sind es nicht ›einfach‹ vermeintliche Gegensätze, sondern führen auch 
gesellschaftlich oder akademisch entstandene Verknüpfungen auf, die die ideologi-
schen Strukturen viel eher aufzeigen als Logische. Solche, die für jede_n wahrschein-
lich auch noch anders empfunden werden. Haraway führt auf diese Weise ihre Argu-
mentation auf und lässt sie in dem Lesenden erwachsen. Haraway konzipierte ihren 
Text als »ironic political myth« (1991: 149), der wie eine Denkanleitung und -präsentation 
ebenso wie eine aktivistische Kritik und Entwurf einer Utopie für mich funktioniert. 
So ist das gesamte »Cyborg Manifesto« zwar umfassend bekannt, aber nicht unbedingt 
im Hinblick auf ihre Argumentationsweise, die uns zugleich mit vorführt und uns in 
die weichen und komfortablen Fänge des Tradierten und Normierten fallen lässt und 
sich zugleich erst in unseren Köpfen wirklich formt. Damit trifft sie neben ihrer Cy-
borg-Theorie auch grundlegende Aussagen über ihre Weltansicht: Die Art, wie Theorie 
(und Ausstellungen) gemacht wird, muss nicht vereindeutigen oder nur dogmatisch 
beschrieben und vorgegeben werden. Viel eher lebt sie ihre Komplexität und integriert 
zugleich die Denkweisen ihrer Leser_innen, die  Teil gesellschaftlicher Entwicklungen 
sind und mit auf ihrem Weg der Erkenntnis laufen und selbige mit hervorbringen. 

Kunst ist nicht eindeutig und Ausstellungen sollten das auch nicht sein. Wissen 
braucht Gestaltung und kein machtvolles Spiel um vermeintlich ›allgemeingültiges‹ Wis-
sen (vgl. Kapitel 1»Eine Frage der Haltung oder: Ausstellen ist politisch« und 5 »Schluss 
und Anfang«, #Queer phenomenology). So muss eine tiefgreifende kuratorische Ausei-
nandersetzung mit dem jeweiligen Thema, den Ausstellungsstücken, ihren Kontexten 
und dem Raum dazu führen, dass man ›mehr weiß‹ als vorher. In dieser Zusammenstel-
lung ist es dem des Publikums voraus – mitnichten aber in Details, Gesamtheit oder Ver-
knüpfungen überlegen. Es ist eine Auswahl, die dann aber ein Wissen umschreibt, das 
dem Besuchenden übermittelt bzw. in ihm hervorgebracht werden muss, so dass eine 
Amalgamierung mit den eigenen Erfahrungen geschieht. Dies ist die wirkliche Heraus-
forderung, der man sich stellen muss. So beschreibt auch Jean-François Lyotard: 

Da gibt es ein unausweichliches Dilemma: entweder muss man sich der Anklage des 
Elitären aussetzen, oder man verfehlt seinen kulturellen Auftrag, wenn man sich damit 
begnügt, dem Publikum zu gefallen und seine Anerkennung einzuheimsen. (Lyotard 
1985: 32)

152  �Vgl. ebenso Haraways früheren Text zu »situated knowleges« (1988). Vgl. zum Beispiel auch die Pub-
likationen des Werkbundarchivs, bei denen Eckhard Siepmann 1987 und 1988 die Texte, die Inhalte, 
die Anordnung kaleidoskopisch, visuell-assoziativ, undogmatisch und durchdrungen von schrif tli-
chen Äußerungen unterschiedlichster Art selbst zum Argument der vorgestellten Thesen werden.

153  �Der Störungseffekt wird dadurch noch gesteigert (Haraway 1988: 301 pp.). Wie zum Beispiel: »La-
bour – Robotics«, »Freud – Lacan« und »Second World War – Star Wars« (ebd. p 300f.) vgl. #(Des-)
Orientierung, #Queere(nde) Narrationen?).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung182

Darüber hinaus sollten immer auch »unterworfene Wissensarten« genutzt und ge-
sucht werden, die bislang in »formaler Systematisierung« untergingen.154 Solche

Wissensarten, die als nicht sachgerecht oder als unzureichend ausgearbeitet disqualifi-
ziert wurden: naive, am unteren Ende der Hierarchie, unterhalb des erforderlichen Wis-
sens- oder Wissenschaftlichkeitsniveaus rangierende Wissensarten. (Foucault 1978: 60) 

Kurz: auch das »Wissen der Leute« (ebd.). Dazu zählt eben auch nicht bereits an-
erkanntes Wissen jener »nicht qualifizierten, ja geradezu disqualifizierten Wissens-
arten.« Dabei meint er kein vermeintliches, vages »Allgemeinwissen« oder gesunden 
»Menschenverstand, sondern im Gegenteil ein besonderes, lokales, regionales Wissen 
(...), das seine Stärke aus der Härte bezieht, mit der es sich allem widersetzt, was es 
umgibt«155. Homi Bhaba auf ortsbezogener Ebene präsentiert transhistorisches und 
transnationales Wissen, ohne aber bei der Arbeit mit globalen Phänomenen seinen 
ortsbezogenen, lokalen Fokus und damit seine partiale Perspektive zu verlieren.156 
Auch Rosi Braidotti fragt: 

In what way were they ›missing‹ to begin with? Whether we look at indigenous knowl-
edge systems, at feminists, queers, otherwise enabled, non-humans or technological-
ly-mediated existences, these are real-life subjects whose knowledge never made it 
into any of the official cartographies. The struggle for their visibility and emergence 
drives the radical politics of immanence, aimed at actualizing minority-driven knowl-
edges through transversal alliances. The people who were empirically missing – even 
from ›minor science‹ – get constituted as political subjects of knowledge through such 
alliances. (Braidotti 2018: 21) 

Und so kann man Haraway mit ihrer »Hoffnung auf Veränderung von Wissenssys-
temen und Sichtweisen« (ebd. S. 85) nur zustimmen und selbst und mit anderen mit 
daran arbeiten.157 

Die Besucher_innen können nicht alle Debatten gleichermaßen und aus ihrem Blickwinkel 
verfolgen, so dass Kurator_innen bemüht sein müssen, ihre Ausstellung zu kontextualisieren. 
Dabei geht es nicht darum, alles en détail aufzuschreiben und sich gar damit zu rechtfertigen. 

Es geht um einen ref lektierten Umgang mit Wissen, der eigenen, partialen Perspektive und der 
Situiertheit von Wissen. In ihre Welt einzutauchen und mehr über sie und die Kunstwerke und ihr 

›Ausgesuchtwerden‹ für die Ausstellung zu erfahren. Warum wird wie welche Kunst gezeigt und 
welche nicht? Worum geht es den zeigenden Kurator_innen? Entdeckung, Überzeugung, Überra-
schung, Aufregung, Anregung? Auseinandersetzungen mit Persönlichkeiten, Menschen, Themen 

154  �Foucault (1978): »Historisches Wissen der Kämpfe um Macht«. Vorlesung am 7.1.1976, S. 59f.,
155  �Michel Foucault (1978): Dispositive der Macht. Berlin: Merve, S. 60 f.
156 � Es ist wichtig, dass sich aus der partialen Perspektive die Möglichkeit zur Kritik ergibt und eine Er-

innerung an das »historische Wissen der Kämpfe« (ebd. S. 61). Vgl. Homi K. Bhabha (2004): The Lo-
cation of Culture. Abingdon: Routledge, (1992): »The World and the home« in: Social Text 31/32: Third 
World Post Colonial Issues, S. 141-153.

157 � Vgl. Reilly 2018: 105; The Whole Earth Show, an interview with Jean-Hubert Martin/Benjamin Bu-
chloh, hier S. 153, vgl. msu.edu/course/ha/491/buchlohwholeearth.pdf (Zugrif f 31.7.18).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://msu.edu/course/ha/491/buchlohwholeearth.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://msu.edu/course/ha/491/buchlohwholeearth.pdf


3. Queer is as queer does 183

oder Darstellungsweisen? Wissensgeschichten, die in Erinnerung bleiben. Diejenigen, die in mir 
entstehen und jene um die Kunstwerke. Ich bin davon überzeugt, dass wir den Besucher_innen 

mehr zutrauen können – im Wortsinne – ihnen mehr anzutragen von all dem, was sie sehen oder 
sehen könnten. Ein bisschen wie in einem OP-Gespräch, in dem gesagt wird, was, warum und 

wie gemacht wird. So soll es immer auch darum gehen, unsere Beziehung zur Kunst und damit 
ihr Zeigen auf eine Weise zu entwickeln, die sie umsichtig bedacht inmitten unserer Gesellschaf t 

positioniert. Zugleich verändert sich dabei die Betrachtung von Besucher_innen, die mehr als 
nur das Museum besuchen – sie sind Akteur_innen und Bestandteil der Ausstellung. Es gilt des-

halb, diese Verbundenheit auch sicht- und spürbar zu machen; zwischen ihnen und den Objekten 
Verbindungen zu schaffen, da nur auf diese Weise eine wirkliche Ausstellung zustande kommt. 

Verbindungen auf körperlicher, inhaltlicher oder emotionaler Ebene – bestenfalls alles. So heißt 
es auch, Aspekte aufzudecken, die die Kunstwerke in einem besonderen Licht zeigen – ohne dass 

es darum geht, jedes Werk ›totzuerklären‹, dies als pädagogische Überfrachtung zu verstehen 
oder Informationen spektakulär zu inszenieren. ›Besonders Licht zu werfen‹ heißt: ich bin mir des 

Aktes des Zeigens bewusst; ich bin mir um die möglichen (Aus-)Wirkungen meines Zeigens auf das 
Werk und auf die Besucher_innen im Klaren und mache mir darüber Gedanken; ich gebe mir ›be-
sondere‹ Mühe, jedes Objekt auszustellen und sie nicht additiv nebeneinander zu reihen, ohne zu 
zeigen, was sie bedeutsam macht (für mich, die Ausstellung und die Geschichte). Und zwar nicht 
unbedingt immer mit Text – es ist auch der Versuch, das für die gesamte Ausstellung narrativ zu 

denken. Die Besucher_innen sollen selbst schauen dürfen, selbst neugierig werden, kennenlernen, 
sich selbst positionieren, ref lektieren, kritisch oder begeistert sein. Wir sollten uns auch bemühen, 

neue Narrationsweisen und Narrative in Ausstellungen zuzulassen und auch bislang wenig ge-
zeigte Künstler_innen und Themen zu zeigen, die uns berühren, aufregen, anregen; Kooperationen 
einzugehen, die über den bloßen Lehrverkehr oder einmalige Kurzzeitkooperationen hinausgehen; 

in kuratorischen Teams zu arbeiten, die nicht von Macht und weisungsgebundener Hegemonie 
leben, sondern von Vertrauen; engagierter Zusammenarbeit und gemeinsamen Überzeugungen, 
geteilten Budgets, um zusammen gesellschaf tlich-kulturell wichtige und nachhaltige Auseinan-
dersetzungen mit und in Ausstellungen hervorzubringen. Diese Bemühungen existieren bereits 

in der repräsentationskritischen Vermittlungs- und Kulturarbeit und vereinzelt in der musealen 
Praxis durch engagierte Kurator_innen, so dass allen und ihnen hier methodisches Handwerks-
zeug als Unterstützung und Förderung geliefert werden soll – denn, um neu und queer-feminis-

tisch ref lektiert zu erzählen, muss man wissen und sich Gedanken machen, wie. Denn es müssen 
mehr als nur kanonische Kunstgeschichtsmaßstäbe genügen, um die Frage zu klären, welche 

Themen und Künstler_innen auf welche Weisen ausgestellt werden.

This mode of questioning while simultaneously interrogating the structural formation 
of such questions, at the same time as being self-reflexive about the process of inter-
rogative thinking, is a central tenet of queer theory. The ›q‹ Word’ is neither a statement 
nor a question yet it functions metonymically as both because its opacity encourages 
us to search for possible meanings within it, prompts us to ask questions about what 
those meanings might be and compels us to reflect on why we are driven to conduct a 
search for such meanings in the first place. (Gif fney 2009: 1f).158

158 � Noreen Gif fney (2009): »Introduction: The »q« Word«, in: Dies./Michael O’Rourke (Hg.), The Ashgate 
Research Companion to Queer Theory. Farnham: Ashgate, S. 1-13, hier S. 1f. Vgl. Gif fney/O’Rourke 
2007: 7-11, Butler 1991: 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung184

#Wildes Denken

Bahne dir deinen Weg durch die verwurzelte Welt im Hier und Jetzt und wisse, du 
bist nie allein. Hier verbindest du dich mit wilden Stiefmütterchen – wenn du willst. 
Vielleicht folgst du ihnen so lang, bis du selbst zu einem wirst. Nun los, schnell dem 
weißen Kaninchen hinterher – du bist spät dran! 

Ist es beim Rhizom ein Wurzelwerk, das sich im Anschluss daran seine Wege entlang 
von immer neuen Knotenpunkten sucht und das vorangegangene, situative Wissen, das 
bei Haraway ›partial‹ ist (#Situiertes Wissen) und bei Foucault, der »unterworfene Wis-
sensarten« fördert, die bislang in »formaler Systematisierung« untergingen (1978: 59f.), 
ist es bei Lévi-Strauss das ›wilde Stiefmütterchen‹, (als) das (man) sich seine Wege bahnt.

Eben diese wilden, mehrfarbige Stiefmütterchen zieren den Umschlag der Ori-
ginalausgabe der »La pensée sauvage« aus dem Jahr 1962 von Claude Lévi-Strauss.159 
Die Pf lanze, die zur Gattung der Veilchen (›Sauvage‹) gehört, bahnt sich weit verbreitet 
ihre Wege in der Natur und wird zum Sinnbild der Publikation. Im deutschsprachigen 
Raum wurde die Arbeit unter dem Titel »Das Wilde Denken« bekannt, worin gleicher-
maßen eine ethnologische Betrachtung ›wilder‹ Kulturen eine große Rolle spielt wie 
auch das Suchen nach einer Bricolage-Methode als »Denken im wilden Zustand« (Lévi-
Strauss 1968: 253). Es ist eine Methode, die dem Beobachteten sehr zugewandt ist und 
weniger versucht, die Ergebnisse in bereits bekannte Kategorien einzuordnen, sondern 
für sie neue Ordnungen zu entwerfen: »Die Gelehrten ertragen den Zweifel und das 
Scheitern, weil sie nicht anders können. Aber Unordnung ist das einzige, das sie nicht 
dulden können und dürfen« (Lévi-Strauss 1991: 21). Diese versucht wertfreie, offene und 
nicht dominante Form der Ethnografie lernte Claude von seiner Frau Dina geb. Dreyfus, 
die er 1932 heiratete. Sie lehrte als Ethnologin für die frankobrasilianische Kulturmis-
sion an der Universität von São Paulo und reiste 1936-38 mit ihn nach Mato Grosso und 
ins Amazonasgebiet.160 Ihre besondere Aufmerksamkeit und Zugewandtheit gegenüber 
dem Gesehenen werden in den fotografischen Aufnahmen (in der Publikation »Sau-
dades do Brasil« (1994)) und ihrer Forschung sichtbar, die zusammen mit dem »Wilden 
Denken« (1968) und ihrer frühen Beschreibungen der »Tristes Tropiques« (1955) entstan-
den sind.161 Wenn also im Folgenden das ›Wilde Denken‹ hier Eingang findet, sind diese 

159  �Hier in der Übersetzung: Lévi-Strauss (1968): Das wilde Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. Die Ab-
bildung von Pierre-Joseph Redouté  ist um 1800 erschienen, vgl. docnum.u-strasbg.fr/cdm/search/
searchterm/Redouté%20Pierre-Joseph/order/creato (Zugrif f 18.5.21).

160  �Vgl. Lévi-Strauss 1994. So wird in Loyer (2017) auch deutlich, dass Dinas Engagement und fachliches-
ethnografisches sowie bürokratisches Wissen in São Paulo die Expedition überhaupt ermöglichte. 
Ihr entscheidender Einfluss auf seine Forschungsergebnisse, auf seine fotografischen Aufnahmen 
und die Existenz ihrer Fotografien, wird nicht erwähnt. Claude, selbst als Teil des patriarchalischen 
Systems, hat Dina Lévi-Strauss in ihrem Wirken unsichtbar gemacht, bzw. gar nicht erst sichtbar, 
was hier wenigstens ein Stück weit nachgeholt wird. Lévi-Strauss werden im Folgenden als Kollektiv 
im Plural verwendet.

161  �180 seiner mehr als 3000 Fotos aus den Jahren 1935-1939 sind unter dem Titel »Saudades do Brasil« 
1994 in Paris veröffentlicht worden. In den »Tristes Tropiques« aber erwähnt er Dina Lévi-Strauss, 
geb. Dreyfus nur an einer einzigen Stelle, und zwar als sie das Camp verließ. Ihre Fotografien zeigte 
er ebenso wenig. Ihre gemeinsamen Ergebnisse und Objekte wurden in der Ausstellung »Indiens du 
Mato-Grosso« (1937) im Musée du l‹Homme gezeigt, wo sie noch beide im Vordergrund stehen. Vgl. 
Spielmann (2003): Das Verschwinden Dina Lévi-Strauss‹ und der Transvestismus Mário de Andrades.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://docnum.u-strasbg.fr/cdm/search/searchterm/Redouté%20Pierre-Joseph/order/creato
http://docnum.u-strasbg.fr/cdm/search/searchterm/Redouté%20Pierre-Joseph/order/creato
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 185

Ergebnisse dennoch immer auch maßgeblicher Verdienst von Dina Lévi-Strauss, geb. 
Dreyfus.162 Sie untersuchten beide generell den Umgang von Begriffen, Bezeichnungen 
und Kategorisierungen, wenn sie Praktiken brasilianischer Einwohner_innen und der 
Tewa-Indianer_innen Neumexikos beobachteten, und betonten:

Die äußere Vertrautheit mit dem biologischen Milieu, die leidenschaftliche Aufmerk-
samkeit, die man ihm entgegenbringt, die genauen Kenntnisse, die damit verbunden 
sind, haben die Forscher verblüfft, da sich darin Verhaltensweisen und Interessen zei-
gen, durch die sich die Eingeborenen von ihren weißen Besuchern unterscheiden. (Lévi-
Strauss 1968: 16)

In jeder Form der geäußerten Beobachtungen wird spürbar, dass »ein so systematisch 
entwickeltes Wissen nicht allein vom praktischen Nutzen abgeleitet werden kann« 
(Lévi-Strauss 1968: 19). Es geht also weit über bloßen Pragmatismus hinaus und zeigt 
ein Gewahr werden der spezifischen Umwelt, wobei hier nicht nur die Natur gemeint 
ist. Ihre Forschung geht weit über die Darstellung ihrer Ergebnisse hinaus und macht 
vor allem methodisch ein Gewahr werden von Menschen, ihren Praktiken und der 
Welt in ihren Besonderheiten möglich. Es ist auch eine »Systematisierung auf der Ebe-
ne der sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten, denen die Wissenschaft lange Zeit 
den Rücken gekehrt hat« (ebd. S. 23). Sinn und Verstand werden also auch hier nicht 
getrennt und mit einer ›leidenschaftlichen Aufmerksamkeit‹ verbunden, die im Queer 
Curating Eingang findet (#Affekte). Die bloße Zusammenführung von etwa Artver-
wandtem, ohne auf ihre sinnlichen und informativen Eigenschaften zu achten, lehnen 
sie ab (vgl. ebd. S. 24). So empfehlen Lévi-Strauss zudem: 

Anstatt also Magie und Wissenschaft als Gegensätze zu behandeln, wäre es besser, sie 
parallel zu setzen, als zwei Arten der Erkenntnis (...) [die sich in ihrer] Art der geistigen 
Prozesse, die die Voraussetzung beider sind und sich weniger der Natur nach unterschei-
den also aufgrund der Erscheinungstypen, auf die sie sich beziehen (Lévi-Strauss 1968: 24).

Die Auf hebung bekannter Kategorien zugunsten neuer Zusammenschlüsse, die unter 
anderen Gesichtspunkten gebildet werden, erachte ich als sehr fruchtbaren Ansatz für 
den hier gewählten Fokus. Seine Unterscheidung der wissenschaftlichen Praxis be-
tont vor allem, dass 

die beiden Funktionen nicht etwa ungleicher Stadien der Entwicklung des menschli-
chen Geistes, sondern zweier strategischer Ebenen sind, auf denen die Natur mittels 
wissenschaftlicher Erkenntnis angegangen werden kann, wobei die eine, grob gesagt, 
der Sphäre der Wahrnehmung und der Einbildungskraft angepasst, die andere von ihr 
losgelöst wäre (...). (Lévi-Strauss 1968: 27)

162  �Vgl. Kapitel 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Reflexion, Intention und Antidiskriminierung«. Im Fol-
genden wird daher, wenn es keine direkten Zitate sind, Lévi-Strauss in der Mehrzahl als Paar ver-
standen und verwendet. Die Hintergründe, warum Claude Lévi-Strauss Diana unsichtbar machte 
und die Publikation nur unter seinem Namen veröffentlichte, sind en Detail nicht nachvollziehbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung186

Lévi-Strauss sagen dabei mitnichten einer generellen ›Klassifizierung‹ ab – sie beto-
nen mehr aber ihre Möglichkeit zur Vielfalt. Zudem versuchen sie mit ihrer leiden-
schaftlichen Aufmerksamkeit und sinn_lichen Wahrnehmung keine altbekannten 
Einordnungs-Kategorien zu verwenden, sondern anhand ihrer genauen Beobachtun-
gen neue Zusammenschlüsse unter anderen Gesichtspunkten zu bilden (#Sinn_liche 
Wahrnehmung). Lévi-Strauss lehnen dabei also nicht die Einordnung per se ab – sie 
betonen mehr aber ihre Möglichkeit zur Vielfalt: 

Jede Art der Klassifizierung ist dem Chaos überlegen; und selbst eine Klassifizierung 
auf der Ebene der sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften ist eine Etappe auf dem 
Wege zu einer rationalen Ordnung. (...) denn die Klassifizierung wahrt, selbst wenn sie 
ungleichmäßig und willkürlich ist, den Reichtum und die Verschiedenartigkeit dessen, 
was sie erfaßt. Indem sie bestimmt, daß allem Rechnung zu tragen sei, erleichtert sie 
die Ausbildung eines ›Gedächtnisses‹. (Lévi-Strauss 1968: 28)

Nicht nur das Gedächtnis, sondern eben auch das gesamte Verständnis der eigenen 
Kulturen wird darin evident – als ref lexive Wissenspraktik und partiale Perspektive. 
Das Kennenlernen ›fremder Kulturen‹ ohne den Gestus diskriminierender, kolonia-
ler und aneignender Dominanz, macht es möglich, das Zusammenspiel von Kulturen 
besser zu verstehen, sich selbst zu ref lektieren und damit auch die eigene Kultur bes-
ser zu verstehen und respektvoll mit allem und allen umzugehen. So geht es bei Aus-
stellungen noch immer um Systematisierung – aber nachvollziehbar und nicht dis-
kriminierend; Ordnung – aber ohne Dominanz; die Muße und Kontemplation ebenso 
ermöglicht wie auch das längst von den Kunstvermittler_innen geforderte »Evozieren 
von Ref lexion, Provokation und aktiver Auseinandersetzung mit Gesellschaftspolitik 
als museale Aufgabe.«163 

Wenn kunstgeschichtliche Maßstäbe, alte Sammlungen, Epochendarstellungen 
und machtvolle Kurator_innengesten ref lektiert, in ihren Kontext gesetzt und daraus 
neue Klassifizierungen entwickelt werden, können die politische Sprengkraft, Poten-
tialität und wilde Denkweisen der Kunst und der Kurator_innen zur Wahrnehmung 
gelangen. Dabei geht es nicht darum, geschichtliche Tendenzen zu verurteilen, abzu-
werten oder unsichtbar zu machen – es soll vielmehr ein neues Sehen, das Geworden-
sein der Kunst(-betrachtung) stets mitzeigen, ohne dass der Fokus abgelöst wird von 
der Kunst selbst. Es geht darum, Strategien zu entwickeln, die Eigenheiten und Be-
sonderheiten in ihrer Gesamtheit zu erfassen und ausstellbar zu machen. Dass bei Lé-
vi-Strauss dabei auch »sinnlich wahrnehmbare Eigenschaften« (Lévi-Strauss 1968: 28) 
eine zentrale Rolle spielen, ist ebenso im Rahmen kuratorischer Handlungen immens 
wichtig und doch kommt es oft zu kurz. Es ist das genaue, zugewandte Hinsehen, das 
oft fehlt. Kunstwerke verkümmern oft zur Repräsentation ihrer selbst. Sie werden 
nicht mehr betrachtet. Die Beobachtung, dass Wissenschaft generell geisteswissen-
schaftliches Arbeiten im Besonderen, nicht von Sinnlichkeit, Affekt und Leidenschaft 
angetrieben wird und die Kategorisierungen, Texte, Auseinandersetzungen oftmals 
von einer konstruierten Rationalität, Körperlosigkeit, Macht und Nüchternheit ge-
prägt sind, sollten uns zu denken geben (#Posthumanities, #Affekte, #Sinn_liche 

163  �Charlotte Martinz-Turek/Monika Sommer-Sieghart (2009): »Vorwort«, in: schnittpunkt et al. (Hg.), Sto-
ryline. Narrationen im Museum. Hg. von. Wien: ausstellungstheorie & praxis, Band 2, S. 7-14, hier S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 187

Wahrnehmung,  #Intra-action und Relationalität). Wie begegnen sich Menschen? Wie 
kommen sie in den Austausch mit Objekten, Phänomenen, Themen? Es ist so, wie es 
Francis Kéré für die Architektur beschreibt und einfordert: Beobachtet aufmerksam, 
bezieht Menschen mit ein. Geht von den Menschen aus, ihren Gewohnheiten sich 
zu versammeln, zu bewegen, aufzuhalten an Orten/in der Natur. Geht von den 
Materialien und den Gegebenheiten und Bedingungen vor Ort aus – vom Wetter, 
den Rohstoffen, den Arbeitskräften. Architektur und Ausstellungen erfüllen neben 
ihren grundlegenden Funktionen immer auch ein größeres Ziel und besitzen ein 
Transformationspotential, was zugleich ausgeführt werden kann.164

Warum und was wollen wir ausstellen? Wie wollen wir zusammenarbeiten? Wie 
wollen wir uns als Kurator_innen einbringen und sichtbar werden? Und dabei geht es 
nicht um ästhetische Urteile – es geht um den Ausdruck der ›leidenschaftlichen Auf-
merksamkeit‹ (ebd. S. 16) für den Untersuchungsgegenstand. Die Entpersonifizierung, 
die sich zum Beispiel in der Vermeidung der ›Ich-Form‹ in Ausstellungen, Texten rund 
um die Ausstellung usw. ausdrückt, ist eine symbolisch-normierte Konvention, die 
oft bezeichnend auch für das machtvoll-legitimierte Zeigen von Kunst ist (vgl. Kapi-
tel 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Ref lexion, Intention und Antidiskriminierung«). So 
sind es doch aber die Interessen an der Kunst, der Gesellschaft, der Sammlung im 
Speziellen, an Künstler_innen, am Vorantreiben wichtiger Fragestellung usw., die aus 
Erfahrung und Beobachtung die Konzeption einer Ausstellung speisen. Ebenso wie 
es Lévi-Strauss für die Frage nach dem Nutzen betonen – es ist das wache und offe-
ne Interesse für das Gegenüber, ihre Umwelt und das Erscheinen darin, das benötigt 
wird (vgl. ebd. S. 13). Aus diesem Interesse ergibt sich eine weitere durchaus wichtige 
Beobachtung auch für Ausstellungen: 

Die biografische und anekdotische Geschichte ist die am wenigsten explikative; aber vom 
Standpunkt der Information aus ist sie die reichste, da sie die Individuen in ihrer Beson-
derheit betrachtet und bei jedem einzelnen die Nuancen des Charakters, die Umwege 
seiner Motive und die Phasen seiner Überlegungen beschreibt. (Lévi-Strauss 1968: 301)

Die Arbeit der Kurator_innen bewegen sich oft zwischen eben diesen Polen – ob direkt 
Künstler_innen betreffend oder zur Kunst ›allgemein‹. Daraus ergibt sich aber, je nach 
Beobachtungsebene, folgendes Dilemma: »Diese Information wird schematisch, tritt 
mehr und mehr in den Hintergrund und verschwindet dann völlig, sobald man zu im-
mer ›stärkeren‹ Geschichten übergeht« (S. 302). Eine Lösung stellt für ihn die Methode 
dar, aus der Geschichte herauszutreten und vor allem die Strukturen der 

Integralität der Elemente einer beliebigen menschlichen oder nichtmenschlichen 
Struktur zu erfassen. Keineswegs also führt die Suche nach der Intelligibilität schließ-
lich zur Geschichte als zu ihrem Endpunkt, vielmehr dient die Geschichte jeder Suche 
nach Verständnis als Ausgangspunkt. (Lévi-Strauss 1968: 302)

164 � Vgl. Vortrag von Francis Kéré: »What can Today’s Architecture Do for You?« (18.03.2022), Neue Na-
tionalgalerie Berlin; Ders. (2021): »Building Commons. An Inventory of a Kampala Neighbourhood«, 
in: Theorising Architecture in Sub-Saharan Africa: Perspectives, Questions, and Concepts, ed. Philip 
Meuser, Adil Dalbai and Livingstone Mukasa, DOM publishers, p. 202f.; uni-weimar.de/de/universi-
taet/profil/mensch-macht-moderne/nachhaltige-architektur/ (Zugrif f 18.3.22)

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung188

Es ist die Analyse, die der Beobachtung zur Seite gestellt wird, um »diese Gesamtheit 
von Erscheinungen als einen Beweis dafür zu interpretieren, dass in diesem Stadium 
das Denken vollständig in der Praxis verdichtet ist« (S. 304). »Was uns also als Ver-
dichtung erscheint, ist das Kennzeichen eines Denkens, das die Worte, deren es sich 
bedient, ganz einfach ernst nimmt« (S. 305) und innerhalb des (wilden und domesti-
zierten) Denkens »zugleich physische und semantische Eigenschaften zuerkennt« (S. 
308). Daraus erfolgt eine konkrete und abstrakte Annäherung an die Welt – »unter 
dem Aspekt der sinnlich wahrnehmbaren Qualitäten oder unter dem der formalen 
Eigenschaften« (309f.) oder eben beides zusammen. Es gilt, das Beobachtete nicht 
einfach in unseren Systemen aufzulösen (man denke auch etwa an antirassistisches 
oder postkoloniales Kuratieren, Begriffe wie den Impressionismus usw.) und sie da-
mit ihrer Komplexität zu berauben – auch wenn dies bedeutet, dass es damit schwerer 
wird, »sie wiederzuerkennen« (vgl. S. 305f.). Es ist eine Suche nach Verbindungen und 
Relationen, die weit über ihre bloße begriff liche Beschreibung hinausgeht (vgl. S. 13) 
und manchmal auch nicht sogleich in einen Nutzen überführt werden kann. Es geht 
also um die Frage, wie man sich einer Sache, also einem Kunstwerk, einem Thema, 
einem Phänomen, einem Ort usw. widmet (vgl. S. 17) – Sara Ahmed würde sagen, ›wie 
man sich zu ihm/ihr orientiert‹ (#Queer phenomenology), wird entscheidend: 

Orientations shape not only how we inhabit space, but how we apprehend this world 
of shared inhabitance, as well as ›who‹ or ›what‹ we direct our energy and attention to-
ward. (Ahmed 2006: 3)

Dinge/Phänomene/Kunstwerke usw. kennt man nicht nur, »soweit sie [für ein Ausstel-
lungsthema] nützlich sind: sie werden für nützlich oder interessant erachtet, weil sie 
bekannt sind« (Lévi-Strauss 1968:  20) und man sie kennengelernt hat. Sofern man also 
auf der Suche nach bestimmten Aspekten ist – aus welchen Gründen auch immer – ist 
es notwendig, sich treiben zu lassen, darauf zu achten, wie und wo man sucht und wa-
rum. Was man dann findet, darf nicht nur als Ergebnis betrachtet werden, sondern ist 
zugleich Anlass zu fragen, warum gerade dies als wichtig erscheint, und was dies wie-
derum über das Thema oder Interesse und damit über die Kunst aussagt; manchmal 
sind diese Nebenstränge aussagekräftiger und für die Besucher_innen erhellender, als 
die pragmatischen Ergebnisse, die man zu suchen gedachte. Genaues Kennenlernen 
und Wissen über Eigenheiten (vgl. S. 14) und die umfassende Analyse der Einheimi-
schen nahmen sie ich zum Vorbild. So zitieren sie einen Biologen, der bei der Unklar-
heit der Identität einer Pf lanze 

die Frucht kostete, die Blätter beroch, den Stengel knickte und prüfte und den Standort 
in Augenschein nahm. Und erst wenn er alle diese Gegebenheiten berücksichtigt hat, 
wird er sagen, ob er die Pflanze, von der die Rede ist, kennt oder nicht. (Fox 1958: 187f., 
in: Lévi-Strauss 1968: 14) 

Wissen nicht oberf lächlich annehmen, einordnen und damit reproduzieren, sondern 
die »leidenschaftliche Aufmerksamkeit« (1968: 16), die eine Körperlichkeit der Suche 
mit einer »stets wachen Neugier, eines Hungers nach Erkenntnis aus Freude an der 
Erkenntnis« (ebd. S. 27) begleitet. Immer mit der Möglichkeit, es nicht (allein) heraus-
zufinden, zu scheitern, Ergebnisse nicht verwenden zu können. Beobachte, was die 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 189

verschiedenen Auseinandersetzungen für Unterschiede und Gemeinsamkeiten her-
vorbringen; bewerte nicht, sondern schätze sie für ihre Eigenheiten – nicht nur auf 
Seiten der Kunst, sondern auch im Rahmen kollaborativen Arbeitens: Jede_r hat ver-
schiedene Denk- und Arbeitsweisen, versucht sie, zu verbinden, nicht einander anzu-
gleichen und zeigt dies wiederum in der Ausstellung – es muss nicht alles gleich und 
›wie aus einer Hand‹ aussehen – auch wenn wir daran gewöhnt wurden. 

Zumal wir oft die Eigenschaften, die uns an einem Objekt interessieren, mit her-
vorbringen und formulieren müssen. Es ist eben jene leidenschaftliche Aufmerksam-
keit, für die etwa auch Gert Selle argumentiert, der zu einem späteren Zeitpunkt noch 
wichtig wird aber hier bereits anklingen soll: Die Betrachtung von Dingen beschreibt 
Selle ähnlich als »lustvolle Praxis«, einem »Jonglieren mit Anmutungen und Vermu-
tungen«, »Abenteuer des Blickwechsels« und »gewagten Interpretationen« und nicht 
zuletzt, den »Zweifel an der eigenen Rechthaberei« (2012: 140) (vgl. #Intra-action und 
Relationalität). Wenn wir Objekten begegnen, meint Selle, »sprechen [wir] auf ihre 
sinnlich wahrnehmbaren Reize an und versuchen sie als einen Text zu lesen, den wir 
selber formulieren müssen« (S. 132). Damit spricht er auch den »hermeneutischen 
Zirkel« an, der entsteht, indem wir den Gegenstand mithervorbringen, den wir be-
trachten. Karen Barad würde gar sagen, dass man selbst und der Gegenstand erst bzw. 
überhaupt in dieser Zusammenführung entsteht und existiert. 

Wissen wird im Rahmen des Queer Curating nicht als objektiver, qualitativer oder 
wertender Maßstab verstanden oder deklariert, sondern als einer, der die Intensität 
der Beschäftigung, die ›leidenschaftliche Aufmerksamkeit‹ und kuratorische Haltung 
ausdrückt und damit nur allem als Vorsprung zu denken ist – auf inhaltlicher, enga-
gierter und zeitlicher Ebene. Wie die ›wilde Art‹ des Beobachtens, Forschens und Den-
kens auf das Queer Curating einwirkt, soll hier deutlich und in seiner Zweckmäßig-
keit sichtbar werden. In Anlehnung an die ersten Seiten des ersten Kapitels von »Die 
Wissenschaft vom Konkreten« (Lévi-Strauss 1968: 11-48) wird mit dem Queer Curating 
Folgendes gefordert:

Neue Begrif fe müssen her für das, was uns interessiert; sei sensibel für das Wirkliche, und 
unternimm nicht den Versuch, alles in normierte Strukturen zu pressen. Sei gewahr, was dich 

umgibt – analog und digital; hab nicht nur den Fokus auf das Objekt oder das Phänomen allein, 
das dich beschäf tigt, sondern auch auf die Gegebenheiten und den Kontext. Verfalle nicht dem 

Glauben, ein reiner Pragmatismus oder Nutzengedanken bringt dich weiter; erstmal ist alles 
bedeutsam! Dennoch versuche das Beobachtete einzuschätzen und zu klassifizieren – solange 

du die Vielfalt behältst – so ist es dann dem Chaos [meist] vorzuziehen.

Es kann in der Konzeption von Ausstellungen nicht darum gehen, ein Chaos zu zeigen 
– weder inhaltlich noch ästhetisch. Zumal selbst diese Auswahl bereits eine Ordnung 
wäre, da nicht ›alles‹ gezeigt werden kann, da dies ein geistiges Konstrukt ist. Wie in 
der Einleitung gezeigt, kann es also nicht darum gehen, auf Ordnung, Klassifikation 
und Auswahl zu verzichten, sondern muss es darum gehen, WIE man all das vollzieht. 
Als Kurator_innen muss es immer um die Fragen gehen, WIE, WAS, WARUM gezeigt 
wird. Lévi-Strauss machen dafür einen Vorschlag, nicht den Versuch zu unternehmen, 
mit starren und alten Kategorien neuen Phänomenen, gesellschaftlichen Strukturen 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung190

oder Entdeckungen im weitesten Sinne zu begegnen.165 Es muss sich stattdessen im-
mer wieder neu gefragt werden, welche Betrachtungsweisen für den jeweiligen Unter-
suchungsgegenstand als sinnvoll erscheinen. Wie diese dann an unsere bisherigen 
Erkenntnisse angeknüpft oder durch Störungen abgegrenzt werden können, fordert 
eine neue Betrachtung heraus. 

Wie der Riss, der durch Wände geht, formt man durch seine Perspektive und Hand-
lungen seine Umgebung und eben auch seinen Forschungsgegenstand (vgl. Kapitel 
3.2.1 »Ich bin ein Riss, ich will durch Wände gehen!«). Abstrahiert man das Bild des 
Risses abermals, kann man in Verbindung mit Lévi-Strauss betonen: Ein Riss ist nicht 
vollständig vorhersehbar – weder zeitlich noch räumlich. Er (oder eben man selbst) 
weist in eine Richtung, aber kennt man noch nicht die Beschaffenheiten, in der er sich 
bewegt und somit auch noch nicht, wie er aussieht, wie, wo, wann und wodurch er 
endet oder wie tief er an welchen Stellen geht – und nicht zuletzt ist es eben auch bei 
›jeder Wand‹, also jedem Ausstellungsprozess, anders. Vergleichbar mit der Argumen-
tationsweise des Haraway`schen Cyborg-Text (#Posthumanities), fordern Lévi-Strauss 
auch die Beobachtung von Eigenheiten und Logiken. Sie plädieren dezidiert das Be-
obachtete nicht mit bekannten oder hierarchisierenden Begriffen oder Mustern zu 
belegen, sondern explizit sie genau zu betrachten und sie dann gegen alte Normen, 
Vorgehensweisen und Begriffe zu sortieren; zumal sie sich bewusst sind, dass durch 
ihr Erkenntnisinteresse und das Beobachten alles zu Sagende vermischt wird und mit 
dem eigenen Sein neue Verkettungen bilden. Lévi-Strauss verwenden Begriffe auch 
als Bricolage in neuen Kontexten, entheben sie damit ihrer sonstigen Verwendung 
und arbeiten so gegen normative Strukturen.

Das Einlassen auf das Ausstellen als das Schaffen von neuem Wissen, neuen An-
sichten und Wegen durch unsere Zeit, kann als queerende In_Formation im Rahmen 
des ›Wilden Denkens‹ verstanden werden: offen und antinormativ Formen, Informie-
ren, ohne Dominieren, das Wissen um ein informiert Sein und Werden – das zugleich 
mit der Suche nach allem Sinn_lichen zusammenhängt und zurückwirkt. Ein Versuch 
der größtmöglichen Freiheit unternimmt – fern ab der machtvollen Verformung der 
Kunst oder der Besucher_inenn.166 Man denke auch an den Aufruf von Deleuze und Gu-
attari: »Seid schnell, auch im Stillstand! Hüftlinie, Glückslinie, Fluchtlinie« (1977: 41) 
(#Rhizom). Weitere Gemeinsamkeiten in ihrer rhizomatischen Argumentation liegen 
auch in dem Versuch, »nur einige gewisse Formen des Determinismus zuzulassen, die 
auf anderen Stufen nicht anwendbar sind« und zugleich zu ›vermuten‹, dass er »ma-
nipuliert« ist (S. 23). Diese Überzeugung, dass die Verbindungen nicht vorher schon 
bekannt sind oder sich gar automatisch weiter nach oben steigern, verbessern und ent-
wickeln, sondern intensiv beobachtet werden müssen, wird dabei entscheidend. Ein 
Rhizom, das sich »fortwährend verlängert, abbricht und wieder einsetzt« (Deleuze/

165 � Diese Anstrengungen, die Kulturen aus sich heraus zu verstehen, machtvolle Gesten der Hierarchie, 
der Schematisierung oder Einstufung nach Entwicklungsgraden vorzunehmen, unternahmen auch 
Johann Gottfried Herder, die Brüder Humboldt, Franz Boas und Aby Warburg. Vgl. Schlink 2019: 28.

166  �Die Begrif fsmarkierung ist eine Anlehnung an Nikki Sullivans (2003: vi und S. 42f.)  ›(In)Formation‹. 
Sullivan betont dabei vor allem die Formung durch Wissen – wobei es hier mit dem Unterstrich be-
sonders um die Lücke gehen soll, in dem sich zwischen die machtvolle Geste ein Abstand einstellen 
soll, der Raum für Neues und Eigenes gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 191

Guattari 1977: 33) und damit offen bleibt für neue Knotenpunkte. Das Anwenden eines 
Wilden Denkens bedeutet eine Sensibilität und leidenschaftliche Aufmerksamkeit für 
die Eigenheiten der Objekte zu entwickeln, die Situationen, die Menschen, die Orte. 
Eine, die in_formiert ist und queer zur Norm sein darf, eine, die die alten Kategorien, 
Einordnungen und Maßstäbe hinterfragt. Eine, die alles genau sieht, betrachtet, fühlt, 
sein lässt und die Objekte an das eigene Sein, Wollen und Vorhaben anknüpfen lässt – 
sowohl konzeptuell, räumlich als auch auf der Ebene der Zeit und des Kontextes (#Zwi-
schen Raum und Zeit). Die kuratorische Erweiterung des Objektes in Raum und Zeit, 
die es zugleich in seiner Bedeutung hinterfragt, die nicht etwa einer allgemeinen Norm, 
sondern den eigenen Interessen entspricht, wird dabei zu einem wichtigen Anliegen 
und Vorgehen bei der Konzeption von Ausstellung im Rahmen des Queer Curating. Es 
sei nochmal betont: Der Umgang mit Objekten lässt sich verändern und verändert sich 
je nach Kontext, und damit auch die Bedeutung der Objekte. Diese Prozesse liegen 
konstruktiv an einzelnen Akteur_innen im jeweiligen Kontext und sollten weniger sta-
tisch an externe Faktoren wie etwa dem Kanon angebunden sein.167 

Anhand des Konzepts des ›Wilden Denkens‹ lässt sich darstellen, auf welche Weise 
eben diese persönliche Sensibilität für unterschiedliche Wahrnehmungen hergestellt 
werden kann und wie sich diese auf die Suche nach alternativen Kategorien auswirkt 

– die Vielfalt dabei stets beibehaltend. Es ist ein Plädoyer, neue Vorgehensweisen der 
Recherche bzw. der »Arten wissenschaftlichen Denkens« anzuregen und sie nicht als 
»Stadien der Entwicklung« (S. 27) zu bewerten – also nicht nur die vermeintlichen Maß-
stäbe an Kunst oder dem, was wir sehen zu verändern (vgl. 3.1 »Finde deine kuratorische 
Haltung« und 3.3 »...Beyond, in or against the canon?«). Viel eher geht es darum, sich 
auch die eigenen Methoden bewusst zu machen, verständnisvoll mit ihnen umzugehen, 
sie zu behalten und zugleich zuweilen bewusst quer mit ihnen zu schießen. Andernfalls, 
so betont Richard Münch, führt die Vorstellung eines »allgemeinen Wissens« zwar in 
großen Teilen zur »Chance der Teilhabe«, denkt man etwa an Onlineplattformen wie 
Wikipedia, dennoch benötigt man ein Wissen für passende Begriffe, nach denen man 
suchen kann, einen Internetzugang und die Vorstellung, dass »alles Wissen, das sich 
nicht seinen Methoden fügt, als minderwertig ausgegrenzt« wird (Münch 2008: 473) 
(vgl. Kapitel 5 »Schluss und Anfang«). Ebenso gilt es, die Trennung von Körper und 
Geist wieder zu beschwören, die stellvertretend durch die Betonung handwerklicher/
praktischer Fähigkeiten beschrieben wird (#Affekte, #Sinn_liche Wahrnehmung).168 
Den neoliberalen, linearen und oftmals diffamierenden Entwicklungsgedanken abzu-
lehnen heißt auch, Hierarchien von Wissen und eine Unterlegenheit von ›anderem‹ und 
›anderen‹ anzunehmen. Es geht um die Tatsache, nicht tradierte Parameter an das an-
zulegen, was man beobachtet, oder, etwas abstrakter:

167  �Wie oft wird zum Beispiel über visuelle Verbindungen, die man zu sehen glaubt, eine Verbindung zu 
anderen Kunstwerken hergestellt – frei nach dem Motto: Daran ist nichts neu! Habe ich alles schon 
gesehen! Kubismus – sieht man doch! Das ›wilde Wissen‹ ist ein Plädoyer für ein neues, genaues 
Schauen der Kurator_innen. Macht euch frei von euren Erfahrungen und verknüpft euch. Macht 
Rhizome!

168  �Vgl. Bies 2014: 208: »Gemeint ist die Vorstellung, dass die Mitglieder dieser Gesellschaften – wenn 
sie schon über kein modernes, abendländisches Denken verfügen – sich durch besondere hand-
werkliche Fertigkeiten und praktische Kenntnisse auszeichnen.«

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung192

Die Eigenart des mythischen Denkens besteht (...) darin, strukturierte Gesamtheiten zu 
erarbeiten, nicht unmittelbar mit Hilfe anderer strukturierter Gesamtheiten, sondern 
durch Verwendung der Überreste von Ereignissen. 

Das mythische Denken errichtet strukturierte Gesamtheiten mittels einer strukturier-
ten Gesamtheit, nämlich der Sprache; aber es bemächtigt sich nicht der Struktur der 
Sprache; es errichtet seine Gebäude aus dem Schutt eines vergangenen gesellschaft-
lichen Diskurses. (Lévi-Strauss 1986: 35)

Lévi-Strauss beschreiben diesen Umstand anhand (einer Variante) von Kunst: 

Die Kunst geht also von einem Ganzen aus (Objekt + Ereignis) und hin zu der Entde-
ckung seiner Struktur; der Mythos geht von einer Struktur aus, mittels derer er die 
Konstruktion eines Ganzen unternimmt (Objekt + Ereignis). (Lévi-Strauss 1968: 40)

Die Kunst, sagen also Lévi-Strauss, fügt sich dabei »auf halbem Weg zwischen wissen-
schaftlicher Erkenntnis und mythischem oder magischem Denken« (1968: 36) ein. All das 
gehört zum Wilden Denken – einem Denken, das kritisch, relational, ganzheitlich und 
kontextsensibel ist und mit Lévi-Strauss neben dem Objekt und dem ›Ereignis‹ auch sich 
als Entdecker_in mit einschließt – und damit fernab der Dichotomien zwischen Subjekt 

– Objekt und Geschichte – Gegenwart denkbar wird. Es muss also immer die Entdeckung 
vorausgehen, die auch mit Zufällen zusammenhängt (vgl. ebd. S 42ff.), wenn man als 
Kurator_in keine Mythen reproduzieren oder (re)präsentieren möchte. Damit soll auch 
dafür gesprochen werden, der Kunst den Raum zu geben, den sie braucht – und sie nicht 
in einen Festgelegten hineinzufügen. Diese Vorgehensweise (haben wir oftmals gera-
de als erstes Räume (physisch und metaphorisch) für eine Ausstellung zur Verfügung) 
ist vor allem ein Plädoyer für das gemeinsame Zusammenwirken von Kunst und Raum 
und den Mut, von Plänen abzuweichen. Kalkuliere die Zeit dafür im Vorhinein ein. So 
ist es immer ein »Kompromiss zwischen der Struktur des instrumentalen Ganzen und 
der des Projekts« und damit »unvermeidlich gegenüber der ursprünglichen Absicht ver-
schoben«.169 Auch hier wird die Anlegung Lévi-Strauss‹ (1968: 34) an das surrealistische 
Denken Bretons (auch in Anlehnung an Guillaume Apollinaire) deutlich, bei dem »das 
Zusammentreffen einer äußeren Kausalität mit einer inneren Finalität« als »objektiven 
Zufall« (›hasard objectif‹) »der überraschenden Begegnung« verstanden wird.170 

Wir müssen zum Schluss noch hinzufügen, dass das Gleichgewicht zwischen Struktur 
und Ereignis, zwischen Notwendigkeit und Zufälligkeit, zwischen Interiorität und Ex-
teriorität ein prekäres Gleichgewicht ist, beständig bedroht durch die Zugkräfte, die 
in der einen oder anderen Richtung wirken, je nach den Schwankungen der Mode, des 
Stils und der allgemeinen sozialen Bedingungen. (Lévi-Strauss 1968: 45)

169  �Auch hier wird die Anlegung Lévi-Strauss‹ (1968: 34) an das surrealistische Denken Bretons (auch in 
Anlehnung an Guillaume Apollinaire) in »Nadja« und »L’Amour fou« interessant, bei dem »das Zusam-
mentreffen einer äußeren Kausalität mit einer inneren Finalität« als »objektiven Zufall« (›hasard ob-
jectif‹) »der überraschenden Begegnung« verstanden wird (Breton [1937] 1975: 18); vgl. Bies 2014: 213.

170  �In »Nadja« und »L’Amour fou«: Breton [1937] 1975: 18; vgl. Bies 2014: 213.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 193

Auf diese Weise werden vorhandene Strukturen angreif bar und bisherige, kunstge-
schichtliche Maßstäbe, Kategorien, alte Sammlungsweisen (und Verschlagwortung), 
Auswahlkriterien, Themenauswahl und machtvolle Kurator_innengesten können 
durchqueert werden (vgl. #Queere(nde) Narrationen? und Kapitel 4.4 »Texte(n) in Aus-
stellungen: Ref lexion, Intention und Antidiskriminierung«). Denn es ist immer auch 
eine Geste der Macht, alte Strukturen immer wieder hervorzubringen – man denke an 
Epocheneinteilungen, Unterscheidungen von Kunst und Handwerk, einer ›westlichen, 
›europäischen‹, ›nordamerikanischen‹ Kunstgeschichte‹ usw. So unendlich viel wur-
de so übersehen, verschüttet, unsichtbar gemacht, nicht verstanden und unterworfen. 
Michel Foucault verbindet mit der Problematik des ›unterworfenen Wissens‹ neben 
der Verschüttung von historischen Inhalten in ›funktionalen Zusammenhängen« oder 
in ›formalen Systematisierungen‹ vor allem auch jenes, das lokal noch nicht begriff-
lich festgehalten oder ausgearbeitet und damit disqualifiziert wurde (vgl. 1978: 59f.).

Politische Sprengkraft, Potentialität und ›Wilde Denkweisen‹ sollen also mitnichten 
das geschichtliche Gewordensein der Kunst(-betrachtung) unsichtbar machen (sie könn-
te im Übergang als solche auch gezeigt werden um sie dann zu dekonstruieren), sondern 
darum zu ihnen dann Alternativen zu entwickeln. Es geht immer darum, mit dem Vor-
handenen zu arbeiten, um wirklich Transformationsprozesse anzuregen und neue Ver-
bindungen zu imaginieren (vgl. Kapitel 3.2.2 »zeig mir deine wunde«, 3.3 »...Beyond, in 
or against the canon?«).171 Sich dabei als transformative Entdecker_in mit einzuschließen 
kann zweierlei auch direkt sichtbare Konsequenzen haben, die das Normenkorsett etwas 
lockern sollen: Erstens: sich in Ausstellungstexten und Konzepten zu erkennen geben. 
Die sonst oft erlebte Nicht-Personifizierung, die sich zum Beispiel in der Vermeidung der 
›Ich-Form‹ in Ausstellungen, Texten rund um die Ausstellung usw. ausdrückt, ist eine 
symbolisch-normierte Konvention, die oft bezeichnend auch für das machtvoll-legiti-
mierte Zeigen von Kunst ist (vgl. 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Ref lexion, Intention und 
Antidiskriminierung«). Eigene Überlegungen sollen im Wilden Denken innerhalb eines 
queer-feministischen Anspruchs bewusst, sichtbar und hinterfragbar sein. 

Frag ruhig!

3.4.2	Objekte 

#studium & punctum

Das Methodenglossar umfasst viele Werkzeuge, wie das ›Situierte Wissen‹ und das 
›Wilde Denken‹, das wiederum zu neuen Erkenntnissen über die Objekte und Entitä-
ten einer Ausstellung führen kann. Objekte können mal mehr und mal weniger aktive 
Parts in der Ausstellung einnehmen – sie sind aber immer in ihrem Zusammenwirken 
zu betrachten. 

171 � So könnte man auch sagen: »Imagination ist die Fähigkeit, Verbindungen zu verknüpfen.« Anselm 
Franke (2007): »Breaking the Image, Expanding the Narrative«, in: Pensé Sauvage. Von Freiheit, he-
rausgegeben von der Ursula Blickle Stif tung/Frankfurter Kunstverein. Frankfurt a.M.: Revolver, S. 
108- 127, hier S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung194

Objekte sollten für sich und in ihrer Gesamtheit betrachtet werden, da sie nie in-
haltlich feststehende Dinge sind oder darstellen, sondern immer intra-activ als Teil 
einer Ausstellung entstehen und betrachtet werden. 

Wie genau mit diesem Zwischenstadium von Objekten zwischen Behälter und Re-
präsentanten von Geschichten und Teil des Rhizoms einer Ausstellung, der in Verbin-
dung mit anderem immer neue Bedeutungsbeziehungen eingeht und Knotenpunk-
te bildet, umgegangen werden kann, soll hier angegangen werden. Roland Barthes 
macht mit seinem fototheoretischen Werk einen handhabbaren Vorschlag, wie für die 
Suche nach Objekten und den Umgang mit ›Wissen‹ und der ›Informationssuche‹ für 
Ausstellungen umgegangen werden kann: Barthes entwickelte 1980 in seinem Text »La 
chambre claire« zwei Beschreibungen zur Wahrnehmung von Fotografien, die sich auf 
das Kuratorische übertragen lassen: das »studium« und das »punctum«, das verschie-
dene Modi der Betrachtung beschreibt:172 

Aus studium interessiere ich mich für viele Photographien, sei es, indem ich sie als Zeug-
nisse politischen Geschehens aufnehme, sei es, indem ich sie als anschauliche Histo-
rienbilder schätze: denn als Angehöriger einer Kultur (diese Konnotation ist im Wort 
studium enthalten) habe ich teil an den Figuren, an den Mienen, an den Gesten, an den 
äußeren Formen, an den Handlungen. 

Das zweite Element durchbricht (oder skandiert) das studium. Diesmal bin nicht ich 
es, der es aufsucht (wohingegen ich das Feld des studiums mit meinem souveränen Be-
wußtsein ausstatte), sondern das Element selbst schießt wie ein Pfeil aus seinem Zu-
sammenhang hervor, um mich zu durchbohren. (...) Dieses zweite Element, welches 
das studium aus dem Gleichgewicht bringt, möchte ich daher punctum nennen; denn 
punctum, das meint auch: Stich, kleines Loch, kleiner Fleck, kleiner Schnitt. (Barthes 
1994: 35f., HiO)

In ihrer gegensätzlichen Betrachtungsweise definieren sie seine Idee, die das Subjekt 
ins Zentrum rückt und ihren bedeutungshervorbringenden Anteil für die Kunst/Foto-
grafie betont. Das Studium ist das uns antrainierte, wissenschaftliche Interesse am 
Objekt, das doch schon einen Schritt weiter geht und das Objekt ganzheitlicher denkt 
als eventuell üblich. Ähnlich wie bei dem Begriff des Queeren weist das ›punctum‹ 
zwar keine dezidiert eigenständige Definition auf – und doch wird die expansive 
Dringlichkeit, mit der die Erkenntnis kommt und das Subjekt affektiv trif ft, im Bild 
des durchbohrenden Pfeils deutlich. 

Für diese Form der Wahrnehmung wird oftmals eine Parallele zum Essay zur 
Photographie von Walter Benjamin gezogen,173 in dem er zunächst mit den Worten Jo-
hann W. Goethes schrieb:

172 � Barthes [1980] (1994): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, besonders S. 33-36.

173  �Vgl. Gabriele Röttger-Denker (1997): Roland Barthes zur Einführung. Hamburg: Junius, S. 95 f f. Der-
rida beschreibt, dass »beide die Ressourcen der phänomenologischen und auch der strukturalen 
Analyse durchdringen, überschreiten und ausbeuten«. Ihre Essays »könnten sehr wohl die beiden 
grundlegenden Texte zur sogenannten Frage nach dem REFERENTEN in der technischen Moderne 
sein.« Jackes Derrida (1987): Die Tode von Roland Barthes. Berlin: Merve, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 195

»Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst identisch macht und dadurch 
zur eigentlichen Theorie wird.« 

»(…) in solchem Bild das winzige Fünkchen Zufall, Hier und Jetzt zu suchen, mit dem die 
Wirklichkeit den Bildcharakter gleichsam durchsengt hat, die unscheinbare Stelle zu finden, in 
welcher, im Sosein jener längstvergangnen Minute das Künf tige noch heut und so beredt nistet, 

daß wir, rückblickend, es entdecken können.«174

Ein punctum, das das Subjekt zufällig trif ft – weder im Hinblick auf die Stelle noch sei-
ne Form oder welche Normvorstellungen an dieser Stelle vorher herrschten – und doch 
scheint es eine schwache Stelle zu suchen und zu finden, die eine Emotion oder Betrof-
fenheit auslöst (vgl. Barthes 1994: 53).175 Waldenfels beschreibt dieses blitzhafte Ein-
treffen als ein Grundmuster von Erfahrung überhaupt – ob außersprachlich, leiblich 
oder situativ. Es ist eine ästhetische Erfahrung, die einen aus den Fugen bringt. Diese 
Fuge wiederum ist das, was ›das Wirkliche‹ und das ›Bedeutsame‹ voneinander trennt 
und ebenso verbindet (vgl. Waldenfels 2002: 27ff.). ›Studium‹ und ›punctum‹ können 
in Momenten zusammenfallen. Sie können aber auch durch inhaltlich-ästhetische 
Verbindungen im Moment der Ausstellung provoziert werden. So betont auch Paolo 
Bianchi: »Das Medium Ausstellung ist nicht das Grab der Wirklichkeit, sondern ein 
Ort, durch den Wirklichkeit hindurch schimmert« (Bianchi 2007: 46). So ist es nicht 
nur etwas, das mir in der Betrachtung von Kunst in Ausstellungen zugutekommt: son-
dern mit dem Einfügen der Ideen des ›studiums‹ und ›punctums‹ gibt es die Möglich-
keit, die Methode der kuratorischen Praxis im Prozess der Konzeption beschreibbar 
zu machen und sie einzusetzen. Diese Sichtweise auf unterschiedlichen Ebenen der 
Wahrnehmung ist in ihrer Übertragung auf Besucher_innen einer Ausstellung denk-
bar. Zudem ermöglicht es, in der Konzeption die eigenen Erkenntnisse zur Kunst zu 
ergründen, zu suchen und sie zugleich jeweils in ihren Ebenen zu hinterfragen. So 
kann man den Objekten zugewandt und systematisch zugleich begegnen und vergisst 
nicht seine eigene Sozialisation. Eine Idee Barthes, die so in diesem Glossareintrag 
zum Teil der Methode entwickelt wird.176 

Das heißt, es wird angenommen, dass die Unterscheidung in der Wahrnehmung, 
die Barthes anbringt, sich auch als Strategie der kuratorischen Störung einsetzen 
lässt, die für Zusammenhänge und Besonderheiten von Dingen aufmerksam macht 
(die sie zugleich als bedeutsam hervorbringt). Besonders auf Seiten der Kurator_innen 

– aber auch auf jener der Besucher_innen. Das bedeutet wiederum, dass jemand als 
Kurator_in sensibel sein muss für sein Gerichtetsein, seine Aufmerksamkeit und sei-
ne Beweggründe des Interesses gegenüber dem Objekt (vgl. #Queer phenomenology). 
Warum betrachtet man was wie, welche Form der Wissbegierde möchte man dem Ob-
jekt/Thema/der Kunst entgegenbringen, was lässt man für durchbohrende Momente 

174  �Johann W. Goethe zitiert von Walter Benjamin, in: Walter Benjamin (2002): Medienästhetischen 
Schrif ten. Mit einem Nachwort von Detlev Schöttker. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 3011, 303.

175  �Selbst die »schlechten Zähne des kleinen Jungen«, die für Barthes verwunderlich seine Aufmerk-
samkeit erregen - sogar eine Sehnsucht lösen sie aus: »Dort würde ich gern leben« (1994: 48).

176 � Ich danke der Kunstvermittlerin Anne Fäser, mit der ich gemeinsam seit unseren ersten gemein-
samen Seminaren in der Sammlung Scharf-Gerstenberg und im Museum Berggruen der SMB mit 
dem Konzept von Roland Barthes gearbeitet habe, was sich für uns und unsere Studierenden als so 
handhabbar erwies. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung196

zu und wie werden Störmomente empfunden und gesucht. So wird es zu einer über-
greifenden Strategie, nicht nur etwas, das mir innerhalb einzelner Werke widerfährt 
(wie bei Barthes) oder ich ihnen entgegenbringe. Auch wird der Annahme nicht gefolgt, 
dass es außerhalb des Codierten Wahrnehmung gibt – die Grade des Bewusstseins 
darüber unterscheiden sich viel eher (vgl. Barthes 1994: 60).

Ähnlich wie die Ausrichtung im ›punctum‹ und ›studium‹ betont Rancière:

Man muss das Sinnliche vom Sensorischen unterscheiden. Das Sensorische definiert 
– oder könnte definieren – eine reine Information oder einen reinen, von einem Sinn 
produzierten Stimulus. Das Sinnliche ist ein aufgeteilter Sinn (sens): Sinn in Verbindung 
mit Bedeutung (sens), Sichtbares als Sagbares artikuliert, was interpretiert, evaluiert 
wird usw. (Rancière 2008: 43f.)177

Beide Bedeutungsmöglichkeiten und -ebenen trennen vermeintliche ›rein körperliche‹ 
und geistige Vorgänge voneinander und betonen zugleich die Anteile innerhalb des 
Wahrnehmungsvorgangs. Diesem wird grundsätzlich widersprochen – und doch ist 
es zugleich eine Möglichkeit, relational zu denken, in sich und das Objekt hineinzu-
fühlen, und zugleich nicht auf einmal machen zu müssen. Ein Arbeiten mit einer sol-
chen Aufteilung ist also nur für einen kurzen, methodischen Moment möglich. So ist 
es immer wieder eine Herausforderung für die Konzeption, die Recherche und aber 
auch für das Moment der Wahrnehmung im Ausstellungsraum, zu entscheiden, wel-
che Wahrnehmungsweisen besonders betont werden. Eine Herausforderung, der sich 
bislang vor allem die Kunstpädagog_innen und Vermittler_innen zu Objekten stellten: 
Was sind ›faktische Informationen‹, welche werden warum als notwendig angesehen? 
Hans Christensen gibt in Zusammenhang mit Kunst noch einen anderen Aspekt im 
Rahmen ihrer Wirkung zu bedenken: 

Although this concept has been highly debated through history, it is almost naturalized 
as a blind spot in the hegemonic discourses of art museums. It seems to possess a magic 
aura as a wonder not to be challenged because of the positive connotations of art and 
museums. (…) Thus, even if identity is more complex than class distinctions and social 
position might determine, it seems sound to assume that notions, perceptions or sens-
es of bad and good quality arise in an invisible area of tension between ›personal‹ taste 
and disciplinary socialization. What if gender-reproducing mechanisms also ascend 
from this area of darkness and can go on doing this as long as upper levels of manage-
ment in art museums are not forced to present critical arguments on their acquisition 
policies? (Christensen 2016: 364f.)178

Darüber hinaus – ist man sich der Grauzonen und blinden Flecken bewusst – ist es für 
Kurator_innen nicht möglich, nur von der Kunst auszugehen und sie nicht im Kontext 
oder Zeigerahmen zu denken, da sie niemals nur für sich existiert (#Intra-action und 
Relationalität, #Situiertes Wissen, #Posthumanities und vgl. Kapitel 3.1 »Finde deine 

177  �Rancière [2000] (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen – Die Politik der Kunst ihre Paradoxien. Berlin: 
b_books.

178 �  Hans Dam Christensen (2016): A never-ending story: the gendered art museum revisited, Museum 
Management and Curatorship, 31:4, 349-368, vgl. Bourdieu 1984, Bourdieu/Darbel 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 197

kuratorische Haltung«). Und auf diese Weise lassen sich diese (In)Formationen im je-
weiligen Ausstellungskontext herausbilden? Welche Art der Information formen die 
Objekte, den Raum und die Besucher_innen? 

Mit der Denk- und Vorgehensweise des ›studium‹ und ›punctum‹ ist es möglich 
nacheinander mit einer Sammlung, über Objekte (und auch Räume) und ihre Suche 
zu denken, um so letztlich bei sich und den Besucher_innen queerende Momente zu 
initiieren. Umzugehen etwa:

Was springt mich an, durchbohrt mich und was will ich tief und nah erforschen? Was fühle, 
weiß und assoziiere ich mit einem Objekt, Thema oder Künstler_in und warum? Woran knüpfe 

ich an und woran erinnere ich mich? Lasst euch leiten, von dem, was ihr spürt – sinnlich, 
sensorisch, wissenschaf tlich, gesellschaf tlich und all dem dazwischen. Was interessiert euch 

daran heute, jetzt und hier? Lasst nichts selbstverständlich sein. Nichts wie immer. Welche 
eurer Informationen und Durchbohrungen haltet ihr für dem Objekt, dem Thema und dem 

Raum angemessen gesellschaf tlich relevant, wichtig, sinn_voll? Was durchbricht alte, norm-
ierte Narrationen oder könnte im Moment der Begegnung stören? Wie stört ihr euch? Welche 
Gedankenräume, Anknüpfungsknotenpunkte, Identitätsräume könnt ihr öf fnen, entwickeln 

und stören?179

Das ›studium‹ und ›punctum‹ sind wie intensivierende Knotenpunkte mitsamt ihren 
Fluchtlinien, die auf sie zu und von ihnen wegsteuern, denen man getrost mal nach-
laufen kann (#Rhizom).

Das Ausstellen von Objekten ist ein Ausstellen ihrer Beziehung zur Umwelt und zu uns 
und damit von uns untrennbar. Thematisch, assoziativ und übertragen könnte auch 
die »in den Objekten gespeicherte Erfahrung mit dem Erfahrungshorizont« der Be-
sucher_innen ausgestellt werden. So sind Objekte auch immer Effekte ihrer selbst (vgl. 
Butler 2006).

Und dabei geht es immer um die Arbeit an und mit der musealen Wahrnehmungs-
schwelle, und darum, das, was vom hegemonialen Kanon verdrängt, verschwiegen 
oder unterrepräsentiert ist, ins Bewusstsein zu heben. (Krasny 2006: 45)

So ist es im Rahmen der Queer Curating Methode wichtig, darauf zu hören, zu schau-
en und zu suchen, was unhörbar, unsichtbar oder gar unerreichbar gemacht wurde.180 
Dabei sollte es aber nicht bei dekonstruktivistischen Diagnosen der Leerstellen blei-

179 �  Vgl. #Queere(nde) Narrationen?, vgl. Kapitel 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Reflexion, Intention 
und Antidiskriminierung«.

180  �Vgl. Muttenthaler/Wonisch 2006: 13, 20ff., Roswitha Muttenthaler/Regina Wonisch (2007): Gesten des 
Zeigens. Zur Repräsentation von Gender und Race in Ausstellungen. Bielefeld: transcript, Mieke Bal 
fokussiert in ihrer Kulturanalyse (1996) auch auf das im Display unsichtbar Gemachte, dahinerliegende 
Gesten, Aussagen, Haltungen und auch durch die Betrachtung untergründiger Aussagen, indem be-
stimmte Aspekte weggelassen wurden. Vgl. Gayatri C. Spivak (1988): »Can the Subaltern Speak?« in: 
Cary Nelson/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture. Urbana: Universi-
ty of Illinois Press, S. 271-313. Vgl. zudem die Auseinandersetzungen mit antirassistischem und post-
kolonialem Kuratieren. Vgl. Kapitel 1.1 »Was bisher geschah: Die Illusion der Partizipation – das Mit-
Mach(t)-Versprechen« und 1.2 »The golden age of the visitor? Eine Resistenz gegen das Aufgedrängte«. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung198

ben oder das Ziel, die Suche nach eindeutigen Antworten sein. Es geht nicht nur um 
die Objekte, Künstler_innen, Themen usw., sondern auch um die Praktiken, die sie 
unsichtbar machten oder heute sichtbar werden sollen.

Es ist ein Plädoyer für einen freieren und gefühlvolleren Umgang mit Objekten, 
einem subjektiveren, verqueerenden, anknüpf baren und assoziativen Umgang (#Si-
tuiertes Wissen, #Affekte, #Sinn_liche Wahrnehmung).181 Eines, das etwa auch an die 
anknüpft an die Ausstellung »Les Immatériaux« (1985) im Pariser Centre Pompidou von 
Thierry Chaput, Jean-François Lyotard und Philippe Délis. Sie verband zart Fragen der 
Zeit mit Objekten, die neue Perspektiven ermöglichte.182 Das Fühlen und Funktionie-
ren der Welt kann wieder weiter in den Mittelpunkt rücken – nicht ihr Umgang und ihr 
Gebrauch. Die Unterscheidung von Information und Präsentation wird zuweilen ad ab-
surdum geführt. So betont Lyotard in Anlehnung an Kant die sinnlich-körperliche Ebe-
ne jedweden Denkprozesses und an die eben gehörten ›punctuellen‹ Erscheinungen:

Das erste Charakteristikum der Reflexion besteht in der blitzartigen Unmittelbarkeit 
und der vollkommenen Koinzidenz von Fühlendem und Gefühltem, so dass sogar die 
Unterscheidung von aktiv und passiv bei diesem ›Fühlen‹ unangemessen ist, weil sich 
die Objektivität und mit ihr Erkenntnis abzuzeichnen begönne. (Lyotard 1994: 26)183 

Das ›Ergriffen-Werden‹ ist bei Jean-François Lyotard etwas, das ihn mit Gernot Böh-
mes Atmosphäre-Begriff verbindet – es ist ein Erhabenes, das nur zu einem Anteil 
vom Subjekt ausgeht und auch nur zum Teil darstellbar ist – es aber auch nicht muss –, 
da die Atmosphäre genau darin und damit überhaupt erfahren werden kann (#Atmo-
sphäre).184 Es ist ein Gefüge, in dem »der herkömmliche Gegensatz zwischen Geist und 
Materie keinen Platz mehr« hat (Lyotard 1985: 10). Lyotard besaß ebenso »die Lust an 
Perspektivierungen«, die eben auch beinhalten, dass Materie »f lüchtig ist und mehr 

181  �So lässt sich in der queer-feministischen Debatte, besonders zum Beispiel bei Vertreter_innen des 
af fective turn eine tiefgreifende Auseinandersetzung mit Objekten und den mit ihnen verbunde-
nen Gefühlsregimen ausmachen. Vgl. Mel Y. Chen (2012): Animacies. Biopolitics, Racial Mattering, 
and Queer Affect, Durham/London: Duke UP; Staiger/Cvetkovich/Reynolds 2010. Clough/O’Malley 
2007; Gregg/Seigworth 2010.

182  �Vgl. Jean-François Lyotard (1985): Immaterialität und Postmoderne. Berlin: Merve, S. 81f f. Ebenso 
Lyotard [1989] (2001): »Das Inhumane«. Ein kapitalistisch-kritisches Werk, an das auch Rosi Braidotti 
direkt anknüpft und es folgendermaßen beschreibt: »das Inhumane für Lyotard [hat] eine produk-
tive moralische und politische Kraft, die den Weg zu posthumanen ethischen Beziehungen weist« 
(Braidotti 2014a: 112ff.).

183 � Vgl. Lyotard 1990: 80, zudem vgl. Markussen: »Forms of involvement that aim to take on the present 
through transforming the traditional backstage of research - its processes of making - into tis per-
formative possibility« (Markussen 2005: 341).

184  �Das »Subjekt fühlt sich angerührt, von der Atmosphäre ergrif fen, fühlt sich aktiv betroffen« (Böh-
me 2006: 26). Für Bedingungen, Praktiken und Möglichkeiten der Erzeugung einer ästhethischen 
Ergrif fenheit« vgl. Miersch 2015: 53f f. (#Sinn_liche Wahrnehmung). Dieses Anliegen findet auch Wi-
derhall in Deleuze’ und Guattaris Konzept des glatten Raumes der Nomaden der sich in der Beweg-
lichkeit und Kontextualität von Sinnzuschreibungen von den festgelegten, starren und abgeschlos-
senen Strukturen eines gekerbten Raumes der Sesshaften absetzt, in: (1992): Tausend Plateaus. 
Kapitalismus und Schizophrenie. Berlin: Merve.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 199

als Energiezustand«185 auftritt und damit als »unstabile Menge aus Interaktionen« be-
griffen wird (ebd. S. 81ff.). 

Der Umgang mit einer nicht mehr klaren Unterscheidung von Information und 
Präsentation bzw. von unterschiedlichen Graden der Informiertheit, lässt sich mit 
Lyotards Vergleich mit der Musik beschreiben: 

Die Nuance und das Timbre sind das, was dif feriert, und zwar in den beiden Bedeutun-
gen des Wortes: das, was den Unterschied (dif férence) zwischen der Klaviernote und 
derselben Note auf einer Flöte ausmacht, und das, was von daher auch die Identifika-
tion dieser Note aufschiebt (dif fére). (Lyotard 2001: 239)

Auch wenn es bei dieser Aussage eher um die Vorstellung, Zuschreibung und die in der 
Beschreibung liegende Differenz geht, lässt es sich auf die Idee von Objekten und ihr 
Ausstellen beziehen. Voraussetzungen dafür sind sowohl das Interesse für unterschied-
liche Definitionen, Vorstellungen oder Klangarten von Tönen (um in dem Bild zu bleiben) 
kennenzulernen und dann ebenso diese Differenzen als Ausgangspunkt zu nehmen. 
Dabei geht es nicht um das Stimmen der Instrumente auf einen Ton – es geht um das Or-
chester, das aber dennoch ein gemeinsames Stück spielt (das zudem immer ein bisschen 
anders ist bei jeder Wiederholung – man denke an Derridas »Différance«). So sollen 
auch die Besucher_innen viel öfter einfach mal hören, fühlen und Unterschiede spüren.

#Rhizom

Es ist nicht leicht, die Dinge von ihrer Mitte her wahrzunehmen und nicht von oben nach unten, 
von links nach rechts oder umgekehrt: versucht es und ihr werdet sehen, dass alles sich ändert. 

(Deleuze/Guattari 1977: 37)

Inmitten des Glossars verorte ich das Rhizom. Gilles Deleuze und Félix Guattari stim-
men mit ihrem Konzept des Rhizoms in ihrer argumentativen Klanggestalt den Ton der 
gesamten Arbeit an. ›Rhizom‹ ist eine wurzelhafte Denkstruktur, die gleichsam Me-
thode ist, um zu neuen Gedanken zu gelangen. Ebenso sind es im Queer Curating nicht 
Kategorien, Wertungen und Hierarchien, sondern Verbindungen, die das theoretische 
Denken und praktische Arbeiten leiten. Wenn Donna Haraway eine »zwiebelförmig an-
geordnete wissenschaftliche und technologische Konstruktion« von Wissen kritisiert 
(1995: 77) (#Situiertes Wissen), ist es bei Deleuze/Guattari ([1972] 1977) die dominieren-
de, abendländische Denk-Baumstruktur der Welt, die sie zu hinterfragen und zu er-
setzen anstreben. In alle Richtungen – nach rechts, links, oben und unten – kann das 
Rhizom seine Wurzeln weiter austreiben und die Knotenpunkte von hier aus benennen 
und Bahnen brechen. Dort, wo Michel Foucault auf der Suche nach Machtfeldern ist, 
ist es das Begehren, das Deleuze/Guattari als Verbindungselement ansehen. Ein Be-
gehren, das sich nicht in Subjektivität und intimen, sozialen Beziehungen ausdrückt, 
sondern sich als konstitutive Kraft im Gesellschaftlichen entfaltet. Damit ist eine Dif-

185  �Aus: Kunstforum international (1990): Aktuelles Denken: »Lyotard«. S. 81f., Auszug aus: Lyotard 
(1977): Das Patchwork der Minderheiten. Berlin: Merve, hier S. 21f., ebenso vgl. S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung200

ferenz zum Queeren vorhanden, das Begehren dezidiert auf Sexualität bezieht.186 Bei 
Deleuze und Guattari ist Begehren »weder Phantasie noch Mangel, sondern Handeln 
(in) der Welt als ihre De-/Formation. Dabei entstehen immer neue Konfigurationen 
und Zusammenschlüsse menschlicher und nichtmenschlicher Gefüge« (Bee 2018: 281). 
Sie betonten, dass der Begriff des Begehrens, ein methodischer Begriff ihrer Herange-
hensweise ist, um in verschiedenste Felder der Normalität einzugreifen, in denen Bil-
der gezeigt und gesehen werden. Auf diese Weise wird der gendertheoretische Aspekt 
erweitert, da sie Begehren besonders als soziale Dynamiken verstehen. Sie versuchten, 
sich dabei auf ›das Dazwischen‹ zu konzentrieren also das, was sich zwischen, »räum-
lichen und zeitlichen Ordnungen und Subjektivitäten abspielt« (ebd.). 

So ist das kollaborative Arbeiten von dem Philosophen Gilles Deleuze und dem 
Psychoanalytiker Félix Guattari, das sich über vier Bücher erstreckte, bereits Teil ihrer 
These – ein Umstand, der in den Geisteswissenschaften bis dato selten war und auch 
für Ausstellungen immer angestrebt werden sollte. So ist der hier nur kurz gehaltene 
Abschnitt (dieses Buch soll ja tragbar bleiben) zum Rhizom ebenso auf der Metaebe-
ne zu verstehen: Die rhizomhafte Perspektive ist eine methodologische Überzeugung, 
die mittels steter Bewegung Anknüpfungspunkte sucht, anstelle die Ursprünge und 
Entwicklungen nachzuzeichnen und starre Analysen oder Produktions-Kategorisie-
rungen zu verwenden. Ein rhizomatisches Arbeiten bedeutet eben auch nicht dem 
traditionell ›deutschen Zwang‹ zu folgen, auf Vorläufer(_innen) und wiederum ihre 
Vorläufer(_innen) zurückzugreifen, sondern innerhalb des Diskurses mehr in Zusam-
menhängen, Anknüpfungspunkten und zeitgenössischen Vorbildern zu denken und 
sich selbst als Teil des Netzes zu begreifen.187 Dies bezieht sich auch auf Sprache: »Lan-
guage is not about representation, naming or propositions, but rather about creating 
worlds of sense that interact with other material worlds, such as those of bodies, laws 
and cultures« (Colebrook 2002a: 111).

Deleuze und Guattari begreifen sich selbst als »mehrere« und machen damit »schon 
eine Menge aus« (1977: 5). Ihr Denken, das das »Nächstliegende und das Fernste« (ebd.) 
verbindet, umfasst komplexe Themen wie soziale Beziehungen und gesellschaftliche 
Wissensorganisationen – immer mit dem Blick auf menschliche Subjekte und die Um-
welt in ihren Verbindungen. »Mille Plateaux« (1980), in dessen Einleitung sie das Kon-
zept des Rhizoms entwickelten, kann auch für die heutige Zeit ebenso gebraucht wer-
den und an Aktualität nicht eingebüßt haben.188 Das Rhizom ist von Querverbindungen 
geprägt und als Gegenentwurf normierter kuratorisch-akademischer Denkweise zu 
verstehen und soll nichts weniger schaffen, als die eigene Denkweise zu durchwirbeln 

186  �Vgl. Antke Engel (1996): »Verqueeres Begehren«, in: Sabine Hark (Hg.), Grenzen lesbischer Identi-
täten. Berlin: Querverlag, Berlin, S. 73-95.

187 � Die nächsten Einträge für das Methoden-Glossar im Rahmen des Netzwerkgedankens und New Ma-
terialism könnten zu Jane Bennett: »Vibrant Matter« und Bruno Latour (und Michel Callon, John Law) 
»Akteur-Netzwerk-Theorie« sein, die in diesem Zusammenhang auch im Sinne der ›Intra-action‹ 
sehr handhabbar und spannend sind (vgl. Jane Bennett (2010): A Political Ecology of Things. Durham 
, NC: Duke UP und (Bruno Latour (1996): »On Actor-network-theory«, in: Soziale Welt. 47, S. 369-381).

188 � So ist es verständlich, dass in Berlin der Verlag Merve sogar vor der französischen Originalfassung 
ihre ›Einleitung‹ des zweiten Bandes bereits veröffentlichte. Zudem ergänzt mit Anmerkungen und 
einem Gespräch der beiden Autoren über »Kapitalismus und Schizophrenie«, welcher auch ihr erst 
Band war mit dem Titel »L’Anti Œdipe« (1972).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 201

und auf den Kopf zu. Alles ist miteinander verbunden. Es geht nicht mehr um größer, 
besser, stärker – Hauptsache nach oben oder von oben runterblicken. Es geht um Ver-
bindungen – in Linien und in Knotenpunkten. Es ist nicht nur ein Chaos - es ist ein 
»Chaosmos« (Deleuze/Guattari 1976: 10). So werden Endpunkte werden Eingängen und 
das »Eine wird die Viel(heit)en«.189 Alles kann neu verknüpft und zusammengedacht 
werden. Alles Bisherige löst sich auf, bisherige Argumentationsmuster, vermeintliche 
logische oder gar selbstverständliche Konsequenzen existieren nicht mehr, bzw. müs-
sen hinterfragt werden. Und doch erhält die Denkweise in größtmöglicher Komplexität 
eine Form, ein Symbol, ein Bild – eben jenes des Rhizoms, des Wurzelgef lechts. 

Auf diese Weise kann man alles greifen um sich herum und beginnen, die Kunst-
geschichten zu hinterfragen; ihre Prozesse innerhalb des Systems; ihre Verbindungen 
zur Gesellschaft, zur Politik, zu ihren Orten und Räumen, Bedingungen, Möglichkei-
ten und Voraussetzungen und ihren dunklen Schattenseiten mitsamt zu betrachten. 
Heilung, Widergutmachung, Zurücknehmen, Abgeben – alles verbundene Prozes-
se, die Zeit kosten. Und Kraft. Und kann reißen – an Knotenpunkten oder einfach 
so. Wieder zu verbinden, bzw. ihre Verbundenheit zu begreifen – darum geht es. Zu 
dekolonialisieren, zu entdiskriminieren – nicht mehr in Dichotomien zu denken und 
die Welt bis aufs äußerste zu simplifizieren. Dialektisch-dualistische Normierungen 
des Wissenssystems zu hinterfragen. In Verbindungen, Verf lechtungen und Wurzeln 
zu denken. Verantwortlich, global und lokal zu denken. Zu betrachten und sich aber 
immer als Teil des Rhizoms mitzubetrachten – mit der eigenen Sozialisation und Si-
tuation, seinen eigenen Themen, Ansichten zur Kunst, dem Ausstellungsort und der 
Außenwelt und den Konsequenzen die es auf die eigenen Ansichten hat. Man kann 
sich in der Welt des Rhizoms nicht außerhalb des Mediums Ausstellung denken. Fin-
det neue Möglichkeiten. Neue Begriffe – seid wie die Philosophie selbst und formt, 
in_formiert, erfindet, bringt neue Konzepte hervor.190 

»Nur unterirdische Sprößlinge und Luf twurzeln, Wildwuchs und das Rhizom sind schön, poli-
tisch und verbinden sich.« (Deleuze/Guattari 1976: 26) 

Es ist das werdende Denken in Konnexionen, das im Zentrum steht – viel eher als das 
Ausstellen von Zuständen. Es ist eine Störung, eine Kritik. ein anders Denken und ein 
Ausrichten – das untrennbar mit allem verbunden ist. »Denn wie sollte das Gesetz 
des Buches in der Natur zu finden sein, da es doch gerade der Teilung zwischen Welt 
und Buch, Natur und Kunst vorausgeht?« (S. 8)191 Das poststrukturalistische, und situ-
ative Wissenspostulat ist damit auf eine Weise rhizomatisch ausgebreitet, wie es für 

189  �Lina Dieckmann (2019): »Verzweigen, Verflechten, Verdichten. Simultanität und Synchronisierung 
bei Tabita Rezaire und Deborah Levy«. Unveröffentlicht, Universität Potsdam, S. 1.

190  �Deleuze und Guattari äußerten sich zum Wesen der Philosophie auf diese Weise: (1991): Qu’est-ce 
que la philosophie? Paris: Éditions de Minuit; bzw. Dies. (2000): Was ist Philosophie? Aus dem Fran-
zösischen von Bernd Schwibs und Joseph Vogl. Frankfurt a.M: Suhrkamp.

191  �Das, was in den Medienwissenschaften als sinnvolle Arbeits- und Denkweise etwa zur Beschreibung 
des Internets verwendet wird, ist im kuratorischen Rahmen ebenso sinnvoll, nicht zuletzt, da auch 
diese nicht von unseren Realitäten abgekoppelt gedacht werden dürfen (#Intra-action und Relatio-
nalität, #Posthumanities)

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung202

Ausstellungen grundlegend zu werden vermag: »Jeder beliebige Punkt eines Rhizoms 
kann und muss mit jedem anderen verbunden werden.« (S. 11). 

So gibt es auch im gesamten Buch kein einzelnes Argument, das herausgearbeitet, 
mit Beispielen versehen und zum Schluss zusammengefasst und gesetzt wird – die 
Kapitel sind weder dramaturgisch, chronologisch noch inhaltlich aufeinanderfolgend 
und versuchen damit auch nicht, etwas zu ersetzen, »was die Natur nicht oder nicht 
mehr vermag« (S. 8). Die Kapitel suchen Verbindungen. Zu Dir. Das älteste, klassische, 
abendländische, formelhafte und dialektische Denken, das von einer »starken vorgän-
gigen Einheit« ausgeht oder die Annahme, dass 1+1 automatisch 2 ergeben muss, ist 
für sie »völlig abgenutzt« und hat »die Vielheit nie begriffen« (S. 8f., 40). Gerade bei der 
Anwendung des Rhizoms als Gedankenstruktur geht es in Ausstellungen eben nicht 
darum, zum Beispiel den ›Ursprung von Originalität‹ zu finden, sondern viel eher um 
ein multiples ›sich Ausdrücken‹ – nicht Chronologie und Synchronität, sondern kalei-
doskopisch, dialogisch, que(e)r und durch andere Logiken verbunden. Queer Curating 
ist somit auch ein Plädoyer für die Verbundenheit mit der Welt, ihrer eigenen Logiken, 
eigenen Praxis und ihrer Rolle in der Bedeutungsproduktion.192 

Das Rhizom läßt sich weder auf das Eine noch auf das Viele zurückführen. Es ist nicht 
das Eine, das zwei wird (wie im Wurzelbaum), auch nicht das Eine, das direkt drei, vier, 
fünf etc. wird. Es ist weder das Viele, das von Einen abgeleitet wird, noch jenes Viele, 
zu dem das Eine hinzugefügt wird (n+1). Es besteht nicht aus Einheiten, sondern aus 
Dimensionen. (...) Eine Vielheit variiert ihre Dimensionen nicht, ohne sich selbst zu än-
dern und zu verwandeln. 

Im Unterschied zu den Bäumen und ihren Wurzeln verbindet das Rhizom einen be-
liebigen Punkt mit einem anderen; jede seiner Linien verweist nicht zwangsläufig auf 
gleichartige Linien, sondern bringt sehr verschiedene Zeichensysteme ins Spiel. (De-
leuze/Guattari 1976: 34)193

Queeres Kuratieren umfasst also, »Dinge von ihrer Mitte her wahrzunehmen« und 
zugleich nicht so zu tun, als könnte man sie und alles darum überblicken, sondern 
anhand ihrer Verbindungslinien Rhizome zu machen. Ihre Verbindungen, Knoten-
punkte und Linien wahrzunehmen und diese wiederum als miteinander zusammen-
geschlossene Plateaus zu begreifen (ebd. S. 37, vgl. S. 11): 

192  �Mit Lévi-Strauss‹ »La pensée sauvage« von 1962 wird dies mit anderen, weniger abstrakten Metho-
den der Beobachtung und Beschreibung noch zu einem für Ausstellungen konkreteren Teil heraus-
gearbeitet (vgl. #5). 

193 � Und weiter: »den Dimensionen der Segmentierungs- und Schichtungslinien, aber auch der Maximal-
dimension der Flucht- und Deterritorialisierungslinie, auf der die Vielheit abfährt und sich verwan-
delt. Man darf solche Linien und Spuren nicht mit den Abstammungslinien des Baumtyps verwech-
seln, die nur Verbindungen zwischen Punkten und Positionen angeben. Im Gegensatz zum Baum ist 
das Rhizom nicht Gegenstand der Reproduktion: weder einer äußeren Reproduktion als Bildbaum, 
noch einer inneren Reproduktion als Baumstruktur. Das Rhizom ist eine Anti-Genealogie« (1977: 34).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 203

Jede Vielheit, die mit anderen durch an der Oberfläche verlaufende unterirdische Sten-
gel verbunden werden kann, so dass sich ein Rhizom bildet und ausbreitet, nennen wir 
Plateau. (Deleuze/Guattari 1976: 35)

Die relationalen Denkweisen immer wieder zu betonen, soll nicht die Tatsache leug-
nen, dass es doch vor allem ›einzelne‹ Objekte sind, die wir ausstellen – es geht aber 
um die Frage, wie wir mit ihnen umgehen, wie wir sie denken und mit uns und inner-
halb ihrer Systeme miteinander verbinden. 

Das Rhizom selbst kann die verschiedensten Formen annehmen, von der Verästelung 
und Ausbreitung nach allen Richtungen an der Oberfläche bis zur Verdichtung in Knol-
len und Knötchen. (Deleuze/Guattari 1976: 11)

Das Konstellieren von Bedeutungen/Inhalten für eine Ausstellung beginnt mit den 
Objekten im und mit dem Raum, dem Ort und der Zeit – netzhaft verwebt es sich 
mit dem eigenen Denken über Kunst. Was kann gezeigt werden? Warum? Was be-
wegt mich, wie, warum? Welche Künstler_innen arbeiten gerade wie und warum an 
Themen, Materialien, Methoden? Eine Ausstellung ist wie ein rhizomatisches Buch: Es 
»existiert überhaupt nur durch das Außen und im Außen« (S. 7). So könnte man sich 
in der Konzeptionsphase mit Deleuze und Guattari fragen, »in welchen Verbindun-
gen [sie] Intensitäten strömen lässt, in welche Vielheiten es seine Vielheit einführt und 
verwandelt, mit welchen anderen organlosen Körpern sein [ihr] eigener konvergiert 
(ebd.). »Es gibt keine Gesamtbedeutung und -aussage, sondern nur Relationen, die 
ihre eigene vorläufige Bedeutung weitergeben an die Nachbarrelation und dadurch 
einen Strom herstellen« (Siepmann 2018). Alles darf sich verweben – nichts muss de-
zidiert als Ursprung verstanden werden. Wenn sich Absichten für Themen und Inhalte 
bilden, geht es darum, sich und den Prozess bis dahin nicht unsichtbar zu machen, 
gar zu vergessen – sondern mitauszustellen. Dies ist rhizomhaftes Zeigen im Raum.194 

Charakteristiken des Rhizoms sind dabei: variable Verknüpfungen, horizonta-
le Anordnungen, Konnexion und Heterogenität (S. 11). Das Denken in rhizomhaften 
Relationen ist ebenso ein Plädoyer für die Untrennbarkeit von Sein und Wissen, für 
situiertes Wissen, das antihierarchischen Überzeugungen folgt (#Situiertes Wissen, 
#Intra-action und Relationalität). Das situierte und rhizomatische Wissen über-
schneidet sich vielfach – besonders in der Überzeugung, alles Hierarchische wird der 
Komplexität der Welt(en) nicht gerecht und hat nur eine eingeschränkte Wirkung im 
Hinblick auf das wirkliche Verändern diskriminierender und grundlegend normie-
render Denkweisen.195 Das Halten an Macht- und Ordnungsprinzipien ist sowohl auf 

194  �Dieses Zeigen kann wiederum auch selbst zum Thema werden – wie etwa bei Beschriftungen/Texten 
zu Kunstwerken. Die Idee, in den Texten selbst zum Objekt ihr Eingebundensein in der Ausstellung 
zu kommentieren (vgl. Krasny 2006, Projekt »muSieum« S. 48ff.), ist eine Maßnahme zur Versprach-
lichung der Zusammenhänge, die ein stärkeres Bewusstsein für die Ausstellung und deren Einfluss 
auf die Kunst schaffen könnte und die subjektive Sichtweise und Absicht der Ausstellenden zeigt.

195 � Erinnerungen oder eigene, gedankliche Verknüpfungen mit Konzepten der Montage Brechts, Darbo-
vens oder Warburgs, der surrealistischen/dada-Collage, können hier gern auftauchen. Vgl. weiterfüh-
rend: Elke Bippus (2012): Kunst des Forschens. Praxis eines ästhetischen Denkens. Zürich/Berlin: dia-
phanes; Georges Didi-Huberman (2011): Wenn die Bilder Position beziehen. Paderborn: Fink, S. 108ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung204

Rezeptions- als auch auf Produktionsseite erlernt und damit weniger frei als rhizom-
haftes Denken.196 Die Worte von Deleuze/Guattari werden auf das Queer Curating an-
gewandt und als queer-rhizomatische Suche nach Themen, Fragestellungen und An-
ordnungsweisen in Ausstellungen verstanden: 

Das Rhizom geht durch Wandlung, Ausdehnung, Eroberung, Fang und Stich vor. Im 
Gegensatz zu Graphik, Zeichnung und Photo, zu den Kopien bezieht sich das Rhizom 
mit seinen Fluchtlinien auf eine Karte mit vielen Ein- und Ausgängen; man muß sie 
produzieren und konstruieren, immer aber auch demontieren, anschließen, umkehren 
und verändern können. 

[Es ist] ein nicht zentriertes, nicht hierarchisches und nicht signifikantes System ohne 
General, organisierendes Gedächtnis und Zentralautomat; es ist einzig und allein durch 
die Zirkulation der Zustände definiert. (Deleuze/Guattari 1976: 34f.)

Verschiedene Aspekte einer Zeit, eines künstlerischen Schaffens, eines Themas usw. 
können innerhalb von Ausstellungen zu intensiven Knotenpunkten zusammengefügt 
werden, die sich auf ›Plateaus‹ entwickeln bzw. selbige aus Rhizomen bestehen. (vgl. S. 
35). Zu beachten ist, dass jedes Plateau »an beliebiger Stelle gelesen und zu beliebigen 
anderen in Beziehung gesetzt werden« kann (ebd.). Ziel ist also nicht, mit den Plateaus 
wiederum eine stringente Narration zu entwerfen – so sind sie nicht als Stationen 
oder Stufen zu begreifen –, etwa wie gern in Form von Abschnitten zu Vorbildern/
Inspirationen und späteren Einf lüssen für andere Künstler_innen. Die deutsche Tra-
dition (z.B. in der Philosophie) ist immer wieder stoisch bedacht, mit Vorläufern zu 
argumentieren, was zuweilen rhizomhaft durchkreuzt werden kann.

Kunstgeschichte und ihre Informationen über Kunst im weitersten Sinne werden 
so in ihren normierten Kategorien und Reproduktionsmechanismen hinterfragt: ihr 
dominiertes Fokussieren auf Berühmtheit, Geschlecht, Herkunft. Ihre Entwicklungs-, 
Steigerungs- und Verbesserungsgedanken. Ihre diskriminierenden, anti-feministi-
schen, marginalisierenden, normierenden Ansätze, die wiederum Argumentations-
weisen ihre Vorläufer verharmlosen. 

Der kuratorische Standpunkt verändert sich somit grundlegend von bisherigen, 
suggerierte er doch bisher einen Erzähler_innenstandpunkt, der privilegiert von oben 
herabschaut und für den »ein Punkt und eine Ordnung festgesetzt« sind (S. 11). Es 
muss immer noch ausgewählt, abstrahiert und dargestellt werden – aber der Macht-
gestus und die Art des Suchens nach Kunst/Ausstellungen ist in Plateaus zu denken, 
die sich rhizomatisch fortbewegen und sich innerhalb von Plateaus befinden. Die ein-
zelnen Plateaus sind in sich als besondere Form inhaltlicher Intensitätszusammen-
schlüsse zu verstehen – ohne Kern, Höhepunkt, Anfang oder Ende – und somit immer 
ein Prozess des Werdens. Als Kurator_in kein Zentrum der (Deutungs-)Macht zu pro-
klamieren, bedeutet, der Markierung und Dominanz über das ›Andere‹ zu entgehen.

196 � So betont auch Foucault: »Il faut concevoir le discours comme une violence que nous faisons aux 
choses, en tous cas comme une pratique que nous leur imposons (…)«, in: Michel Foucault (1971): L’or-
dre du discours (2.12.1970). Paris, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 205

Die Schemata der Evolution würden dann nicht mehr nur nach dem Modell des Stamm-
baumes funktionieren, wo sich das Differenziertere aus dem weniger Differenziertem 
entwickelt, sondern wie ein Rhizom, das unmittelbar in der Heterogenität operiert und 
von einer schon differenzierten Linie zu einer anderen springt. (Deleuze/Guattari 1976: 18)

Kein ultimativer Wahrheitsanspruch wird darin angenommen – ebenso wenig wie 
eine epistemologische und ontologische Baumstruktur abgelehnt wird, die zudem 
einen »idealen Sprecher-Hörer« (S. 12) proklamiert, der nicht existiert.

Es geht um das Modell, das sich unaufhörlich aufrichtet und eindringt, und um den Pro-
zess, der sich fortwährend verlängert, abbricht und wieder einsetzt« (Deleuze/Guattari 
1976: 33) 

Eine Vielheit, die ihre Dimensionen variiert und sich selbst »zu ändern und zu verwan-
deln« vermag und sich verändern lässt (S. 34). Wenn sich diese Vielheiten wiederum 
auf die unterschiedlichste Art verbinden und verbunden werden, und sich Rhizome 
neu ausbilden oder ausbreiten, geschieht das auf Plateaus (vgl. S. 35). So ist ein kura-
torisches, prozesshaftes Ordnen, Strukturieren und Auswählen notwendig, um Be-
deutungen in Ausstellungen hervorzubringen – zugleich muss ihre Abstraktion und 
Verbundenheit darin deutlich werden. 

Traditionelle, kunsthistorische Aspekte zur Kunst können inkludiert werden – 
nicht aber genealogisch oder dezidiert chronologisch, sondern als ›Multiple‹ mitein-
ander verbunden und immer als solche hinterfragt werden. Sich selbst als Kurator_in 
als Teil des Netzes zu begreifen, die Verstrickungen, Intensitäten und Linien viel 
eher als einen ›Kern‹ zu suchen, macht einen gleichermaßen umsichtig, erhöht den 
Arbeitsaufwand und nimmt den Druck, ein Masternarrativ schaffen zu können oder 
zu müssen.197 Es geht um den subjektiv-situativen und grundsätzlichen Zugriff, die 
Fragestellung, den Raum, den Ort, die Zugewandtheit hin zu einem Aspekt oder vielen 
zugleich, zu Kunstwerken, Künstler_in und Ausstellungen. 

»Sobald man das Buch einem Subjekt zuschreibt, vernachlässigt man die Arbeit der Materia-
lien und die Äußerlichkeit ihrer Beziehungen.« (Deleuze/Guattari 1976: 6)

Wenn man sich also mit den Werken auseinandersetzt, reicht es zum Beispiel nicht, 
die Künstler_innen als Repräsentation für etwas zu verwenden, ihren Status quo zu 
beschreiben oder sie in ihrer Bandbreite des Schaffens in monografischen Ausstellun-
gen zu isolieren. Beide Extreme erscheinen falsch: nur Einzelwerke als Repräsentanz 
zu zeigen, ebenso wie ausschließlich das Œuvre des Künstlers zu zeigen und damit 
jeglichen Einf luss von außen zu verleugnen. Eine höhere Anzahl von Werken garan-
tiert nicht, die künstlerische Position zu erfassen und erschwert bei thematischen 
Ausstellungen, den roten Faden im Blick zu behalten. So erscheint es sinnvoll, seltener 
Einzelœuvre zu zeigen, sondern ihre Verbindungen. Aber gleichzeitig in Gruppenaus-
stellungen die Anzahl der künstlerischen Positionen zu verringern, um genug Raum 

197  �Dass es hier eine Übergangsphase geben muss, die vom bisher Gewohntem zum neuen Zeigen 
führt, ist selbstverständlich – waren wir doch durch die Kunstgeschichte schon so lange daran ge-
wöhnt worden, Masternarrativen zu glauben. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung206

zu haben, um Stil-(Flucht)Linien zu zeigen – künstlerische, menschliche und mediale 
Verbindungen und diese in und mit der Ausstellung (und verschiedenen Sammlungen) 
zu kontextualisieren. Gänzlich monografische Ausstellungen sind – werden sie als 
solche dargestellt – trügerische Illusionen. Kein_e Künstler_in arbeitet ›allein‹ – aus 
dem Diskurs gibt es kaum Entkommen – ob durch Einpassung oder Gegenwehr – ist 
nicht relevant (#Intra-action und Relationalität). Monografische Ausstellungen kön-
nen also nur gedankliche Knotenpunkte für eine umfassende Analyse künstlerischer 
Beziehungsgef lechte sein, in dem sie sich befanden oder befinden, aber nicht der End-
punkt der Wissenssuche oder Proklamation ihrer Unabhängigkeit. Es ist eben »eine 
Karte mit vielen Ein- und Ausgängen; man muß sie produzieren und konstruieren, 
immer aber auch demontieren, anschließen, umkehren und verändern können« (S. 
35). Um diese Karte zu zeichnen, ist das Gespräch und der Austausch mit Kolleg_in-
nen, Freund_innen und Künstler_innen unerlässlich, wobei sie nie eine »homogene 
Sprachgemeinschaft« bilden dürfen und hierarchische Kommunikation ebenso wenig 
existieren darf, wie von vornherein festgelegte Verbindungen (S. 12).198 Es ist ein freies 
und zugleich anlassgebundenes und geleitetes Assoziieren. Doch die Suche nach Wis-
sen ist nicht willkürlich bzw. das Willkürliche reicht nicht aus. 

Das rhizomatische Denken spiegelt, erfasst und umschließt die Welt, die unvoll-
kommen, instabil, assoziativ und komplex ist und – wie das Rhizom – »das Beste und 
das Schlimmste« enthält (S. 11). Dass kuratorische Praktiken innerhalb machtbesetz-
ter Felder und institutionellen Systemen und Diskursen ablaufen, wird dabei immer 
wieder thematisiert, um queer zur Norm neue Praktiken zu leben. Queere Theorien 
haben gerade diesen poststrukturalistischen Angriff durch Machtanalysen und herr-
schaftskritische Aspekte innerhalb des Denkens ebenso bekämpft.199 Auch Antke En-
gel betont in ihrem Bild der queeren Assemblage: 

Um die Komplexität von Herrschaft nicht mittels fundationalistischer, priorisierender 
oder additiver Ansätze zu reduzieren, werden vieldimensionale und prozesshafte Be-
wegungen der Macht – womöglich inklusive ihrer unerwarteten, unverständlichen 
oder nicht intelligiblen Momente – hervorgehoben. (Engel 2011: 1)200

Das Konzept des Rhizoms ist auch in Lebensformen angesiedelt, die in Anknüpfung 
an Spinoza immer hybrid sind und alle Modi umfassen.201 Diese breiten sich nicht 

198 � Das Zusammentragen verschiedener Perspektiven durch eine erhöhte Anzahl an Kurator_innen er-
scheint erst dann sinnvoll, wenn unter ihnen ein Austausch und Polylog stattfindet und nicht jede_r 
ihre/seine eigenen Bereich hat als intersubjetives Philosophieren. Dabei sind gemeinsame Frage-
stellungen, Methoden und Überzeugungen zu besprechen.

199  �Auch das Begehren, das Deleuze/Guattari beschreiben, lässt Verknüpfungen zur queer theories zu, 
die sich nicht allein »in Subjektivität und intimen sozialen Beziehungen verfängt, sondern konstitu-
tive Kraft im Gesellschaftlichen entfaltet« (Engel 2011, o.S.). Vgl. Elspeth Probyn (1996): Outside Be-
longings. New York: Routledge; Elizabeth Grosz (1994): »Refiguring Lesbian Desire«, in: Laura Doan 
(Hg.), The Lesbian Postmodern. New York: Columbia UP, S. 67-84.

200  �Antke Engel (2011): »Queer / Assemblage. Begehren als Durchquerung multipler Herrschaftsver-
hältnisse«, in: transversal texts: transversal.at/pdf/journal-text/1612/ (Zugriff 16.7.2022).

201 � Vgl. Anzaldúa 2000: 133.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

file:///Users/beatricemiersch/Dropbox/Mac/Downloads/transversal.at/pdf/journal-text/1612
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 207

durch Fortpf lanzung aus, sondern durch »Expansion, Vermehrung, Besetzung, An-
steckung, Völker« (Deleuze/Guattari 1987: 239). 

Die Welt hat ihre Hauptwurzel verloren, das Subjekt kann nicht einmal mehr Dichoto-
mien bilden; es erreicht eine höhere Einheit der Ambivalenz. (Deleuze/Guattari 1977: 10)

Die Ablösung des Prinzips der ›Hauptwurzel‹ schließt auch die Künstler_in als reines 
Zentrum aus. So betonen auch Deleuze und Guattari die Untrennbarkeit von Objekt, 
Subjekt und Wissen: 

Die kollektiven Aussageverkettungen funktionieren tatsächlich unmittelbar in den 
maschinellen Verkettungen, und man kann keinen radikalen Einschnitt zwischen den 
Zeichensystemen und ihren Objekten ansetzen. (Deleuze/Guattari 1977: 12)

Die existentielle Metapher der Rhizome begreift als Netzwerke auch möglicher, he-
terogener Elemente, können in ungeplante Richtungen wachsen und den lebensrea-
len Situationen folgen, denen sie begegnen. Darin könnten auch verbundene Objekte, 
Menschen, Assoziationen verknüpft werden, die bisher nicht direkt in Verbindung mit 
dem Thema/der Künstler_innen gebracht wurden.202 Nicht nach einer hierarchischen 
Baumstruktur lassen sich die Kunst und ihre Themen innerhalb kuratorischer Arbeit 
ordnen, sondern als offenes System, das an jeder Stelle unterbrochen werden kann 
und sich an seinen eigenen oder an anderen Fluchtlinien wieder fortsetzt. Mit dem 
Konzept kuratorischer Störungen gibt es also gleichermaßen Überschneidungen und 
Herausforderungen: Störungen sind im Rhizom zwar inhärent, bilden dabei aber kei-
nen besonderen Moment. Sie tauchen kontinuierlich auf, so dass ein Provozieren von 
Störungen in dieser Denkstruktur nicht vollständig greift, dennoch kann ein Rhizom 
»an jeder beliebigen Stelle gebrochen und zerstört werden; es wuchert entlang seiner 
eigenen oder anderen Linien weiter« (S. 16) (vgl. Kapitel 3.2 »Moment der Störung: eine 
Methode«). So geht es um das »Modell, das sich unauf hörlich aufrichtet und eindringt, 
und um den Prozess, der sich fortwährend verlängert, abbricht und wieder einsetzt« 
(S. 33). Das Rhizom und damit für mich das Konzipieren von Ausstellungen befindet 
sich in stetiger Umstrukturierung und Veränderung, produziert Unbewusstes, statt 
es zu reproduzieren. Es verbindet Mannigfaltigkeiten, also Plateaus, untereinander, 
sodass eine Ausstellung ein dezentrales Wurzelgef lecht entsteht und sich ausbreiten 
kann. Das Plateau wiederum ist weder Anfang noch Ende, sondern immer eine Mitte: 
ein Prozess des Werdens. So kann das Kapitel nur mit dem finalen Aufruf von Deleuze 
und Guattari enden und sich gleichermaßen mit allem und allen verbinden:

(M)acht Rhizom, nicht Wurzeln, pflanzt nichts an! Sät nicht, stecht! Seid nicht eins oder 
viele, seid Vielheiten! Macht nie Punkte, sondern Linien! Geschwindigkeit verwandelt 
den Punkt in eine Linie! Seid schnell, auch im Stillstand! Glückslinie, Hüftlinie, Flucht-
linie. Laßt keinen General in euch aufkommen! (Deleuze/Guattari 1977: 41)

202 � In Anlehnung an Rhizomatische Strukturen, aus denen Plateaus bestehen, beschreibt Siepmann 
seine Ausstellungen als Modell des Feldes, bei dem »einzelne Felder (›Inseln‹) in nicht hierarchischer 
allseitiger Interaktion« stehen (Siepmann 2007: 47). Diese sollten aber nicht als in sich geschlossen 
verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung208

#Posthumanities

»(…) the posthuman knowing subject has to be understood as a relational embodied and 
embedded, af fective and accountable entity and not only as a transcendental consciousness.« 

(Braidotti 2018: 1)

Im Anschluss an die intra-active und rhizomatische Sichtweise auf relationale Enti-
täten löst sich mit dem Ansatz des Posthumanen letztendlich die prekäre Rolle des 
Subjekts und die hegemoniale Entstehung von Sein und Wissen auf. Es geht nicht 
um Subjekte, sondern um Gefüge, die aus menschlichen Artikulationsformen, Mate-
rialitäten, Bedingungen und Freiheiten in Verbindung mit ihrer Umgebung und Aus-
stellungsstücken entstehen und immer wieder neu hervorgebracht werden. Subjekte 
existieren nur als Knotenpunkt in ihrer jeweiligen Verbindung als Teil des Plateaus. 
Subjekte, kann mit Donna Haraway gesagt werden, enden nicht an ihrer Haut (vgl. 
Haraway 1991: 178). Nach Jack Halberstam, so betonen Michaelis et al., »müssen nicht 
einmal Körper für ein queer-theoretisches Unterfangen im Spiel sein. Viel mehr regt 
Halberstam an, Körper als bevorzugte Repräsentanten queerer Politik zu entlasten, 
um andere Artikulationsformen für queeres Denken zu ermöglichen«. 

Subjekte – wenn also von ihnen hier gesprochen wird (um auch nicht gleich die 
Verwirrung zu groß zu machen) – sind daher nicht konzeptuell »deckungsgleich mit 
konkreten Personen« – sie sind eine »produktive Kluft« zwischen ihnen und einem 
posthumanen Gefüge zu begreifen (Villa 2012: 35). Subjekte meinen hier Akteuer_in-
nen einer Ausstellung – besonders den produktiven Anteil der Kurator_innen. Sie 
bringen durch ihre Bewegung in und mit ihrer Ausstellung im besten Fall alles in Be-
wegung, was in ihrem Wirkungskreis liegen könnte. Sie plädieren für ein Mit-Sein, 
initiieren sozial-politische Transformationen, und sind Störer_innen im System, In-
itiator_innen aktivistischer Aktionen und Puffer zwischen Macht und Kunst. Sie su-
chen sich Verbündete – auf allen Ebenen. Daraus ergeben sich unter anderem zwei 
entscheidende Denk- und Handlungsweisen für Ausstellungen: Der erste cartesiani-
sche Bruch – die Überwindung der Trennung von Körper und Geist – ist auf diese 
Weise potenziert. Zum Zweiten wird ein »nature-culture continuum« proklamiert, 
indem neue und transdisziplinäre Wissensfelder erkundet werden und prozessorien-
tierte und relationale Konzepte, wie etwa die Intra-action und deas »humanimal« zur 
Entfaltung gelangen. Rosi Braidotti bezeichnet dies als Disziplin der »critical post-
humanities« (2018: 1).203 Die Implikationen sind Loslösungen aus einer individuellen 

203  �Halberstam (2005), in: Michaelis/Dietze/Haschemi Yekani 2012: 186. Vgl. Gif fney/Hird 2008: Quee-
ring the Non/Human. Die ökologischen, spirituellen, gesundheitlichen und technologischen He-
rausforderungen unserer Zeit sind ein Teil des Posthumanismus werden zudem dezidiert in den 
umfassenden Ansätzen des Ecofeminism untersucht. Vgl. Sofia Varino* (2017): Vital Dif ferences 
Indeterminacy & the Biomedical Body. Stony Brook University: Pro Quest; Vandana Shiva (1988): 
Staying alive: women, ecology and development. London: Zed Books; Douglas Vakoch/Sam Mickey 
(2018): Women and Nature? Beyond Dualism in Gender, Body, and Environment. London: Routledge; 
Karen Warren (2000): Ecofeminist Philosophy: A Western Perspective on What It Is and Why It Mat-
ters. Lanham: Roman & Littlefield; Roberta Johnson (2013): »For a Better World: Alicia Puleo’s Critical 
Ecofeminism«, in: Estrella Cibreiro/Francisca López (Hg.), Global Issues in Contemporary Hispanic 
Women’s Writing. London/New York: Routledge.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 209

Isoliertheit, Machtverbundenheit oder Unterdrückung und die Verschiebung auf eben 
jene Eingebunden- und Verbundenheit sind wichtige Bestandteile des Queer Curating. 

In Strukturen posthumanen Denkens gibt es viele Ansätze, wobei die ›traditionellen‹ 
Geisteswissenschaften dabei noch nicht das volle Potential ausgeschöpft haben.204 Bei 
der Idee des Posthumanen geht es um eine Solidarisierung und Erweiterung der ›Hu-
manwissenschaften‹ und Erweiterung des eingeschränkten zentralistischen Subjekt-
Konzepts – nicht um die Schaffung einer apokalyptischen Science-Fiction-Gegenfigur. 
Dabei wäre Foucault als einer derjenigen zu nennen, der die humanistische »Arroganz« 
hinterfragte, den »›Menschen‹ – das gebildete europäische männliche Subjekt – als Zen-
trum der Weltgeschichte zu betrachten«, wie Braidotti ihn rezipiert (2016: 34). So werden 
in dieser Arbeit verschiedene Denkweisen miteinander verbunden, die Subjekte und die 
Wissenschaften neu in Zusammenhängen und Transformationen zu denken:205 

Posthuman feminists look for subversion not in counteridentity formations but rather 
in pure dislocations of identities via the disruption of standardized patterns of sexual-
ized, racialized, and naturalized interaction. (Braidotti 2017: 37)

Rosi Braidotti, Karen Barad, Donna Haraway, Brain Massumi und Michaela Ott und 
weitere sind es, die in diesem Zusammenhang in kurzen Absätzen zitiert und ergänzt 
werden, um ihre Gedanken hier einf ließen zu lassen.206 Sie eröffnen gedankliche und 
doch körpernahe Werkzeuge, mit denen alle Entitäten von Ausstellungen als Gefüge 
durchdacht werden können. So betont Braidotti: 

I want to insist that the posthuman – a figuration carried by a specific cartographic 
reading of present discursive conditions – can be put to the collective task of construct-
ing new subjects of knowledge, through immanent assemblages or transversal allianc-
es between multiple actors. 

This transversal alliance today involves non-human agents, technologically-media-
ted elements, earth-others (land, waters, plants, animals) and non-human inorganic 
agents (plastic, wires, information highways, algorithms, etc.). A posthuman ethical 
praxis involves the formation of a new alliance, a new people. (Braidotti 2018: 6)

204 � Wie Biogenetik/-engineering, Neurowissenschaften sowie Nano- und Informationstechnologien. 
Hier werden vor allem Fragen des Postanthropozäns gestellt: Braidotti betont dazu: »by challenging 
the anthropocentric habits of thought, it foregrounds the politics of the ›naturalized‹ nonhuman oth-
ers and thus requires a more radical break from the assumption of human uniqueness« (2017: 30). Für 
eine Herleitung innerhalb der Geisteswissenschaften vgl. z.B. Braidotti 2014, 2017, Colebrook 2014.

205 � Vgl. Braidotti 2017: 34, 2. Elizabeth Grosz (2001): »A Thousand Tiny Sexes: Feminism and Rhizomat-
ics«, in: Deleuze/Guattari: Critical Assessments of Leading Philosophers, Hg. von Gary Genosko, S. 
1440-1463. London: Routledge; Claire Colebrook: Sex after Life (Part 1: 2008, Part 2: 2014).

206  �Die Vorläufer_innen sind bereits in den 1970er Jahren bei Deleuze/Guattari (1977) oder bei Foucault 
(1971), hier in: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung210

Alle Entitäten befinden sich in Allianzen und sind darin verbunden und zugleich mit 
inhärenten Eigenschaften bestückt. So sollte klar sein: Solidarisierung ist die stille 
Hoffnung des hier posthumanen Konzepts des Subjekts.

Wie können wir uns als produktive Kluft – unsere Potentialität und transformati-
ve Kraft als Einzelne_r begreifen und ernst nehmen und uns doch immer als Teil einer 
posthumanen Gemeinschaft denken? Etwa, indem wir das Konzept des »Dividuelle« 
verinnerlichen, das Michaela Ott für die Teilhabemöglichkeiten Einzelner und der Ge-
meinschaft beschreibt, die zusammen, aber nie als gleich betrachtet werden?207 Oder 
jenes des »Mit-Seins« von Elke Bippus, Jörg Huber und Dorothee Richter in Anlehnung 
an Jean-Luc Nancy; die »Multitude« von Michael Hardt und Antonio Negri und daran 
anknüpfend die feministische Argumentationsweise von Rosi Braidotti über »208 Es 
geht mir um eine offene und diverse Vielheit produktiver Kraftfelder, die durch ver-
bindende Denkweisen entsteht (vgl. Kapitel 3.2.2 »zeig mir deine wunde«). Eine, die 
gemeinsam mit dem Kuratieren auf sozial-politische Veränderungen abzielen. Es ist 
ein Verständnis von Subjekten als transdividuelle, relationale Seinsweisen, die fern-
ab des strikten Konzepts abgeschlossener (humaner) Identitäten verstanden werden 

– und nicht nur, weil jede »bisherige Theorie des Subjekts (…) dem Männlichen entspro-
chen« hat (Irigaray 1979: 69). 

In Anlehnung der ›critical posthumanities‹ an die Auseinandersetzung mit intra-
activen Relationen, Affekttheorien und dem Ausgangspunkt rhizomatischer Struktu-
ren lässt sich betonen, dass Teilnehmer_innen aus wechselseitigen sozialen Gefügen 
entstehen und stets aus situativen Gegebenheiten oder in »affektiven Interaktionen« 
(Seyfert 2011: 73) hervorgehen, die menschliche und nicht-menschliche Aspekte auf-
weisen. Diese befinden sich immer im Fluss und konfigurieren sich je situativer Ver-
bundenheit (wie in Ausstellungen) neu. Die posthumanen Relationen im Raum im Zu-
sammenwirken mit den Ausstellungsstücken und den Besucher_innen werden immer 
wieder neue Konstellationen hervorbringen. Transformative Prozesse für alle Enti-
täten sind bzw. können, ein besonderer Teil der Ausstellung sein, wenn wir Voraus-
setzungen für Veränderungen durch Störungen schaffen. Und noch grundlegender, 
indem wir Performativität als Prinzip wirklich ernst nehmen und sie in den kuratori-
schen Prozess einbinden, um »rejoinder to performativity that allows a space for sub-
jectivity, for agency (however momentary and discursively fraught), and, ultimately, 
for change«, betont Patrick Johnson (2001: 10). Da diese Phasen innerhalb institutio-
nalisierter Regime ablaufen, in die Ausstellungen eingebunden sind, muss ein hoher 
Grad der Selbstref lexion und Bewusstmachung existieren: 

207  �Ott entwickelt das »Dividuelle« am Beispiel des Films. In: Michaela Ott (2015): Dividuationen. Theo-
rien der Teilhabe. Berlin: b_books, hier S. 54.

208  �Rosi Braidotti (2007): »Die feministischen nomadischen Subjekte als Figur der Multitude«, in: 
Marianne Pieper/ Thomas Atzert/Serhat Karakayali (Hg), Empire und die biopolitische Wende: 
Die internationale Diskussion im Anschluss an Hardt und Negri. Frankfurt a.M.: Campus, S. 49-
66. Hardt/Negri 2004: 123 (vgl. Klaus Schönberger 2010: 179 mit Referenzen zu Deleuze/Guattari); 
Bippus/Huber/Richter (Hg.) (2010): ›Mit-Sein‹. Gemeinschaft – ontologische und politische Perspek-
tivierungen. Ed. Voldemeer, Wien: Springer. Vgl. zudem Andreas Reckwitz (2017): Die Gesellschaft 
der Singularitäten. Berlin: Suhrkamp. Sabine Hark betrachtet das Thema Subjekte mit den Para-
metern Geschlecht und Sexualität: (1999): Deviante Subjekte. Die paradoxe Politik der Identität. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 211

Performative reflexivity is a condition in which a sociocultural group, or its most per-
ceptive members, acting representatively, turn, bend, or reflect back upon themselves, 
upon the relations, actions, symbols, meanings, codes, roles, statuses, social structures, 
ethical and legal rules, and other sociocultural components which make up their public 
selves. (Turner 1986: 24)209

Die gemeinschaftlichen Ambitionen für Veränderung sind dabei ebenso wichtig wie die 
Kurator_innen, die diese Ambitionen auslösen oder stärken können – etwa durch Mo-
mente kuratorischer Störungen.210 Störungen sind hier als Artikulationsmomente dieses 
queerenden Prozesses zu verstehen, die gleichermaßen Ergebnis und Anstoß sind: 

Die Praxis der Artikulation besteht in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeu-
tung teilweise fixieren. Der partielle Charakter dieser Fixierung geht aus der Offenheit 
des Sozialen hervor (Laclau/Mouffe 1991: 165).211

Ausstellungen sind dabei Teil des Prozesses – eine sich ständig in Bewegung und 
durch Knotenpunkte ergebende Konstellation, die sich im Zusammenwirken bildet 
und wieder löst, wobei die zeitliche Dimension, Intensität und Involviertheit der Be-
sucher_innen variiert. Dabei wird aber eben nicht mehr nur ›vom Menschen aus ge-
dacht‹, sondern dieser in seinen Beziehungen zur Welt verstanden.212 Somit wird auch 
seine Kunst in größeren Zusammenhängen verstanden und auch ›von ihr‹ und ihrem 
Kontext aus gedacht und gefühlt. Die multidisziplinäre Zusammenarbeit sollte daher 
viel stärker praktiziert werden – so sind die Künstler_innen nie vollständig isoliert von 
der Welt zu denken und ihre Kunst selbst auch nicht ›außerhalb‹ (wenn auch oftmals 
auf der Metaebene) anderer wissenschaftlicher Entdeckungen, Erkenntnisse und Fra-
gestellungen zu verorten. 

Karen Barad hat mit Phänomenen aus der Perspektive einer philosophischen 
Quantenphysikerin jenes posthumane Konzept erarbeitet, das an ihren hier grundle-
genden Begriff der Intra-Action anschließt (vgl. #Intra-action und Relationalität) und 
der für die Queer Curating Methode ebenso wichtig ist. Barads Denkweisen fasst sie 
als »Agentiellen Realismus« zusammen, der auch im Rahmen des ›New Materialism‹ 
verwendet wird, da dieser »materiell-diskursive Praktiken« (2012) untersucht.213 So 
schlägt Barad für diskursive Praktiken Folgendes vor: 

209 � Victor Turner (1986): The Anthropology of Performance. New York: Performing Arts Journal.
210 � Vgl. José Muñoz’ Konzept der »Desidentification«: »is a strategy that works on and against dominant 

ideology« (1999: 11f).
211  �Für Johnson ist es dafür sogar notwendig, queer studies zu ›quare studies‹ zu verändern: »Quare 

studies proposes a theory grounded in a critique of naive essentialism and an enactment of politi-
cal praxis » und weiter: »‹Quare‹«, on the other hand, not only speaks across identities, it articulates 
identities as well. ›Quare‹ of fers a way to critique stable notions of identity and, at the same time, to 
locate racialized and class knowledges. (…) Quare studies is a theory of and for gays and lesbians of 
color«, in: Johnson 2001 13f f. 

212  �Braidotti etwa bezeichnet dies als »nomadisches Beziehungssubjekt« (vgl. 2011).
213 � Der New Materialism befasst sich dabei auch mit biopolitischen/-ethischen Fragen, fügt Ansätze 

des Ecofeminismus ein und kreist um Themen ontologischer Neuorientierung, »die, ganz posthu-
manistisch, Materie selbst als lebendig oder handelnd begreif t« und sie aber zugleich in einen grö-
ßeren Kontext »geopolitischen und sozioökonomische Strukturen« einfasst (Coole/Frost 2010: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung212

If ›humans‹ refers to phenomena, not independent entities with inherent properties but 
rather beings in their differential becoming, particular material (re)configurings of the 
world with shifting boundaries and properties that stabilize and destabilize along with 
specific material changes in what it means to be human, then the notion of discursivity 
cannot be founded on an inherent distinction between humans and nonhumans. In this 
section, I propose a posthumanist account of discursive practices. (Barad 2003: 818)

Für den ausformulierten Brückenschlag zwischen posthumanen und queeren Ansät-
zen lässt sich Barads Arbeit zur »Nature’s Queer Performativity« einfügen: 

I entertain the possibility of the queerness of one of the most pervasive of all Earthlings: 
atoms. I dub them ›ultraqueer‹ critters due to the fact that their quantum quotidian 
qualities queer queerness itself in their radically deconstructive ways of being. 

Indeed, given that queer is a radical questioning of identity and binaries, including the 
nature/culture binary, this article aims to show that all sorts of seeming impossibili-
ties are indeed possible, including the queerness of causality, matter, space, and time. 
Queer is not a fixed determinate term; it does not have a stable referential context, 
which is not say that it means anything anyone wants it to be. (Barad 2012b: 29)

Für Donna Haraway existiert die metaphorische und materialle Figur des Cyborgs, »a 
kind of disassembled and reassembled, postmodern collective and personal self. This 
is the self feminists must code« (1991: 163). Relationale, posthumane Kraftfelder wer-
den so immer relationaler beobachtbar und lösen sich vom Gedanken des individu-
ellen und machtvollen Subjekts und starrer Identitäten – und damit auch von einem 
gruppenzugehörigen und normativ hervorgebrachten Menschen. Haraway geht in 
Anlehnung an Foucault von Folgendem aus: 

Our bodies, ourselves; bodies are maps of power and identity. Cyborgs are no exception. 
(…) By the late twentieth century, our time, a mythic time, we are all chimeras, theo-
rized and fabricated hybrids of machine and organism; in short, we are cyborgs. This 
cyborg is our ontology; it gives us our politics. The cyborg is a condensed image of both 
imagination and material reality, the two joined centres structuring any possibility of 
historical transformation. (Haraway 1991: 180)

›Queer‹ itself is a lively, mutating, organism, a desiring radical openness, an edgy pro-
tean dif ferentiating multiplicity, an agential dis/continuity, an efolded riteratively 
materializing promiscuously inventive spatiotemporality. (…) What if queerness were 
understood to reside not in the breech of nature/culture, per se, but in the very nature 
of spacetimemattering? (Barad 2012b: 29)

Die posthumanen Denkweisen können neben der neuen Betrachtungsweise vom 
Subjekt in kontextuellen Zusammenhängen und auf zeitgenössischen Verbindungs-
linien als Grundlage jeder Ausstellungskonzeption dienen. Ein intimeres Vernehmen 
und Wahrnehmen, Begegnen und Erfahren seiner Umwelt, die zu einem Teil von uns 
wird, wird auch in der Konzeption zum Credo – gedanklich und wirklich körper-
lich – oder anders: »Why should our bodies end at the skin, or include at best other 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 213

beings encapsulated by skin?« (Haraway 1991: 178) (#Intra-action und Relationalität, 
#Situiertes Wissen). Ein Raumspüren, ein Sensibelwerden für die Wirkweisen von 
Objekten, das Abtasten der Atmosphären des Ortes und des Raumes, der Einf luss 
der Displaygestaltung, der Veränderung von Licht, Wegen, Richtungen, Gesten des 
Zu-Sehen-Gebens, der Art, über Kunst zu sprechen – all das sei nur angedeutet, um 
die Weite des Konzepts und dessen Denköffnung zu beschreiben. Innerhalb dieser 
Beziehungsstrukturen oszillieren diese Neuverbindungen durch queer-feministisch 
intendierte Störungen zwischen allen posthumanen Entitäten einer Ausstellung, die 
zum solidarischen Kollektiv der Ausstellung gebracht werden – eventuell sogar mit 
dem Potential, das Moment und den Raum der Ausstellung zu überdauern.

#Queere(nde) Narrationen?

Es sind vor allem die Abweichungen, Brüche, Dissonanzen und Störungen, die ein nar-
ratives Spannungsfeld in Ausstellungen eröffnen. Immer in Referenz zu bestimmten 
Realitäten, wäre es doch denkbar, diese vice versa auch mit queeren(den) Narrationen 
verändern zu können.

›Queer readings‹ und die feministische Filmtheorie zeigen uns zum Beispiel – seit 
ihrer gemeinsamen Entwicklung bzw. Intensivierung in den 1990er Jahren – eine 
wichtige Methode queerer Ansätze, die auch für das Kuratieren von Ausstellungen 
interessant sind.214 Eve Kosofsky Sedgwicks Lektüreverfahren (1985) sind diskursana-
lytisch-dekonstruktivistisch, aber können auch konstruktiv genutzt werden, und sie 
selbst beschreibt das performative Erleben (Lesen/Sehen/Besuchen) als empowerndes 
Moment.215 Ebenso wie Teresa de Lauretis, die bereits (1984 und 1987) an Filmetheorien 
arbeitete und im Jahr 1991 erstmals ›queer‹ zur strategisch-theoretischen Überwin-
dung von Kategorien nutzte.216 Im Rahmen des Queer Curating geht es um die Suche 
nach Alternativen. Nach Alternativen zum Beispiel von Meistererzählungen – macht-
voller, überblickshafter Erfolgsgeschichten, die oftmals als stringente und Entwick-
lung oder mit fetischisierendem Blick auf Gruppen und Objekte zielen (vgl. Rodowick 
1982). Dabei bewegen sich kuratorische Konzepte queere(nde) Narrationen zwischen 
den Kategorien des Methoden-Glossars. Sie vereinen spannungsreich Materialität 
und Immaterialität und entstehen mit und durch Themen, Objekte, Subjekte und ihre 
Bewegung im Ausstellungsraum. Leitende Fragen sind bei der Konzeption: Wie lassen 
sich mit queerenden Narrationen, anderen Perspektivierungen und Blickordnungen 

214 � Vgl. Ahn (2014); gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie (Zugrif f 1.1.19). 
215  �Vgl. Sedgwick 1990: 241. Dabei sind es zunächst vor allem symbolische Ordnungen heteronormati-

ven Begehrens, die Sedgwick in textuellen und filmischen Erzählungen aufdeckt und eigene, gegen-
läufige Texte ihnen entgegen- und zusammengestellt, z.B. in »Between Men: English Literature and 
Male Homosocial Desire« (1985), und »Novel Gazing: Queer Readings in Fiction« (1997), »Epistemolo-
gy of the Closet« (1990). Vgl. ebenso: Christoph Lorey/John Plews (1998) (Hg.): Queering the Canon. 
Defying Sights in German Literature and Culture. Columbia: UP.

216  �Foucault war dabei ein großer Einfluss. In der deutschen Übersetzung von: »Queer Theory: Lesbian 
and Gay Sexualities« von 1999 wurden wesentliche Teile, insbesondere zur Filmtheorie gestrichen. 
Vgl. gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie (Zugrif f 1.1.19). Für die Anfänge 
vgl. Laura Mulvey (1975): »Visual Pleasure and Narrative Cinema.«, in: Leo Braudy/Marshall Cohen 
(Hg.), Film Theory and Criticism: Introductory Readings. New York: Oxford UP, S. 833-844.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie
https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie
https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung214

Alternativen finden, um Vielfalt abzubilden?217 Wie wäre es zum Beispiel mit der Be-
sprechung von Kriterien einer Ausstellung? Auf inhaltlicher Ebene im Sinne des inter-
sektional-analytischen Queer-Feminismus und auf organisatorischer Ebene im Sinne 
der Nachhaltigkeit etwa?218 Also eine Ausstellungsversion der queer-feministischen 
Filmnarrations-Tests: »Vito Russo«, »Bechdel« oder »DuVernay«? Als »QC&S-test« viel-
leicht (Queer-Curating & Sustainability-test)? Lasst uns daran gemeinsam arbeiten! 
Oder auf konkreter Raumebene ein Stören des »Male Gaze«? Im Sinne Laura Mulveys 
legendärem Konzept der feministischen Filmtheorie?219 Das sonst als Analyseinstru-
ment genutzte Verfahren könnte auch produktiv gemacht werden, um gezielt Blick-
ordnungen und patriarchalische Parameter und Diskurse zu stören.

Queerende Narrationen können in viele Aspekte eingreifen, beziehungsweise als 
Strategie genutzt werden: Etwa im Hinblick auf Geschlecht, kulturelle, ethnische Hin-
tergründe, aber auch generelle Gegenvorschläge gegen normierte Erzählweisen von 
Kunst, Künstler_innen und gesellschaftlich relevanter Themen und Objekte. Die Mög-
lichkeiten dazu sind vielfältig und können hier nur in ihren Ansatzpunkten vorgestellt 
werden, die auf unterschiedlichen Ebenen und zu unterschiedlichen Zeitpunkten der 
Konzeption einsetzen können: Verweigerung von Hilfestellung durch Überblicke, Zu-
sammenfassungen, Vereindeutigungen; Ablehnung der Unterordnung einzelner As-
pekte zugunsten einer stringenten Chronologie – queer(ende) Narrationsmöglichkei-
ten, die dogmatisches Erzählen verhindern sollen (vgl. Kapitel 4.2 und 4.4 »Texte(n) in 
Ausstellungen: Ref lexion, Intention und Antidiskriminierung«). Wenn man sich die 
Freiheit nehmen kann, warum nicht bewusst mal erfundene Künstler_innengeschich-
ten ausstellen? Um nicht zuletzt zu zeigen, welche Kraft Ausstellungen besitzen, das 
Bild eines_r Künstlers_in zu prägen und das viele Geschichten von ihrer Narrations-
weise abhängen. Wenn man nicht so weit gehen möchte, sind dennoch Strategien der 
inhaltlichen und räumlichen Verunsicherung der Besucher_innen möglich, die eine 
bewusste Orientierung, Positionierung und Auseinandersetzung der Besucher_innen 
erfordern und damit fördern.220 Sedgewick (1985) hat methodisch zum Beispiel eine 
bewusste und ironisch-spekulative Abkehr zu Intentionen der Autor_innen oder er-
zählenden Figureninstanzen oder verborgenen Textschichten kultiviert. Vorbildfunk-
tion hat dabei die Offenlegung der eigenen Positionierung, Sichtweisen, Deutungen 
und Perspektiven, die in queeren Lektüre- und Filmanalysen vielfach zu finden sind. 
Aber auch die Analyse von stereotypisierten, heteronormativen Konstruktionen von 
Narration, Blickregimen und Identitätskonstruktionen spielen eine wichtige Rolle bei 

217  �Dabei wäre etwa an Laura Mulveys legendären Anfang zur feministischen Filmtheorie des »Male 
Gaze« ein Eintrag im Glossar denkbar. (1973): »Visual Pleasure and Narrative Cinema«. Das sonst als 
Analyseinstrument genutzte Verfahren könnte auch produktiv gemacht werden, um gezielt Blick-
ordnungen und patriarchalische Parameter und Diskurse zu stören. 

218 � Nachhaltigkeit im Ausstellungswesen ist als nächster Glossar-Eintrag in Arbeit. Die umfangreichen 
Förderprogramme und der »Kompass« der Kulturstif tung des Bundes sind dabei wegweisend. Vgl. 
https://www.kulturstif tung-des-bundes.de/de/projekte/klima_und_nachhaltigkeit.html (Zugrif f 
22.4.22).

219  �Zum Thema ›Neue Blicke‹ wäre sicher auch ein Eintrag im Glossar denkbar. Vgl. Laura Mulvey (1973): 
»Visual Pleasure and Narrative Cinema«. Die enge Referenz u.a. zu Sigmund Freund wären dann 
aber zu lösen.

220 � Frustration ist dabei ebenso wenig das Ziel wie Entmutigung oder Desinteresse.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/klima_und_nachhaltigkeit.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/klima_und_nachhaltigkeit.html


3. Queer is as queer does 215

vielen Analytiker_innen.221 Weitere wichtige Aspekte der Forschung der queer-femi-
nistischen film studies waren der konstitutive Wechselbezug von Genre und Gender 
und postkolonialen Perspektiven der Repräsentation.222 Der Wechselbezug etwa zur 
Zuschreibung von medialer Nutzung in Kunstproduktionen zu stereotypisierter und 
damit diskriminierender Zuschreibung ist auch in Ausstellungen immer wieder zu 
finden. So lässt sich etwa an die Verknüpfungen von körperbetonter (›Frauen‹-)Kunst 
und dominierender Abstraktion in Künstlerausstellungen denken. Oder die Ver-
wendung stoff licher Materialien – wie etwa Wolle beim Stricken von feministischen 
Künstler_innen seit den 1970er Jahren subversiv genutzt wurde, um auf die Diskri-
minierung aufmerksam zu machen.223 Auch Humor, Ironie und Parodie als filmische 
Mittel wären übertragbar als Modi der Erzählung (vgl. Butler 1993).224 Momente des 
Scheiterns, Abbrechens und des Neubeginns – man denke zurück an die Struktur des 
Rhizoms – sind möglich. Und zwar aktuell und retrospektiv. Es ist dabei entscheidend, 
wie wir mit Quellen und Geschichte umgehen und ob wir eine Erfolgsgeschichte eines 
einzelnen Genies erzählen wollen, Topoi, Vermarktungsstrategien (eigene und die 
von Interessengruppen) und Kunstgeschichtsmythen.225 Im Queer Curating wird es 
zentral, denjenigen Topoi und Meistererzählungen, die sich als solche nicht erkennen, 
ref lektieren oder zu erkennen geben, durch gegenseitigen Austausch zu spiegeln und 
zu verändern. So betonte de Lauretis in ihrem Entwurf der »Queer Theory« bereits: 

the double emphasis – on the conceptual and speculative work involved in discourse 
production, and on the necessary critical work of deconstructing our own discourses 
and their constructed lines (de Lauretis 1991: vi)

221  �Silverman 1992; Cohan & Hark 1993; Jef fords 1994, Penley 1990, R.Wood 1978.
222  �Vgl. Liebrand/Steiner 2004; hooks 1992, Bobo 1988, Kaplan 1997. Die Literaturliste wäre mit aktuel-

len Beispielen internationaler queer-feministischer Lehrstühle für Filmwissenschaft/-studien etwa 
durch K. Lindner 2017, Loist 2014 zu ergänzen.

223 � Zum Beispiel Louise Bourgeois, Rosemarie Trockel usw. Und heute u.a. Haegue Yang »Female Na-
tives: No. 3 Saturation out of Season« (2010), Casey Jenkins in ihrer Performance »Casting Off My 
Womb« (2013), Orly Genger »Yellow« (2013) oder Chiharu Shiota z.B. in der Blain Southern Galerie Ber-
lin mit ihrer Arbeit: »Uncertain Journey« (2016). Bei der Auflistung werden nicht zu jedem Aspekt der 
Filmforschung an diesem Punkt ein Pendant zu Ausstellungen gesucht – es sind viel mehr Gedanken-
anregungen, auf welche Aspekte man achten könnte, wollte man die Bereiche aneinander annähern.

224 � Vgl. Gradinari, die betont, dass Butler (1993) eine »intersektionale Perspektive auf den Film entwi-
ckelte in ihrer Analyse von »Paris is burning«, indem sie auf identitäre Paradoxien durch die Ver-
schränkung von Klasse, Geschlecht und Ethnizität hinwies und die Rolle der filmischen Präsentatio-
nen in der Herstellung queerer Subjektivität diskutierte.« In: Irina Gradinari (2015). »Feministische 
Filmtheorie«, online: gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie. Film online: 
youtube.com/watch?v=xmUmiLlg-GM (Zugrif f 11.4.19), Vgl. Chris Tedjasukmana (2016): »Queere 
Theorie und Filmtheorie«, in: Bernhard Groß/Thomas Morsch (Hg.), Handbuch Filmtheorie. Wies-
baden: Springer Fachmedien, S. 1-32.

225  �Offenes Thematisieren von (Fragen etwa wie: warum wird ein abgeschnittenes Ohr zur Ikone der 
Kunstgeschichte gemacht? Oder warum erzählen etliche Künstler, dass sie seit sie ›ein Stück Krei-
de fassen konnten‹ zeichnen können oder nie eine Ausbildung machen oder lernen mussten? Vgl. 
Miersch (2015a: 127): Menzels topoigeschwängerte Selbstvermarktung endete nicht mal in persön-
lichen Briefen: »Da sind keine Lehr-, keine Wanderjahre, nicht mal eine Anekdote zu verzeichnen«, 
Adolph von Menzel an Friedrich Pecht (6.10.1878), in: Menzel Briefe 2009, Nr. 992. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie
https://www.youtube.com/watch?v=xmUmiLlg-GM
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gender-glossar.de/glossar/item/45-feministische-filmtheorie
https://www.youtube.com/watch?v=xmUmiLlg-GM


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung216

Wie kann abseits von Topoi, Klischees und polierten Oberf lächen erzählt werden? 
Reicht es, Meistererzählungen als solche zu kennzeichnen und ihre Konstruiertheit 
offen zu legen? Die darin erreichte Entkräftung könnte ergänzt werden durch alter-
native Erzählweisen, durch Brüche oder durch bewusste Übertreibungen. Gerade im 
Rahmen von monografischen Ausstellungen sollten Herausforderungen, Vorbilder, 
Rückschläge, Ängste, und Unterstützer_innen ebenso thematisiert werden, da sie glei-
chermaßen zum Themen- und Künstler_innen-Kosmos gehören. Der immense Druck, 
der auch etwa für Nachwuchskünstler(_innen) entsteht, könnte auf diese Weise nicht 
weiter aufrechtgehalten oder gar intensiviert, sondern mit Ausstellungen abgemildert 
und relativiert werden. So könnten Emotionen, Krisen, unglaubliche, verrückte Ideen 
ausgestellt werden – warum darf es nicht auch mal verrückt sein? Oder systemkritisch? 
Und ref lektiert gezeigt? Sichtbar ausgelassen? Offen kontrovers? Oder einfach ironisch, 
humorvoll und lustig? Wann hat Kunst aufgehört, Spaß zu machen in Ausstellungen? 

Kuratorischen Praktiken müssen ein Gegengewicht und Störfaktor zur kanoni-
schen Kunstgeschichtsnarration sein. So ist Spivaks Fragestellung, die immer wieder 
in Abwandlung auftaucht, heute dringender und passender denn je: ›What is it to le-
arn and what to unlearn?‹ (vgl. 1992: 776). So lässt sich fragen, wo sind die Möglichkei-
ten und Grenzen des nicht-normativen Ausstellens von Kunst an derart machtvollen 
Orten? Letztlich geht es also beim Queer Curating auf der einen Seite um phänomeno-
logisches Gerichtetsein auf etwas mit einer bestimmten Haltung und auf der anderen 
Seite darum, die vermeintlich passive Reproduktion normierter Narrationen zu quee-
ren – und kritisch-alternative Stimmen nicht nur zu äußern oder hörbar zu machen. 
Sondern auf der anderen Seite auch darum, konkret Alternativen zu entwickeln. Da-
mit muss ein Ende »passive(r) Reproduktion der dominanten Hegemonie« entstehen, 
die aktiv kritische Alternativen entwickelt (Süß 2015: 21). Gib denjenigen Platz, die bis-
her keinen hatten, historisch verstummt oder unsichtbar gemacht wurden und frag, 
warum andere hochgehalten werden! Die Kuratorin Maura Reilly betont: 

give voice to those who have been historically silenced or omitted from the ›master 
narrative‹. In other words, curatorial activists focus exclusively on work produced by 
women, artists of colour, non-Europeans or queer artists. (Reilly 2018: 14)226

Dies bezieht sich aber ebenso auf Narrationen, Praktiken, Objekte und Orte: 

Thus decolonizing feminism involves a careful critique of the ethics and politics of Eu-
rocentrism, and a corresponding analysis of the difficulties and joys of crossing cultural, 
national, racial, and class boundaries in the search for feminist communities anchored 
in justice and equality. (Mohanty 2003: 11)

So verwundert es nicht, dass schon damals angeprangert wurde:

226 � maurareilly.com/pdf/essays/CIAFessay.pdf S. 14 (Zugrif f 21.1.19). Der kuratorische Aktivismus, den 
Reilly (2018) dabei fordert, konzentriert sich aber vor allem auf die Künstler_innen/Objekte an sich 
und weniger ihr Zu-Sehen-Geben. Vgl. »Thus decolonizing feminism involves a careful critique of the 
ethics and politics of Eurocentrism, and a corresponding analysis of the difficulties and joys of cross-
ing cultural, national, racial, and class boundaries in the search for feminist communities anchored 
in justice and equality« (Mohanty 2003: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.maurareilly.com/pdf/essays/CIAFessay.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.maurareilly.com/pdf/essays/CIAFessay.pdf


3. Queer is as queer does 217

In Spielzeugmuseen versammeln sich gut erhaltene Paradestücke aus dem gehobenen 
bürgerlichen Kinderzimmer, ohne dass irgendwo die Welt des Kindes in ihrem Neben-
einander von Angst, Neugier und Glück sich auftun würde. (Frecot 1980: 157)

Das vermeintlich harmlose Beispiel zeigt, wie wichtig es ist, im Rahmen des Queer 
Curating eine sich in Bewegung befindende Auseinandersetzung mit normativen Vor-
gaben voranzutreiben und zu fördern.227 Fragen zu formulieren gehört zu den Kern-
elementen der Methode, ebenso wie das ›Sich-Infrage-stellen-lassen‹ – wie eben auch 
der Titel der »Immatériaux« diese Ungewissheiten adressiert, durch die Widersprüch-
lichkeit signalisiert und auch offen im Ausstellungsraum artikuliert werden sollte. 
Gerade, weil Störungen von Kanonisierungen entwickelt und eingesetzt werden sollen,

die vorausgesetzt sind und unentwegt weiter wirken. Als vorurteilende sind sie einge-
schrieben in den Kanon der Überlieferung. Als Vorannahmen werden sie jedoch weder 
sichtbar noch bedeutsam. (Krasny 2006: 39) 

Dabei wird nicht die Medialität/Kategorie von Objekten dezidiert relevant sein, ohne 
damit zu behaupten, es gäbe nicht für jedes Medium spezifische Anforderungen, hier 
ist es aber vor allem ihre rhizomatische Verbundenheit:228

Material conditions matter, not because they ›support‹ particular discourses that are 
the actual generative factors in the formation of bodies but rather because matter 
comes to matter through the iterative intra-activity of the world in its becoming. (Barad 
2003:823)229

Was im Buddhismus seit Jahrhunderten im Alltag praktiziert wird, dringt nun auch 
in die queerkuratorisch-theoretische Praxis ein und umfasst ein radikal neues, radi-
kal-relationistisches Denken. Das relationale Denken meint, alles mit sich nicht nur 
verbunden zu denken, sondern alles Sein und Werden in Verbindungen zu denken. 
Alles existiert auf diese spezifische Weise, in diesem Kontext als Konstellation und 
verändert sich auch wieder, wenn sich die Situation und Komponenten verändern.230 
So ist auch Bruno Latours Ansatz in Teilen hilfreich, mit dem er Objekte als Aktanten 
eine Aktivität bzw. eine Art Skript zuspricht, die damit eine Form von Handlungsauf-

227 � Vgl. Jagose/Berry 1996: 11, vgl. zudem S. 98: »queer marks a suspense of something fixed, coherent 
and natural or may be used to describe an open-ended constituency whose shared characteristics is 
not identity itself but an anti-normative positioning.«

228 � Wie zum Beispiel museale Bestimmungen. Vgl. Raymond Silverman (Hg.): Museum as Process: 
Translating Local and Global Knowledges. London/New York: Routledge.

229 � Die Art und Weise in der ein Betrachter der wahrgenommenen »Figur« des Kunstwerks Bedeutung 
zuschreibt, muss Gadamer zufolge im Rahmen ihrer historischen Bedingtheit reflektiert werden. 
Vgl. Hans G. Gadamer [1958] (1993): »Zur Fragwürdigkeit des ästhetischen Bewusstseins«, in: Dieter 
Henrich/Wolfgang Iser (Hg.), Theorien zur Kunst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 59-69, hier S. 67.

230  �So betont auch Elke Krasny: »Im Zeigen gilt es aufzuzeigen, was das Objekt umschließt, Kontexte 
herzustellen, die dif ferenzierte Lektüren überhaupt erst ermöglichen« (Krasny 2006: 40).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung218

forderung beinhalten.231 Jene halten dabei bestimmte Alternativen von Handlungen 
bereit, die in dem Aktant angelegt sind. An dem Objekt-Konf likt zwischen Ontologie 
und Phänomenologie ist, wenn auch auf einer anderen Ebene, der Begriff der Agency, 
der zwischen den Polen hin und her wabert. In den letzten Jahrzehnten ist der Be-
griff auch in den geisteswissenschaftlichen Auseinandersetzungen und speziell in der 
Kunstgeschichte immer wieder verwendet worden.232 Die eben beschriebenen Prozes-
se erschöpfen sich aber gerade nicht in der Frage, was etwa ›vom Bild ausgeht‹ (Gell 
1998) oder gar ›was Objekte wollen‹ (Freedberg (1989), Gosden (2005), Latour (1993), Bre-
dekamp (2015)). Objekte, wenn man denn mag, wollen oder zeigen immer innerhalb 
medialer Praktiken233 – dennoch bleibt das Zu-Sehen-Geben in der Kunstgeschichte 
oftmals unbeachtet. So kann man dennoch einen Resonanzraum mit Deleuze’ und 
Guattaris evokativem Vokabolarium erschaffen, in dem es auch darum geht, 

sich aktiv und kreativ einzubringen in Dynamiken zwischen Deterritorialisierung und 
Reterritorialisierung – in ineinandergreifende Prozesse der Dekodierung bestehender 
Bedeutungen, stark kodierte Räume des Homogenen und der Essenten können ent-
naturalisiert und damit immer wieder Räume für neue, dynamischere Verbindungen 
geschaffen werden. (Rieder/Weissmann 2013: 200)234

Eine letztliche taxonomische Auf lösung ist – wie im Glossar-Eintrag (#3) deutlich 
wurde – dem Konzept der ›Intra-action‹ zu verdanken. Dennoch bleibt zwischen al-
len Entitäten ein Rest Eigenes, das sich immer wieder neu verbindet. Es ist also ein 
dynamisches ›Etwas‹, das zwischen Zeigendem, Gezeigtem und Wahrnehmendem im 
Raum entstehen kann. Sie sind weder reines Attribut noch reine Zuschreibung und 
entstehen im Moment und können nie ›einzeln‹ wahrgenommen werden. Diese Mo-
mente können zum Beispiel durch Störungen durch die Betonung ungewöhnlicher 
Ebenen des Objekts oder ungewohntem Zusammenhängen provoziert werden. Solche, 
die besonders für den Moment und die rhizomatischen Gefüge aufmerksam machen. 

231  �Bruno Latour (2000): »Ein Kollektiv von Menschen und nichtmenschlichen Wesen. Auf dem Weg 
in Dädalus‹ Labyrinth«, in: Ders.: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der 
Wissenschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 211-264. Latour hält eine Hierarchie in Teilen noch auf-
recht, wenn er davon spricht, dass ein Aktant etwas ist, das durch Akteure innerhalb von Figuratio-
nen wirkt. Er konzentriert sich auf Aktanten, die eine den Akteuren ähnelnde Handlungsfähigkeit 
besitzen – wie etwa der Bodenwelle auf der Straße. Entscheidend ist aber: Dass man sich durch das 
Nachdenken über Quasi-Subjekte/Objekte/Aktanten sie in einem Kollektiv und Netz verortet, in 
dem sie in direkter Verbindung stehen und ein intersubjektives Denken ablösen. 

232 � Vgl. van Eck (2015): Art, Agency and Living Presence. Leiden: Leiden UP.
233 � So betont auch Claus Pias: »The social sciences have developed some concepts – for example in the 

context of Bruno Latour’s ›actor network theory‹ – for thinking about new forms of ›assembling‹ and 
of the ›association‹ (Hardt/Negri 2002; Latour 2002, 2010; Agamben 2003; DeLanda 2006; Nancy 
2008). But these concepts tend to leave out mediality and media technology, as is characteristic of 
social studies. What is needed is an analysis of new collectivities that is neither reduced to social 
nor technical networks or the modes of their cultural self-description but which is interested in the 
dif ferent configurations of their correlation« (Pias 2016: 25).

234  �Lisa Rieder/Julie Weissmann (2013): »Wenn Wissen schafft? Überlegungen zu Wissenspraxen der 
In(ter)vention«, in: Beate Binder et al. (Hg.), Eingreifen, Kritisieren, Verändern?! Interventionen eth-
nographisch und gendertheoretisch. Münster: Westfälisches Dampfboot, S. 192-206, hier S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 219

So ist es, dass Ausstellungen auch ein ›beim Denken im Raum zusehen können‹ (man 
denke etwa an Siepmann 2003 oder Tyradellis 2015), ein Mitdenken, Überwerfen und 
eines ihrer netzhaften Verstrickungen selbst Erlebenkönnens sein können. Die darin 
initiierbaren queeren Strategien der VerUneindeutigung und der Beachtung gerade 
dieser Uneindeutigkeiten bzw. Differenzen sind dabei wichtige, spannende und über-
tragbare Ansätze. Im Queer Curating wird ein Impetus des Zutrauens zugrunde ge-
legt – des Zugeständnisses von situativer Bedeutungsproduktion aller Beteiligten 
und einer Sinnstiftung mit und durch Objekte, die mit queer-feministischen Absich-
ten initiiert werden. Einer Sinnstiftung, die nicht mehr dem Kunstwerk immanent 
nur zugeschrieben wird, sondern sich vor allem im Zusammenwirken ereignet. In 
der Konstellation von beschreibbaren und unsagbaren Einf lüssen entsteht nunmehr 
eine Ausstellung.235 So werden »die Unerschöpf lichkeit des Sinns« und Bedeutungen 
nicht allein dem Objekt zugesprochen, sondern der Erfahrung des Objekts.236 »Das Äs-
thetische rührt dementsprechend nicht (mehr) von bestimmten Objekteigenschaften 
her, es erweist sich viel mehr als untrennbar von der ästhetischen Erfahrung« (Bippus 
2010: 169). Bei Ausstellungskonzeptionen des Queer Curating werden so Möglichkei-
ten erarbeitet, die die Auswahl und Inszenierung der Ausstellungsstücke eröffnen, 
die wiederum Bedeutsamkeiten schaffen. Diese halten nicht mehr fest an vermeintli-
chen Entwicklungsstufen der Kunst (vgl. Bal 1998), die hegemonial durch ein vor allem 
westlich geprägtes, oftmals elitäres (Be)Wertungsschemata sein könnten.237 So muss 
die Chance genutzt werden, die bei den Initiator_innen begonnen wird: Kuratorische 
Interaktion formt Objekte. Mit Sarah Ahmed kann man betonen: 

The Object could even be described as the transformation of time into form, which it-
self could even be redefined as the ›direction‹ of matter. (Ahmed 2006: 40)

Ahmed zieht Gedanken von Marx/Engels heran, die betonen, dass Objekte nicht nur 
innerhalb der Geschichte existieren, sondern eben auch ein Effekt von Geschichte sind 
(man erinnere sich hierbei auch wieder an den eingangs zitierten Lyotard).238 Es kommt 
nicht nur auf die Betrachtungsrichtung / Orientierung hin zum Objekt an, sondern 
auch auf die Zeit und Bedingungen, bei/unter denen es erscheint. Diese sind an der 
Oberf läche manchmal nur schwer ablesbar, so dass sie durch Kontexte, Orientierun-
gen und Störungen (vgl. Kapitel 3.1 »Finde deine kuratorische Haltung«, #Situiertes 
Wissen, #Queer phenomenology) in Ausstellungen wahrnehmbar gemacht werden. 

235  �Die Begrif flichkeit der Ausstellung sollte sich dahingehend verändern als der performative Anteil 
betont wird und es zu einer Erstellung werden sollte. Wobei auch der Stellungsbegrif f zu sehr nach 
einer feststehenden Setzung klingt; es würde eines Begrif fs der die Bewegung bedürfen, der den 
Rahmen und Prozess des Zu-Sehen-Gebens ebenso umschließt wie alle darin inkludierten Entitäten 
und situativ Wahrnehmenden und damit mithervorbringenden Besucher_innen, Objekte, Räume.

236  �Diese Äußerungen bezieht Bippus auch auf Juliane Rebentisch, in: Elke Bippus et al. 2010: 169. 
237  �In Anlehnung an das Konzept des »emanzipierten Zuschauer(s)« nach Rancière betont Bippus: »Die 

Praxis intellektueller Emanzipation meint keine Aneignung eines vorgängigen Wissens, das von 
einem Wissenden an einen Unwissenden vermittelt wird« (ebd. S. 170). Vgl. Jacques Rancière (2009): 
Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen.

238  �Karl Marx/Friedrich Engels (1975): »The German Ideology«, in: The Marx-Engels Reader. New York: 
Norton, hier S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung220

Objects appear by being cut off from such histories of arrival, as histories that involve 
multiple generations, and the ›work‹ of bodies [artists], which is of course the work of 
some bodies more than others. (Ahmed 2006: 41f.)

Der Grundthese dieser Arbeit folgend – nämlich dass im Moment kuratorischer Stö-
rung eben dieses Potential für Anknüpfungspunkte zur Kunst entsteht und zum 
Queeren normierter Vorstellungen und Handlungen führen kann – lässt sich mit Lá-
szló Tengelyi abstrahieren:

Denn von ,Erfahren‹ im eigentlichen Sinne des Wortes kann nur dort die Rede sein, wo 
etwas Neues, Unvorhergesehenes, Unverhofftes und letztlich Überraschendes ins Be-
wußtsein tritt. Etwas, das sich auch gegen etwaige vorgefaßte, im jeweiligen Bewußt-
sein gegebene Erwartungen durchzusetzen weiß und somit nicht auf das Bewußtsein 
zurückgeführt werden kann. Vielmehr deutet es auf eine Bruch- oder Rißstelle im Be-
wußtsein hin. (Tengelyi 2007: xi)

Queer Curating ist ein expliziter (Ein)Bezug aller Entitäten, so dass zwar ein besonde-
res Augenmerk auf die Erfahrenden/Produzierenden/Rezipierenden gelegt wird, die-
se in dem relationalen Theorieansatz aber nicht von anderen Entitäten (wie den Objek-
ten oder dem Raum) getrennt werden und gemeinsam intra-activ die Ausstellung und 
sich hervorbringen (#Intra-action und Relationalität). Von dieser Prämisse ausgehend, 
muss auch ein Denken mit der Kunst als einem ›theoretischen Objekt‹ stattfinden. Das 
bedeutet, dass nicht im Sinne Adornos, die Kunst ›zu jedem Zeitpunkt erklärungsbe-
dürftig‹ sei, sondern die Frage aufgeworfen wird, wie Kunst als eigene Form des Den-
kens und aktivistischen Tuns erfasst und ausgestellt werden kann – mit und durch sie 
(vgl. Kapitel 1 »Eine Frage der Haltung oder: Ausstellen ist politisch«, 3.3 »...Beyond, in 
or against the canon?«). Dies geschieht in der Überzeugung, dass Kunst immer außer-
sprachliche, überlogische und ›denkenserweiternde‹ Inhalte haben kann, die die Art 
des Denkens verändert, wenn man es denn wahrnehmen kann. Ebenso wie bei dem 
queeren Begriff wird damit der Versuch unternommen, sie außerhalb repräsentativer 
Aspekte zu begreifen und spürbar zu machen und sie nicht als Illustration eines The-
mas oder seines historischen oder situativen Kontextes zu verstehen. Hubert Damisch 
geht einen Schritt weiter und fragt, inwieweit Kunst wiederum die Theorieref lektion 
selbst beeinf lusst und formt und es als »theoretisches Objekt« begriffen werden kann: 

not only as an object that gives pause for thought and opens the way to reflection, but 
also as an object that, when examined more closely, itself secretes theory, or at least di-
rects it, feeds it, informs it – in other words, secretly programs it. (Damisch 2005: 30)239 

In Erinnerung an die Praktiken des ›Wilden Denkens‹ bei Lévi-Strauss (#Wildes Den-
ken) ist es eben auch der zu untersuchende Gegenstand, bei dem die Formen der Be-
schreibung an das Gesehene anpasst und nicht die eigenen Kategorien auf die Objekte/
Situationen anzuwenden und überzustülpen versucht. Diese Herausforderung kann 
in großen Ausstellungen nicht für jedes Kunstwerk geschehen – aber wäre es nicht ein 
sinnvoller Ausgangspunkt? 

239  �Damisch bezieht sich hier auf Le Corbusiers Kloster Sainte-Marie de La Tourette.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 221

Rhizomatische Verbindungen mit Objekten, den Besucher_innen, dem Raum wer-
den mit queer-feministischer Haltung konstelliert. Fragestellungen und Interessen 
am Objekt werden im Zusammenhang beschrieben, die alle Entitäten und ihre Meta-
ebene im Zusammenhang der Ausstellungen gezeigt. Ausstellungen sind wie eine 
Sprache, die die gesamte Art des Sprechens verändern kann. So werden Kunstwerke 
(wieder) selbst zum Störmoment und nicht instrumentalisiert. Mieke Bal bezieht sich 
laut Marcel Finke ebenso auf Damisch und plädiert für eine »anti-instrumentalisti-
sche Theorieauffassung« (Bal 2002: 229).240 Aber es ist nicht unbedingt das Kunstwerk, 
das darin ›aus sich spricht‹, sondern es ist auch die Frage, was es mit den Rezipieren-
den macht und welches Potential in ihm angelegt ist und wie dies wiederum inner-
halb des Zeigerahmens zur Anschauung kommt. Dabei ist es hier nicht relevant, um 
welche ›Art von Kunst‹ es sich handelt, wobei jegliches, was sich durch und mit dem 
Hergestellten über etwas anderes äußert, einen Teil meines Kunstbegriffs ausmacht.241 
Die Ref lexionsebene ist wichtig – bedeutet aber nicht, dass Alltagsgegenstände nicht 
ebenso Raum in Ausstellungen haben sollten, da mit ihnen über etwas nachgedacht 
werden kann. Weder in ihrer Medienspezifik noch in ihrer inhaltlichen Programmatik. 
Die Arbeiten müssen auch nicht explizit politisch sein – sondern die Art ihrer Ausstel-
lung: ihre Intention, ihre Konzeption, als Analyseform und kritischem (Möglichkeits-)
Raum. Gleichermaßen darf es nicht zu einer Entpolitisierung bzw. Neutralisierung 
politischer Arbeiten – etwa durch eine Ästhetisierung, Weglassen von Informationen 
kommen. Die Gefahr radikaler Entkontextualisierung ist ebenso präsent wie jene des 
Zusammenbringens von Werken durch »oberf lächliche Formanalogien« – wie es etwa 
der dOCUMENTA 12 vorgeworfen wurde. (Marchart 2008: 36ff.).242 Jedes Ausstel-
lungsstück, egal, ob es bereits dezidiert körperliche Aktivitäten der Betrachter_innen 
erfordert oder vermeintlich nur visuell-kognitiv erfahrbar (gemacht) ist, wird inner-
halb der Ausstellungserfahrung zum intra-aktiven Bestandteil. So können auch ›klas-
sische‹ Gemälde mit der Methode des Queer Curating ausgestellt werden (vgl. Kapitel 
3.3 »...Beyond, in or against the canon?«).  

Innerhalb des Queer Curatings geht es um Gefüge von Objekten und Besucher_in-
nen im Raum (#Queer phenomenology, #studium & punctum, #Rhizom, #Posthumani-
ties). Dass innerhalb der intra-activen Prozesse Differenzen bestehen bleiben und ihre 
Unterscheidung ontologisch letzten Endes nicht mehr möglich und daher intra-activ ist, 
ist dabei nicht entscheidend. Denn sprachwissenschaftlich könnte man hervorheben: 

Abgeleitet aus dem Partizip Perfekt ›obiectum‹ steht ›Objekt‹ als Substantiv für das 
›Entgegengeworfene‹ und impliziert mit seiner Präposition damit bereits eine gewisse 
Unabhängigkeit gegenüber dem Subjekt, die sich auch als Widerständigkeit, Dif ferenz 
oder Opposition fassen ließe. (Kohl 2003: 119)243

240  �Zit. nach: Marcel Finke (2014): »Denken (mit) der Kunst oder: Was ist ein theoretisches Objekt?«, in: 
wissenderkuenste.de /172/ Ausgabe #3, November 4. 

241  �Zugleich kann etwas ›kunstvoll‹ sein und aus verschiedenen Gründen dazu gezählt werden – etwa 
durch handwerkliche/mediale/materielle Besonderheit Seltenheit oder ähnliche Zuschreibungen 
von Bedeutung. Vgl.

242 � Vgl. den Audioguide documenta12.de/index.php?id=1382 (Zugrif f 15.2.19). 
243  �Karl-Heinz Kohl (2003): Die Macht der Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Objekte. München: 

Beck, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.documenta12.de/index.php?id=1382
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.documenta12.de/index.php?id=1382


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung222

Diese darf bestehen und gerade im Zusammenwirken durch Störungen noch verstärkt 
werden – es geht um Spannungen, Auseinandersetzungen und Involvierungen, nicht 
um Einheitsmassen oder belangloses Besuchen. So ist niemand – und eben auch vor 
allem nicht die Ausstellungsstücke – im queer-feministischen, kuratorischen Denken 
abgeschlossen, gleichbedeutend oder zu jeglichem Zeitpunkt gleich wirkend – sie sind 
in neuen Verbindungen immer andere. Dies ist mitnichten Willkür, es ist vielmehr 
ein Plädoyer für das sensibel-Werden für den Zeigerahmen und -gestus, den man 
einzunehmen gedenkt, da sich darin das Kunstwerk konstituiert. Daraus ergibt sich 
ein Kraftfeld, in dem alles eine Bewegung besitzt, die sich nur in unterschiedlichen 
Schnelligkeiten bemerkbar machen.244 

Insgesamt können auf den hier gelegten Grundlagen neue Möglichkeiten heraus-
gearbeitet werden, die die Auswahl und Inszenierung der Ausstellungsstücke eröffnen, 
die wiederum Bedeutsamkeiten schaffen, die mit »visuelle[r] Argumentation [und] 
mit rechtlichen und politischen Diskursen interagieren« (Paul/Schafer 2009: 7). Diese 
halten nicht mehr fest an vermeintlichen Entwicklungsstufen der Kunst, (vgl. Bal 1998) 
die hegemonial durch ein vor allem westlich geprägtes, oftmals elitäres (Be)Wertungs-
schemata sein könnten (#Wildes Denken, #Rhizom). In Anlehnung an das Konzept des 
»emanzipierten Zuschauer(s)« nach Rancière (2009) betont auch Bippus: »Die Praxis in-
tellektueller Emanzipation meint keine Aneignung eines vorgängigen Wissens, das von 
einem Wissenden an einen Unwissenden vermittelt wird« (Bippus 2010: 170). Trotz und 
gerade durch die queere Fluidität, des performativ-netzhaften Denkens mit Objekten, 
ist es möglich, kuratorisch den Ausstellungsstücken relevante Fragen unserer Zeit zu 
stellen und ästhetische Erfahrungen zu ermöglichen. Solche Fragen, die die Besucher_
innen in ihrem Alltag auf inhaltlich-ästhetischer Ebene stören oder Erwartungen durch-
kreuzen und letztlich auch im Nachklang der Ausstellung zu beschäftigen vermögen.

3.4.3	 Räume 

#Queer spaces

Die Entwicklung eines Ausstellungskonzepts am Ort und im Raum ist ein Kernas-
pekt der kuratorischen Arbeit.245 Die Entwicklung mit dem Raum, seiner Atmosphäre 
und seinen individuellen Eigenschaften steht im Kontrast zur längst angegriffenen 
Ikone des White Cubes.246 Räume sind dabei immer in ihrer physischen Präsenz und 
diskursiven Struktur zu betrachten und zu nutzen. Der Raum wird dabei nicht mehr 
nur als Inszenierungsf läche und Hintergrund begriffen, sondern auch in »seiner ins-

244 � Vgl. Erin Manning (2009): Movement, Art, Philosophy. Cambridge: MIT Press Cambridge.
245  �Zur Unterscheidung von ›Ort‹ und ›Raum‹ vgl. de Certeau 1980, Merleau-Ponty 1966. Orte können als 

eine »momentane Konstellation von festen Punkten« verstanden werden, die »einen Hinweis auf 
eine mögliche Stabilität« enthalten (de Certeau 1980: 345). Begrif flich wird in der Arbeit vor allem 
Räumen gesprochen, weil die darin stattfindenden Praktiken betont werden sollen. 

246  �Ikonisch stilisiert wurde etwa Brian O’Dohertys Beobachtung des ›White Cube‹, der seine nur schein-
bare Objektivität und Neutralität in seinem dreiteiligen Essay beschrieb: »Inside the White Cube« 
(1976) anzweifelte: in: Brian O’Doherty in drei Teilen: Inside the White Cube, Part I-III: in: Artforum: 
»Notes on the Gallery Space,« (Nr. 7, März) »The Eye and the Spectator« (Nr. 8, April), »Context as 
Content« (Nr. 3, November).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 223

titutionellen, sozialen und architektonischen Funktion, seiner Historizität und seiner 
Materialität«.247 Es heißt also, gleichermaßen mit und gegen den Raum zu arbeiten: 
Mit seinen phänomenologisch-Handlung hervorbringenden Qualitäten und entgegen 
seiner strukturellen Machtposition. 

Mit Räumen können große Anteile der Bedeutung geschaffen werden – bis hin 
zur Identitätsstiftung einer Gesellschaft in der Hervorbringung kultureller Praktiken. 
Ein ›kollektives Gedächtnis‹248 kann aufgeführt und kritisch beleuchtet werden. Die 
Funktion von Ausstellungen kann als mahnende Vergegenwärtigung ebenso histo-
risch als auch in die Zukunft gerichtet werden. Es sei denn ihre Funktionsmöglichkeit 
der Vergegenwärtigung soll mahnend genutzt werden, um wie ein Spiegel mahnend 
aufzuzeigen.249 Denn die soziale Verankerung innerhalb von Bezugsrahmen bestimm-
ter Ansichten, Themen und Praktiken einer Kultur ist so lange erstrebenswert, bis sie 
keine nationalen Grenzen hervorbringt, Menschengruppen mit stereotypen Zuschrei-
bungen erschafft und ausschließt. Im Erleben von Ausstellungen im Raum entstehen 
gemeinsamen Erfahrungsschätze, über die ein analoger, kommunikativer Austausch 
beginnen könnte – ein Aspekt, der bei der Konzeption eine wichtige Rolle spielen soll-
te: Wie können sich Menschen in Ausstellungsräumen wirklich begegnen und sich 
austauschen? Wie können wir uns mit Kunst gesellschaftspolitische Entwicklungen, 
Aspekte und Analysen vergegenwärtigen und zur gemeinsamen Ref lexion anregen, 
ohne es bei einem mahnenden Zeigefinger zu belassen?250 Wie kann eine soziale und 
gesellschaftspolitische Verankerung queer-feministischer, inklusiver Haltungen her-
gestellt werden und neue, kollektive Gemeinsamkeiten aufzeigen?251 

Kuratorische ›queer spaces‹ sind daher ein neuer Entwurf entgegen normierter 
Denk-Raum-Strukturen in Ausstellungen und Heterotopien der Abweichung.252 Der 
De- und konstruktive Umgang mit Räumen innerhalb des Queer Curating will die 
Macht von Deutungen hybridisieren und Alternativen schaffen; ein Verfahren, das mit 
Homi Bhabha als Verhandlung mit kultureller Autorität beschrieben werden kann.253 
Kunst wird durch die Arbeit mit dem Raum selbst verräumlicht, als Teil des relatio-
nalen Gefüges – und damit auch politisch betrachtet (#Intra-action und Relationali-
tät, #Posthumanities, #Atmosphäre). Gerade weil Ausstellungen erst innerhalb des 

247  �Barbara Gronau (2010): Theaterinstallationen. Performative Räume bei Beuys, Boltanski und Kaba-
kov. München: Fink. hier S. 77.

248 � Aleida Assmann (1999): Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnis-
ses. München: Beck, Jan Assmann (1992): Das kulturelle Gedächtnis Schrif t, Erinnerung und politi-
sche Identität in frühen Hochkulturen. München: Beck. 

249  �Die Vergegenwärtigungsfunktion als Leistung des Museums hebt Jürgen Habermas auch 1962 be-
reits hervor. In: Strukturwandel der Öffentlichkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

250  �Die Vergegenwärtigungsfunktion als Leistung des Museums hebt Jürgen Habermas bereits im 1962 
hervor. 

251 � Die Betonung liegt auf der sozialen Verankerung von Erinnerungen innerhalb des kollektiven Ge-
dächtnisses, das als Bezugsrahmen den »emotionalen Kitt einer Gruppe« bildet. A. Assmann 2008: 
189. Bei Halbwachs der »cadre sociaux« (1985: 121).

252  �Vgl. Butler 1997: 23: Die »Zone[n] der Unbewohnbarkeit« werden von »queer spaces« eingetauscht 
(ebd.), in Anlehnung an Foucaults Beschreibung selbstverordneter »Abweichungsheterotopien« 
(Foucault [1984] 2005: 12), vgl. auch Ahmed 2012: 3; Hark 2004: 226. Es ist somit eine Ausweitung 
dieser sicheren Räume und/oder die Neueroberung bisher ›unbewohnbarer‹ Räume.

253 � https://sciencev1.orf.at/science/news/149988.html (Zugrif f 12.2.20).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sciencev1.orf.at/science/news/149988.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sciencev1.orf.at/science/news/149988.html


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung224

Raumes – gemeinsam mit den Ausstellungsstücken und den Besucher_innen durch 
das Display – entstehen, befinden sich diese immer auch im Spannungsverhältnis 
zwischen Freiheitsbestrebungen und existierenden Strukturen. Dabei geht es auch 
um eine »strategische und selektive Aneignung von Bedeutungen, Raum schaffen für 
Handelnde, deren Freiheit und Gleichheit gefährdet sind.«254 Themen wie (Un-)Sicht-
barkeit, Kulturen, Identitätspolitiken und Diversität werden darin ebenso verhandel-
bar.255 Diese wirken nicht nur intern auf Ausstellungen, sondern sind immer auch 
Bühne und Identifikationsmöglichkeit nach außen.256

Diese Kämpfe wurden auch immer wieder stellvertretend anhand des Blicks inner-
halb der Kunst verhandelt, bei der der Blick männlicher Künstler nicht nur auf Frauen, 
sondern auf die ganze Welt dominierend war (vgl. Kapite 4.4 »Texte(n) in Ausstellun-
gen: Ref lexion, Intention und Antidiskriminierung«). Die Frage, warum »Do Women 
Have To Be Naked To Get Into the Met. Museum?« wurde damit 1989 von den Guerrilla 
Girls passend gestellt. Dabei ging es um die Frau als Objekt der Darstellung in der 
Kunst aber auch das Unsichtbar- und Unmöglichmachen weiblicher Künstlerinnen, in 
großen Museen ausgestellt zu werden. Blickregime in Räumen bzw. raumkonstituie-
rende Blickregime wurden und werden zudem von feministischen Wissenschaftler_
innen und jenen, die mit dem Schwerpunkt der Dekolonialisierung arbeiten, themati-
siert. Diese nehmen aber meist Bezug auf ihre Entstehungsorte und -Räume, werden 
innerbildlich/innerräumlich-heteronormativ untersucht (z.B. Pollock 1989, #Quee-
re(nde) Narrationen?) oder werden im Hinblick auf die Frage nach Zuschreibungen 
von ›privat‹ und ›öffentlich‹ gestellt und eher selten auf Ausstellungsräume bezogen.257 
Strategien der Aneignung, der Geschlechtertrennung/Geschlechterzuschreibung oder 
Repräsentation werden für die Kunst immer mehr diskutiert – queere kuratorische 
Strategien bleiben aber oft außen vor – ob als Ausgangspunkt kuratorischer Strate-
gien oder jene der Störung für bereits bestehende Ausstellungen. Auch die Untersu-
chung, inwieweit ein Ausstellungsraum durch kuratorische Praktiken ein ›safe space‹ 
werden kann, sollte weiter in den Fokus rücken, um Handlungsspielräume für Diffe-
renzen zu ermöglichen (#Safe spaces). In einem Raum, in dem zwischen Norm und 
Aktivistischen Bestreben nach Veränderung reale Alternativen erprobt werden. 

254  �Bhabha 2007. Eine ›hybride Gesellschaft‹ bezieht Bhabha dabei vor allem auf das Thema der Migration. 
255  �Vgl. Schuster 2012: 651, Knopp 1995, Rothenberg 1995.
256  �Vgl. etwa für den Zusammenhang von queer studies und Stadtraumforschung Vgl. Betsky 1997, R. de 

Jesus Pereira Lopes 2017, N. Schuster (2012/2010), Knopp (2007), Massey (1993), Doan 2007, Valentine 
1996, Klinger/Knapp 2005. 

257  �Vgl. Viktoria SchmidtLinsenhoff (1997): Sie fordert bereits vor über zwanzig Jahren eine »Verschrän-
kung der kolonisierenden Blicke mit der Geschlechterordnung des Sehens in den westlichen, pat-
riarchalen Gesellschaften« (S. 8); Bénedicte Savoy ist es vor allem, die heute öffentlichkeitswirksam 
für Museen darüber und das Thema der Restitution spricht und schreibt (Savoy 2018, 2015, 2006a). 
Vgl. Bischoff et al. (1984); Barta et al. (1987); Ines Lindner et al. (1989): BlickWechsel. Konstruktionen 
von Männlichkeit und Weiblichkeit in Kunst und Kunstgeschichte. Berlin: Reimer. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 225

#Safe spaces

Ein safe space ist Voraussetzung für das Ausleben von Diversität und praktischem 
Widerstand gegen normierende Strukturen.258 Zu Beginn der kuratorischen Arbeit 
etwa im Team, in Kommunikation mit Kooperationspartner_innen und letztlich in 
der Ausstellung selbst, ist es unabdinglich, gemeinsame Regeln für eine inklusive und 
diskriminierungsfreie Umgebung zu schaffen. Dieser kann nur gemeinsam entste-
hen – am besten auch noch frei von Vorurteilen, Konf likten, Beurteilung, Kritik oder 
potenziell bedrohlichen Handlungen, Ideen oder Kommunikations- und Schreibwei-
sen ist.259 So waren queer spaces seit ihrer dezidierten Forderung und Entstehung in 
der queeren Szene in den USA der 1960er Jahren als eigene, sichere Räumen gedacht, 
um sich frei von gesellschaftlicher Kontrolle und Polizeigewalt zu treffen und auszule-
ben (vgl. Kapitel 2.1 »Queer beginnings«).260 Auch im Rahmen der Frauenbewegungen 
wurde in safe spaces das Ziel verfolgt, sich ungestört über eigene Erfahrungen aus-
zutauschen, um ihre Stellung und das patriarchale Denken zu analysieren und durch 
neue, gemeinsame Werte, Ziele und Sichtweisen zu ersetzen (vgl. Kraß 2003: 24). In 
safe spaces oder auch oder auch safe zones  werden Reduktionen auf idealisierte oder 
sexualisierte Körperbilder und Sexismus sowie Rassismus, Homophobie oder Trans-
phobie abgelehnt.261 Ebenso wie grundsätzlich bei Räumen, ist es für die Einrichtung 
von safe spaces notwendig, gleichermaßen auf die physisch-materielle Ebene des Rau-
mes zu blicken, wie auch auf seine normativen und diskriminierenden Strukturen. 
Für ein grundlegend freies, demokratisches Handeln ist es dann wichtig, zu Beginn 
der Ausstellung eine sprachliche, gestalterische und atmosphärische ›Gebrauchsan-
weisung‹ zu geben, die eine antidiskriminierende Sprache, einen respektvollen Um-
gang und eine zugewandte Offenheit gegenüber allen teilnehmenden Entitäten her-
stellt und einfordert. Und zwar zu Beginn der Konzeption und später im konkreten 
Ausstellungsraum. Die kuratorischen Möglichkeiten sind dabei breit und sollen sze-
neninterne Praktiken hervorbringen, die ritualisierte und machtvolle Normierungen 
stören. Die Herausforderungen dabei sind vielfältig und ein Paradigmenwechsel auch 

258 � Vgl. Maira Kenney (2001): Mapping gay LA: the intersection of place and politics. Philadelphia: Tem-
ple University Press; coloritqueer.com/2017/03/02/on-safe-spaces/, equal.org/safe-space-program/ 
(Zugrif f 22.9.2018), Kian Goh (2018): Safe Cities and Queer Spaces: The Urban Politics of Radical LGBT 
Activism. New York: Routledge, T. Nguyen (2018: 3f f.).

259  �Vgl. Maya Joleen Kokits/Marion Thuswald (2015): »gleich sicher? sicher gleich? Konzeptionen (queer) 
feministischer Schutzräume«, in: FEMINA POLITICA 24/1, S. 83-93; feministisch-veraendern.de/the-
men-und-konzepte/safe-spaces/, Ciani-Sophia Hoeder (2020): »Unter Schwarzen: Sind ›Safe Spaces‹ 
heilend, selektiv, beides oder nichts?«, in: RosaMag am 26.2.2020 (rosa-mag.de/unter-schwarzen-
sind-safe-spaces-heilend-selektiv-beides-oder-nichts/) (Zugrif f 1.2.2021). Die Sicherheit, sich frei 
bewegen oder sprechen zu können kann nicht garantiert werden, da niemand ausgeschlossen wer-
den darf aus Ausstellungen – auch wenn eine Ausladung manchmal sinnvoll sein kann. Dennoch 
kann die Veränderung angeprangerter Strukturen eben nicht ohne deren bisherige Akteur(_innen) 
geschehen, die aber zum Reflektieren gebracht werden sollten.

260  �Vgl. Kenney 2001: 23, Hoeder 2020. Gesellschaftliche und rechtliche Anerkennung wurde durch Or-
ganisationen bereits im 19. Jahrhundert gefordert. Vgl. Jagose 2001: 38ff.; Kraß 2003: 16f f.

261  �Vgl. Kokits/Thuswald 2015: 84. Sara Ahmed untersucht zum Beispiel »institutional spaces«, wobei 
sie vor allem universitäre Strukturen in England hinterfragt: »how some more than others will be at 
home in institutions that assume certain bodies as their norm« (2012: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://coloritqueer.com/2017/03/02/on-safe-spaces/
https://equal.org/safe-space-program/
https://www.feministisch-veraendern.de/themen-und-konzepte/safe-spaces/
https://www.feministisch-veraendern.de/themen-und-konzepte/safe-spaces/
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://coloritqueer.com/2017/03/02/on-safe-spaces/
https://equal.org/safe-space-program/
https://www.feministisch-veraendern.de/themen-und-konzepte/safe-spaces/
https://www.feministisch-veraendern.de/themen-und-konzepte/safe-spaces/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung226

nie allein und sofort zu bewirken. Das Gefühl der Sicherheit und Vertrautheit wird 
zudem sehr individuell hergestellt, ist von anwesenden Personen abhängig und muss 
sich immer neu hervorbringen (#Intra-action und Relationalität, #Rhizom). Dennoch 
kann eine kuratorische Haltung zugleich Erwartungen formulieren und Grundsätze 
festlegen, die das Miteinander ausmachen – solche, die an die Kurator_innen gestellt 
wurden/werden und jene an die Besucher_innen. 

Die Produktion von Sicherheit in diesen Räumen deutet auf die Anerkennung der rezip-
roken Verletzbarkeit, die für marginalisierte Subjektpositionen insbesondere vorliegt. 
(Mader 2016: 138)

Das Schaffen eines neuen kollektiven Bewusstseins und gegenseitiger Verletzbarkeit, 
das gegenüber Diskriminierung, Benachteiligung und generell normativer Strukturen 
sensibel ist und selbst empfindet, kann ihren Ausdruck auch in Ausstellungen möglich 
und notwendig machen. Eine Herausforderung dabei ist, möglichst alle Menschen zu 
solchem Verhalten zu motivieren und die Tatsache, dass es gerade in den safe spaces 
darum geht, bereits Gleichgesinnte zu treffen.262 Es geht hier aber um die theoretische 
Einrichtung, die ihre Bestrebung und jeweilige Umsetzung im Ausstellungskonzept 
finden soll. Es gibt viele weitere Aspekte, die eine Zugänglichkeit zur Ausstellung über-
haupt ermöglichen. Dazu zählen neben den Inhalten der Ausstellung, der Wahl der 
Themen, Künstler_innen und Kooperationen mit diversen und queeren Organisationen 
und der Nachbarschaft; eine umfassende Barrierefreiheit, Informationen in verschie-
denen Sprachen, Schwierigkeitsgraden und Lesbarkeiten, visuell anerkannte Zeichen 
der Inklusion und Offenheit gegenüber allen Geschlechtern, keine heteronormativen 
Toilettenaufteilungen – bis hin zu sozial gerechten und niemanden systemisch aus-
schließenden Eintrittskosten und auch Öffnungszeiten und Ausstattung mit Einrich-
tungen für besondere Bedürfnisse (#Queer phenomenology).263 ›Sozial verfasste Kör-
per‹ sind verletzlich. Ein diverses Team bietet eine gute Grundlage für eine umsichtige 
Haltung und Zugänglichmachung, die entgegen gewaltvoll-hegemonialer Akte agiert.

#Queer Phenomenology

Queer Curating ist die Ein_richtung des Raumes. Dabei geht es mehr um eine szeno-
grafisch-visuelle Gestaltung. Es heißt, dem Raum eine Richtung zu geben. Eine, die 
eine Haltung zeigt. Eine, an der man sich orientieren oder abstoßen kann. Aber nur, 
weil eben eine Richtung sichtbar gemacht wurde: im Raum, im Hinblick auf die Aus-
wahl der Objekte und bereits bei der wissenschaftlichen Ausrichtung. Das Ausrichten 

262  �Vgl. Jagose 2001: 38ff.; Kraß 2003: 16f f.
263  �Dabei sind neben Zeigestrukturen und inklusiver Sprache auch visuelle Symbole denkbar, wie zum 

Beispiel Toilettenzeichen für alle Geschlechter, ein rosafarbenes, nach unten gerichtetes Dreieck; 
Prideflaggen und ›against racism‹-Zeichen. Vgl. Gill Valentine (1996) und für historische/überzeit-
liche Anknüpfungspunkte, vgl. Carolyn Dinshaw (1999: 1f f.). Zudem: Harvey Molotch/Laura Noren 
(2010): Toilet Public Restrooms and the Politics of Sharing. New York: NYU Press; Gershenson/Pen-
ner (2009): Ladies and gents: Public toilets and gender. Philadelphia: Temple UP; Micossé-Aikins/
Sharifi 2017: 146f. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 227

oder Orientieren, das Sara Ahmed in ihrer »Queer Phenomenology« beschreibt, kann 
einem queer-kuratorischen Verständnis und dem Ein_richten von Räumen helfen.264 

Orientations shape not only how we inhabit space, but how we apprehend this world 
of shared inhabitance, as well as ›who‹ or ›what‹ we direct our energy and attention to-
ward. (Ahmed 2006: 3)

Die Frage, wie wir uns wissenschaftlichen Fragestellungen, den Objekten und Themen 
nähern, also unsere Orientierung hin zu ihnen (Ahmed 2006: 2), wird dabei entschei-
dend. So soll auch für die Besucher_innen nachvollziehbar gemacht werden, dass aus-
stellen mehr ist als das Herausheben von Einzelwerken in Räumen, sondern das ver-
räumlichte Zeigen einer Haltung – einer Aussage, die sich zur Disposition stellt und 
somit zum Teil der Beziehung wird. 

Der Raum entfaltet sich in den Faltungen unseres Selbst. Sarah Ahmed beschreibt 
diese Denkweise folgendermaßen: »spaces are not exterior to bodies; instead spaces 
are like a second skin that unfolds in the folds of the body« (Ahmed 2006: 9). So ist 
unsere körperlich-geistige Verbindung tiefgreifend und weitreichend. Und so ist es 
verständlich, dass sie ebenso betont, dass: »Emotions involve such affective forms of 
reorientation« (Ahmed 2015: 8). Diese Entfaltungen, die sich auch in der kuratorischen 
Forschung, Strategie und Konzeption ergeben, werden zugleich zum Wahrnehmungs-
raum der Besucher_innen. Dies zeigt wiederum Parallelen zum Theaterraum, in dem 
Forschung und ganze Geschichten zur Aufführung gelangen. Räume sind, ähnlich 
also wie im Theater, weder nur ›wirklicher Raum‹ noch nur ›Bühne‹265 – sondern 
durchleben eine von uns kuratierte Verwandlung und brauchen die Wahrnehmung 
und Körper der Betrachter_innen. Eckhard Siepmann fordert deshalb:

Das Bewusstsein, daß die Ausstellung weder als Darbietung von Objekten noch als Il-
lustration von Diskursen ihre Möglichkeiten voll nutzt; daß sie vielmehr als selbständiges 
ästhetisches Medium mit eigenen Gesetzen, mit einer eigenen Poetik begrif fen werden 
muß. (Siepmann 1986: 62, HiO)

Mit einer solchen Poetik kann man sich den Umgang mit dem Raum als Aufführung 
der Objekte, der eigenen Haltung, des Ortes, des Kontextes in Zusammenarbeit mit 
den anderen Akteur_innen und Besucher_innen denken. Denn auch, wenn Räume ge-
stimmt, ein_gerichtet, versinnlicht und aufgeführt werden, existieren sie erst in der 
Wahrnehmung, mit den Besucher_innen. Nicht zuletzt, da die meisten Objekte nicht 
für diesen speziellen Raum entstanden sind, sondern ihren Ursprüngen entrissen 
wurden – und somit immer ein Teil ihrer Hervorbringung dem Raum überlassen wird. 
Daher muss jene Verantwortung wieder übernommen werden, die Objekte und die 
Künstler_innen aufgeben mussten – und zwar im Hinblick auf ihr Zu-Sehen-Geben 

264 � Sara Ahmed (2006): Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. Durham/London: Duke 
University Press. Vgl. ›Intentionalität‹ in Ansätzen von Edmund Husserl und Maurice Merleau-Ponty; 
Sobchack 1992: 34.

265  �Max Herrmann [1931] (2012): »Das theatralische Raumerlebnis«, in: Jürg Dünne/Stephan Günzel 
(Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 501-514, hier S. 501 (vgl. Kapitel 4.3 »Historischer Exkurs«).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung228

und Sein, nicht nur auf den bereits entstandenen Bedetungsverschiebungen durch ihr 
Isolieren weg von ihrem Ursprung.266 So ist es an den Kurator_innen, sorgfältig zu sein. 
Es sind die Kurator_innen, die die Objekte mit den Besucher_innen zusammenführen 

– ihre, in dieser Konstellation erstmalige Begegnung, ist als kulturelle Praktik nicht zu 
unterschätzen und nicht als Machtinstrument zu missbrauchen. Ahmeds feministi-
sche Arbeitsweise zeigt, wie sehr ihre theoretische Arbeitsweise und Überzeugungen 
auch Theoriebildung durchziehen können.267 Dabei schafft Ahmed in ihrer »Queer 
Phenomenology« (2006) eine Anknüpfung an tradierte Wahrnehmungstheorien und 
lenkt sie in eine queerende Richtung, in der sie das Konzept der Orientierung zum 
Kern ihrer Überlegungen macht (vgl. Kapitel 3.4.3.6.). Sara Ahmed betont:

I offer an approach to how bodies take shape through tending towards objects that 
are reachable, that are available within the bodily horizon. (….) It is not just bodies are 
moved by the orientations they have; rather, the orientations we have toward others 
shape the contours of space by affecting relations of proximity and distance between 
bodies. (Ahmed 2006: 2f.) 

Sind es doch nicht nur die Objekte und Bewegungen der Besucher_innen, sondern 
auch alle anderen Bestandteile einer Ausstellung wie Kontexte, historische und aktu-
elle Diskurse und Debatten. Die kuratorischen Orientierungen formen den Rahmen, 
indem diese Verbindungen entstehen können. »Orientations are about how we begin; 
how we proceed from ›here‹, which affects how what is ›there‹ appears, how it presents 
itself« (ebd. S. 8). Der Ausgangspunkt der Orientierung und seine Richtungen sollten 
also in der Ausstellung nachvollziehbar werden.268 Diese Grundlage ist so simpel wie 
ergreifend und fehlt dennoch oft in Ausstellungen oder wird nicht dezidiert sichtbar.

Wie können also neue Wege, Blickwinkel, Kategorien und Sichtweisen auf die 
Kunst in der Raumkonzeption entstehen, wenn die Fragen nach Repräsentation, Ka-
non und hegemonialem Patriarchat abgelöst werden sollen? Der Weg dahin ist eine 
Herausforderung: Wenn doch das Wahrnehmen sozial geprägt ist, wie können neue 
Möglichkeiten des Zeigens gefunden werden, die den »Eigenheiten der Wirklichkeit« 
gerecht werden (Lévi-Strauss 1991: 13)? Mit Sarah Ahmeds (ver)queerendem Ansatz in-
nerhalb der Phänomenologie kann eine Verbindungslinie zwischen der Auseinander-
setzung mit der Erscheinung von Objekten im Raum mit einer queer-feministischen 
Haltung als kollektive Richtungserfahrung gezogen werden (vgl. Ahmed 2006: 15). Ju-
dith Butler betont, solche Orientierungen entstehen zudem durch immer wieder neue 

266 � So ist es eine der Erklärungen, warum viele der selbstbewussten Künstler_innen seit dem zwanzigs-
ten Jahrhundert den Raum selbst auch zum Teil ihres Kunstwerks machten – um eben jene Verant-
wortung nicht aus den Händen zu geben. ›Ausgestellt werden‹ immer ein Ziel von Künstler_innen 
– die Sorge, was mit ihren Werken aber dann geschieht – ist immer berechtigt (vgl. Kapitel 1 »Eine 
Frage der Haltung oder: Ausstellen ist politisch«, 3.3 »...Beyond, in or against the canon?«).

267 � Vgl. Living a feminist Life (2017), »Feminist Killoy Blog«: saranahmed.com (Zugrif f 19.2.18).
268  �Oder etwa Nullpunkt bei Husserl 1989: 166 oder 2002: 151f f.: »Der Leib nun hat für sein Ich die einzig-

artige Auszeichnung, daß er den Nullpunkt all dieser Orientierungen in sich trägt. Edmund Husserl 
(1952): Gesammelte Schrif ten: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, hg. von Marly Biemel. Den Haag: Martinus Nijhoff, S. 158. Auch Alfred Schütz und Tho-
mas Luckmann beschreiben Orientierung als eine Frage des »Nullpunktes des Koordinatensystems« 
[1979] (2017): Strukturen der Lebenswelt, 2. Konstanz: UVK, hier S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.saranahmed.com
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.saranahmed.com


3. Queer is as queer does 229

Drehungen (»turnings«), die durch Wiederholungen Orientierungen aufzeigen (Butler 
1997: 33, #(Des-)Orientierung, #Affekte). In der Verbindung mit den Drehungen wird 
deutlich, dass Richtungen/›directions‹ nicht im Sinne von ›straight‹/gerade/direkt/li-
near gemeint sind (vgl. Ahmed 2006: 16ff.). Vielmehr geht es darum, einen Weg zu 
finden und zu ermöglichen, dem gefolgt werden kann – als soziale Investition, die 
immer auch bewusst in die Zukunft gerichtet ist (ebd. S. 17ff.). Eine, die metaphorisch 
und physisch im Raum stattfindet.

#Atmosphäre

Die Unvereinbarkeit von geistvoller Durchdringung und Atmosphäre scheint noch 
immer wie der ›Mythos vom Künstler‹ an konventionellen Ausstellungen zu haften. 
Bei der Konzeption musealer Ausstellungen und auch in Teilen musealer Forschung 
ist noch immer eine Befürchtung präsent, eine affizierende, atmosphärische Gestal-
tung würde die Komplexität der Inhalte reduzieren.269 Außerdem würde dies die Be-
sucher_innen in einen ›konsumistischen‹, passiven und ›anti-intellektuellen‹ Zustand 
versetzen und die Historizität des Subjekts und des Moments verneinen (vgl. Kapitel 
1.1 »Was bisher geschah«, #Affekte). Der Zusammenhang mit den darin enthaltenen, 
eigenen Erwartungserwartungen (Kapitel 1.3 »Große Erwartungen an Kurator_in-
nen«) und der lang gehegten Tradition des kritischen Abstands und Fokus auf den 
Sehsinn, ist dabei ebenso hörbar, wie die Tatsache, dass eine sinnliche Wahrnehmung 
in Ausstellungen bis zu einem gewissen Grad immer stattfindet – egal wie sie kura-
tiert ist. Für Gernot Böhme entsteht Atmosphäre durch eine »ästhetische Arbeit am 
Objekt« (1995: 35). Wenn auf ihn Bezug genommen wird, geht es nicht darum, einheit-
liche Stimmungsräume oder erdrückende Wirkweisen zu Objekten oder Räumen zu 
forcieren. Viel eher sollen gezielte Ausrichtungen des Inhalts und Wahrnehmung in 
einen Rahmen gesetzt werden, der Möglichkeiten des Affiziertwerdens eröffnet und 
die eigene Sichtweise mitzeigt (#Queer phenomenology).270 Um Dinge, Ideen, Künst-
ler_innen oder Themen wirklich wahrzunehmen, körperlich und geistig zu erfassen 
und als wichtig zu empfinden, kann das Schaffen von Atmosphäre einen wichtigen 
Anteil daran haben – präsentisch machen im Hier und Jetzt und vor Ort. Alles wird 
in den Raum zusammen gebettet. Mit und durch Atmosphären wird die Verbindung 
zwischen allen Entitäten hergestellt und sie sind nicht nur Träger von Stimmungen, 
sie haben auch eigene Anteile an der Bedeutungsproduktion, die sich der Kontrolle 
entziehen und individuell unterschiedlich wahrgenommen werden. 

269  �Von Seiten der Szenografie wird zum Glück bereits daran gearbeitet, die vermeintliche Unverein-
barkeit geistvoller Durchdringung und Atmosphäre zu klären. Ausnahmen, wie die Programmreihe 
»Immersion« wie etwa im Martin-Gropius-Bau Berlin sind dabei bereits Beispiele. Vgl. berlinerfest-
spiele.de/de/immersion/start.html; und die Publikationsreige der DASA bereits seit 2004: »Szeno-
grafie in Ausstellungen und Museen«; Thomas Moritz (2020): Szenografie digital: Die integrative 
Inszenierung raumbildender Prozesse. Berlin: Springer; Gerhard Thonhauser (2021): »Beyond Mood 
and Atmosphere: a Conceptual History of the Term Stimmung«, in: Philosophia, 49, S.1247-1265.

270 � Der Vorwurf, die Konzentration auf die Situativität, die aus bewegten Relationen besteht, würde 
die Historizität verneinen, ist auch mit dem Konzept des Af fekts im Sinne der »prehension« nach 
Alfred N. Whitehead zu lösen. Vgl. u.a. Ders. (1925): Science and the Modern World. New York: The 
Macmillan Company, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berlinerfestspiele.de/de/immersion/start.html
https://www.berlinerfestspiele.de/de/immersion/start.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berlinerfestspiele.de/de/immersion/start.html
https://www.berlinerfestspiele.de/de/immersion/start.html


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung230

Die Schaffung von Atmosphären und das Zeigen einer kuratorischen Haltung 
stehen nicht im Widerspruch. Nicht zum ›VerUneindeutigen‹ von Inhalten/Objekten; 
nicht dazu, dass Besucher_innen sich ihrer eigenen Positionierung gewahr werden. 
Jede Platzierung von Licht, Ausstellungsstücken, anderen Objekten oder das Erklingen 
von Lauten – allein schon jede Bewegung oder Anwesenheit der Besucher_innen ver-
ändert den Raum, die Atmosphäre und damit die Verräumlichung der Ausstellung.271 
Zwar werden Atmosphären in Ausstellungen gleichermaßen von Besucher_innen, dem 
Raum und den Ausstellungsstücken im Rahmen des von Kurator_innen Gezeigten her-
vorgebracht – sie ergeben aber ein relationales Netz, das nur bedingt konzipiert wer-
den kann. »Sie unterlaufen auf diese Weise die Subjekt-Objekt-Spaltung, wie sie für die 
cartesische Ausstellung grundlegend ist« (Siepmann 2007: 144). Je nach Situation, The-
ma und Ort kann die beabsichtigte Initiierung von Atmosphären unterschiedliche Ge-
wichtung im Rahmen des Queer Curating haben – eine Atmosphäre nicht auszulösen, 
ist nicht möglich. Orte besitzen bereits eine Potentialität von Atmosphäre, die im und 
mit dem Raum hervorgebracht werden kann.272 Eine Potentialität, die Gernot Böhme 
auch Dingen allein zuschreibt. Sie bringen Eigenschaften mit, die in ihren »Ekstasen« 
Atmosphären hervorzurufen vermögen – ein Aspekt, den man im Umgang mit Dingen 
immer wieder bedenken muss und nutzen kann (Böhme 1995: 131). Eine zudem inten-
dierte Atmosphäre besitzt die Fähigkeit, Besucher_innen zusammenzufügen – denn 
auch wenn sie sich zwischen Subjekt, Objekt und Raum im kuratierten Rahmen indivi-
duell ereignen, ist es bei hohen Intensitäten selbiger möglich, dass »mehrere Subjekte 
von einer Atmosphäre betroffen werden können und sich sogar über ihren Charakter 
verständigen« (#Intra-action und Relationalität).273 Mit der Intention, Ausstellungen 
als Orte der Begegnung zu schaffen, kann Atmosphäre ein geschlechter-, alters- und 
sozialisationsübergreifender Aspekt werden, der die Ausstellung sinnlich wahrnehm-
bar macht. Körper- und Denkräume sind rhizomatische Gef lechte von Begegnungen 
beweglicher Elemente, bei denen die Knotenpunkte gleichermaßen verbinden und Stö-
rungen initiieren. ›Raum‹ wird daher auch mit de Certeau gedacht: 

Er ist gewissermaßen von der Gesamtheit der Bewegungen erfüllt, die sich in ihm entfal-
ten. Er ist also ein Resultat von Aktivitäten, die ihm eine Richtung geben, ihn verzeitlichen 
und ihn dahin bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Konfliktprogrammen und ver-
traglichen Übereinkünften zu funktionieren. Im Verhältnis zum Ort wäre der Raum ein 
Wort, das ausgesprochen wird, das heißt, von der Ambiguität einer Realisierung ergrif-
fen und in einen Ausdruck verwandelt wird, der sich auf viele verschiedene Konventionen 
bezieht; er wird als Akt einer Präsenz (oder einer Zeit) gesetzt und durch die Transforma-
tionen verändert, die sich aus den aufeinanderfolgenden Kontexten ergeben. Im Gegen-

271  �»Für die Hervorbringung von Räumlichkeit kommt außerdem der Atmosphäre eine besondere Be-
deutung zu – vergleichbar derjenigen, welche die Präsenz für die Erzeugung von Körperlichkeit hat.« 
Fischer-Lichte 2005: 19.

272  �Vgl. etwa der ›Träger von Stimmungen‹ bei Gernot Böhme (1995, 2000), Hermann Schmitz (2000), 
der ›gestimmte Raum‹ bei Elisabeth Ströker (1965): Philosophische Untersuchungen zum Raum, 
Frankfurt a.M.: Klostermann, S. 22f.

273  �Gernot Böhme geht noch einen Schritt weiter und meint: das »Subjekt fühlt sich angerührt, von der 
Atmosphäre ergrif fen, fühlt sich aktiv betroffen« (2006: 26). 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 231

satz zum Ort gibt es also weder eine Eindeutigkeit noch die Stabilität von etwas ›Eigenem‹. 
Insgesamt ist der Raum ein Ort, mit dem man etwas macht. (de Certeau 1980: 345, HiO)

De Certeaus »Praktiken im Raum« beinhalten dabei narrative Handlungen und Bewe-
gungen von Körpern, wobei er der sinnlichen Wahrnehmung eine große Bedeutung zu-
spricht, die sich der machtausübenden Kontrolle etwas vorlagert und damit gegenüber 
dem Visuellen zu entziehen vermag.274 Viele Aspekte, die de Certeau nennt, lassen sich 
an die vorangegangenen Glossar-Einträge und Kapitel anknüpfen und verdichten sich 
nun. Ziel ist es, die richtungsweisende und dennoch störende Aktivität beim queer-fe-
ministischen Kuratieren als zentrales, raumentwickelndes Element zu verstehen. 

Räume sollen entstehen, zugleich zeigen und sich selbst zurücknehmen. Sie brin-
gen sich mit hervor und doch ist es gerade erst die kuratierte Begegnung mit den Mate-
rialitäten, Objekten und Besucher_innen, die die Atmosphäre des Ortes hervorbringt. 

Wenn der Ort für die Ausstellung feststeht – besuche ihn, lerne ihn kennen, nimm dir Zeit, 
komm zu unterschiedlichen Tageszeiten oder Wochentagen, atme die Atmosphäre des Ortes 

und wenn es geht auch des Innenraums. Wenn etwas darin stattfindet, gezeigt, ausgestellt wird, 
beschäf tige dich damit – physisch und gedanklich, lass es auf dich wirken, mach dir Notizen. 
Welche Wirkung hat das Gesehene und Erlebte auf dich? Warum? Wie? Womit? Und warum 

verändert es sich, was du wahrnimmst oder fühlst? Was stört dich? Was sollte stören? Warum? 
Sprich mit Menschen, die dort sind – um ein Gefühl auch für ihre Aufnahme zu bekommen – 
ohne in qualitative, empirische Arbeitsweisen damit ersetzen zu wollen. Geh allein zum Ort 

aber auch mit deinem Team! Wie lassen sich deine Beobachtungen und ›Zusammenfühlungen‹ 
mit denen deiner Teammitglieder und eurem Thema und euren Objekten auf die(das) Ausstel-
lung(skonzept) übertragen? Und ja, das ist alles viel Arbeit – aber dann sollten wir eben auch 

anfangen, weniger Ausstellungen zu machen, aber dafür Gewissenhaf te. 

Der hierarchisierende und konstruierte Dualismus von sinnlicher Erfahrung und 
kognitivem Verstand in der deutschen Auf klärung des 18. Jahrhunderts wirkt noch 
immer nach und schreibt sich ebenso in die Museumsintentionsdebatten ein. Dabei 
gab es in der philosophischen Beschäftigung mit der Wahrnehmung von Kunst Mitte 
des 18. Jahrhunderts auch bereits ganz andere Tendenzen. An diesen war unter ande-
rem Alexander Gottlieb Baumgarten beteiligt. Baumgarten beschäftigte sich mit der 
sinnlichen Erkenntnis (»cognitio sensitiva«) im Gegensatz zur kognitiven Erfassung 
des Menschen. Durch seine unvollendeten, aber umfassenden Schriften »Aesthetica« 
gilt er als Begründer der Ästhetik als Disziplin.275 Darin ist die sinnliche Erkenntnis 

274 � Auch wenn damit eine Veränderung (»bis zur Unkenntlichkeit metamorphorisiert« de Certeau 1980: 
465) als Abgrenzung und Annäherung zugleich stattfindet – ist dies gerade im Zusammenhang mit 
Ausstellungen nicht abwegig – eine Spannung zwischen nah und fern – bekannt und fremd. De 
Certeau hat den Hang zur Kategorisierung und Unterteilungen in Produktionsebenen von Räumen 
– wie zum Beispiel solche in einen konzipierten, wahrgenommenen und gelebter/repräsentativer 
Raum (vgl. S. 33f f., 323ff.), die hier nicht weiter eine Rolle spielen. Die Nähe und Ferne die de Certe-
au beschreibt, spielt bei Peter Sloterdijk [1989] (2007) wieder eine Rolle, der etwa bezeichnet das: 
»Museum – Schule des Befremdens«, in: Ders., Der ästhetische Imperativ. Hamburg: Philo Fine Art.

275  �Alexander Gottlieb Baumgarten (1750): Ästhetik: lateinisch - deutsch. 1. [§§ 1 - 613]. Aesthetica.. 
Übers., mit einer Einf., Anm. und Reg. hg. von Dagmar Mirbach. Für die Anlehnung und Abgrenzun-
gen zu Gottfried Wilhelm Leibniz vgl. seine »Meditationes de cognitione, veritate et ideis« (1684).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung232

nicht etwa eine Vorstufe der Vorstellung, sondern als eigenständige Art der intensi-
ven Betrachtung. Baumgarten unterscheidet zwischen der intensiven und extensiven 
Klarheit: Die extensive Betrachtung meint, Gegenstände begeistert in ihrer reichen 
Merkmalsfülle wahrzunehmen und nicht verstandesgemäß nach Vergleichbarem oder 
einzelnen Merkmalen zu suchen wie bei der intensiven Betrachtung.276 Durch Baum-
gartens Betonung der Kunst (ars) des schönen Denkens hebt er die poetische Fähig-
keit des Menschen hervor, »die sich in der Schaffung von Kultur manifestiert«.277 Das 
heißt, dass bei Baumgarten bereits der Anteil der Betrachter_innen bei der Schaffung 
der Kunst betont wird, indem er sie erkennt, was wiederum eine »subjektive Vor-
stellung des Erkenntnisgegenstands« ist (Mirbach 2007: LVIII).278 Wie mit sinnlichen 
Maßnahmen als Schaffung von Atmosphäre Störungen von normalisierten Wahrneh-
mungsweisen konzipiert werden können, wird vor allem im zweiten Ausstellungsbei-
spiel deutlich (vgl. Kapitel 4.2»Die Ausstellung: ›Homosexualität_en‹«), ist aber in dem 
möglichen Umfang, den es einnehmen kann, hier nicht abzubilden und besitzt auch 
einen anderen Schwerpunkt. In dieser Arbeit geht es vor allem um das Moment davor 

– um die Frage nach queeren Momenten der Störung. Welche Atmosphären etwa dabei 
entstehen können, ist nicht die Hauptfrage. Dass Atmosphären aber eben auch eine 
Methode sind, diese zu erreichen, ist dabei ein Aspekt, der bei dem Konzipieren von 
Ausstellungen eine große Rolle spielt. Die Rolle, die die sinnlich-körperliche Wahrneh-
mung im Rahmen des Kuratierens auch im Zusammenhang mit gestalterischen Mit-
teln wie Licht, Sound, Musik, Enge, Weite, Nähe, Temperatur usw. besitzt, ist daher 
immer eine sehr wichtiges. Queer-feministisches Kuratieren heißt niemals nüchter-
nes, sondern engagiertes Kuratieren, das die Besucher_innen mitreißt. Atmosphären 
ermöglichen die Frage nach räumlichen und zeitlichen Distanzen und Involviertheit 
aus einer anderen Perspektive zu stellen. 

276  �Vgl. Baumgarten 1750: § 78, 531; bzw. Baumgarten 2007: 63, 
277 �  Im ersten Abschnitt der Aesthetica (Baumgarten 1750: §§ 1). Vgl. Steffen W. Groß (2011): Cognitio Sen-

sitiva. Ein Versuch über die Ästhetik als Lehre von der Erkenntnis des Menschen, Würzburg: Verlag 
Königshausen & Neumann, S. 179.

278  �Die Beschäftigung selbst mit der »Schönheit, der Wahrnehmung und Erkenntnis« (...) war bereits in 
der Renaissance des 15. Jahrhunderts zu finden. Groß 2011: 178. Der Einfluss seiner Bezugnahme auf 
eine Situation, in der das ›Ergrif fensein‹ durch die sinnliche Erkenntnis erfolgt, lässt sich auch bei 
späteren Philosoph_innen wie Martina Ströker, Brain Massumi, Hermann Schmitz, Tonio Grif ferio 
Martin Seel und Gernot Böhme erkennen. Ströker etwa bezieht sich dabei besonders auch auf den 
räumlichen Kontext der Wahrnehmung: »Sein Vernehmen ist kein Wahrnehmen, sein Gewahren 
kein Erkennen, es ist viel mehr ein Ergrif fen- und Betroffensein« (Ströker 1965: 22f.). Zu Seel u.a.: 
»Macht des Erscheinens« (2007) und G. Böhme 1995. Böhme betont dabei die »affektive Betroffen-
heit durch das (leiblich) Wahrgenommene«, wobei der »primäre Gegenstand die Atmosphäre ist« 
(Böhme 1995: 39). Der Literaturwissenschaftler Emil Staiger betont zudem: »wir begreifen, was uns 
ergreif t«, in: Emil Staiger (1955): Die Kunst der Interpretation. Studien zur deutschen Literaturge-
schichte, Zürich: Atlantis, S. 11, vgl. Miersch 2015. Für einen Überblick vgl. Thonhauser (2021).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 233

#Zwischen Raum und Zeit

Wenn man von queer-feministischen Grundsätzen überzeugt ist, muss man sie im 
Rahmen kuratorischer Praktiken ermöglichen.279 Ausreden wie Geld- oder Zeitman-
gel und eine »strategic inefficiency« gelten nicht (vgl. Kapitel 3.2.1 »Ich bin ein Riss, ich 
will durch Wände gehen!«).280 Nach eigenen Erfahrungen gibt es gerade in großen In-
stitutionen oft viele Begründungen einzelner Machtinhaber_innen für das Ablehnen 
von Erneuerungen. Zuständigkeiten werden zurückgewiesen und lange, bürokrati-
sche Entscheidungswege werden zum Hinderungsgrund für Veränderungen. Ahmed 
gibt in diesem Zusammenhang zu bedenken: »We need to learn from how inefficiency 
is rewarded and how that rewarding is a mechanism for reproducing hierarchies: it 
is about who does what; about who is saved from doing what« und Institutionen sich 
damit in ihren Strukturen reproduzieren (ebd.). Institutionalisierte und normier-
te Machtpraktiken, die oft auch mit folgsamen Anhänger_innen über Generationen 
weitergeführt werden, dürfen sich nicht wiederholen. So gehört zum Queer Curating, 
Ausstellungen im größeren Zusammenhängen und damit auch Zeitspannen zu be-
trachten. Nicht nur, weil bekanntermaßen die Leihfristen und Förderanträge für zu-
sätzliche Geldmittel eine monate- bis jahrelange Vorausplanung bedürfen. Sondern 
vor allem, um an Themen zu arbeiten – nicht nur mit einer Ausstellung, sondern mit 
unterschiedlichen Blickwinkeln, Ansatzpunkten und Beteiligten eine wirkliche Arbeit 
an einem Thema Erfahrungen miteinarbeiten und wirklich Ergebnisse erzielen kann. 

Die Regime des normierten gebräuchlichen, zweckdienlichen Zeigens vermeint-
lich für sich sprechender, auratisierter Werke besitzen hierarchisierende Effekte, die 
es generell mit dem Queer Curating zu entkräften gilt. An dieser Stelle soll der Ver-
such unternommen werden, mit dem Blick auf Raum und Zeit dies zu verdeutlichen.281 
Dies kann sogar so weit getrieben werden, dass eine Verunsicherung ob fehlender 
Orientierung der Besucher_innen (etwa der Wegfolge, Erklärungen, Zuschreibung) 
eintreten kann. Die Verräumlichung von Inhalten sollte in diesem Sinne eine einheit-
liche, chronologisch stringente und überblicksartige Narration (die erst im 19. Jahr-
hundert aus erzieherischer Sichtweise wichtig wurde)282 ablehnen, die die Idee des 
Wissenden gegenüber den Unwissenden aufrechterhält, Momente kuratorischer Stö-
rung verpasst und so die Idee von nur einer Version von Kunstgeschichte fortschreibt. 
So vermeintlich vereinfachende oder bloß übersichtliche Maßnahmen – zum Beispiel 

279  �Friedrich Hegel (1819): »Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig«, 
in: Friedrich Hegel (1972): Grundlinien der Philosophie des Rechts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11. 
So muss stets das Vernünftige realisiert werden, denn es existiert ein normativer Anspruch des als 
vernünftig Erkannten.

280 � Ahmed 2018, in: feministkilljoys.com (Zugrif f 20.12.18). 
281  �Henri Lefebvres »Production de l‹espace« (1974) wird hier aufgrund seines heteronormativ-phallischen 

Blickregimes nicht inkludiert (z.B. 1991: 286f.), trotz der Tatsache, dass er Raum und Zeit im Zusammen-
hang betrachtet und vor allem dem Raum Möglichkeiten soziale Veränderungen durch Aneignungs-
prozesse und neue Orientierungen zuschreibt. Ich behalte mir daher vor, seine Textarbeit, die von pat-
riarchischen Äußerungen im Zusammenhang mit ›Raum‹ geprägt sind, nicht zu inkludieren.

282  �Vgl. Andrea Schütte (2004): Stilräume. Jacob Burckhardt und die ästhetische Anordnung im 19. Jahr-
hundert. Bielefeld: Aisthesis, S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://feministkilljoys.com
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://feministkilljoys.com


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung234

wie der chronologischen Hängung283 oder ›Weltzusammenhänge und Geschichten‹284 
– fungieren überwiegend als Machtgestus: frei nach dem Motto ›So war es, so ist es 
– niemand wird ausgelassen, niemand wurde übersehen, ich nenne nur die wich-
tigen – alle anderen waren weniger talentiert, gar selbst schuld, dass sie nicht groß, 
benannt oder bekannt wurden‹. Wie sehr heteronormative/hegemoniale Strukturen 
auch in das normierte Zeitverständnis eingeschrieben sind und damit zumeist auch 
Bewegungslogiken schaffen, beschreibt Halberstam an der Gegenüberstellung von 
»In a Queer Time and Place« (2005) mit all jenem, was als ›straight time‹ bezeichnet 
werden kann: »I try to use the concept of queer time to make clear how respectability, 
and notions of the normal on which it depends, may be upheld by a middle-class logic 
of reproductive temporality« (Halberstam 2005: 4). »Queer time« kann auch heißen, 
gegen normative Vorstellungen dezidiert als irrational abgewertete Zeitmodelle wie 
Anachronizität, Asynchronita ẗ, Atemporalität zu setzen oder in Frage zu stellen, was 
wann wer warum wichtig wird. Gabriele Dietze, Elahe Haschemi Yekani und Beatrice 
Michaelis führen in ihrer Publikation zum Thema »Entgrenzungen« hinzu: 

Gerade weil queere Politik im Spannungsverhältnis von zu erobernden Freiräumen und 
Normalisierung, Homonormativität und Homonationalismus anzusiedeln ist, ist die 
Diskussion um den machtdurchzogenen Raum potentiell repressiver Verortungen und 
als Bühne von Sicht- und Identifizierbarkeit von großer Bedeutung. (Dietze/Haschemi 
Yekani/Michaelis 2012: 189)

Auch wenn ihre Schwerpunkte auf anderen Aspekten liegen, wird dennoch deutlich, 
welche Bedeutung den Räumen innerhalb des Schaffens von Störungen in Normal-
itätsregimen zugeschrieben werden können. Auch bei intersektionalen Zusammen-
hängen zeigt sich, dass »Raumperspektiven« nicht von der »ebenfalls hierarchisieren-
den Funktion von Zeitachsen zu trennen« sind (ebd.). Zeit bzw. die Art, Zeitlichkeiten 
zu betrachten, zu kategorisieren, sie in Zonen einzuteilen und sie zu überblicken, 
war schon früh mit den Machtstrukturen verwoben, die direkt an Räume oder Orte 
geknüpft waren.285 

Wie kann es sein, dass wir im freien, demokratischen Berlin – indem wir zusätz-
lich durch das Internet durch Raum und Zeit reisen können – dennoch glauben, ›pure 
Chronologie‹, solitäre oder allgemeine ›Entwicklung‹ und ›Wachstum‹ (zum Beispiel 
an monetärem Wert oder am Bekanntheitsgrad gemessen) seien treffende Maßstäbe 
für Kunst? Wir können uns digital, durch Reisen, Austausch im internationalen Berlin 
und nicht zuletzt mit GoogleMaps durch die weitesten Straßen und Wege der Welt 
bewegen und bleiben doch oft nur auf den eingetretenen Pfaden der Kunstgeschichte. 
Beim Queer Curating geht es darum, auch diese Strukturen und Diskurse zu hinter-

283  �Vgl. Gabriele Werner: »Die machtvolle Geste des ›Überblicks‹«, in: Söntgen (1997), S. 74-77. 
284 � Vgl. für diesen Aspekt Neil MacGregor (2010): A History of the World in 100 Objects. London: Pengu-

in; ein Werk, das sonst als Machtgestus überblicksartiger/patriarchalischer Tradition existiert. 
285  �Vgl. Nana Adusei-Poku mit ihrem Begriff der »Heterotemporalität« (2012). Man denke hier etwa an die 

›Peking-Zeit‹ als zentralistischen »Allmachtsanspruch der Staats- und Parteiführung«. (deutschland-
funk.de/zeitzone-in-china-das-ganze-land-tickt-wie-peking-100.html) (Zugriff 1.3.20). Anne McClin-
tock betont, dass sich »die Kolonialisten« vorstellten, »mit der Reise in entfernte Welten, gleichzeitig 
auch eine Zeitreise in die Frühgeschichte der Menschheit anzutreten« (1995: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/zeitzone-in-china-das-ganze-land-tickt-wie-peking-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/zeitzone-in-china-das-ganze-land-tickt-wie-peking-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/zeitzone-in-china-das-ganze-land-tickt-wie-peking-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/zeitzone-in-china-das-ganze-land-tickt-wie-peking-100.html


3. Queer is as queer does 235

fragen und zu stören. Fortschritts-, Entwicklungs- oder Erfolgsgeschichten geraten 
auf das Abstellgleis – einbezogen werden vor allem Abweichungen vom System, Un-
erklärbares, Unlogisches, Unvorhersagbares – solche Abweichungs-Phänomene, die 
im digitalen Zeitalter und dem der künstlichen Intelligenz immer ›undenkbarer‹ wer-
den. Gerade die Berliner Museen sind auf vielen Ebenen mit kolonialen, repressiven 
und anderen schwierigen Aspekten der Vergangenheit verknüpft, die gewaltig auf der 
heutigen Zeit liegen – aber vor allem dann, wenn sie nicht aufgearbeitet werden (vgl. 
Kapitel 4.3 »Historischer Exkurs«, 4.4 »Texte(n) in Ausstellungen: Ref lexion, Intention 
und Antidiskriminierung«). So könnte man mit Elizabeth Grosz aber auch betonen, 
sich neben der Zeit mit Ausstellungen zu verorten. Ziel ist es, neue Möglichkeiten der 
Zeitbetrachtung zu suchen, die das Unkomfortable mitthematisieren:

What history gives us is the possibility of being untimely, of placing ourselves outside the 
constraints, the limitations, and blinkers of the present. This is precisely what it means to 
write for a future that the present cannot recognize; to develop, to cultivate the untimely, 
the out-of-place and the out-of-step. This access to the out-of-step can come only from 
the past and a certain uncomfortableness, a dis-ease, in the present. (Grosz 2004: 117, HiO)

Die Aufgabe dabei ist es, so schreibt Grosz weiter: »to make elements of this past live 
again, to be reenergized by their untimely or anachronistic recall in the present« (ebd.). 
Arbeitet man in einer Ausstellung anstelle der Desorientierung stärker mit dem Prin-
zip der Narration, wäre es auch möglich, nicht nur einen dominanten Hauptstrang 
der Argumentation zu schaffen, sondern auch Nebenschauplätze – vergleichbar mit 
zeitlichen vor- und Rückblenden im Film, die dennoch etwas zur Gesamtnarration 
auf ihre Weise beitragen. Diese würden den Hauptstrang nicht etwa ›nur ergänzen‹, 
sondern andere Aspekte aufzeigen, die die Erzählung stören oder sie gar konterkarie-
ren und gegensprechen (#Queere(nde) Narrationen?)286 Wie ein ironischer Kommentar 

– ohne, dass die Besucher_innen dann verstummten. Solche Narrationen, die porös 
und bewusst offen gestaltet sind und ebenso einen Nährboden für Gegenhandlungen 
offenbaren. Oder was wäre, würden die Nebenstränge die sonst üblichen Strategien 
des Zeigens bzw. unsichtbar Machens wiederholen, um sie als Konstrukt zu entlarven? 
Dies ist oft eine wichtige Strategie, wenn es vor allem darum geht, normierte Master-
narrationen nicht mehr nur zu reproduzieren. Schneemann betont: 

Obwohl die Ausstellung in einem geschützten Rahmen operiert, kann sie pointiert die 
Differenz zwischen vertrauten Wahrnehmungsmustern und experimentellen Disposi-
tionen befruchten. (Schneemann 2007: 71)

Auf diese Weise würden die Besucher_innen im Hier und Jetzt der Ausstellung eigene 
Erfahrungen machen und Erwartungen auf bauen. In der Regie bezeichnet man dies 
etwa als »Suspense-Struktur«, in der die Komplexität durch mögliche »Interferenzen 
und die daraus resultierenden Erwartungen« entsteht (Venn-Hein 2014: 240). Wie eine 
parallele Betrachtung unterschiedlichster Sichtweisen vermeintlich einer (Kunst-)Ge-
schichte. ›Suspense‹ ist hier nicht mit Spannung gleichzusetzen, sondern meint eine 

286  �Vgl. Anna Babka et al. (2016): Broken Narratives / Narrative im Bruch. Theoretische Positionen und 
Anwendungen. Wien: Vienna UP; ebenso Babka 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung236

Form von Wissensvorsprung (vg. Ebd. S. 163) bzw. hier in diesem Fall eines Parallel-
wissens. Ziel ist es, das Gesehene besser oder zumindest anders beurteilen zu können. 
Ein ref lektierter Umgang mit Kunst ist neben dem Ermöglichen eines ästhetischen 
Erlebens zentral für die Art des Queer Curatings.

Verdichte die Arbeiten in den Räumen oder gib ihnen zugleich Platz – arbeite mit dem Raum, seiner 
Potentialität, mit seinen Weiten, mit seiner Zeit und Zeitlosigkeit, seinen Engen und Ecken. Lasse 
weg, was zu viel ist. Eckhard Siepmann hat in seiner avantgardistischen Ausstellung im Museum 

der Dinge kaum Dinge gezeigt, sondern nach Formen der Kommunikation gesucht. »An ihr sind 
alle nur möglichen visuellen Medien, Sprache und Ton beteiligt«, betont er auch mit Herbert Bayer: 

»Sie stellt eine neue Form in der Kunst der Übermittlung komplexer Informationen da, die sich in 
einer erregenden, von zahlreichen neuen Entdeckungen begleitenden Geschichte entwickelt hat« 
(Bayer 1967: 11). So wurde für Siepmann der »Übergang von der unbewusst vollzogenen ästheti-

schen Raumnutzung zur aktiven Raumproduktion« zur »wesentlichen Bestimmung der kulturel-
len Raumzeit« – bishin zur Möglichkeit des Rauschs (Siepmann 2007: 131, vgl. S. 138). Füge dem 

Werk hinzu, was ihm deiner Meinung nach fehlt. Arbeite mehr mit den Titeln und Materialien der 
Objekte oder den Informationen (#studium & punctum), die du gesucht und die die Künstler_innen 

zur Verfügung gestellt haben – und weniger mit Allgemeinplätzen, bloßen Zeitabläufen, Über-
blickstexten im Raum – und f lüchte dich nicht. Nicht in schrif tliche Ausstellungen oder ganze Zeit-

tafel-Räume voller unsichtbarer Setzungen.287 Flüchte dich nicht in Begründung von Geld- oder 
Zeitmangel – werde erfinderisch und fordere oder besorge, wenn nötig, mehr. Flüchte dich nicht 

in räumliche Vereindeutigungen, dominante Texte oder starre Wegführungen. Flüchte dich nicht 
in Vereinfachungen – diese würden machtvolle Gesten schaffen und nur dir helfen – nicht wirklich 

den Besucher_innen. Störe Bekanntes und denke Störungen produktiv in Raum und Zeit.

#(Des-)Orientierung

»(…) consider the utility of getting lost over finding our way« (Halberstam 2011: 15)

Der queerende Weg der (Des-)Orientierung im Queer Curating ist nicht nur zeitlich 
und räumlich, sondern auch inhaltlich und persönlich gemeint. Anlehnend an das 
›Wilde Denken‹ bei Dina und Claude Lévi-Strauss geht es hier in anderer Form darum, 
sich von Themen, Künstler_innen, Fragestellungen, Vorbildern leiten zu lassen, um 
eigene, norm(alis)ierte Wege verlassen zu können (#Wildes Denken).288 So ist es vor 
allem der Mut, sich selbst zu verlieren und neu zu orientieren. Dies gilt für die Arbeits- 
und Denkweise der Kurator_innen und wortwörtlich auch für die Besucher_innen im 
Raum und ihren Gedanken. Offene Gedankenräume auf offenen Wegen, auf denen 
man sich neu orientieren kann, bedeutet ein Wechselspiel von offen kommunizierten 
Haltungen der Kurator_innen in Verbindung mit der Strategie der Verunsicherung 
von Orientierung im Rahmen der VerUneindeutigung.289 

287  �Zum Beispiel in der Ausstellung des Berliner Martin Gropius Baus: Lee Bul: »Crash« (29.9.18-13.1.19). 
288  �So könnte man sich auch an Berliner Zeitschrif ten orientieren, die sich queer mit Themen (und Iden-

titäten) auseinandersetzen, wie z.B.: »Queerspiegel« (zugehörig zum »Der Tagesspiegel«), »Sieges-
säule – we are Queer Berlin«, »Missy Magazine«, »Die Preziöse – queeres Gesellschaftsmagazin«, 
»Straight«, »brav_a zine«.

289  �Dies läuft dem Prinzip des ›safe spaces‹ nicht entgegen.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Queer is as queer does 237

Queer Curating heißt, sich in Räumen verlieren lassen zu können. Das Prinzip des 
(Des)Orientierung oder ›getting lost‹ ermöglicht neue Wege – zeitliche, gedankliche 
und physische. In Zeiten und an Orten, in denen uns das Internet und damit das ver-
meintliche Weltwissen und Landkarten der Welt mobil zur Verfügung steht, ist gerade 
das ›Verlorengehen‹ immer seltener.

(…) and we should conjure a Benjaminian stroll or a situationist derivé, an ambulatory 
journey through the unplanned, the unexpected, the improvised, and the surprising. 
(Halberstam 2011: 15f.)

Wir sollten mehr vagabundieren im Kopf und dem Körper, in vertrauten Gefilden oder 
neuen thematischen oder physischen Bereichen. Wir sollten uns mehr treiben lassen, ver-
zweifelt auf der Suche nach dem ›richtigen‹ Weg sein, Informationen und Inspirationen. 

Orientieren bedeutet auch, eine Verbindung einzugehen mit sich und der Welt. 
Eine, die das transitorische Dazwischen sein so sehr maximiert, dass es zum frucht-
baren Augenblick wird. Das Internet / Smartphone wurde in den Teilen der Welt, in 
denen es sehr frei verfügbar und leicht zugänglich ist, es zum Zuf luchtsort, zur stän-
digen Ansprechpartnerin, konstanten Ablenkung durch das Potential zur Unterhal-
tung, zur Ersatzvertrauten, das einem auf seinem Weg zum gewünschten Ziel auch 
gleich weitere ›Empfehlungen‹ oder ›visuelle Gefälligkeiten‹ gibt – nur, damit man ja 
nicht selbst auf die Suche gehen, selbst ausprobieren oder eventuell sogar enttäuscht 
werden oder sich allein fühlen muss – all das natürlich neben dem verbindenden, auch 
sozialen Prinzip der Kommunikation mit anderen Menschen (vgl. Kapitel 5 »Schluss 
und Anfang«).290 Dabei geht es nicht darum, dass es oft auch ganz anders sein kann – 
man inspiriert, verbunden und begeistert wird. Es ist das Prinzip dahinter, das gerade 
hier als Metapher in Analogie mit der Verfügbarkeit, Bevormundung und Belehrung in 
Ausstellungen steht. So ist es doch aber die Mußezeit – sinnbildlich der Moment unter 
der Dusche, das Loslassen oder dringliches Suchen, neugierig sein, selbst entschei-
den; sich der Angst aussetzen, etwas nicht gleich zu wissen, nicht zu finden oder dabei 
nicht effizient genug zu sein – darum geht es doch, wenn man Neues erkunden und 
lernen will?291 Nicht um den ›kürzesten‹ oder ›schnellsten‹ Weg als Auswahl des Navi-
gations- und Kapitalsystems zu nehmen. Das Neue ist immer auch eine rücksichts-
volle und offene Begegnung mit sich selbst – eine, die nicht stattfinden kann, wenn 

290  �(Google-Empfehlungen bedeuten, vor unglaublichem Druck zu stehen, jeden Gast vollständig 
glücklich zu machen und Angst zu haben, wenn es jemandem nicht gefällt, für alle sichtbar schlecht 
bewertet zu werden. Es darf keine ›schlechten Tage‹ für die Bedienenden oder Kochenden geben – 
alles muss wie ein Automatismus perfekt sein. Viele kleinen Unternehmen nutzen ihr Netzwerk für 
positive Bewertungen, ganze Agenturen kann man bereits damit beauftragen; ebenso gibt es Er-
pressungen und Geldforderungen mit dem Druckmittel der schlechten Bewertung im Internet. Was 
erziehen wir uns da? Es wirkt wie die ständige Angst vor Klagen in den USA. Vorsicht hat dort bereits 
enorme Auswüchse hervorgebracht. Und, wie oft hat man selbst schon Bewertungen geschrieben 
von Dingen, die man erlebt oder besucht hat?)

291  �Auch wenn das Smartphone vergessen oder schlicht ausgestellt werden kann, ist es wie ein Joker, 
der immer zum Einsatz kommen kann und damit ist man nie wirklich existentiell auf sich oder seine 
Mitmenschen angewiesen. Die Ausführungen haben zudem die Tendenz, polemisch und verallge-
meinernd zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queer Curating – Zum Moment kuratorischer Störung238

man konstant beschäftigt ist oder sein kann. Bei all den algorithmischen Vorschlägen 
verlieren wir zusehends die Geduld, die Orientierung, die eigene Ausrichtung. 

But ›getting lost‹ still takes us somewhere; and being lost is a way of inhabiting space 
by registering what is not familiar: being lost can in its turn become a familiar feeling. 
Familiarity is shaped by the ›feel‹ of space or by how spaces ›impress‹ upon bodies. (Ah-
med 2006: 7)

Die Hoffnung auf die ganzkörperliche ›Beeindruckung‹ mit allen Sinnen ist dabei Weg 
und Ergebnis zugleich (#Affekte, #Sinn_liche Wahrnehmung). Es sind die Momen-
te dazwischen; die unsicheren und noch undurchsichtigen Momente, die unser altes 
Weltbild stören können, uns Neues eröffnen und uns zu etwas führen. Ausstellungen 
können diese Momente sinnbildlich schaffen. Bereits der Rahmen einer Ausstellung 
bietet und fordert eine Einstimmung auf eben jenes Neue. Dieser Rahmen sollte aber 
vor allem das Loslassen von alten Vorstellungen bzw. das Zeigen von neuen Wegen auf 
Weisen tun, die zudem keine neuen Normierungen schaffen. Ziel des Queer Curating 
ist es auch, dass sich die Besucher_innen treiben lassen können, sich verlieren, etwas 
nicht gleich einschätzen; dass sie beurteilen oder kategorisieren können und dies zu-
gleich auch nicht in der ersten Minute und Vollständigkeit von den Kurator_innen über-
nommen wissen wollen. Wäre das nicht die Chance, dass sich die Besucher_innen in 
einem sicheren Rahmen / safe space fallen lassen und wirklich auseinandersetzen kön-
nen? Sich wahrhaftig den Objekten anzunähern und sich treffen und stören zu lassen 
(#studium & punctum)? Und sich selbst zu positionieren und seinen eigenen Weg, seine 
eigene Haltung zu suchen? Anlehnung, bewusste Abgrenzung – eine Orientierung hin 
oder weg zu etwas, ist das, was Ausstellungen bieten können. Keine (determinieren-
den) Texte, Richtungsanweisungen oder undurchsichtige Positionierung. Dies ist im 
Umkehrschluss nur möglich mit einer transparent-kuratorischen Haltung und einer 
ref lektierten Idee der (Des)Orientierung, die auch ein ›getting lost‹-Prinzip beinhaltet.

Noch nicht sicher sein oder genau wissen und verstehen macht Angst. Aber ermög-
licht auch die größte Bewegung – im Kopf und Körper. Wissen wollen, verstehen, hin-
terfragen, betrachten, analysieren, prüfen und auf der anderen Seite dann seinen Weg 
gehen und denken, erzeugt die Bewegung, nach der die Kurator_innen ebenso suchen 
müssen wie die Besucher_innen. Es ist ein Muss im Kann. 

Getting lost needs letting go. 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004 - am 13.02.2026, 22:00:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451205-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

