I. Teil
Theorien und Methoden — Theories and Methods

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

41 - am 20.01.2028, 0B:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze
Ansatzpunkte einer liminalen Medientheorie im Spannungsfeld
von Alltagsmedien und Kiinsten

Liminal Media Theory
Metacriticism and Perspectives of Postmodern Theories of the
Medial
Thomas Metten
Abstract

DE Der vorliegende Beitrag entwickelt den Vorschlag einer liminalen Medientheorie, die
sich absetzt von etablierten medientheoretischen Ansétzen, um u.a. die dualistische Entge-
genstellung von Materialitdt und Sinn zu iberwinden. Eine solche Theorie begreift das Me-
dium als wahrnehmbare Grenzfliche zur Organisation von Prozessen der Sinnkonstitution
ebenso wie als dufere Grenze der Sinnbildung. Entfaltet wird der Ansatz in Auseinander-
setzung mit den Positionen von Strukturalismus, Hermeneutik und Phinomenologie sowie
der Fortschreibung dieser Theorieprogramme in post-strukturalistischen, post-hermeneuti-
schen oder post-phdnomenologischen Konzeptionen. Abschlieflend wird ausgehend davon
eine Perspektive entwickelt, die dsthetische Praktiken der medialen Gestaltung in Alltagsme-
dien ebenso wie in den Kiinsten integriert.

EN This contribution develops the proposal of a liminal media theory that distances itself
from established media theoretical approaches in order to overcome the dualistic opposi-
tion of materiality and meaning. Such a theory understands the medium as a perceptible
boundary surface for the organization of processes of meaning constitution as well as an
external boundary of meaning making. This approach is developed in discussion with
positions of structuralism, hermeneutics and phenomenology as well as the continuation of
these theoretical programs in post-structuralist, post-hermeneutic or post-phenomenological
conceptions. Finally, a perspective is developed that integrates aesthetic practices of media
design in everyday media as well as in the arts.

Der Vorschlag einer liminalen Medientheorie zielt darauf, die in der neue-
ren Medientheorie zugrunde gelegte Pramisse, dass Medien sich der Wahr-
nehmung entziehen, kritisch zu hinterfragen. Strategien der Medienreflexi-
vitat, wie sie in unterschiedlichen Medien, in den Kunsten, aber auch in
der Theoriebildung auftreten, lassen dementgegen deutlich werden, dass
Medien vielfach gerade darauf angelegt sind, als solche wahrgenommen zu
werden. Fine liminale Medientheorie setzt daher voraus, dass die Wahrneh-
mung des Mediums stets den Ausgangspunkt fiir Prozesse der Sinnkonsti-
tution bildet. Dabei begreift sie — iiber gingige Entgegenstellungen von

43

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

Sinn und Materialitit oder Form und Substanz hinaus — das Medium
als Grenze. Zum einen bedeutet dies, dass Medien wahrnehmbare Grenz-
flaichen zur Organisation von Prozessen der Sinnkonstitution bilden; zum
anderen aber auch: Differenzen und Briiche kenntlich zu machen und
herauszustellen, dass sich in jeder Kommunikation eine Grenze der Sinn-
bildung zeigt, die unaufhebbar ist. Eine liminale Medientheorie fragt daher:
Wie bildet sich Sinn? Welche konstitutiven, aber auch disseminativen oder
diffraktiven Dynamiken tragen Medien in das kommunikative Geschehen
hinein?

Entfaltet wird der Ansatz einer liminalen Medientheorie im Verlauf die-
ses Beitrags zunédchst vor dem Hintergrund theoriegeschichtlich friitherer
Positionen wie Strukturalismus, Hermeneutik und Phédnomenologie bzw.
im Kontext der kritischen Fortschreibungen dieser Theorieprogramme
in post-strukturalistischen, post-hermeneutischen oder post-phdnomenologi-
schen Konzeptionen. Kritisch diskutiert werden hierbei Weiterentwicklun-
gen, wie sie von Jacques Derrida, Maurice Merleau-Ponty oder Dieter
Mersch vorgenommen wurden, wobei diese u.a. kontrastiert werden mit
der Symbolphilosophie Ernst Cassirers oder der Medienphilosophie Os-
wald Schwemmers. Die Diskussion und Kontrastierung der verschiedenen
Positionen dienen dazu, auf diesem Weg sukzessive theoretische Ressour-
cen zu erschlieflen, die es ermdglichen, den Dualismus von Materialitat
und Sinn aufzulsen, aber auch Weiterentwicklungen innerhalb des theo-
riegeschichtlichen Feldes kenntlich zu machen, die oftmals kaum wahrge-
nommen oder iibergangen wurden. Vor diesem Hintergrund offnet sich
abschlieflend der Blick fiir asthetische Praktiken der medialen Grenzfla-
chengestaltung, wodurch etwa Alltagsmedien, Kiinste oder auch die Medi-
en der Theoriebildung nicht als voneinander getrennte Register, sondern
als Spektrum medialer Praktiken wahrgenommen werden kénnen.

1 Hinfiihrung: Das Medium als Grenze

Um den Einsatzpunkt einer liminalen Medientheorie bestimmen zu kon-
nen, ist zundchst eine Auseinandersetzung mit zentralen Positionen im
Feld der neueren Medientheorien notwendig, in deren Kontext Medien
vielfach als Uberginge, als Zwischenriume oder Schwellen beschrieben
werden. Die Zuschreibung einer vermittelnden Funktion resultiert daraus,
dass sie in einer dritten Position verortet werden, zwischen Subjekten

44

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

oder zwischen Subjekt und Welt.! Gegeniiber einer solchen Konzeption
zeichnet sich innerhalb der medientheoretischen Debatten seit einiger Zeit
eine Verschiebung ab: weg von einem Medienverstandnis, das Medien in
einem Dazwischen verortet, hin zur Umweltlichkeit von Medien, d.h. vom
Medium als Mitte zum Medium als Milieu.2 Diese Verschiebung geht mit
einer Dezentralisierung einher, die das Subjekt aus seiner Zentralstellung
herauslést, die ihm seit der Neuzeit zugewiesen wurde: Nicht das Subjekt
verfiigt {iber Medien oder vermag es, souverdn seine Botschaften zu {iber-
mitteln, vielmehr wirken Medien als konstitutive Krifte daran mit, Sinn zu
artikulieren.> Werden Medien als Umwelten begriffen, gelten Subjekte nicht
nur als in medientechnische Systeme eingebettet, vielmehr werden auch sie
durch die medialen Umwelten mitkonstituiert.

Es gehort zu den Pramissen medientheoretischen Nachdenkens, dass die
Medialitdt eines Mediums dabei, unabhingig davon, ob es als Mitte oder
Milieu verstanden wird, konzeptionell in einem medialen Binnenraum —
darunter — verortet wird, der sich einem reflexiv-analytischen Zugriff ent-
zieht. Eroffnen Medien spezifische Mdoglichkeitsraume, zum Beispiel, um
tber ein Ereignis zu berichten (Sprache, Zeitung, etc.) oder einen Raum
tbersichtlich darzustellen (diagrammatische Darstellungen, Karten, etc.),
so steht nicht das Medium selbst im Fokus, sondern die hierdurch ermog-
lichten Leistungen: »Medien zeichnen sich gerade und im Wesentlichen
dadurch aus, dass es nicht um sie selbst geht.«* Die Genese der neueren
Medientheorien ist dem entgegen eng mit dem Anspruch verbunden, die
Nach- und Unterordnung des Mediums aufzuheben: The medium ist the
message lautete bereits Marshall McLuhans Leitsatz, mit dem er seit den
1950er Jahren eine Hermeneutik der medialen Tiefenwirkungen einleitete.

Unabhiéngig davon also, ob Medien als Mitte oder Milieu bestimmt wer-
den, wird ihnen zugeschrieben, dass sie sich der Wahrnehmung entziehen.
Das Medium ist, kurz gesagt, das, was selbst nicht wahrnehmbar wird, um
anderes wahrnehmbar zu machen. Diese Leitidee hat sich unhinterfragt als
Ausgangspramisse verschiedener Medientheorien etabliert, ohne dass die
Méglichkeit einer alternativen Konzeption beriicksichtigt wird. Ausgegan-
gen wird davon, dass signifikante Unterscheidungen, die in einem Medium
getroffen werden, vertraut sind, weshalb der Prozess der Bedeutungskonsti-

1 Vgl. Mersch 2006, S. 9.

2 Vgl. dazu u.a. Horl 2010, Horl 2016.
3 Vgl. Reckwitz 2008.

4 Bermes 2004, S. 9.

45

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

tution nicht (mehr) als solcher, sondern stets nur der hierdurch artikulierte
Sinn wahrgenommen wird. Das Medium als konstituierende Instanz tritt
nicht (mehr) in den Blick, da es als abgesunken gilt in einen Bereich un-
terhalb der Aufmerksambkeitsschwelle. Dadurch, dass Medien die Wahrneh-
mung neu organisieren und spezifische Aufmerksamkeitsschwellen schaf-
fen, trennen sie eine bewusste von einer unbewussten Wahrnehmung ab.>

Neuere Medientheorien setzen somit bei der Medienvergessenheit von
Alltagserfahrungen an und nehmen diese zum Ausgangspunkt fiir eine
allgemeine Bestimmung von Medien. Dabei wird eine Denkfigur wiederbe-
lebt, die von Martin Heidegger kommt, der davon ausgeht, dass in dem,
was gegeben ist, stets schon eine Vermittlung liegt, eine Synthesis, die sich
tiber einer tieferliegenden Differenz (»ontisch-ontologische Differenz«)
bildet.® Medien gelten folglich nicht einfach als gegeben, sondern sind
Ergebnis und Effekt eines Mediationsgeschehens, in dem ein Darunterlie-
gendes wirksam wird. Die entscheidende medientheoretische Innovation,
die zur Herausbildung eines eigenstdndigen Forschungsfeldes gefiihrt hat,
resultiert daher aus der Abwendung vom Primat des Sinns hin zu den
tieferliegenden Voraussetzungen, dem medialen Untergrund, durch den
Sinn konstituiert wird. An die Stelle der Frage nach dem Was (Was ist die
message?) ist in Folge die Frage nach dem Wie der Mediation getreten.

Eine unter diesem theoretischen Vorzeichen firmierende Reflexion und
Analyse von Medien dient, so verstanden, der Aufklarung eines tieferlie-
genden Mediationsgeschehens. Anregungen findet sie bei Disziplinen wie
der Archéologie oder der Geologie, die in ihrer Orientierung auf ein Dar-
unter einen originaren Zugang zum Medialen versprechen. Das Freilegen
eines Tieferliegenden, das Aufsprengen eines sich darin Befindlichen, das
Ausloten, Vermessen und Verzeichnen des medialen Binnen- und Tiefen-
raums wiren dann Praktiken einer Medienanalyse, die jene Grenze, die
ein Dartiber von einem Darunter scheidet, auf einen subliminalen Bereich
hin dberschreiten. Medienarchdologie und Mediengeologie wiren dann die
»wohlgeborenen Kinder« einer sich kontinuierlich in den medialen Bin-
nenraum hineinreflektierenden Medientheorie. Gelten Medien als quasi-
transzendentale Voraussetzungen oder als Apriori kultureller Entwicklun-
gen, das unsere Handlungsmdglichkeiten, Weltzugange und Denkweisen
pragt, so liefle sich Medientheorie in Folge als eine Form der Transzenden-

5 Vgl. Waldenfels 2004, S. 21 und 128.
6 Vgl. Heidegger 1957, S. 15.

46

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

talphilosophie begreifen, die nach den medialen Mdglichkeitsbedingungen
der Artikulation und Zirkulation von Sinn fragt. Dass Medien nach einer
vermeintlich langen Geschichte der Medienvergessenheit (»Medienmargi-
nalismus«), in der den Formen des Darstellens und Kommunizierens wenig
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, somit in einen transzendentalen Rang
erhoben wurden (»Medienapriorismus«), hat bereits Werner Konitzer auch
als eine Uberreaktion kritisiert.”

Entscheidend ist vielmehr: Der Geltungsbereich von Medientheorien,
die dieser Ausgangspramisse folgen, bleibt eingeschréankt, da hierbei Medi-
en iibergangen werden, die nicht der alltiglichen Verstindigung dienen,
sondern die, wie z.B. die Kiinste, Sinn durch alternative Darstellungswei-
sen neu stiften und mit vertrauten Wahrnehmungsmustern brechen. Boris
Groys hat das Selbstverstindnis der Kiinste in der Moderne wie folgt zu-
sammengefasst: »Plotzlich begann das moderne Bild wiederum Botschaf-
ten zu ubermitteln — nicht die Botschaften der Auflenwelt vielleicht,
aber auf jeden Fall die Botschaften seines eigenen medialen Trigers.«®
Die Hauptaufgabe der modernen Kunst bestehe folglich darin, so Groys,
das Medium selbst zur Sprache zu bringen.® So verliert die Malerei in
der Moderne ihren Wirklichkeitsbezug: Nicht mehr die Darstellung einer
aufSerbildlichen Wirklichkeit steht im Fokus, vielmehr werden neue For-
men der Wahrnehmung erprobt (Impressionismus, Pointilismus), die Kunst
wird zum Ausdruck des Inneren (Expressionismus, Surrealismus), sie wird
konzeptuell wie in den Readymades Marcel Duchamps oder zunehmend
abstrakter und gegenstandslos wie in der Malerei Wassily Kandinskys. Die
Vorlaufer dieser Entwicklungen zeigen sich im 19. Jahrhundert. Bei Gustave
Courbet verselbstandigt sich der Farbauftrag, wodurch die Farbe ihren
Darstellungswert verliert.!® Claude Monet stellt in seiner Malerei vom Was
auf das Wie, d.h. vom Motiv auf die Malweise um, wodurch sich das Motiv
in Farbe, Form und Flache auflgst.!

Folgt man Jiirgen Trabant, ist die Kunst nicht bloff eine semiotische
Handlung, mit der jemand anderen etwas zu verstehen gibt, das einfach
nur verstanden werden soll: Ein Kunstwerk ist nicht darauf angelegt, nur
auf den Sinn hin durchschaut zu werden; vielmehr soll es in seinem

7 Vgl. Konitzer 2006, S. 12.
8 Groys 2009, S. 265.

9 Vgl.ebd, S.278.

0 Vgl. Prange 2001, S. 7-8.
1 Vgl. Bonnet 2005, S. 4.

47

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

So-Sein und seiner spezifischen Materialitdt betrachtet werden.!? Dies gilt
nicht nur fiir die Kiinste, sondern gleichfalls fiir Formen der Reflexivitat
z.B. in der Literatur, in der Fotografie oder im Film."® Tritt das filmische
Bild wie etwa bei den jump cuts in den Filmen Jean Luc Godards als solches
hervor, wird es reflexiv. Selbstreflexive mediale Praktiken finden sich auch
in Bezug auf die Medientheorie bzw. hinsichtlich der Aufkldrung ihrer
eigenen medialen Voraussetzungen. Diese erfolgt wider Erwarten vielfach
nicht im analytischen Denken und Schreiben, sondern vielmehr medien-
immanent: als performative Reflexion; — d.h. als Reflexion der medialen
Praxis in der medialen Praxis, des Schreibens im Schreiben, des Zeichnens
im Zeichnen etc. Kaum jemand hat dies so eindriicklich vor Augen gefiihrt
wie der franzgosische Philosoph Jacques Derrida, der sein Schreiben einer
rhetorischen Strategie unterstellt hat, die das Hier und Jetzt der Schreibsze-
ne akzentuiert, um den Blick auf das zu richten, was sich just im Moment
des Schreibens vollzieht.* Reflexive Strategien der Theoriebildung finden
sich auch bei Marshall McLuhan, wenn dieser seine Texte als Mosaike
beschreibt. Schultz hat McLuhans Arbeiten daher treffend als das »Projekt
einer reflexiven Theoriebildung« charakterisiert, das mit graphischen Text-
aufbriichen, Zuspitzungen und der Dialogizitit der Texte operiere.!®
Vielfach hatten solche Darstellungsformen allerdings zur Folge, dass
entsprechende Texte nicht als Theorie, sondern als literarisch klassifiziert
bzw. als nicht-wissenschaftliche Texte kritisiert und aus akademischen Dis-
kursen verbannt wurden. Genau hier jedoch néhern sich unterschiedliche
Formen der medialen Reflexion aneinander an: zum einen in einer Theo-
riearbeit, die ihre eigenen medialen Voraussetzungen sichtbar macht und
reflektiert, zum anderen durch neue Formen der Reflexion und der Theore-
tisierung in den Kiinsten und Medien selbst. Maria Muhle hat etwa anhand
des Films beschrieben, inwiefern sich bestimmte Modi der asthetischen
Erfahrung als eigenstindige Formen eines konkreten, dsthetisch verfassten
Denkens begreifen lassen.!® Asthetische Erfahrungen werden von ihr nicht
als Erfahrungen dsthetischer Gegenstinde bestimmt, sondern als Erfahrun-
gen, in denen die Materialitit oder die Prisenz eines Mediums relevant
gesetzt wird, wodurch es zu einem Bruch mit der vertrauten Wahrnehmung

12 Vgl. Trabant 1998, S. 49.

13 Vgl. Metten und Meyer 2015, S. 9-69.
14 Vgl. Metten 2014, S. 203-208.

15 Vgl. Schultz 2004, S. 33.

16 Vgl. Muhle 2014, S. 93.

48

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

kommt. Uber solche Formen der Medienreflexivitit hinaus bezeichnet der
Begriff des »Mediendenkens«, so der Titel eines einschldgigen Sammelban-
des,” nicht nur ein Nachdenken {iber Medien, sondern ein Denken der
Medien selbst: Der Eigensinn des Mediums schlagt um in ein Selbstdenken
der Medien.

Mit Bezug auf die dargestellten reflexiven medialen Praktiken muss die
von verschiedener Seite wiederholt postulierte These, dass sich Medien
der Wahrnehmung entziehen, grundlegend iiberdacht werden. Vielmehr
zeigt sich, dass reflexive mediale Strategien, die auf die Wahrnehmung der
Materialitat eines Mediums zielen, keine Ausnahme bilden, sondern weit
verbreitet sind. Die Annahme, dass die medialen Binnendifferenzierungen
eines Mediums sich dem Zugriff entziehen — man also das Medium
vergisst —, kann dementsprechend nur fiir einen sehr eingeschrinkten
Bereich gelten: fiir den der Alltagsmedien. Wenn Dieter Mersch hingegen
betont, dass die Kunst stets an der Grenze des Medialen operiere, so adres-
siert er damit das medienreflexive Potenzial der Kiinste, die stets dagegen
opponiert hitten, dass die Struktur als unabhangig von der Materialitét zu
begreifen sei.!® In den Bereichen der Medientheorie, der Medienpraxis oder
der Kiinste decken reflexive mediale Praktiken demnach auf vielfaltige Wei-
se jene Grenze auf, die ein Medium an der Schnittstelle unterschiedlicher
Instanzen bildet.

Damit ist der Ausgangspunkt fiir die Entwicklung einer liminalen Me-
dientheorie gewonnen. Entscheidend hierfiir ist, dass Medien nicht als
Medien der Bedeutungsiibertragung begriffen werden, sondern als von
auf instrumentelle Zwecke und Bestimmungen abgekoppelte, gestalt- und
wahrnehmbare Formen des Sichtbarmachens, der Organisation von Auf-
merksamkeit und Wahrnehmung sowie der Sinnbildung. Dass eine limi-
nale Medientheorie Medien als Grenze begreift, bedeutet zum einen von
wahrnehmbaren Grenzflichen auszugehen, die die Organisation von Sinn
verfiigen; zum anderen aber auch Differenzen und Briiche in der Verstdn-
digung kenntlich zu machen. Sie legt den Fokus auf die konstitutiven Eigen-
schaften eines Mediums als Grenzfliche ebenso wie auf seine Intervention
als Sinngrenze. Sie fragt: Wo bildet sich Sinn, wo werden Kommunikation
und Verstdndigung un-/moglich? Welche konstitutiven, aber auch dissemi-
nativen oder diffraktiven Dynamiken tragen Medien selbst in unterschied-
liche Formen der Verstindigung hinein?

17 Vgl. Engell, Bystricky und Krtilova 2010.
18 Vgl. Mersch 2003.

49

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

2 Ausgangspunkte: Strukturalismus, Hermeneutik, Phdnomenologie

Bevor die Uberlegungen zu einer liminalen Medientheorie im Verlauf die-
ses Beitrags weiter ausgearbeitet werden, erfolgt zundchst ein Blick zuriick
in die Theoriegeschichte, um kenntlich zu machen, dass die duale Entge-
genstellung von Materialitdt und Sinn verschiedene Urspriinge hat. Im
folgenden Abschnitt werden dazu drei Positionen hinsichtlich der Frage
diskutiert, welches Verstandnis von Schrift und Materialitat sie vorausset-
zen: der Strukturalismus, wie er durch Ferdinand de Saussure begriindet
wurde, die Hermeneutik Hans Georg Gadamers und die Phdnomenologie
Edmund Husserls. Wie Schrift oder die Materialitdit der Kommunikation
in ihren Konzeptionen verortet werden, ist entscheidend dafiir, ob ein Me-
dium als solches wahrgenommen wird. Alle drei Autoren prasentierten in
dieser Frage, das sei vorweggenommen, eine dhnliche Position: Sie ordnen
die Materialitit der Kommunikation nach, was Konsequenzen hat fiir das
Verstandnis von Kommunikation und Medien. Die im Folgenden prasen-
tierten Skizzen dienen dabei lediglich dazu, eine Kontrastfolie aufzubauen,
um einen Unterschied zu den im Anschluss dargestellten Positionen zu
markieren. Radikale Verkiirzungen in der Darstellung sowie das Abblenden
der weiteren theoretischen Kontexte sind darauf zuriickzufiihren.
Charakteristisch fiir die strukturalistische Zeichentheorie Ferdinand de
Saussures ist ein bilateraler Zeichenbegrift: Saussure bestimmt Anfang des
20. Jahrhunderts Zeichen als Einheit von Signifikant und Signifikat, d.h.
als innere, mentale Einheit eines zweiseitigen Zeichens." Der Signifikant,
von dem zumeist falschlicher Weise angenommen wird, er bezeichne die
materielle Auflenseite eines Zeichens, ist fiir Saussure jedoch gerade nichts
Auferliches, das zunichst wahrgenommen werden muss, sondern stets Teil
eines bereits wahrgenommenen, sinnvollen Zeichens.?? Die Konsequenz
ist, dass Fragen nach der Materialitét eines Zeichens fiir Saussure nicht von
Bedeutung sind. Dort, wo von Zeichen gesprochen werden kann, gelten
diese bereits als verstanden. In einer homogenen Sprachgemeinschaft, in
der alle Mitglieder der Gemeinschaft {iber denselben >Code« verfiigen,
sind hermeneutische Differenzen bzw. Miss- oder Nichtverstehen folglich
nicht denkbar. Zeichen zirkulieren, so verstanden, nicht in der Welt, sie
sind vielmehr Bestandteil einer kollektiv geteilten, mentalen Struktur, die
als solche beschrieben werden kann. Aufgrund dessen wurde in der an

19 Vgl. Saussure 2001, S. 78.
20 Vgl. Saussure 2001, S. 15 und 77.

50

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

die Semiologie Saussures anschlieffenden Tradition die Deskription von
Strukturen und Zeichensystemen als wesentlich erachtet; der Analyse des
kommunikativen Geschehens kam hingegen kaum Bedeutung zu. Obwohl
Kommunikation nicht Gegenstand seiner Konzeption ist, ldsst sich die
Frage stellen, wie sie auf Basis dieser Voraussetzungen méglich wird: Saus-
sure begreift die Auflerung eines Zeichens in der Welt als ideale Form
(konkret: als »Lautbild«, nicht als »Laut«), d.h. als eine Form, die sich von
ihrer kontingenten Umwelt abhebt und die stets als solche wiedererkannt,
d.h. identifiziert werden kann.?! Als Form ist ein Zeichen kein materielles
AufBerungsereignis, da Form (Sinn) und Materialitdt als voneinander unab-
hingig gelten. Nur durch die einhergehend damit eingefiihrte Pramisse,
dass die Zeichen-Form in der Welt tatsachlich iterierbar ist, ohne dass
es zu Abweichungen oder Verdnderungen kommt, ldsst sich sicherstellen,
dass die Zeichenbedeutung identisch kommuniziert werden kann. Die
Idee der Form bildet somit den konzeptionellen Ausgangspunkt fiir eine
Idealisierung des kommunikativen Geschehens, die keine hermeneutische
Differenz kennt.

Mit der weitergehenden Unterscheidung von synchroner und diachroner
Sprachbetrachtung trennt Saussure dariiber hinaus nicht nur zwei Weisen
der Sprachbetrachtung, vielmehr wird der gegenwirtige Zustand eines
Zeichensystems hierdurch abgeldst von seiner Genese.?? Als Folge dessen
gerdt aufler Blick, dass ein Signifikant womdglich nichts anderes ist, als
eine aus der Verstindigungspraxis resultierende, etablierte Unterscheidung,
die den Mitgliedern einer Verstindigungsgemeinschaft qua Sprachgebrauch
vertraut, nicht aber im Sinne der langue (»Zeichensystem«) kollektiv
vorausgesetzt ist. Zugespitzt lasst sich daher sagen: Zeichen werden von
Saussure als mentale und ahistorische Einheiten konzipiert, die auflerhalb
der Welt stehen, weshalb sie immer schon als verstanden gelten konnen.
Grundlegend fiir seine Zeichentheorie ist hierbei ein Dualismus von Form
und Materialitit (»Hylemorphismus«), der es ermdéglicht, dass die Bedeu-
tung eines Zeichens frei zirkulieren kann.

Die Kritik an einem mentalistischen, weltlosen Zeichenbegriff triftt die
Hermeneutik Hans Georg Gadamers nicht. Dieser hat nicht die Deskription
von Sprache als Zeichensystem im Sinn, vielmehr geht es ihm darum, wie
eine iberlieferte Bedeutung aus der Tradition heraus in der Gegenwart

21 Vgl. ebd., S.146: »die Sprache ist eine Form und nicht eine Substanz«; vgl. dazu auch
Metten 2014, S. 262-264.
22 Vgl. Saussure 2001, S. 255.

51

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

angeeignet werden kann. Seine Konzeption fiithrt gleichfalls jedoch dazu,
dass die Materialitit einer Auflerung marginalisiert wird: So versteht er
einen Text nicht als visuell gestaltete Flache, vielmehr betont er, dass die
Schrift nicht gesehen, sondern stets gehort werden miisse.?? Die Lektiire ei-
nes Textes gleiche einem inneren Hoéren, d.h. im Vollzug der Lektiire erfolge
eine »Riickverwandlung von Schrift in Sprache«.?* Diese Transformation
vollzieht sich nach Gadamer in dem Moment, in dem Geschriebenes in Ge-
sprochenes umschligt, wobei sich die Schrift aus der Materialitit zuriick-
ziehe. Priagnant hat Gadamer dies in seinem philosophischen Hauptwerk
Wahrheit und Methode (1960) formuliert: »Sinnlose Striche, die bis zur Un-
verstandlichkeit fremd erscheinen, erweisen sich, wo sie als Schrift deutbar
werden, plétzlich als aus sich selber aufs genaueste verstandlich [...].«?

Die Hermeneutik setzt in Folge erst dort ein, wo die Entzifferung einer
Inschrift vollzogen, wenn also ein primédres Sinnverstehen bereits gegeben
ist. Die Pramisse lautet: »Der Sinn einer schriftlichen Aufzeichnung ist [...]
grundsitzlich identifizierbar und wiederholbar.«?¢ Gadamer hat diesen Ge-
danken an anderer Stelle wiederholt, wenn er das Wesen eines Zeichens be-
schreibt, das sich von seiner Umgebung abheben miisse, um »sein eigenes
Dingsein aufzuheben und in seiner Bedeutung aufzugehen (zu verschwin-
den)«.?” Zwar erkennt er den ornamentalen Wert von Schriftzeichen an,
die Differenz zwischen Sinnlichkeit und Sinn sei aber absolut, weshalb Ge-
schriebenes nicht dem Register des Sichtbaren zugeordnet werden konne
und die Materialitat des Geschriebenen im Verstehensprozess auf den Sinn
hin aufgehoben wird.?® Aleida Assmann hat mit Bezug auf diese Position
kritisiert, dass die Hermeneutik »diese Schicht des Textes [...] geflissent-
lich Gibersehen und verdringt«?® habe. Wenn die Hermeneutik von Welt
spreche, so grenze sie diese stets auf die Sinnsphére ein, wobei die Unter-
scheidung von Sinnhaftem und Nichtsinnhaftem stets schon vorausgesetzt
werde.*® Auch Gadamer schliefSt auf diese Weise Nichtsinnhaftes, Schrift

23 Vgl. Gadamer 1993, S. 272.

24 Ebd.

25 Gadamer 1990, S. 394.

26 Ebd., S. 396.

27 Gadamer 1990, S. 417. Kritisch hat Aleida Assmann dahingehend herausgestellt: »Die
Transparenz, die Durchldssigkeit, die Selbst-Aufhebung des Buchstabens galt daher
als seine positivste Eigenschaft«; Assmann 1994, S. 333.

28 Vgl. Gadamer 1990, S. 417.

29 Assmann 1996, S. 17.

30 Vgl. Hilmer 2006, S. 144.

52

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

und Materialitat aus, wodurch Sinn aus der Geschichte heraus bruchlos
angeeignet werden kann.!

Die von Saussure und Gadamer vollzogene Abwertung der Schrift bzw.
die Reduktion der Materialitdt findet sich, wenn auch anders, ebenfalls
in der Phdnomenologie Edmund Husserls:3? Fiir ihn ist die Sprachproble-
matik eng mit der Intersubjektivititsfrage verkniipft. Grundsitzlich geht
er davon aus, dass eine reine Grammatik von der empirischen Faktizitat
der Sprache losgeldst werden kann. Die Sprache unterzieht er dazu einer
Idealisierung, was dazu fiihrt, dass die Verstaindigung zwischen Subjekten
stets als moglich gedacht wird. Voraussetzung hierfiir ist, dass die Verstin-
digungsgemeinschaft in einer Normalitit der Subjekte griindet, d.h. sie
steht unter dem Vorzeichen, dass wir andere durch Angleichung und Ver-
dhnlichung immer als diese oder jene wiedererkennen und identifizieren
kénnen. Die Bestimmung des Anderen vollzieht sich demnach stets inner-
halb einer »Formvorzeichnung«.®® Abweichungen kénnen korrigiert und
auf die jeweils selbige Identitdt zuriickgefithrt werden. Die Begegnung zwi-
schen Selbst und Anderem wird fiir Husserl somit durch die Form als basa-
le apriorische Struktur ermdéglicht, die Identifizierbarkeit und Kontinuitat
garantiert. Deutlich wird dies anhand seines Schriftverstandnisses, wenn er
Schrift als diaphan, d.h. als fiir den Sinn durchldssig beschreibt. Kritisch
hat Bernet dazu angemerkt: »Als geistiger Leib wird die Schrift von jeder
Faktizitat und Materialitat entkleidet, sie wird reduziert auf die Intention
des Sich-Ausdriickens [...].«3* Ein dritter Bereich, in dem die Reduktion
der Auflerlichkeit bei Husserl wiederkehrt, ist die in den Logischen Unter-
suchungen eingefithrte Unterscheidung von Ausdruck und Anzeichen.®
Husserl unterscheidet hier den Ausdruck von der konkreten Aulerung, die
er als identisch nicht wiederkehrend beschreibt.3¢ Der Seite des Anzeigens,
d.h. der konkreten Auflerung, werden dabei simtliche Aspekte zugewiesen,
die dem Ausdruck gegeniiber duflerlich, d.h. kontingent sind. Auf diese
Weise orientiert er sich in seinem Sprachverstindnis an der logischen
Funktion der Sprache, die er als eine ideale Form denkt, die garantiert,
dass dufSerliche Aspekte die Identitit des Sinns nicht gefdhrden.

31 Vgl.ebd., S.141.

32 Vgl. dazu insgesamt Metten 2014, S. 167-185.
33 Vgl. Husserl 1995, S. 128 und 140.

34 Vgl. Bernet 1986, S. 97.

35 Vgl. dazu Metten 2014, S. 177-185.

36 Husserl 1968 [1900], S. 43.

53

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

Dieser kurze Abriss historischer Positionen zeigt: Die Hermeneutik Hans
Georg Gadamers kann ebenso wie die Konzeption Ferdinand de Saussures
dem abendlédndischen Logozentrismus zugeordnet werden. Beide folgen
einem Primat des Sinns vor der Materialitdt; auch Husserls Phdnomenolo-
gie kann diesem Paradigma zugeordnet werden. Charakteristisch fiir die
dargestellten Positionen ist, dass der Konzeption des Zeichens oder der
Schrift Pramissen zugrunde gelegt werden, durch welche die Identitdt der
Bedeutung oder des Sinns stets gewahrt werden konnen. Alle drei Posi-
tionen lassen sich dahingehend als idealisierend beschreiben. Fiir sie ist
die Vorordnung des Geistigen, des Sinnhaften und Semantischen bestim-
mend; zugleich werden Materialitit, AufSerlichkeit und Ereignishaftigkeit
von Zeichen, Schrift oder Sprache nachgeordnet, wodurch Differenzen und
Grenzen des Sinns oder der Verstindigung als nicht relevant erachtet wer-
den. Der damit verbundenen Hierarchie der Aspekte liegt ein Dualismus
zugrunde, der Sinn und Materialitdt explizit voneinander trennt bzw. diese
einander entgegenstellt. Der Schritt hin zu einer medialen Konzeption voll-
zieht sich erst im Anschluss daran und in kritischer Auseinandersetzung
mit diesen Positionen.

3 Wendepunkte: Nachmoderne Perspektiven auf Medialitt

Die zuvor dargestellten Positionen bilden den Ausgangspunkt fiir die Dis-
kussion der weiteren Entwicklung post-strukturalistischer, post-hermeneu-
tischer und post-phdnomenologischer Positionen, mit denen sich eine zen-
trale Traditionslinie der neueren Medientheorie herausgebildet hat. Der
Ubergang hin zu alternativen Konzeptionen ist u.a. durch Positionen wie
jene von Michel Foucault oder Roland Barthes geprégt. Entscheidend fiir
diese ist die zunehmende Akzentuierung der Materialitit der Kommuni-
kation, wie sie Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer bereits
in den 1980er Jahren kenntlich gemacht haben.’” Foucault spricht in der
Archdologie des Wissens etwa von einer »greifbare[n], sichtbare[n] und
farbige[n] Kette der Worter«;3® Barthes hebt z.B. die Rauheit der Stimme
hervor, die er als »Materialitit des Korpers«* bezeichnet. Entscheidend
fiir die theoriegeschichtliche Wende ist im Anschluss daran die Philosophie
Jacques Derridas.

37 Vgl. Pfeiffer 1988.
38 Foucault 1981, S. 74.
39 Barthes 1982, S. 271.

54

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

Derrida hat u.a. mit Bezug auf Emmanuel Levinas’ Alterititsphilosophie
und in Absetzung von einem immateriellen Zeichen-Begriff, wie ihn Saus-
sure konzipiert hatte, den Begriff der Spur (trace) ins Zentrum seiner post-
strukturalistischen bzw. post-phdnomenologischen Konzeption gestellt. Die
Bedeutung des Spurbegriffs ist vielféltig: Spuren kénnen als historische
Spuren wahrgenommen werden, die die Spuren von Spuren, also die
Zeichen ihrer eigenen Genese an sich tragen. Zudem gelten sie nicht
als prasente Ereignisse, die Sinn kommunizieren, vielmehr lassen Spuren
eher die Abwesenheit von Sinn erfahrbar werden. Mit dem Spurbegriff
wendet sich Derrida so zum einen gegen die Reduktion von Materialitat
und Auflerlichkeit, zum anderen stellt er heraus, dass sich Sinn »nur in
der Einbuchtung der *Differenz: der Diskontinuitdt und der Diskretion
[...]« bilde.*® Sinnbildungsprozesse werden, so verstanden, stets durch eine
signifizierte Materialitdt angeleitet, ohne dass Derrida bereits von einer
konstituierten, signifikanten Differenz ausgeht, vielmehr geht es ihm »vor
aller inhaltlichen Bestimmung, um eine reine Bewegung, welche die Diffe-
renzen hervorbringt«.# Ziel der damit verbundenen Uberlegungen ist die
Uberwindung des Dualismus von Sinn und Materialitit: Die Materialitit
eines Mediums wird nicht als Sinnanderes gedacht, sie gilt nicht per se
als Storung der Verstindigung, sondern als Ausgangs- und Bezugspunkt
der Sinngenese.*> Deutlich wird dies, wenn Derrida darauf insistiert, die
Materialitdt der Kommunikation lediglich zu akzentuieren, ohne sie dem
Sinn vorzuordnen oder entgegenzustellen.*?

Derridas Position ist allerdings nicht ohne Widerspruch geblieben: So
hat Dieter Mersch kritisiert, dass Derrida wiederum Aspekten wie der
Differenziertheit, der Strukturiertheit oder der Iterabilitit ein zu grofles
Gewicht beimesse.** Im Zentrum seiner Kritik steht, dass die Materialitat
und die Prisenz einer Auflerung hierdurch wiederum in den Hintergrund
riicken und erneut als sekundér ausgewiesen werden. Dem entgegen lassen
sich die Arbeiten Derridas allerdings auch so lesen, dass er mit gleichem
Nachdruck auf jene Aspekte hinweist, die dem Verstehen und dem Sinn
entgegenstehen, ohne die Mdoglichkeit der Sinnbildung und der Verstdndi-

40 Derrida 1983, S. 121.

41 Ebd., S.109.

42 Vgl. Metten 2021, S. 96.

43 Vgl. Derrida 2006, S. 44.

44 Dieter Mersch sieht den »Primat der Struktur« auch bei Derrida noch vorherrschen;
vgl. Mersch 2002, S. 114 und 116 sowie S. 346-350.

55

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

gung mit Anderen zu negieren. Vielmehr betont er die Mdglichkeit der
Wiederholung und der Verstandigung in der Differenz, die aber immer ein
Anderswerden, eine Diskontinuitit und eine fortgesetzte Transformation
miteinschlief3t. Folglich fithrt der Begriff der Spur auf eine Dimension hin,
die — als das jeder Mediation Zugrundeliegende — die Medialitat eines
Mediums ausmacht, die also den Kern dessen beschreibt, wodurch ein
Medium als Medium zu dienen vermag, und zwar zugleich als Medium
der Méglichkeit und der Unmaoglichkeit von Verstdndigung. Spuren werden
als Differenzmoment hierbei nicht als von der Materialitdt verschieden ge-
dacht, vielmehr werden sie als immanente Differenzen, d.h. als Inschriften,
nicht als Aufschriften, in der Mediation wirksam. Die Spur selbst kann da-
her als Chimére verstanden werden, in der Strukturalitdt und Materialitat,
Sinn und Nicht-Sinn unauflosbar miteinander verwoben sind.*>

Eine vergleichbare Position hat — im Anschluss an die Arbeiten Derri-
das — Michael Wetzel entwickelt: Mit dem Begrift der Infra-Medialitdt
beschreibt er jene grundlegende Dimension, in der sich die Medialitdt
eines Mediums ausbildet. Durch das Prifix Infra stellt er ein Darin heraus,
das »unterhalb der Schwelle spektraler Sichtbarkeit«¢ liege. Dabei geht es
ihm gerade um das, was seine Wirkung in der Wahrnehmung entfaltet,
ohne dass es als solches wahrgenommen wird, um feine und feinste Dif-
ferenzierungen, um eine »Hyperphysik des Feinen« und »Distinkten«.”
In Abgrenzung zu einer bindren Logik des Zeichens, wie sie Saussure ent-
wickelt hatte, zielt Wetzel somit ebenfalls auf eine innere Differenzierung
von Medien, wobei er das Unscharfe, Vage und Offene als Aspekte dieser
medialen Binnendifferenzierung betont.*® Das Augenmerk verschiebt sich
somit weg von der Annahme klarer Konturen oder feststehender Differen-
zen hin zu einer diffusen Logik des Kontrasts, zu sich herausbildenden
Unterscheidungen, d.h. hin zu einem Werden, durch das etwas allméhlich
als etwas wahrgenommen werden kann. Wéhrend Saussure die ideale Form
als Garantin von Kommunikation begreift, setzt Wetzel dem eine »Suspen-
dierung von Signifikanz« entgegen.*’

Seine Konzeption steht damit nicht nur der strukturalistischen Konzep-
tion des Zeichens als idealer Form entgegen, sondern auch einer Uberbeto-

45 Vgl. Metten 2014, S. 250.

46 Wetzel 2011, S. 87.

47 Ebd,, S. 88.

48 Vgl. Becker, Cuntz et al. 2012, S. 16.
49 Wetzel 2012, S.130.

56

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

nung von Aspekten der Prdgnanz. Kontrastiert man seine Uberlegungen
mit Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen (1923-29), wird
dies deutlich: Cassirers Ziel ist es, wie er selbst angibt, den Brechungsin-
dex von Medien zu bestimmen, d.h. ihre Eigengesetzlichkeit zu erfassen.>
Zentral fiir seine Uberlegungen ist der Begriff der symbolischen Prignanz:
»Unter >symbolischer Priagnanz« soll also die Art verstanden werden, in
der ein Wahrnehmungserlebnis, als »>sinnliches< Erlebnis, zugleich einen
bestimmten nicht-anschaulichen >Sinn« in sich fafit und ihn zur unmittel-
baren konkreten Darstellung bringt«.” Ist Pragnanz gegeben, kdnne etwas
als etwas, d.h. als ein Zeichen, das Sinn kommuniziert, wiedererkannt
werden. In Abgrenzung zu Husserl stellt er heraus, dass die Unterscheidung
von sinnlichem Stoff und beseelten Akten jedoch niemals bedeuten diirfe,

daf$ beides sich im Phénomen trennen lafit, daf§ ein an sich formloser
Stoff gegeben wire, der nach und nach in verschiedenen Formen der
Sinngebung aufgenommen und durch sie erst gestaltet wurde. [...] Fiir
uns jedenfalls steht fest, daf$ >Sinnliches< und >Sinnhaftes< uns rein pha-
nomenologisch immer nur als ungeschiedene Einheit gegeben sind.>?

Die Auflerung zeigt, wie sehr Cassirer die Einheit von Form und Materia-
litdt betont — um an anderer Stelle dann aber doch die sinnliche Seite
nachzuordnen: So erldutert er am Beispiel einer von Hand gezeichneten
Linie, dass die besonderen Qualititen eines Linienzuges verloren gehe,
sobald die Linie als Schema oder Darstellungsmittel fiir etwas begriffen
werde. Das individuelle Moment einer gezeichneten Linie, ihre Farben oder
Helligkeitswerte, verlieren an Relevanz, sobald der Linienzug als geometri-
sches Gebilde wahrgenommen wird. In der Wahrnehmung vollziehe sich
dabei ein Wandel, ein Akt der symbolischen Ideation, aufgrund dessen
eine Linie als reine Form aufgefasst werde, wodurch das Gesehene erst
seine Bedeutung erhalte.>® Dass etwas dadurch zum Zeichen wird, sich aus
dem Hier und Jetzt heraushebt und an Dauer gewinnt, gewdhrleiste seine
Bedeutungsidentitat.>* Entscheidend fiir diesen Transformationsprozess ist,
dass bestimmte Aspekte wie die Beleuchtungsfarbe als ein blof3 zufalliges
Moment iibersehen werden, um dariiber hinaus die Identitit und Kontinui-

50 Vgl. Cassirer 2010 [1929], S. L.
51 Ebd., S.231.

52 Ebd., S.259.

53 Vgl. ebd., S.149f. und 218.

54 Vgl.ebd., S.127.

57

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

tat eines Gegenstandes zu erfassen — wobei Cassirer selbst bemerkt, dass
er auf diese Weise Konstantes und Variables, Notwendiges und Zufilliges,
Allgemeines und Individuelles voneinander trenne.>> Wihrend es im sinn-
lichen Erleben kein Wiederkehrendes und Gleiches gebe, sei Bedeutung
»ein Wiederholbares und Wiederkehrendes; ein Etwas, das nicht im blof3en
Hier und Jetzt haftet, sondern [...] als ein sich selbst Gleiches, Identisches
gemeint und verstanden wird.«>®

Kritisch hat Oswald Schwemmer gegen Cassirers Konzeption eingewen-
det, dass er auf diese Weise ebenfalls den materiellen Trager der symboli-
schen Reprisentation als irrelevant deklariere.”” Sein Einwand bringt dabei
jedoch einen Aspekt zur Geltung, der in den vorhergehenden Positionen
nicht berticksichtigt wird: So begreift er Medien nicht nur als Orte der Ar-
tikulation, sondern auch als etwas, das in sich selbst ein schwaches Formni-
veau aufweise. Materialien seien nie strukturlos, weshalb ein Medium stets
eine eigene (Vor-)Strukturierung in die Artikulation einer Zeichenform
hineintrage, ohne bereits auf eine spezifische Form festgelegt zu sein.>
Ein Medium angemessen zu beriicksichtigen, bedeute daher auch, die ihm
eigenen Formen der inneren Gliederung wahrzunehmen.>® Wenn Schwem-
mer herausstellt, dass sich Priagnanz durch die Steigerung von Kontrasten
und deren Formung herausbilde, wird allerdings auch erkennbar, wie sich
seine Konzeption von Ansitzen unterscheidet, die mit Begriffen wie Spur
oder Textur arbeiten.?® Ein Grund dafiir konnte sein, dass Schwemmer
am Paradigma der sprachlichen Auflerung orientiert bleibt und sich nur
bedingt anderen medialen Formen der Artikulation 6ffnet.%!

Die Kontrastierung der Positionen von Jacques Derrida und Michael
Wetzel auf der einen und von Ernst Cassirer und Oswald Schwemmer
auf der anderen Seite zeigt: Immer dann, wenn starke Kontraste oder ein
hohes Maf} an Priagnanz angesetzt werden, treten Vorder- und Hintergrund,
Aussage und Tragermaterial, Sinn und Materialitat auseinander. Eine solche
duale Entgegenstellung wird hingegen immer dann nicht wirksam, wenn
Differenzen, Kontraste bzw. deren Prignanz nicht iberbetont und nur als
Optionen innerhalb eines Spektrums von schwach artikulierten bis hin zu

55 Vgl. Cassirer 2010 [1929], S. 154 und 174.
56 Ebd.,S.17.

57 Vgl. Schwemmer 2005, S. 54.

58 Vgl.ebd., S.53f.

59 Vgl.ebd,, S. 55.

60 Vgl. ebd., S. 74.

61 Vgl. Niklas 2013, S. 31.

58

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

diskreten, hochgradig ausdifferenzierten Darstellungsformen begriffen wer-
den. Es ist daher kein Zufall, dass Derrida mit einer kritischen Reflexion
der Schrift einsetzt, die aufgrund ihres typographisch reduzierten Erschei-
nungsbildes als besonders pragnant gelten kann, weshalb sie vielfach als
Prototyp von Zeichensystemen wahrgenommen wurde.

Dass dies nicht notwendigerweise so sein muss, zeigt sich bei Maurice
Merleau-Ponty, der in seiner Konzeption von Sprache von einer schwachen
Form der Artikulation ausgeht. In seinem Fragment gebliebenen Text »Die
Prosa der Welt«, der zu Beginn der 1950er Jahre entstanden ist, begreift
er Sprache nicht als ein dem individuellen Sprechen vorausgesetztes Zei-
chensystem, sondern als eine Praxis der Differenzierung: »Die Klarheit der
Sprache liegt nicht hinter ihr in einer universellen Grammatik, die wir mit
uns herumtragen, sie liegt vor ihr in dem was die winzigen Gesten eines
jeden Gekritzels auf dem Papier, eines jeden Tonfalls am Horizont als Sinn
aufscheinen lassen.«%? Die Sprache sei daher ein

methodisches Mittel, Zeichen voneinander zu unterscheiden [...], von
der wir im Nachhinein sagen — wenn sie geniigend deutlich ist, um
eine bedeutungsverleihende Intention herauszukristallisieren und diese
im Anderen wiederentstehen zu lassen —, daf$ sie eine Welt des Denkens
ausdruckt, wo sie doch dem Gedanken ein Dasein in der Welt verschafft

[...].63

Merleau-Ponty relativiert seine Aussage jedoch, wenn er darauf hinweist,
dass die »auflerliche Botschaft«, durch die sich das Denken in der Welt
bekunde, den Sinn kaum zu tragen vermdoge.®* Das Sprechen vollziehe sich
stets »im Vagen«, eine Auflerung weise allenfalls »Umrisse einer Welt des
Sinnes« auf.%> Auf diese Weise verlagert er nicht nur die Konstitution von
Sinn in die Auflenwelt, er betont zugleich, dass es vage Spuren sind, die
sichtbar wie horbar die ganze Last der Verstindigung tragen. Verstindigung
wird nach Merleau-Ponty somit nicht durch ein Zeichensystem méglich,
sondern aufgrund der in der Materialitit angelegten Wahrnehmungsord-
nung, wodurch er zugleich die Entgegenstellung von Sinn und Materialitat
unterlauft.®

62 Merleau-Ponty 1984, S. 51.
63 Ebd., S.53.

64 Vgl. ebd., S.30.

65 Ebd., S.54f.

66 Vgl.ebd., S.98.

59

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

Es sei diese Orientierung auf die Materialitit, die dazu berechtige, so Ma-
dalina Diaconu, von Merlau-Ponty als einem »Phédnomenologen der >Text-
uralitit«« zu sprechen.®” Auch Emmanuel Alloa hat darauf verwiesen, dass
Merleau-Ponty Saussures Begriff des Diakritischen versinnliche und auf
das Sichtbare tibertrage, wodurch z.B. chromatische Werte zu einer »diffe-
rentiellen Matrize« werden.®® Dabei erachtet Merlau-Ponty es als notwen-
dig, nicht nur von immer neuen Differenzierungen auszugehen, sondern
gleichfalls ein gewisses Mafi an Kohidrenz und Stabilitdt vorauszusetzen.
Die Vorstellung eines Zeichen-Systems ersetzt er dazu durch das Konzept
des Stils: »Der Stil ist das, was jede Bedeutung ermdglicht.«®° Zwar sei
Stil weder Darstellungsmittel, noch lasse er sich als eigenstindiges Objekt
begreifen, jedoch sei er dasjenige, was einer Auflerung Form gibt, eine
bestimmte Anordnung und eine bestimmte »kohérente Verformung«,’® die
sich im Dazwischen der Elemente realisiere.”! Das Konzept des Stils als
konstantes Moment der Verstandigung ermdoglicht es, die Probleme einer
Zwei-Ebenen-Ontologie aufzulosen, die Sybille Kramer z.B. mit Bezug auf
die Zeichentheorie Saussures herausgearbeitet hat, wenn dieser dem Spre-
chen (parole) auf einer weiteren Ebene die Sprache als System (langue)
vorordnet.”> Dem entgegen bildet der Stil die kohédrente Organisationsform
einer Textur, die sich darin realisiert, nicht aber auf einer davon unabhéngi-
gen, zweiten Ebene.

Wihrend Saussure, Gadamer und Husserl die Materialitit der Kommu-
nikation systematisch nachordnen, zeigt sich in der vorausgegangenen Dis-
kussion, dass die Auflosung des Dualismus von Form und Materie, die
Akzentuierung und Neugewichtung der Materialitdt eng mit der Betonung
des Konturlosen, des Unscharfen oder des schwach Differenten verbunden
ist. Stellvertretend hierfiir konnen die Positionen Jacques Derridas, Michael
Wetzels oder Maurice Merleau-Pontys angefithrt werden. Zwar zeigt sich
auch in den Positionen Ernst Cassirers oder Oswald Schwemmers ein
deutliches Bewusstsein fiir die hiermit verbundene Problematik; letztlich
akzentuieren aber auch sie wieder das Prignante, den Kontrast oder die
Form, wodurch einer dualen Konzeption Vorschub geleistet wird. Eine
liminale Medientheorie geht dem entgegen davon aus, dass das, was die

67 Diaconu 2016, S. 23.
68 Alloa 2011, S. 281.
69 Ebd.,S.79.

70 Ebd., S. 82.

71 Vgl. ebd,, S. 80.

72 Vgl. Kramer 1999.

60

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

Medialitat eines Mediums ausmacht, d.h. jene Binnenstrukturierung, die
als sinnkonstitutiv gilt, nicht im Verborgenen liegt, sondern dass sich diese
vielmehr als wahrnehmbare Organisation einer Oberfliche begreifen ldsst,
die eine Grenze des Sinns eben dort markiert, wo die Artikulation zu
schwach, zu insignifikant oder zu wenig priagnant ist. Gleichzeitig lasst sich
ein Medium somit jedoch auch als wahrnehmbare Grenzfliche begreifen,
deren &sthetische Organisation eine wechselseitige Bezugnahme und Ver-
stindigung zwischen Subjekten ermoglicht.

4 Perspektiven: Liminalitit und dsthetische Praxis

Medien werden im Rahmen einer liminalen Medientheorie als Grenzfla-
chen verstanden, die als Ubergang und Schnittstelle zwischen Subjekten
fungieren, darin aber auch Grenzen des Sinns und der Verstindigung er-
fahrbar werden lassen. Die vorhergehende Kontrastierung der Positionen
zeigt: Die Zeichentheorie Ferdinand de Saussures, die Hermeneutik Hans
Georg Gadamers, aber auch die Phanomenologie Edmund Husserls setzen
bei einer formalen Konzeption von Sprache an, wobei sie die Form bzw.
die Struktur einer Auﬁerung von ihrer Materialitit abheben, verbunden
mit dem Anspruch, dass Bedeutung oder Sinn hierdurch kommuniziert
oder tradiert werden konnen, ohne dass die Sinn- bzw. Bedeutungsidentitat
gefdhrdet ist. Folglich handelt es sich um identitatstheoretische Positionen,
da Bedeutung oder Sinn als solche wiederkehrend kommuniziert werden
konnen; sie konnen als idealisierend beschrieben werden, da Abweichun-
gen und kontingente Momente ausgeblendet bzw. reduziert werden. Ernst
Cassirers Symbolphilosophie bildet eine Gelenkstelle am Ubergang zu al-
ternativen Positionen, wenn er herausstellt, dass Form (Sinn) und Materia-
litat allenfalls analytisch voneinander getrennt werden konnen. Die vorher-
gehende Diskussion hat aber gezeigt, dass letztlich auch er die formale
Seite einer Auflerung (iiber-)betont, wodurch die Identitit des Sinns, d.h.
dessen Wiederholbarkeit, gewahrt werden kann. Bernhard Waldenfels hat
mit Blick auf die Philosophiegeschichte insofern einen transzendentalen
Hylemorphismus ausgemacht, der sich darin zeige, dass zum Beispiel schon
Kant dem formalen Umriss der Zeichnung den Vorrang gegeniiber der Far-
be gebe.”? Erst Jacques Derrida und Maurice Merleau-Ponty schlagen einen
anderen Weg ein, wenn sie die Struktur oder die Form eines Ausdrucks

73 Vgl. Waldenfels 2010, S. 34.

61

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

nicht als unabhéngig von der Materialitit, sondern als mediale Binnendiffe-
renzierung, d.h. als Spur oder Textur begreifen, wodurch sie etablierte Dua-
lismen unterschreiten, um auf diese Weise zu einer Position zu gelangen,
die die Iterierbarkeit des Sinns, so etwa bei Derrida, mit dessen Alteration
verkniipft. Mit dem Konzept der Inframedialitit hat Michael Wetzel den
Gedanken einer schwachen medialen Binnenstruktur weiter ausgefiihrt.

Die Diskussion hat allerdings auch gezeigt, dass sich die Entwicklung der
unterschiedlichen Positionen als sukzessive Verschiebung und Uberbietung
vollzogen hat: weg von einer Entgegenstellung von Sinn und Materialitit,
hin zu einer immer stirkeren Verkniipfung, bis zu jenem Punkt, an dem
nicht mehr das Semantische und Sinnhafte, sondern die Negativitit der
Materialitat im Vordergrund steht. So setzt die Kritik einer posthermeneuti-
schen Position, wie sie Dieter Mersch vertritt, dort an, wo scheinbar auch
Derrida zu einer Uberbetonung der Strukturalitit neigt. Mersch hat einer
solchen Konzeption die Materialitit einer Auflerung als absolute Sinngren-
ze entgegengestellt. Kritisch dagegen einwenden lasst sich, dass er nicht auf
Prozesse der Sinnkonstitution zielt, sondern eine Asthetik entwirft, im Rah-
men derer die Materialitdt primar als Stérung oder Intervention, d.h. als
Nichtsinnhaftes begriffen wird — wodurch er letztlich jedoch den Horizont
einer Medientheorie tiberschreitet. Deutlich wird daher: Die idealisierende
Annahme eines feststehenden Systems von Differenzen, das den Subjekten
in einem dritten Raum dariiber vorausgesetzt ist, lasst sich nicht allein
durch die Verlagerung in einen medialen Binnenraum darunter beheben,
vielmehr muss eine alternative Konzeption davon ausgehen, dass jene signi-
fizierten Differenzen gegeniiber der Materialitit nichts anderes, davon Un-
abhingiges darstellen. Die mediale Binnendifferenzierung lasst sich folglich
nicht in einem Darunter verorten, wo sie sich der Wahrnehmung entzieht,
vielmehr lenken die Variation des Ausdrucks ebenso wie neue und andere
Formen der Darstellung die Aufmerksamkeit immer auch auf Details und
konkrete Formen der Signifikation, die als solche prasent werden und im-
mer wieder zu neuen, expliziten Formen der Sinnbildung, des Aushandelns
von Verstindnissen und der Reflexion medialer Gestaltungen anleiten.

Vor diesem Hintergrund gewinnt die Position einer liminalen Medien-
theorie weiter an Kontur: Anders als Dieter Mersch, der von einer negati-
ven Medientheorie spricht, zielt eine liminale Medientheorie, die Medien
als Grenzflichen begreift, auf eine schwach positive Konzeption. Den Aus-
gangspunkt hierfiir bildet die Annahme, dass mediale Praktiken darauf
ausgerichtet sind, etwas fiir andere wahrnehmbar zu machen, d.h. media-

62

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

le Praktiken lassen durch die in der Materialitét signifizierten Unterschei-
dungen sukzessive etwas im Blick der Anderen wahrnehmbar werden —
durch einen Kontrast, eine Linie oder eine signifizierte Differenz. Dies
wird moglich, da sie als Praktiken der »Differenz-Setzung«™ darauf zielen,
einen Unterschied zu machen. Folglich generieren sie »Transformationen im
Materialitdtskontinuum«,”> wodurch sie Medien erst hervorbringen, d.h. sie
sind medien-generierend, genauer: medialitits-generierend.

Mediale Praktiken vollziehen sich dabei oftmals als kleine Gesten, zum
Beispiel des Zeichnens, des Plastilierens, des Tastens, Wischens oder Drii-
ckens. Sie gelten nicht nur deshalb als &dsthetische Praktiken, da sie etwas
fiir andere wahrnehmbar werden lassen, sondern auch, da sie gestaltende,
d.h. gestalt-gebende Praktiken sind. Sie bringen Grenzflichen hervor —
durch ein schreibendes, bildnerisches oder plastisches Gestalten, durch ein
Komponieren, Anordnen, Arrangieren, Prigen, Modellieren oder Gliedern.
Dazu gehoren das Bedrucken von Papier ebenso wie das Beschreiben eines
Briefbogens, das Zeichnen mit einem Bleistift, das Betropfen oder Besprit-
zen einer Leinwand mit Farbe wie bei den Action Paintings von Jackson
Pollock, das Aufbringen und Abziehen von Farbe mit einer Rakel wie bei
den Siebdrucken Andy Warhols, das Aufspriihen von Farbe wie bei den
urbanen Graffiti oder das Eingravieren oder Einritzen von Linien wie bei
den Radierungen Rembrandts.”® Das Register der Begriffe, das zu ihrer Be-
zeichnung dient — und das als kulturelles Geddchtnis medialer Praktiken
gelesen werden kann —, ist weit verzweigt und umfasst Eingriffe in die
Materialitat ebenso wie das An- und Neuordnen bereits arrangierter, préfi-
gurierter Materialien. Claude Levi-Strauss hat fiir das Wiederverwenden
und Re-Arrangieren von Materialien den Begriff der Bricolage eingefiihrt.””
Gemeinsam ist solchen Praktiken, dass sie auf bereits Existierendes zurtick-
greifen, dieses neu und anders nutzen oder in alternative Kontexte integrie-
ren. In der Malerei hat Pablo Picasso in seiner kubistischen Spatphase die
Collage als Gestaltungsprinzip etabliert; im Film hat sich ein eigenstdndi-
ges Genre entwickelt, das Materialien neu kombiniert: der Found-Footage-
Film. Hier zeigen sich kulturelle Strategien der Umgestaltung, der Iteration,
der Zitation, des Aufpfropfens, der Rekontextualisierung oder des Remixens,
d.h. dsthetische Strategien, die einem Gegebenen eine andere Gestalt geben

74 Mersch 2003, S. 72.

75 Vgl. Kramer 2008, S. 295.

76 Vgl. dazu u.a. Sommer 2020, S. 155ff.
77 Vgl. Levi-Strauss 1973, S. 29-36.

63

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

und die so kontinuierlich zu einer Ent- und Neu-Differenzierung bzw. zu
einer De- und Re-Medialisierung der Wirklichkeit beitragen.

Solche Praktiken des Signifizierens schaffen Grenzflachen, die erst durch
Begriffe und Konzepte wie Spur, Anordnung, Gewebe oder Textur addquat
erfasst werden konnen. Die Konzeption einer dem Medium eigenen Bin-
nendifferenzierung, die gegebenenfalls mit einer nahezu vollkommenen
Suspendierung von Signifikanz einhergeht, hat zur Folge, dass Medien nicht
als Instanzen der Bedeutungsiibertragung verstanden werden kénnen. Die
sich im praktischen Vollzug konstituierende Medialitdt ldsst sich vielmehr
als eine differentielle Dynamik verstehen. Mediale Praktiken ermdglichen
es insofern nicht per se, einen Unterschied wirksam zu kommunizieren,
da kein Register definierter Differenzen (z.B. ein Zeichensystem) vorausge-
setzt werden kann, das lediglich in Anschlag zu bringen wire. Das Wirk-
samwerden von Differenzen ist immer auf Andere verwiesen, die einen
markierten Unterschied als signifikante Differenz wahrnehmen. Was Me-
diation ermdglicht, wird folglich nicht als ibergeordnete Instanz verstan-
den, vielmehr werden die Moglichkeitsbedingungen von Mediation aus
einem dritten Raum »iiber den Kopfen< der Subjekte in einen medialen
Binnenraum hineinverlegt.”® Dieser Bereich lasst sich verstehen als ein
>Reich« des Vagen, des Nicht-Gesittigten und Offenen, wobei dieses nicht
auf spezifische Medien — etwa auf die Kiinste — begrenzt ist, vielmehr
wird im Ruckblick auf Merleau-Ponty deutlich, dass es auch in der Sprache
einen Bereich der diffusen und unscharfen Sinnbildung gibt. Der scheinbar
sichere Boden des Medialen erweist sich somit als pords, vage oder ohne
klare Konturen, als ein amorphes Zwischenreich. Jene Spuren, Texturen
oder sinnliche Ordnungen bilden, so verstanden, eine defizitidre Grundlage,
da das, was Mediation ermdglicht, vielfach unterbestimmt bleibt. Folglich
kann ein Medium auch als »unbestimmte« oder »zersetzende Mitte« be-
griffen werden.””

Hier kristallisiert sich der Kern eines liminalen Medienverstindnisses
heraus: dass es sich um eine dsthetische Praxis der Differenzierung in
einem Material handelt, das einen Eigensinn und eine ihm eigene Struktu-
rierung aufweist, nicht aber um die Verfiigbarkeit oder Subsumtion einer
Substanz fiir die Zwecke der Kommunikation. Die Materialitdt der Kom-
munikation wird umgekehrt jedoch auch nicht, wie bei Mersch, als das

78 Vgl. Kramer 1999, S. 377.
79 Vgl. Mersch 2006, S. 221 sowie Mersch 2015, S. 3.

64

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

Andere ihres Sagens begriffen, da dies weiterhin einen Dualismus von
Materialitdt und Form voraussetzen wiirde. Vielmehr bildet sie einen posi-
tiven Ausgangspunkt der Sinngenese, die je nach Pragnanz der Artikulation
Wahrnehmungs- und Aufmerksamkeitsschwellen neu arrangiert und ver-
schiebt.®? Im Sinne eines schwach positiven Medienverstindnisses wird die
fiir eine negative Medientheorie entscheidende Orientierung auf materiale
und présentische Aspekte somit integriert, ohne dass Sinn absolut von
einem Sinnanderen unterschieden wird. Infolgedessen wird die Materiali-
tat der Kommunikation nicht als Asemantisches und Nicht-Symbolisches
gefasst, sondern dort, wo keine Binnendifferenzierung vorliegt, als duf3ere
Grenze des Sinns.

Medien werden somit zum einen als Grenzflichen, zum anderen aber
auch als Instanzen einer permanenten Sinndiffusion, d.h. als Grenzen der
Verstandigung, beschreibbar. Nicht alleine Pragnanz und Transparenz, son-
dern auch Triibung, Offenheit und Ambivalenz entsprechen einer solchen
Logik des Medialen. Medien bilden daher nicht nur Stabilisierungs-, son-
dern gleichermafien Dynamisierungsinstanzen, die in der Sinnbildung und
Verstandigung ihre eigenen schopferischen Krifte entfalten. Im Kern griin-
det eine solche Dynamisierung in jenem konstitutiv Unbestimmten, welches
die Medialitit des Mediums im Innersten mit auszeichnet. Medialitét als ds-
thetische Praxis zu begreifen, meint daher auch: eine Eréffnung auf Andere
hin, eine tatsdchliche Méglichkeit der Verstindigung, die nicht per se durch
die Iterabilitat und Identitdt eines Zeichens gesichert ist, sondern die sich
als permanente Identitatsdiffusion, d.h. Sinndiffusion, vollzieht, oder an-
ders gesagt als fortgesetzte Trans-Differenzierung. So verstanden ldsst sich
die Hervorbringung von Medialitit auch als eine trans-differente Praxis
der kulturellen Sinnproduktion begreifen. Medien kommen hierbei Eigen-
schaften zu, wie sie mit der Figur des Tricksters verbunden werden, der als
Zwischenspieler widerspriichlich bleibt und die bestehende Ordnung im-
mer auch stort.8! Grundlegender wird ihr ambivalenter Charakter deutlich,
wenn Jacques Derrida darauf verweist, dass das von Platon bekannte phar-
makologische Motiv auch einem Verstindnis von Medien zugrunde gelegt
werden kann: dass Medien immer Heilmittel und Gift zugleich seien.3? Sie
ermoglichen Kommunikation, wobei sie nicht nur Mdoglichkeits-, sondern

80 Vgl. Mersch 2003, S. 83. Fiir eine Authebung der Entgegenstellung pladiert Orth 2014,
S.108.

81 Figuren, die als Trickster gelten, haben einen zwiespaltigen Charakter: sie bringen die
bestehende Ordnung durcheinander, greifen aber auch dienend und helfend ein.

82 Vgl. Derrida 1995, S. 82.

65

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

ebenso Unmoglichkeitsbedingungen, d.h. Grenzen der Sinnbildung und
der Verstandigung, bilden.

Vor dem hier skizzierten Hintergrund erdfinet eine liminale Medientheo-
rie ein doppeltes Potenzial: 1.) Wenn Form und Materialitét nicht als einan-
der entgegengesetzt gedacht werden, um stattdessen von unterschiedlichen
Graden einer medialen Binnendifferenzierung auszugehen, dann lassen
sich Alltagsmedien, Kiinste und die Medien der Theoriebildung nicht als
vollstindig voneinander getrennte Darstellungsregister begreifen, vielmehr
kénnen sie infolgedessen innerhalb eines Spektrums der Darstellungsfor-
men verortet und erfasst werden. 2.) Die Aufhebung einer dualistischen
Entgegenstellung erméglicht es zudem, auch Sinn und Nicht-Sinn nicht als
klar voneinander getrennt zu betrachten, vielmehr weist die Materialitit
allenfalls eine Grenze des Sinns auf, die uneinholbar ist, die zugleich aber
auch dazu zwingt, von einer idealisierenden Vorstellung der Prozesse der
Sinnkonstitution und der Verstindigung abzuriicken, die diese per se als
moglich und die Identitdt des Sinns als stets gewahrt erachtet. Formen
der Medienreflexivitat, die die Materialitit eines Mediums herausstellen,
finden sich in diesem Sinn in den Kiinsten und Alltagsmedien ebenso wie
in den Medien der Theoriebildung. Die Pramissen und Ansatzpunkte einer
liminalen Medientheorie eroffnen damit ein Feld, innerhalb dessen neue
und ganz andere Beziige zwischen den unterschiedlichen Darstellungsfor-
men erkennbar werden, wodurch es zugleich méglich wird, bestimmte Dar-
stellungsformen, die zumeist auf die voneinander getrennten Felder einer
Medien- und Kunstgeschichte aufgeteilt werden, stirker miteinander zu
verkniipfen und in einem iibergreifenden Zusammenhang zu betrachten.

66

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Medium als Grenze

Bibliographie

Alloa, Emmanuel: Das durchscheinende Bild. Ziirich 2011.

Assmann, Aleida: »Schriftkritik und Schriftfaszination. Uber einige Paradoxien im
abendlandischen Medienbewusstsein.« In: Susi Kotzinger und Gabriele Rippl
(Hrsg.): Zeichen zwischen Klartext und Arabeske. Konferenz des Konstanzer Gradu-
iertenkollegs »Theorie der Literatur« veranstaltet im Oktober 1992. Amsterdam/Atlan-
ta 1994, S. 327-336.

Assmann, Aleida: »Einleitung. Metamorphosen der Hermeneutik.« In: Aleida Ass-
mann (Hrsg.): Texte und Lektiiren. Perspektiven der Literaturwissenschaft. Frankfurt
a. M. 1996, S. 7-26.

Barthes, Roland: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III.
Frankfurt a. M. 1982.

Becker, Ilka, Michael Cuntz und Michael Wetzel: »Einleitung.« In: Dies. et al. (Hrsg.):
Just not in time. Inframedialitit und non-lineare Zeitlichkeiten in Kunst, Film, Litera-
tur und Philosophie. Minchen 2012, S.7-28.

Bermes, Christian: »Medientheorie oder Kulturphilosophie? Sein und Gegebensein
von >Medien«.« In: Journal Phdnomenologie, Themenheft »Philosophie der Medien«
22 (2004), S. 7-17.

Bernet, Rudolf: »Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phdnomenologie
der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalitit.« In:
Ernst Wolfgang Orth (Hrsg.): Studien zur neueren franzdsischen Phdanomenologie.
Freiburg/Miinchen 1986, S. 51-112.

Bonnet, Anne-Marie: »Die Moderne. Eine Einfithrung.« in: Kunsthistorische Arbeits-
blitter 1 (2005), S. 51-66.

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phdnomenologie der
Erkenntnis. Hamburg 2010 [1929].

Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Mit einem Anhang. Naturalistische
und humanistische Begriindung der Kulturphilosophie. Hamburg 2011 [1942].

Cress, Torsten, Herbert Kalthoff und Tobias Rohl: »Einleitung. Materialitdt in Kultur
und Gesellschaft.« In: Dies. (Hrsg.): Materialitdt. Herausforderungen fiir die Sozial-
und Kulturwissenschaften. Miinchen 2016, S. 11-41.

Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a. M. 1983 [1967].

Derrida, Jacques: Dissemination. Wien 1995 [1969].

Derrida, Jacques: Maschinen Papier. Das Schreibmaschinenband und andere Antworten.
Wien 2006 [2001].

Diaconu, Madalina: »Archi-texturen.« In: Maske und Kothurn, Themenheft »Texture
Matters. Der Tastsinn in den Medien« 2.3 (2016), S.13-24.

Engell, Lorenz, Jiri Bystricky und Katerina Krtilova (Hrsg.): Medien denken. Von der
Bewegung des Begriffs zu bewegten Bildern. Bielefeld 2010.

Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. Frankfurt a. M. 1981 [1969].

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tiibingen 1990 [1960].

67

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

Gadamer, Hans-Georg: Kunst als Aussage, Asthetik und Poetik I, Gesammelte Werke, 8.
Tiibingen 1993.

Groys, Boris: Einfiihrung in die Anti-Philosophie. Miinchen 2009.
Heidegger, Martin: Identitit und Differenz. Stuttgart 1957.

Hilmer, Brigitte: »Die unhintergehbare Titigkeit des Geistes. Zur Genese des Sinns
im Schopferischen bei Ernst Cassirer.« In: Dies., Georg Lohmann und Tilo Wesche
(Hrsg.): Anfang und Grenzen des Sinns. Weilerswist 2006, S. 141-155.

Horl, Erich: »Die technologische Bedingung. Zur Einfithrung.« In: Ders. (Hrsg.): Die
technologische Bedingung. Beitrige zur Beschreibung der technischen Welt. Frankfurt
a. M. 2010, S. 7-53.

Horl, Erich: »Die Okologisierung des Denkens.« In: Zeitschrift fiir Medienwissenschaft
14 (2016), S. 33-45.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Untersuchungen zur Phéno-
menologie und Theorie der Erkenntnis, 1. Teil. Tiibingen 1968 [1900].

Konitzer, Werner: Medienphilosophie. Miinchen 2006.

Kramer, Sybille: »Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?« In: Herbert Ernst
Wiegand (Hrsg.): Sprache und Sprachen in den Wissenschaften. Geschichte und Ge-
genwart. Berlin/New York 1999, S. 372-403.

Kramer, Sybille: Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der Medialitdt. Frank-
furt a. M. 2008.

Levi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt a. M. 1973.

McLuhan, Marshall: Die magischen Kandle. Understanding Media. Diisseldorf/Wien
1968.

McLuhan, Marshall: Das Medium ist die Botschaft. »The medium ist the message«.
Dresden 2001.

Merleau-Ponty, Maurice: Die Prosa der Welt. Miinchen 1984.
Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Miinchen 2004.
Mersch, Dieter: Was sich zeigt. Materialitit, Prisenz, Ereignis. Miinchen 2002.

Mersch, Dieter: »Reaktion. Vortrag im Rahmen des Weimarer Medienphilosophie
Workshops am 2. April 2003 zu: Stefan Miinkler, Alexander Roesler, Mike Sandbo-
the (Hrsg.) (2003): Medienphilosophie. Beitrage zur Kldrung eines Begriffs. Frank-
furt a. M..: Fischer.« In: http://www.sandbothe.net.

Mersch, Dieter: »Ereignis und Response. Elemente einer Theorie des Performativen.«
In: Jens Kertscher und Dieter Mersch (Hrsg.): Performativitit und Praxis. Miinchen
2003, S. 69-94.

Mersch, Dieter: Medientheorie zur Einfiihrung. Hamburg 2006.

Mersch, Dieter: »Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Einleitung.« In:
Internationales Jahrbuch fiir Medienphilosophie 1 (2015), S. 13-48.

Mersch, Dieter: »Philosophie des Medialen. >Zwischen« Materialitdt, Technik und Re-
lation.« In: Gerhard Schweppenhduser (Hrsg.): Handbuch der Medienphilosophie.
Darmstadt 2018, S.19-32.

Mersch, Dieter: Posthermeneutik. Berlin 2010.

68

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


http://www.sandbothe.net
https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.sandbothe.net

Das Medium als Grenze

Metten, Thomas: Kulturwissenschaftliche Linguistik. Entwurf einer Medientheorie der
Verstindigung. Berlin/Boston 2014.

Metten, Thomas und Michael Meyer: Film. Bild. Wirklichkeit. Reflexion von Film -
Reflexion im Film. K6ln 2016.

Metten, Thomas: »Medien/Asthetik. Grundziige einer kulturwissenschaftlichen Medi-
enanalyse.« In: Natalia Igl und Julia Menzel (Hrsg.): Multimodalitit und Metaisie-
rung. Illustrierte Zeitschriften um 1900. Bielefeld 2016, S.107-136.

Metten, Thomas: »Zwischen >Sinn< und >Sein<«. Non-dualistische Medientheorie und
der WeifSraum der Journale.« In: Volker Mergenthaler, Nora Ramtke und Monika
Schmitz-Emans (Hrsg.): Journale lesen. Lektiireabbruch — Anschlusslektiiren. Hanno-
ver 2021, S. 83-108.

Muhle, Maria: »Omer Fast. >5.000 Feet is the best«. Reenactment zwischen dokumen-
tarischem und &sthetischem Regime.« In: Zeitschrift fiir Medienwissenschaft 2.11
(2014), S. 91-10L.

Niklas, Stefan: »Einleitung. Ein etwas rabiater Versuch, den Begrift der Artikulation
zu artikulieren.« In: Stefan Niklas und Martin Roussel (Hrsg.): Formen der Artiku-
lation. Philosophische Beitrdge zu einem kulturwissenschaftlichen Grundbegriff. Miin-
chen 2013, S.15-34.

Orth, Ernst Wolfgang: Die Spur des Menschen. Kulturanthropologische Betrachtungen
zwischen >Welt< und >Krise. Wiirzburg 2014.

Pfeiffer, K. Ludwig: »Materialitdt der Kommunikation?« In: Hans Ulrich Gumbrecht
und K. Ludwig Pfeiffer (Hrsg.): Materialitit der Kommunikation. Berlin 1988, S.15-
28.

Prange, Regina: »Die Auflosung des traditionellen Bildbegriffs.« In: Kunsthistorische
Arbeitsbldtter 10 (2001), S. 5-37.

Reckwitz, Andreas: Subjekt. Bielefeld 2008.

Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Berlin, New
York 2001 [1916].

Schulz, Oliver Lerone: »Marshall McLuhan. Medien als Infrastrukturen.« In: Alice
Lagaay und David Lauer (Hrsg.): Medientheorien. Eine philosophische Einfiihrung.
Frankfurt a. M. 2004, S. 31-68.

Schwemmer, Oswald: Kulturphilosophie. Eine medientheoretische Grundlegung. Miin-
chen 2005.

Sommer, Manfred: Stift, Blatt und Kant. Philosophie des Graphismus. Frankfurt a. M.
2020.

Trabant, Jiirgen: Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache. Frankfurt a. M.
1998.

Welsch, Wolfgang: Asthetisches Denken. Stuttgart 2003.

Wetzel, Michael: »Die Moglichkeit der Mdoglichkeit. Marcel Duchamp und Henri
Bergson »>s’épousent par infra-mince«. Voriiberlegungen zu einer Inframedialitit der
schopferischen Entwicklung.« In: Ilka Becker, Michael Cuntz und Michael Wetzel
(Hrsg.): Just not in time. Inframedialitit und non-lineare Zeitlichkeiten in Kunst,
Film, Literatur und Philosophie. Miinchen 2011, S. 67-98.

69

41- am 20.01.2026, 0B:17:13. . —


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Metten

Wetzel, Michael: »Inframedialitat.« In: Christina Bartz, Ludwig Jager et. al (Hrsg.):
Handbuch der Mediologie. Signaturen des Medialen. Miinchen 2012, S.128-134.

Waldenfels, Bernhard: Phéinomenologie der Aufmerksamkeit. Frankfurt a. M. 2004.

Waldenfels, Bernhard: »Bildhaftes Sehen.« In: Antje Kapust und Bernhard Waldenfels
(Hrsg.): Kunst. Bild. Wahrnehmung. Blick. Merleau-Ponty zum Hundertsten. Miin-

chen 2010, S. 31-50.

70

41 - am 20.01.2028, 0B:17:13.


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Teil Theorien und Methoden — Theories and Methods
	Das Medium als Grenze Ansatzpunkte einer liminalen Medientheorie im Spannungsfeld von Alltagsmedien und Künsten |Thomas Metten
	1 Hinführung: Das Medium als Grenze
	2 Ausgangspunkte: Strukturalismus, Hermeneutik, Phänomenologie
	3 Wendepunkte: Nachmoderne Perspektiven auf Medialität
	4 Perspektiven: Liminalität und ästhetische Praxis
	Bibliographie



