
Rudolf Schmidt

Völkerrecht und Zukunft

Zuruf eines Außenseiters

Political Philosophy is realistically utopian
when it extends what are ordinarily thought

of as the limits of practical political possibility.
John Rawls

I. Zum Stand der Diskussion

Hat das Völkerrecht eine Zukunft? Kann es einen Beitrag zur Gestaltung der Zukunft
leisten, insbesondere zur Entwicklung einer neuen Ordnung, welche die Bewältigung
der neuen globalen Probleme möglich macht? Diese Fragen sind eng miteinander ver-
bunden und können nur zusammen beantwortet werden. Es war gerade ein konservati-
ver Völkerrechtler, der immer noch viel gelesene und zitierte Carl Schmitt, der versuch-
te, den Blick nach vorne zu richten. Im Vorwort seines 1950 erschienenen Buches Der
Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum schrieb er in dem ihm
eigenen raunenden Ton: »Das Denken der Menschen muß sich wieder auf die elemen-
taren Grundlagen des terrestrischen Daseins richten. Wir suchen das Sinnreich der Er-
de.« Schmitt hat aber das heraufziehende Neue, die von der Naturwissenschaft eröffne-
te Sicht auf den Planeten Erde als einer Einheit, die sich in einem labilen, störanfälligen
Gleichgewicht befindet und deren Ressourcen begrenzt sind, nicht erkannt. Bis an sein
Ende hat er nur in Kategorien der Macht und des Machtwettbewerbs gedacht und die
neue Aufgabe nicht verstanden, vor der das Recht steht: Die Anpassung menschlichen
Verhaltens an das Erdsystem, das die Lebensbedingungen des Menschen bisher gesi-
chert hat und das nun durch sein Eingreifen gefährdet ist.

Indessen wird der Streit über die Zukunft des Völkerrechts fortgesetzt. Es ist nicht
überraschend, dass sich gerade in dem immer noch mächtigsten Staat, den USA, die Ten-
denz zeigt, sich im Vertrauen auf die eigene Macht von Bindungen rechtlicher Art zu
befreien und Handlungsfreiheit zu gewinnen. Gerade amerikanische Juristen und Poli-
tiker leugnen die Existenz des Völkerrechts oder sehen sein Ende als gekommen.1 Sie
verwenden nicht selten die Argumente des Rechtspositivismus, um diese These zu be-
gründen. Sie betrachten das Völkerrecht als zu unbestimmt, als zu wenig präzise. Sie
sind oft auch von der »realistischen Schule« der Politikwissenschaft beeinflusst, die das

1 Siehe z. B. Goldsmith/Posner, The Limits of International Law, 2005.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Interesse des eigenen Staates als einzige Richtschnur für das Handeln der Regierungen
sieht. Für den Universalismus des Völkerrechts ist in diesem Denken kein Raum.

Dagegen sehen andere Völkerrechtler, darunter auch amerikanische, jetzt einen »Gro-
tian moment« (Richard Falk).2 Während Hugo Grotius einen rechtlichen Rahmen für
das sich herausbildende System souveräner Staaten in Europa geschaffen habe, müsse
sich in der Gegenwart eine neue Ordnung bilden, die auch einen neuen Rahmen brau-
che. Über die Staatsgrenzen hinweg wirkende Organisationen und Unternehmen müss-
ten mit eingeschlossen werden. Vor allem müssten die neuen, den ganzen Planeten er-
fassenden Probleme durch globale Regelungen angegangen werden. In der deutschen
Völkerrechtsliteratur wird nach Wegen gesucht, das Völkerrecht schrittweise so weiter-
zuentwickeln, dass es die neuen globalen Probleme erfassen kann. Angelika Emmerich-
Fritsche3 hat kürzlich die Ansätze für die Entwicklung »vom Völkerrecht zum Welt-
recht« ausführlich dargestellt

Zwischen diesen Positionen steht Koskenniemi mit seinem ungeheuer gelehrten,
aber von müder Skepsis geprägten Buch The Gentle Civilizer of Nations, das – weil es
glänzend geschrieben ist – über den Kreis der Völkerrechtler hinaus viele Leser gefun-
den hat. Koskenniemi bietet einen eindrucksvollen Überblick über die Entwicklung
des Völkerrechts von 1870 bis 1960, geht aber – obwohl sein Buch erst 2003 erschienen
ist – nicht auf die neuen Probleme ein, die seitdem aufgetaucht sind und äußert sich
nicht zu den Herausforderungen, die sich daraus für das Völkerrecht ergeben.

Um diese Probleme zu verstehen, wird man ins Auge fassen müssen, welche Ände-
rung unseres Weltbildes sich aus den Erkenntnissen der Naturwissenschaft vor allem
in den letzten fünfzig Jahren ergeben. Die Erde wird nun als ein sich selbst regulieren-
des System verstanden, das die Bedingungen für höheres Leben auf der Erde herausge-
bildet und bisher gewahrt hat. Damit verbunden ist die Erkenntnis, dass der Mensch
begonnen hat, dieses System zu stören und dass er es zerstören kann. Daraus ergibt
sich ein neues Verständnis des Menschen in seiner Umwelt und ein neuer ethischer Im-
perativ. Unter seinem Einfluss entwickelt sich bereits eine neue Art von Recht, das
nicht die Beziehungen zwischen Staaten regelt, sondern die gemeinsame Bewirtschaf-
tung des Planeten.

II. Die neue Sicht auf den Planeten Erde

Ein Wandel in der Weltsicht vollzieht sich nicht von heute auf morgen. Es hat lange
gedauert, bis sich die Einsicht durchgesetzt hat, dass die Erde nicht der Mittelpunkt
des Universums ist, sondern einer von neun Planeten des Sonnensystems. Später, als
sich der Blick mit immer besseren Mitteln über das Sonnensystem hinaus richtete, wur-
de erkannt, dass dieses selbst nur Teil einer von Milliarden von Galaxien ist.

Es war gerade die Nutzung des Weltraums, die eine neue Sicht auf den Planeten Er-
de förderte. Bilder vom »blauen Planeten« wurden für jeden zugänglich. Sie machen

2 Richard Falk, Law in an Emerging Global Village, 1998.
3 Emmerich-Fritsche, Vom Völkerrecht zum Weltrecht, 2007.

163 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 163

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


die Erkenntnis der Erde als einziger uns bekannten Trägerin des Lebens inmitten der
ungeheuren kalten Weiten des Universums und auch ihre Verletzlichkeit anschaulich.
In unserem Sonnensystem hat sich nur auf der Erde zwischen den Extremen eisiger Käl-
te (wie auf dem Mars) und tödlicher Hitze (wie auf der Venus) ein gemäßigtes Klima
gebildet, das die Entwicklung von Leben erlaubte. Ob sich in einer anderen Galaxie ei-
ne ähnliche Entwicklung vollzogen hat, wissen wir nicht und es ist ungewiss, ob wir es
je erfahren werden. So führt uns die Naturwissenschaft zu einer neuen Sicht auf den
Planeten Erde als einer Einheit, deren Erhaltung als Lebensraum eine neue, gemeinsa-
me Aufgabe ist. Vor einer zusammenfassenden Darstellung der neuen wissenschaftli-
chen Erkenntnisse ist aber ein Rückblick auf die bisherige Entwicklung am Platze.

Zu Beginn der Neuzeit stand die politische Ordnung der Erde im Zeichen der Her-
ausbildung souveräner Staaten auf abgegrenzten Territorien. Was Hugo Grotius vorge-
dacht hatte, wurde zur Grundlage der Verträge von Münster und Osnabrück, damit ei-
ner neuen europäischen Ordnung und gleichzeitig des klassischen Völkerrechts. Es
galt als selbstverständlich, dass die Souveränität der Staaten auch das Recht auf Ausbeu-
tung der Ressourcen auf ihren Territorien umfasste. Dieses »Recht« wurde später auch
auf die Territorien angewendet, die sich europäische Staaten und die USA als »herren-
lose« aneigneten: Landnahme im Sinne Carl Schmitts. Beginnend im späten 19. Jahr-
hundert, vor allem mit den Haager Konferenzen von 1895 und 1905, wurden auch au-
ßereuropäische Staaten in das Völkerrecht einbezogen, in Anknüpfung an seine univer-
salistische Tradition.

Mit dem Völkerbund scheiterte der erste Versuch einer weltweiten institutionell ver-
fassten Ordnung. Erst die Vereinten Nationen kamen dem Ideal der Universalität sehr
nahe. Die neuen unabhängigen Staaten, die aus den früheren Kolonien hervorgingen,
strebten mit ihrem Beitritt nach internationaler Anerkennung und waren bereit, das be-
stehende Völkerrecht zu akzeptieren, verlangten später allerdings Modifizierungen, die
ihren Interessen entsprachen. Sie bestanden aber gerade auf dem Recht auf die unbe-
schränkte Nutzung der Ressourcen auf ihrem Territorium, das sie in den Verhandlun-
gen mit den Industrie-Staaten zu nützen hofften.

Indessen erwiesen naturwissenschaftliche Erkenntnisse seit Mitte des vorigen Jahr-
hunderts die Vorstellung von der Erde als eines Objektes, das der Mensch nicht nur
nach seinem Belieben nutzen, sondern auch umgestalten kann, als unhaltbar. Es wurde
erkannt, dass sich die Erde, einschließlich ihrer Atmosphäre, durch ein kompliziertes,
in seinen Einzelheiten noch nicht völlig verstandenes Zusammenwirken verschiedener
Prozesse im Laufe von Jahrmilliarden so entwickelt hat, dass höheres Leben auf ihr
möglich wurde. Schließlich fand auf ihr auch die neue Spezies Mensch die Bedingun-
gen vor, die sie für ihr Leben braucht. Sie bilden einen winzigen Ausschnitt aus der brei-
ten Skala der im All bestehenden Zustände und befinden sich in einem labilen Gleich-
gewicht.

164 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 164

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Die Gesamtheit der in Wechselwirkung stehenden Prozesse und Kreisläufe, die die-
se Bedingungen aufrechterhalten, werden heute als Erdsystem bezeichnet.4 Es umfasst
viele Ökosysteme – Meere, Seen, Küstengebiete, Wälder, Steppen und Wüsten gehören
dazu – die sich bis zu einem gewissen Grad selbst steuern, aber auch zur Selbststeue-
rung des Erdsystems als Ganzem beitragen. Diese Systeme können auch Störungen im
Lauf der Zeit überwinden, so dass sich ein neues Gleichgewicht bildet. So hat sich das
Erdsystem auf Veränderungen der Erdbahn und die damit verbundene Abkühlung –
die Eiszeiten – im Laufe von Jahrmillionen angepasst.

Bei der Erforschung dieser Zusammenhänge wurde auch entdeckt, dass der Mensch
seit der Industrialisierung nicht nur einzelne Ökosysteme und das Erdsystem als Gan-
zes, sondern auch die natürliche Anpassungsprozesse tiefgreifend stört. Paul Crutzen,
der 1995 für seine Beiträge zur Erforschung der Ozonschicht mit dem Nobelpreis aus-
gezeichnet wurde, schlug deshalb vor, die gegenwärtige Erdepoche als »Anthropozän«
zu bezeichnen.

Am deutlichsten zeigten sich die Wirkungen menschlichen Handelns auf die Atmo-
sphäre. In den Siebzigerjahren des vorigen Jahrhunderts wurde beobachtet, dass sich in
jedem Frühjahr in der Ozonschicht über der Antarktis ein Loch bildete. Industriell her-
gestellte Gase, darunter die Fluorkohlenwasserstoffe, wurden als Ursache identifiziert.
Da die Ozonschicht die Erdoberfläche vor einem Übermaß ultravioletter Strahlung
aus dem Weltraum abschirmt, entstand durch die Lücke eine Gefahr für viele Lebewe-
sen, auch für den Menschen. Das Verbot der Herstellung der gefährlichen Gase war
der erste Schritt zur Eindämmung der neuen globalen Gefahren.

Die wahrscheinlich akuteste und weitreichendste von ihnen ist die Erderwärmung
als Folge der Emission von Treibhausgasen. Da die Erwärmung – verglichen mit den
natürlichen Prozessen – sehr rasch voranschreitet, kann sie nicht durch natürliche An-
passungsprozesse ausgeglichen werden. Vielmehr droht z. B. das Abschmelzen der gro-
ßen Eismengen an den Polkappen und in Grönland die Erwärmung noch zu beschleu-
nigen, da das so freigelegte Festland und das offene Meer viel mehr Sonnenwärme auf-
nehmen als das Gletschereis. Das Abholzen der Wälder, vor allem der tropischen Wäl-
der, die als Kohlenstoffsenken CO2 absorbieren, trägt zur Anreicherung dieses Gases
in der Atmosphäre bei.

Für den Menschen nutzbares Wasser wird in immer mehr Regionen knapp. Die Ein-
leitung von Abfällen und Schadstoffen in Flüsse und Seen überfordert die Selbstreini-
gungskräfte im Wasserkreislauf und trägt zur Verknappung des nutzbaren Wassers bei.

Dennis und Donella Meadows sowie Jorgen Randers hatten schon 1972 in ihrem Be-
richt Limits to Growth vor der Überforderung des Planeten als Lebensraum gewarnt
und haben 2004 ein weiteres Buch, The 30-Year Update vorgelegt. Sie führen dort aus,
dass die vergangenen Jahrzehnte ungenügend genützt worden seien und fordern zu ei-
ner Anpassung des menschlichen Verhaltens an die ökologischen Bedingungen auf.

4 Schellnhuber, Wenzel (Hg.), Earth System Analysis. 1998
Kump, Kasting, Crane (Hg.), The Earth System. 1999.

165 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 165

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Matthis Wackernagel hatte die Überforderung des Planeten durch das Modell des
„ökologischen Fußabdrucks“ des Menschen anschaulich gemacht.5 Er kam zu dem Er-
gebnis, dass der Fußabdruck des Menschen wesentlich größer ist als die Fläche, die für
die Bereitstellung der entsprechenden Ressourcen verfügbar ist. Damit tritt die Knapp-
heit der nutzbaren Flächen überhaupt neben die Probleme ihrer Verteilung und Ab-
grenzung, mit denen sich das Völkerrecht bisher zu befassen hatte.

Die globalen Probleme werden offensichtlich durch das immer noch hohe Wachs-
tum der Bevölkerung, vor allem in den ärmeren Ländern, noch verschärft. Steigender
Wohlstand führt in der Regel zu geringerem Bevölkerungswachstum. Aber hohes Be-
völkerungswachstum kann auch ein Hindernis für wirtschaftliche Entwicklung sein.

Das Prinzip nachhaltigen Wirtschaftens, also der Verbrauch von Ressourcen nur bis
zu dem Grad, in dem sie nachwachsen oder durch andere ersetzt werden können, und
die Schonung der Umwelt, wurde inzwischen in vielen Erklärungen und Entschließun-
gen anerkannt, aber nicht konsequent umgesetzt.

Das Wirtschaftswachstum blieb das vorrangige Ziel der Wirtschaftspolitik und ge-
wann durch die wirtschaftliche Globalisierung neuen Schwung.6 Die weltweite Arbeits-
teilung konnte durch den Ausbau der Transportwege und -kapazitäten sowie der Kom-
munikationsmittel weiter vorangetrieben werden. Ihre Dynamik überwindet staatliche
Grenzen und stellt die Regierungen vor die Wahl, sich entweder den Gesetzen des Welt-
marktes anzupassen und günstige Bedingungen für das Investitionskapital anzubieten
oder am Wachstum nicht teilzuhaben. Dass die oben genannten globalen Probleme,
wie die Gefährdung der Umwelt, von Manchen ebenfalls mit dem Begriff „Globalisie-
rung“ bezeichnet werden, macht eine ohnehin komplizierte Diskussion nicht einfacher.

Doch haben diese Probleme dazu beigetragen, dass sich eine neue Sicht auf die Erde
zu bilden beginnt. Sie prägt eine neue Art von Recht und eine neue Ethik der Zukunft.

III. Ansätze für eine neue Art von Recht

Das Völkerrecht bildet den Rahmen für die bestehende globale Ordnung. Seine Subjek-
te sind in erster Linie die Staaten. Sie verhalten sich bisher als Herren des Völkerrechts,
dessen Inhalt sie durch die Verträge bestimmen, die sie schließen, und durch ihre Pra-
xis, die sich zum Gewohnheitsrecht verfestigen kann. Sie beanspruchen Souveränität:
Nach innen als höchste Autorität auf ihrem Territorium, nach außen als unabhängige
Einheiten. Eine weitere räumliche Ausdehnung der staatlichen Souveränität – die nach
Carl Schmitt als »Landnahme« das wesentliche Element des Nomos der Erde im frühe-
ren europäischen öffentlichen Recht bildete – ist nicht mehr möglich. Vielmehr haben
die Staaten souveränitätsfreie Räume anerkannt. Sie haben – wenn auch nicht endgültig
– darauf verzichtet, das letzte souveränitätsfreie Stück Festland, die Antarktis, aufzutei-

5 Wackernagel/Rees, Unser ökologischer Fußabdruck, 1997 S. 23 ff.
6 Aus der Fülle der dazu erschienenen Veröffentlichungen seien hier die Bücher von zwei Auto-

ren genannt, die sich auch auf praktische Erfahrungen stützen: George Soros, On Globalizati-
on, 2002; Helmut Schmidt, Globalisierung, 1998.

166 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 166

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


len und haben die gemeinsame Verwaltung durch interessierte Länder hingenommen.
Die Hohe See und der Meeresboden außerhalb des Festlandsockels und der Wirtschafts-
zone stehen allen Staaten für die Nutzung offen, wie im Seerechts-Übereinkommen
von 1982 bekräftigt wurde. Nun, da die Arktis durch Schmelzen des Eises infolge der
Erderwärmung jedenfalls im Sommer für den Schiffsverkehr zugänglich wird, stellt
sich die Frage, ob die Anlieger den Festlandsockel vor ihren Küsten für ihre ausschließ-
liche Nutzung in Anspruch nehmen oder ob man sich doch noch auf eine gemeinsame
Nutzung einigen kann.

Im Weltraum schließlich, der seit einem halben Jahrhundert genutzt werden kann,
und auf den Himmelskörpern, darf nach dem Weltraumvertrag von 1967 keine Souve-
ränität begründet werden. Die Erforschung und Nutzung des Weltraums wird als Sa-
che der ganzen Menschheit bezeichnet.

Diese Regeln für souveränitätsfreie Räume bauen bereits auf der gemeinsamen Ver-
antwortung der Staaten für Gebiete jenseits ihrer Souveränität auf.

Die Handlungsfreiheit der Staaten wurde darüber hinaus in den vergangenen Jahr-
zehnten durch die wirtschaftliche Globalisierung eingeschränkt, die Kapitel II kurz be-
schrieben wurde. Das gilt nicht nur für schwache Staaten, die sich den Bedingungen
des Weltmarktes und der Erwartungen potentieller Investoren anpassen müssen. Die
ungeheuren Kapitalströme, die sich blitzschnell über die staatlichen Grenzen hinweg
weltweit bewegen, unterliegen nur der indirekten Kontrolle durch staatliche Institutio-
nen. Weltweit agierende Unternehmen sind zu wichtigen Akteuren auf der Weltbühne
geworden. Aber auch der Einfluss von Nichtregierungs-Organisationen wie Green-
peace und Amnesty International ist gewachsen. Zu vielen internationalen Konferen-
zen werden sie als Beobachter eingeladen. Sie wirken auch auf die staatlichen Delegatio-
nen ein und gewinnen dadurch Einfluss auf die Gestaltung internationaler Regelungen.

Vor allem die Ausweitung und Vertiefung transnationaler Wirtschaftsbeziehungen
hat dazu geführt, dass der Bedarf an Regelungen gewachsen ist. Allein die in der WTO
ausgehandelten Regeln für die Senkung von Zöllen und die Reduzierung anderer Han-
delshemmnisse haben einen riesigen Umfang erreicht. Neben die durch die Staaten ver-
einbarten Verträge und Konventionen treten Durchführungsvorschriften, die von inter-
nationalen Organisationen in eigener Verantwortung erlassen werden.

Dies alles sind Tendenzen, die seit langem zu beobachten sind, sich allerdings in den
vergangenen Jahren beschleunigt haben. Ihre Vielfalt und ihre Widersprüchlichkeit dür-
fen aber nicht den Blick auf das verdecken, was fundamental neu ist: Die Erkenntnis,
dass der Mensch durch die ungeheure Ausweitung des Verbrauchs an Ressourcen, die
Belastung der Umwelt durch Abfälle und die Emission von Treibhausgasen in die At-
mosphäre die Bedingungen für menschliches Leben in Gefahr bringt und zerstören wür-
de, wenn er sich nicht selbst Grenzen setzen würde. Dies erfordert global geltende,
zwingende Regeln. Sie bilden eine neue Art des Rechts, die man „globales Überlebens-
recht“ nennen könnte. Ansätze dafür gibt es bereits, vor allem im Recht des Klimaschut-
zes.

Die Staatengemeinschaft hat die neuen Gefahren schrittweise anerkannt. Die Erklä-
rung über die menschliche Umwelt, die auf einer VN-Konferenz in Stockholm am

167 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 167

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


16. Juni 1972 angenommen wurde, erfasste das Grundproblem tiefer und klarer, als in
Dokumenten dieser Art üblich.

Abs. 1 der Präambel stellt fest: »Der Mensch ist sowohl Geschöpf als auch Gestalter
seiner Umwelt. Durch die rasche Beschleunigung von Wissenschaft und Technik hat
der Mensch die Fähigkeit erworben, seine Umwelt auf unzählige Arten und in einem
noch nie da gewesenen Umfang umzuformen.« Im folgenden Absatz werden der
Schutz und die Verbesserung der Umwelt als Pflicht aller Regierungen bezeichnet.

In den dann folgenden Prinzipien werden daraus die Konsequenzen gezogen:
§ Die natürlichen Ressourcen der Erde müssen zum Wohl der gegenwärtigen und künf-

tiger Generationen bewahrt werden (Prinzip 2)
§ Die Fähigkeit der Erde, lebenswichtige erneuerbare Ressourcen zu produzieren,

muss aufrechterhalten werden und, wo immer möglich, wiederhergestellt oder ver-
bessert werden (Prinzip 3)

§ Die nicht erneuerbaren Ressourcen müssen so genützt werden, dass ihre künftige Er-
schöpfung vermieden wird und dass die Vorteile ihrer Nutzung der ganzen Mensch-
heit zugute kommen (Prinzip 4)

In Prinzip 21 werden schließlich das »souveräne Recht aller Staaten ihre Ressourcen
entsprechend ihrer eigenen Entwicklungspolitik auszubeuten« und die Verantwortung
dafür, dass „Aktivitäten innerhalb ihres Machtbereichs die Umwelt anderer Staaten
oder von Gebieten außerhalb staatlicher Souveränität« nicht »schädigen« nebeneinan-
der gestellt.

Im Zusammenhang mit der Präambel und den Prinzipien 2–4 ergibt Prinzip 21 nur
dann einen Sinn, wenn das Recht auf Ausbeutung der eigenen Ressourcen durch die
Pflicht begrenzt wird, eine Schädigung der Umwelt außerhalb des eigenen Staates zu
vermeiden. Aber auch bei der Konferenz über Umwelt und Entwicklung, die 1992 in
Rio de Janeiro stattfand, hat dies keinen deutlicheren Ausdruck gefunden. Es war den
Entwicklungs- und Schwellenländern gelungen, eine Verbindung der Themen Umwelt
und Entwicklung zu erreichen. Sie hatten befürchtet, dass die Konzentration auf Um-
weltprobleme zu Beschlüssen führen würde, die ihre wirtschaftliche Entwicklung be-
hindern könnten. Deshalb wird in Grundsatz 2 der Erklärung von Rio das Recht auf
Entwicklung bekräftigt. Grundsatz 4 stellt fest, der Umweltschutz müsse Teil des Ent-
wicklungsprozesses sein, damit eine nachhaltige Entwicklung zustande kommt. In
Grundsatz 15 wird in abgeschwächter Form der Gedanke von Hans Jonas zum Vor-
rang der negativen Prognose aufgegriffen: »Drohen schwerwiegende oder bleibende
Schäden, so darf ein Mangel an vollständiger wissenschaftlicher Gewissheit kein
Grund dafür sein, Maßnahmen zur Vermeidung von Umweltverschlechterungen aufzu-
schieben.«

Ein konkretes Ergebnis der Rio-Konferenz, die Unterzeichnung des Rahmenüber-
einkommens über Klimaänderungen, wird weiter unten zu behandeln sein.

Weiterführende Aussagen finden sich in der Millenium-Erklärung, welche die
Staats- und Regierungschefs der VN-Mitgliedstaaten am 6. September 2000 in New
York abgegeben haben. In Ziff. 6 wird – zum ersten Mal auf dieser Ebene – anerkannt,
dass die jetzigen nicht nachhaltigen Muster von Produktion und Verbrauch im Interes-

168 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 168

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


se der künftigen Wohlfahrt und vor allem kommender Generationen geändert werden
müssten. Die Gefahr des Lebens auf einem Planeten, der durch menschliche Tätigkeit
verdorben sei und dessen Ressourcen für den Bedarf der Menschheit nicht mehr aus-
reichten, müsse abgewendet werden (Ziff. 21). Die Staats- und Regierungschefs be-
schlossen daher, in der Umweltpolitik eine neue Ethik der Bewahrung und guten Ver-
waltung anzuwenden. Folgende erste Schritte wurden u. a. beschlossen:
§ Inkraftsetzung des Kyoto-Protokolls (inzwischen geschehen)
§ Erhaltung und nachhaltige Entwicklung aller Arten von Wäldern
§ Volle Anwendung des Übereinkommens über Artenvielfalt und des
§ Übereinkommens zur Bekämpfung der Wüstenbildung
§ Beendigung der nicht nachhaltigen Bewirtschaftung von Wasser-Ressourcen durch

die Entwicklung von Bewirtschaftungs-Strategien auf regionaler, staatlicher und ört-
licher Ebene.

Die Millenium-Erklärung formuliert einen Konsens, der für die Weiterentwicklung
des Völkerrechts noch mehr benützt werden könnte, als bisher geschehen ist. Die ers-
ten Schritte zur Entwicklung des neuen Rechts wurden auf dem Gebiet des Klimaschut-
zes getan. Das Problem der teilweisen Zerstörung der Ozonschicht wurde bereits in
Kap. II dargestellt. Industriell hergestellte Gase, darunter die Fluorkohlenwasserstoffe,
wurden als Ursache identifiziert und durch das Wiener Übereinkommen zum Schutz
der Ozonschicht (1985) und das Montrealer Protokoll (1987) verboten. Dies sind die
ersten Elemente einer neuen Art von Recht. In dem Übereinkommen finden sich auch
erste Ansätze für Mehrheitsentscheidungen der Unterzeichnerstaaten: Änderungen des
Übereinkommens können, wenn ein Konsens nicht erreichbar ist, mit Dreiviertelmehr-
heit beschlossen werden. Für Änderungen des Protokolls genügt eine Zweidrittelmehr-
heit.

Offensichtlich war die Schädigung der Ozonschicht nur eine der Gefahren, die von
der Staatengemeinschaft gelöst werden mussten. 1982 setzte die Generalversammlung
der Vereinten Nationen eine Kommission ein, die Umwelt und Entwicklung in ihrem
Zusammenhang untersuchen sollte. Der Bericht der Kommission wurde 1987 unter
dem bezeichnenden Titel Unsere gemeinsame Zukunft veröffentlicht. Das Kapitel »Ma-
naging the Commons« (Bewirtschaftung der öffentlichen Güter) stellte die »traditionel-
len Formen der nationalen Souveränität« infrage, die mit der Wirklichkeit der ökologi-
schen und wirtschaftlichen Interdependenz nicht mehr vereinbar sind. Die Kommissi-
on schlug auch erstmals Rechtsprinzipien für Umweltschutz und nachhaltige Entwick-
lung vor. In der Schlusserklärung der Konferenz über Umwelt und Entwicklung von
1992 dagegen wird das »souveräne Recht der Staaten, ihre eigenen Ressourcen entspre-
chend ihrer eigenen Umwelt- und Entwicklungspolitik auszubeuten« ihrer Verantwor-
tung gegenübergestellt, dafür zu sorgen, »dass Tätigkeiten unter ihrer Hoheitsgewalt
oder Kontrolle der Umwelt anderer Staaten oder Gebiete jenseits der Grenzen des
Rechts nationaler Hoheitsbefugnisse keinen Schaden zufügen«. Diese Formel enthält
ein offensichtlich zu enges, territorial begrenztes Verständnis der Umwelt. Die Span-

169 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 169

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


nung, die zwischen der Souveränität der Staaten und ihrer Verantwortung für die Um-
welt besteht, wird zwar sichtbar gemacht, aber nicht eindeutig gelöst.

Immerhin gehört das bereits erwähnte Rahmen-Übereinkommen über Klimaände-
rung zu den Ergebnissen der Konferenz. Auch in der Präambel dieses Übereinkom-
mens tritt allerdings nicht klar genug hervor, dass die Maßnahmen gegen Klimaände-
rungen sich aus einer neuen Grundnorm ergeben: Die Bewahrung des Erdsystems
durch Anpassung des menschlichen Handelns an seinen Rahmen.

Die oft wiederholte Formel von der »gemeinsamen, aber unterschiedlichen Verant-
wortung« ist nicht klar genug. In der Verantwortung für die Stabilisierung des Klimas
kann es keinen Unterschied geben. Davon zu unterscheiden ist die Verteilung der Las-
ten, die sich aus den zu treffenden Maßnahmen ergeben. Sie muss sich, wie bereits aus-
geführt, nach dem Verursachungsprinzip richten, also den Industrieländern mehr auf-
bürden als den Entwicklungsländern. Die uneingeschränkte Bekräftigung der Souverä-
nität (§ 8 der Präambel) könnte künftig sowohl die Einigung auf eine »umfassende Be-
wältigungsstrategie« (§ 17 der Präambel) als auch auf notwendige Einzelmaßnahmen er-
schweren. In der Tat wurde über das Protokoll, das Einzelheiten zur Verminderung
des Ausstoßes von Treibhausgasen enthält, nicht weniger als fünf Jahre lang verhan-
delt. 1997 konnte es in Kyoto unterzeichnet werden. Erst 2005 war es von einer ausrei-
chenden Zahl von Staaten ratifiziert, um in Kraft treten zu können. Dabei war offen-
sichtlich, dass die vereinbarten Maßnahmen weit hinter dem zurückblieben, was not-
wendig gewesen wäre, obwohl die Wissenschaftler des IPCC festgestellt hatten, dass
die Beschränkung der Treibhausgas-Emissionen umso wirksamer wären, je früher sie
einsetzen würden. Weit ist der Weg von der Erkenntnis der Probleme zur Einigung
über konkrete Regelungen. In den Verhandlungen darüber treten immer wieder »natio-
nale Interessen« in den Vordergrund, die in Wirklichkeit oft die Interessen starker in-
nerstaatlicher Gruppen sind.

Die Verhandlungen über neue Regeln, die 2012 an die Stelle des Kyoto-Protokolls
treten sollen, bieten die vielleicht letzte Chance, die Erderwärmung noch rechtzeitig
aufzuhalten, bevor sie zu einem unumkehrbaren Prozess wird. Gelingt dies, so wird es
auch ein Muster für die weitere Gestaltung des neuen Überlebensrechts bilden.

Noch nicht gelöst ist das Problem, wie eine vereinbarte Regelung globale Geltung
erlangen, also auch die Staaten binden kann, die das Abkommen nicht unterzeichnet
und ratifiziert haben. Nur bei globaler Geltung können die Regelungen ja ihre volle
Wirkung erreichen. In der völkerrechtlichen Diskussion wurden dafür verschiedene
Wege gezeigt. Einige Autoren schlagen vor, diesen Regelungen Wirkung erga omnes,
also für alle Staaten, zuzusprechen.7 Sie können sich auf die Anerkennung dieses Prin-
zips durch den IGH berufen.8 Die beabsichtigte Wirkung wird aber nur erreicht, wenn
diese Regelungen damit auch zu zwingendem Völkerrecht werden, was nicht leicht zu
begründen ist. Breitere Unterstützung genießt die These, dass der Kernbereich des

7 So u. a. Delbrück, Laws in the Public Interest. In: Liber amicorum Günther Jaenicke, Berlin
1998. S. 17–36.

8 »Barcelona Traction‹‹, in: ICJ Reports 1970, 3.

170 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 170

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Schutzes der globalen Umwelt zu einem allgemeinen Grundsatz des Völkerrechts ge-
worden sei.9 Am weitesten geht Charney:10 Ihm zufolge kann die Staatengemeinschaft
in dem multilateralen Gesetzgebungsverfahren, an dem sich jeder Staat beteiligen kann,
Regelungen erlassen, die von Anfang an alle Staaten, also auch diejenigen binden, die
an den Verhandlungen nicht teilnehmen.

In der völkerrechtlichen Diskussion wird somit durchaus die Notwendigkeit aner-
kannt, zu global geltenden Regelungen zum Schutz der Umwelt zu gelangen, auch
wenn ihnen nicht alle Staaten ausdrücklich zustimmen. Eine haltbare Begründung da-
für ist aber nur zu gewinnen, wenn man auf die Verbindung zwischen Völkerrecht und
Ethik zurückgreift. Das soll nun versucht werden.

IV. Ethik der Zukunft

Es wächst das Verständnis dafür, dass der Mensch nicht als Herr der Natur gegenüber-
steht, die er sich dienstbar machen und nach seinen Wünschen umgestalten kann. Die-
se Vorstellung stammte aus der Zeit, in der sich der Mensch begnügte, den Boden zu
bebauen, und mit den einfachen Mitteln, über die er verfügte, Bodenschätze abzubau-
en. Sie ist nicht mehr haltbar, wenn der Mensch beginnt, durch seine Tätigkeit das Erd-
system zu verändern, das bisher die Bedingungen für sein Überleben gesichert hat. Ei-
ne Linie des Denkens, die von Francis Bacon entwickelt worden war, ist damit an ihre
Grenzen gelangt. Bacons Denken hatte die Naturwissenschaft auf den Weg der empiri-
schen Methode gewiesen, ihr Ziel aber in der Nutzbarkeit durch den Menschen gese-
hen.11 Sie sollte dem Erwerb von Besitz und Macht dienen, um damit das Dasein zu
verschönern. Damit regte er das utilitaristische Denken an, das vor allem durch Jeremy
Bentham und John Stuart Mill zur Grundlage einer neuen Ethik gemacht wurde. »Das
größte Glück der größten Zahl« wurde zur Richtschnur für die moderne Wirtschafts-
und Sozialpolitik. Beständiges Wirtschaftswachstum war die zunächst wenig reflektier-
te Grundbedingung.

Auch Marx ging von dem neuen Verständnis der Naturwissenschaft und ihrer Toch-
ter, der Technik, aus. Gerade die von Lenin propagierte Richtung des Marxismus setz-
te ihre Hoffnung auf die Technik. In der Sowjetunion führte dies zu einer rücksichtslo-
sen Ausbeutung der Natur und zu Umweltschäden, die weit größer waren als in den
Ländern, die den Markt als Regelungsinstrument behielten. Noch Ernst Bloch12 grün-
dete seine Utopie auf einen »Umbau der Natur« für die von Menschen gesetzten Zwecke.

Hans Jonas hat das Bloch´sche utopische Denken widerlegt.13 Er hat versucht, ange-
sichts der Gefahren, in die sich der Mensch durch sein eigenes Handeln begibt, eine

9 S. z. B. Sands, Principles of International Environmental Law, 2. Aufl., 2001.
10 Charney, »Universal International Law«, in: American journal of International Law, Vol. 87,

S. 529 –551.
11 S. Hirschberger, Geschichte der Philosophie, 13. Aufl. 1991 Bd. II S. 48ff. mit weiterführen-

der Literatur.
12 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde. 1954–59, sowie ders., Der Geist der Utopie, 1973.
13 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, 1979.

171 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 171

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


neue »Ethik für die technische Zivilisation« zu entwerfen. Er gründet sie auf das Prin-
zip Verantwortung, das er in seinem gleichnamigen Buch entfaltet hat. Ihm zufolge hat
sich mit der Ausdehnung der Wirkungen menschlichen Handelns – räumlich auf den
ganzen Planeten und zeitlich auf kommende Generationen in einer noch unbestimm-
ten Zukunft – auch die Verantwortung des Menschen erweitert. Sie wiegt schwer, denn
es besteht die Gefahr, dass der Mensch durch sein Handeln die Bedingungen für das
Überleben seiner Spezies und damit deren Fortbestand aufs Spiel setzt. Daraus hat Jo-
nas einen neuen Imperativ entwickelt: Handle so, dass die Wirkungen deiner Hand-
lung verträglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.

Dieser Imperativ, der – wie die Wirkung des Jonas´schen Buches gezeigt hat – von
Vielen intuitiv angenommen wird, auch wenn sie die philosophische Begründung nicht
kennen oder nicht akzeptieren, bindet jeden. Er verpflichtet ihn, die Gefahren für die
Bedingungen menschlichen Lebens zu erkennen, die der Mensch durch sein eigenes
Handeln geschaffen hat, und sein Verhalten so zu ändern, dass sie noch abgewendet
werden können. Diese Pflicht wird auf verschiedenen Ebenen wirksam. Als Verbrau-
cher wird der Einzelne seine Lebensweise an den gegebenen Rahmen anpassen müssen.
Als Unternehmer wird er sich bemühen müssen, sine Produktion so zu gestalten, dass
sie Belastungen der Umwelt vermeidet. Als Politiker wird er Entscheidungen zu tref-
fen haben, die das Verhalten seines Landes in den Rahmen einpasst, der durch die Ver-
letzlichkeit des Erdsystems gesetzt wird Als Bürger wird er – gemeinsam mit Anderen
– auf seine Regierung einwirken, damit sie ihr Handeln an dem Imperativ ausrichtet.
Denn eine Veränderung im Verhalten jedes Einzelnen – selbst wenn sie erwartet wer-
den könnte – würde nicht ausreichen, um die bestehenden Gefahren abzuwenden: Die
sich ständig erweiternden wissenschaftlichen Erkenntnisse über das Erdsystem und
den Einfluss menschlichen Handelns darauf müssen einbezogen werden. Das ist nur
im Rahmen allgemeiner, für den ganzen Planeten geltender Regeln möglich. Nur auf
diese Weise kann z. B. die Emission der Treibhausgase auf ein Maß gesenkt werden,
das die Durchschnittstemperatur nicht über ein hinnehmbares Maß hinaus steigen
lässt. Die Verantwortung des Einzelnen wandelt sich dann in die Pflicht um, an der Ver-
einbarung solcher Regeln mitzuwirken und sie und sie einzuhalten.

Diese Regeln müssen wiederum ethischen Prinzipien entsprechen. Dazu gehören:
§ Das Vorsorgeprinzip: Schon eine mögliche Gefahr begründet, angesichts dessen,

was auf dem Spiel steht, eine Pflicht zum Handeln. Wenn also das IPPC verschiede-
ne Szenarien für den Zusammenhang zwischen dem Anwachsen der Treibstoffgase
in der Atmosphäre und der zu erwartenden Erderwärmung vorlegt, so muß eine Re-
gelung das gefährlichste Szenario berücksichtigen.

§ Das Verursachungsprinzip: Staaten, die das Problem allein oder überwiegend ge-
schaffen haben, müssen auch die Hauptlast für seine Lösung tragen.

§ Das Prinzip des Vorrangs der negativen Prognose: Wo die Existenz der Menschheit
auf dem Spiel steht, darf sich das Handeln nicht an optimistischen Annahmen aus-
richten, sondern muss negative Folgen berücksichtigen, selbst wenn sie nicht sicher,
ja nicht einmal wahrscheinlich sind.

172 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 172

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Aus dem Verursachungsprinzip folgt z. B., dass die Industrieländer den größten Teil
de Lasten übernehmen sollten, die sich aus den Maßnahmen gegen den Klimawandel
ergeben. Auch die Entwicklungs- und besonders die Schwellenländer haben aber an
der Verantwortung für den Erhalt der Lebensbedingungen Anteil. Sie sollten deshalb
nicht den von den Industrieländern bisher beschrittenen Weg gehen, dessen Gefahren
jetzt erkannt worden sind, sondern sich an der Suche nach neuen Methoden nachhalti-
gen Wirtschaftens und Lebensformen beteiligen.

Dies ist eine völlig neue Aufgabe. Angesichts der bereits zu beobachtenden und für
die Zukunft zu erwartenden Störungen des Erdsystems durch menschliches Handeln
sind Regeln für die Bewirtschaftung der Erde zu entwickeln, um die wachsenden Ge-
fahren für die Überlebensbedingungen des Menschen abzuwenden.14 Diese Regeln bil-
den ein Recht neuer Art, das in eine Spannung mit dem Prinzip der Staatensouveräni-
tät gerät: Die Regeln müssen, um wirksam zu sein, global gelten. Wie aber ist zu verfah-
ren, wenn sich einzelne Staaten der Mitarbeit verweigern und die Regeln nicht anwenden?
Ein Rückgriff auf die universellen Traditionen des Völkerrechts und die Wiederherstel-
lung der Verbindung zwischen Recht und Ethik kann zur Überwindung dieser Span-
nung beitragen.15 Diese Verbindung war durch das Naturrecht hergestellt worden.
Durch den Rechtspositivismus wurde sie getrennt. Während dessen Siegeszug unauf-
haltsam schien, wurde doch die Geltung der Menschenrechte nicht nur an das positive
Recht gebunden. Gerade die wichtigsten Menschenrechts-Texte geben nicht vor, die
Menschenrechte zu schaffen. Sie erkennen sie vielmehr als bestehend an. In der Präam-
bel der VN-Satzung bekennen sich die Völker zu dem »Glauben an die Grundrechte
der Menschen, an Würde und Wert der menschlichen Persönlichkeit«. Die Präambel
der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 anerkennt ebenfalls die »al-
len Mitgliedern der menschlichen Familie innewohnende Würde und ihre gleichen und
unveräußerlichen Rechte«. Allerdings bedürfen diese Rechte, um ihre volle Wirkung
zu entfalten, positiver Regelungen und des Schutzes durch Regierungen sowie nationa-
ler und internationaler Gerichte.

Wie Wert und Würde jedes Einzelnen dem Handeln der Regierungen und ihrer inne-
ren Souveränität Grenzen setzen, so muss der Schutz der Lebensbedingungen für die
Menschheit als Pflicht aller Staaten und als Schranke für ihre äußere Souveränität aner-
kannt werden. Aus der Pflicht zum Schutz der Lebensbedingungen folgt die Pflicht
zur Mitwirkung an globalen Regelungen und zu ihrer Einhaltung. Alle Regelungen die-
ser Art sind so auszulegen, daß der Schutz der Überlebensbedingungen Vorrang vor
den Interessen der Einzelstaaten hat. Damit wird die Verbindung des Rechts mit der
Ethik wiederhergestellt.

14 Vgl. Wolfrum, »Globale Ressourcen gemeinsam verwalten«, in: Max-Planck-Gesellschaft,
Jahrbuch 1997 S.
73ff.

15 Eine diskursethische Begründung des Völkerrechts findet sich bei Cremer, »Alles nur Rheto-
rik?«, in: ZaöRV 67 (2007) S. 267–296. Siehe auch Kadelbach, »Ethik des Völkerrechts unter
Bedingungen der Globalisierung«, in: ZaöRV 64 (2004) S. 1–20.

173 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 173

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Diese Pflicht wird noch nicht allgemein anerkannt. Jedoch verbreitet sich in vielen
Gesellschaften die Einsicht, dass aus der Gefährdung der Bedingungen für menschli-
ches Leben die Pflicht zur Abwendung dieser Gefahren erwächst. Gerade in den USA
ist diese Einsicht in den letzten Jahren schnell gewachsen und hat dazu geführt, dass
zunächst die Regierungen einzelner Staaten, z. B. von Kalifornien, ihre Haltung änder-
ten. Eine Entscheidung des Obersten Gerichts der USA vom 2. April 2007 im Fall
»Commonwealth of Massachusetts et al. vs. Environmental Protection Agency et al.«
widersprach der Rechtsauslegung der Umweltbehörde des Bundes, die sich geweigert
hatte, den CO2-Ausstoß zu regulieren. Das Beispiel der USA zeigt, welchen Einfluss
auch die Rechtsprechung innerstaatlicher Gerichte auf die Umwelt-Politik einer Regie-
rung haben kann. Durch die Anerkennung eines zwingenden völkerrechtlichen Grund-
satzes zur Bewahrung der Lebensbedingungen des Menschen könnte dieser Einfluss
noch wachsen. Die Entwicklung in den USA zeigt auch, wie eine aktive Bürgergesell-
schaft die eigene Regierung zu einer Änderung ihrer Haltung bewegen kann. Auf diese
Weise ist auch der Schutz der Menschenrechte in vielen Ländern verbessert worden.

In einigen Ländern außerhalb Europas kann an alte Traditionen angeknüpft werden.
So betont eine Strömung in der chinesischen Ethik die Harmonie zwischen Mensch
und Kosmos, die bewahrt und, wenn sie gestört wurde, wiederhergestellt werden
muss. In vielen Regionen werden immer noch Lebens- und Wirtschaftsweisen ge-
pflegt, die über Generationen hinweg an die natürlichen Bedingungen angepasst wur-
den. Die Erfahrung, dass unbegrenztes Wachstum zu Schädigungen der Umwelt und
zur Gefährdung der Gesundheit führen können, kann die Besinnung auf solche Tradi-
tionen fördern.

Das neue Recht, das im Entstehen ist und zu dem die Regelungen zum Klimaschutz
gehören, ist Teil des Völkerrechts, weil es durch zwischenstaatliche Vereinbarungen ent-
steht. Es ist jedoch ein Recht neuer Art. Anders als das Völkerrecht regelt es nicht die
Beziehungen zwischen Staaten, sondern die gemeinsame Bewirtschaftung des Planeten.
Man kann es insofern als »Weltinnenrecht« bezeichnen.16 Dazu wären auch die Men-
schenrechte zu zählen. Seinem Ziel und wesentlichen Inhalt entsprechend, könnte man
es auch »globales Überlebensrecht« nennen.

VI. Blick nach vorn

In naher Zukunft werden neben der vom Menschen verursachten Klima-Änderung
auch andere Probleme global gelöst werden müssen, z. B. die Bewirtschaftung des Was-
sers, einer lebenswichtigen, aber nicht erneuerbaren Ressource. Der Mensch greift
durch die Entnahme von Wasser aus Flüssen und Seen immer tiefer in den sog. „blauen
Wasserkreislauf“ ein und hat dadurch bereits die Landschaft ganzer Regionen inner-
halb einer Generation verändert. So hat die Entnahme von Wasser aus dem Syrdaya

16 S. dazu Delbrück, »Wirksameres Völkerrecht oder neues ›Weltinnenrecht‹?« In: Ders., Die
Konstitution des Friedens als Rechtsordnung, 1996, S. 318–348.

174 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 174

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


zum Zweck der Bewässerung von Baumwoll-Plantagen zu einer Schrumpfung17des Aral-
Sees geführt, der ganz zu verschwinden droht. Das entnommene Wasser wird oft in
stark belasteter Form wieder in Flüsse und Seen zurückgeleitet, die dann für den mensch-
lichen Verbrauch nicht mehr geeignet sind. Auf diese Weise vermindert sich die Menge
nutzbaren Wassers. Dabei haben schon jetzt 20 Prozent der Erdbevölkerung keinen Zu-
gang zu sauberem Trinkwasser. Diese Probleme werden in einer weltumspannenden,
alle Nutzungsarten umfassenden Weise zu regeln sein. Der Wissenschaftliche Beirat
der Bundesregierung Globale Umweltveränderungen hat in seinem Jahresgutachten
1997 empfohlen, eine »Weltwassercharta« zu erarbeiten.

Bei der Erfüllung der Aufgabe, Lebens- und Wirtschaftsweise so umzugestalten,
dass die Lebensbedingungen für die Menschheit bewahrt und geschützt werden,
kommt den Staaten und den von ihnen geschaffenen Institutionen weiterhin eine we-
sentliche Rolle zu. Sie gestalten den Rahmen, vor allem für wirtschaftliche Aktivitäten,
in dem die Kräfte des Marktes wirken können. Einige der internationalen Institutionen
habe im Rahmen ihrer Zuständigkeit Hervorragendes geleistet, wie der IPCC auf dem
Gebiet des Klimaschutzes. Die Generalsekretäre der Vereinten Nationen, besonders
Kofi Annan, haben immer wieder die Aufmerksamkeit der Mitgliedstaaten auf dringen-
de Probleme gelenkt. Kommissionen, wie die Brundtland-Kommission, haben zu ge-
wissen Zeitpunkten gründliche Analysen und Empfehlungen vorgelegt. Aber es gibt
noch keine Institution, die in der Lage wäre, die vielfältigen globalen Probleme zu über-
blicken, daraus die Tendenzen abzulesen, die sich für die Zukunft abzeichnen und auf
dieser Grundlage Empfehlungen abzugeben. Keine der bestehenden Institutionen kann
die gemeinsame Verantwortung für die Zukunft verkörpern und die globalen Diskussi-
on mehr auf die Zukunft ausrichten. Die Frage, wie diese Lücke ausgefüllt werden könn-
te, wie ein »Welt-Zukunftsrat« gestaltet werden könnte, sollte auch von den Völker-
rechtlern auf gegriffen werden.

Das Überlebensrecht wird, wie bereits ausgeführt, in der gegenwärtigen internatio-
nalen Ordnung überwiegend durch multilaterale Abkommen gestaltet werden müssen.
Es wird also Teil des Völkerrechts sein. Dieses wird weiter auch die Beziehungen zwi-
schen Staaten zu regeln haben. Aber sein Schwerpunkt wird sich mehr und mehr auf
die Lösung globaler Probleme verlagern.

Macht und Recht haben sich immer in einem gespannten Verhältnis zueinander be-
funden. Je stärker ein Staat ist, umso größer ist die Versuchung, sich über das Völker-
recht hinwegzusetzen und umso geringer ist – wie wir jetzt beobachten – die Bereit-
schaft, neue rechtliche Bindungen einzugehen, die die eigene Handlungsfähigkeit ein-
schränken könnten. Die USA haben allerdings in früheren Epochen eine führende Rol-
le bei der Weiterentwicklung des Völkerrechts gespielt, z. B. bei der Gründung der
VN und bei der Ausarbeitung der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte. Darauf
könnten sie sich wieder besinnen.

17 Siehe dazu auch Juliane Kokott, »Überlegungen zum völkerrechtlichen Schutz des Süßwas-
sers«, in: Götz/Selmer/Wolfrum (Hg.), Liber amicorum Günther Jaenicke, 1998.

175 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 175

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Die Vorbehalte gegen das Völkerrecht werden durch die »realistische Schule« in der
Politikwissenschaft, als deren Gründer Hans Morgenthau gilt, bestätigt und verstärkt.
Diese Schule prägt noch immer das Denken nicht nur von Wissenschaftlern, sondern
auch von Politikern und Journalisten. Ihre Vertreter denken von den Einzelstaaten aus,
für die die Selbstbehauptung die stärkste Triebkraft und das oberste Ziel sei. Grundla-
ge der internationalen Ordnung ist dann das Gleichgewicht der Mächte, das immer wie-
der neu ausbalanciert werden muss.

Die »Realisten« beschränken sich nicht auf die Analyse des tatsächlichen Verhaltes
der Staaten, sondern leiten daraus auch – manchmal unverhohlen, öfter implizit – die
Empfehlung ab, die Regierungen sollten sich an der Selbstbehauptung als oberstem Prin-
zip ausrichten. Damit wird die Macht zur entscheidenden Kategorie der Politik. Genau
zu diesem Ergebnis kommt auch der eingangs zitierte Carl Schmitt.18

Hier sei kurz auf ein Problem hingewiesen, dessen Behandlung den Rahmen dieses
Essays sprengen würde: Die Gefahr, die von Kernwaffen ausgeht. Ein mit solchen Waf-
fen geführter Krieg würde nicht nur eine ungeheure Zahl von Opfern fordern, sondern
könnte auch zu einer Störung der Atmosphäre und einer schlagartigen Änderung des
Klimas führen. Der Nichtverbreitungsvertrag von 1967, der ein Grundlage für die Be-
wältigung dieser Gefahren legte, droht nun unterlaufen und ausgehöhlt zu werden. We-
der die Vermehrung und Modernisierung der Kernwaffen, noch durch ihre Verbrei-
tung führen zu mehr Sicherheit auf globaler Ebene. Sie ist nur durch Regelungen zu
erreichen, die den Einsatz von Kernwaffen immer unwahrscheinlicher machen. Auch
solche Regeln gehören zum globalen Überlebensrecht.

Staaten befinden sich nicht nur im Wettbewerb um die Macht, sie kooperieren auch
miteinander und schließen Verträge zu diesem Zweck. Je mehr die Verbindungen über
die Staatsgrenzen hinweg wachsen, auch als Folge der Globalisierung, desto größer
wird der Bedarf an rechtlichen Regeln. Deshalb beobachten wir in einer Epoche, in der
das Völkerrecht von Manchen totgesagt wird, eine ständige Vermehrung der internatio-
nalen rechtlichen Regeln.

Wir sehen aber nicht nur ein quantitatives Wachstum, sondern auch ein qualitatives:
Die Entwicklung einer neuen Art von Recht als Antwort auf die Gefährdung der Le-
bensbedingungen durch menschliches Handeln. Gelingt es, die vorhandenen Ansätze
weiterzuentwickeln, so kann die gemeinsame Bewirtschaftung der Ressourcen der Er-
de zum Kern einer neuen globalen Ordnung werden, die nicht nur auf der Macht der
Staaten beruht.

Diese Entwicklung begrifflich zu erfassen, auch der Öffentlichkeit verständlich zu
machen und durch neue Ideen voranzutreiben ist eine neue Aufgabe für Alle, die sich
mit Völkerrecht befassen. Das Völkerrecht steht nicht vor seinem Ende, sondern am
Beginn einer neuen Epoche.

18 Carl Schmitt. Der Begriff des Politischen. 7. Aufl. 2002.

176 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 176

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


Zusammenfassung

Der Planet Erde ist, nach den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft, ein sich
selbst regulierendes System, das die Bedingungen für die Entwicklung des Lebens her-
ausgebildet und bewahrt hat. Auch der Mensch ist von diesen Bedingungen abhängig.
Er hat aber mit der Industrialisierung begonnen, das System zu stören und könnte es,
wenn er sein Verhalten nicht ändert, zerstören. Daraus ergeben sich ein neues Verständ-
nis des Menschen in seiner Umwelt und ein neuer ethischer Imperativ. Unter seinem
Einfluss entwickelt sich bereits eine neue Art von Recht, das nicht die Beziehungen zwi-
schen Staaten regelt, sondern die gemeinsame Bewirtschaftung des Planeten zur Bewah-
rung der Lebensbedingungen.

Die neue Sicht der Erde zwingt auch zu einem neuen Verständnis der globalen Ord-
nung: Das System souveräner Staaten und das klassische Völkerrecht reichen nicht aus,
um das Erdsystem zu bewahren, das bisher die Lebensbedingungen des Menschen gesi-
chert hat. Auf der Stockholmer Konferenz über die Umwelt des Menschen 1972 wurde
erstmals anerkannt, dass die natürlichen Ressourcen der Erde zum Wohl der gegenwär-
tigen und künftigen Generationen bewahrt werden müssen. Die ersten Schritte zur Ent-
wicklung eines neuen Rechts wurden zum Schutz der Atmosphäre unternommen: Wie-
ner Übereinkommen zum Schutz der Ozonschicht (1985) und Protokoll von Montreal
(1987); Rahmenübereinkommen über Klimaänderungen (1992) und Protokoll von Kyo-
to (1997). Aus dem ethischen Imperativ der Erhaltung echten menschlichen Lebens
folgt die Pflicht, Regeln für die gemeinsame Bewirtschaftung der Erde zu entwickeln.
Daraus ergibt sich eine Einschränkung der staatlichen Souveränität. Weitere Aufgaben
für die neue Art von Recht sind z. B. Regelungen für die gemeinsame Bewirtschaftung
des Wassers und die Verhinderung eines mit Kernwaffen geführten Krieges, der die Le-
bensbedingungen des Menschen zerstören könnte.

Angesichts dieser neuen Aufgaben steht das Völkerrecht nicht vor seinem Ende, son-
dern am Beginn einer neuen Epoche.

Abstract

The planet earth is, according to modern schience, a self-regulating system that has de-
veloped and preserved the conditions for the evolution of life. Human beings, too, are
dependent of these conditions. But they have, beginning with industriailation, begun
to disturb this system. They could destroy it if they will not modify their behaviour.
As a result a new understanding of man in his environment and a new ethical imperativ
are taking shape. Under its influence a new kind of law is developing that does not re-
gulate relations between state, but the common managing of the planet in order to pre-
serve the conditions of life. The new view of the earth requires a new understanding of
global order: The system of sovereign states and of traditional international law are not
adequate to preserving the earth system which until now has garanteed the conditions
of human life. At the conference on the human environment of 1972 it was recognized
for the first time that man is responsible to protect and impove the environment for

177 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 177

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162


present and future generations. The first steps toward the development of a new kind
of law were undertaken to protect the atmosphere: Viennna Convention for the Protec-
tion of the Ozone Layer (1985) and Protocol of Montreal (1987); Framework Conven-
tion on Climate Change (1992) and Protocol of Kyoto. From the ethical imperative to
preserve genuine human life results the duty to create rules for the common manage-
ment of the earth. As a consequence the sovereignty of states will be limited. Other
tasks for the new kind of law include e. g. regulations for the common management of
water resources and for the prevention of nuclear war which could destroy living con-
ditions for human beings. In view of these new tasks international law is not facing its
end but the beginning of a new era.

  
Rudolf Schmidt, International Law and the Future

178 Rudolf Schmidt · Völkerrecht und Zukunft 178

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  
versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Wird im Bundestag anders gelacht? Darf  
im Bundestag Unsinn geredet werden? Wie 
verhält sich ein Abgeordneter, wenn er eine 
Mehrheitsentscheidung seiner Fraktion nicht 
mitträgt? Seit wann gibt es weibliche Saal- 
diener? Welcher Abgeordnete kann auf die  
kürzeste Mandatszeit zurückblicken? Welche 
Parteien haben bisher für den Bundestag  
kandidiert?

Mit diesen und über 100 weiteren zentralen 
und teilweise auch amüsanten Fragen und 
Antworten blickt Michael F. Feldkamp auf das 
Herzstück unserer Demokratie, den Deutschen 
Bundestag. Im Mittelpunkt stehen die Ab- 
geordneten, die Gremien, die Gebäude, die 
Verwaltung und die Geschichte des Parla-
mentes. So wird das Parlament nicht nur in 
Zahlen und Fakten sichtbar, sondern durch den 
Blick hinter die Kulissen zu einem lebendigen 
Ort der Demokratie.

Dürfen Abgeordnete auch wählen?

Der Deutsche Bundestag –  
100 Fragen und Antworten
Von Michael F. Feldkamp
2009, 208 S., brosch., 19,90 €,  
ISBN 978-3-8329-3526-9

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:42:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-162

