
Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

Michael Reder

Abstract: Der Beitrag untersucht die Figur des Exodus als Konzept einer kritischen Philosophie. 
Er zeigt, wie sich Gruppen bewusst gesellschaftlichen Zwängen entziehen, um alternative Lebens­
formen zu entwickeln. Entlang Michael Walzers Interpretation des Exodus wird die Verbindung 
zwischen religiöser Tradition und politischer Theorie rekonstruiert und diskutiert. Der Exodus 
steht für eine dynamische, nicht-lineare Befreiung, die zugleich utopisches Potenzial und prakti­
sche Herausforderungen birgt. Die Diskussion um säkulare Exodus-Praktiken wird vor diesem 
Hintergrund in systemtaischer Perspektive mit Blick auf ihre gesellschaftskritische und transfor­
mative Bedeutung reflektiert.

Keywords: Exodus, Gesellschaftskritik, Utopie, Transfomation, Walzer

1. Einleitung

Der Exodus wurde in den vergangenen Jahren mehr und mehr zu einer 
wichtigen Gedankenfigur in einer kritisch orientierten praktischen Philoso­
phie. Mit dieser Figur werden Menschen, Gruppen und Bewegungen in das 
Zentrum sozial- und politisch-philosophischer Überlegungen gestellt, die 
sich ganz bewusst durch aus bestehenden gesellschaftlichen Praktiken und 
politisch-ökonomische Systemzwängen zurückziehen. Damit verbunden ist 
die Formierung von politisch konnotierten und normativ gehaltvollen Le­
bensformen, die (in einem teils utopischen Sinne) durch die Gestaltung 
ihrer Lebensvollzüge und sozialen Bezüge eine andere Welt als die beste­
hende intendieren und zu realisieren versuchen. Antikapitalistische, anar­
chistische oder an der Idee eines Postwachstums orientierte Bewegungen 
sind Beispiele hierfür.

Daniel Loick hat vor zehn Jahren in einem Schwerpunkt für die Zeit­
schrift WestEnd einige wichtige Autor:innen dieses Themenfeldes versam­
melt und in systematischer Hinsicht zentrale Merkmale der Gedankenfi­
gur des Exodus herausgearbeitet. Gesellschaftstheoretisch deutet er diese 
Bewegungen als eine radikale Kritik bestehender ökonomisch-politischer 
Verhältnisse; in der Sprache von Adorno: als Kritik gesellschaftlicher To­
talität. Im Gegensatz zu Adornos kritischer Haltung zur Utopie wollen 
Exodus-Bewegungen jedoch sehr wohl ein utopisches Moment freisetzen, 
das in der Gegenwart bereits umgesetzt werden kann und soll. „Die Anhän­

111

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger_innen dieser Praktiken gehen […] davon aus, dass alternative Formen 
des Zusammenlebens sofort diskutiert, ausprobiert und revidiert werden 
können, ohne dass man dafür erst auf einen großen Bruch warten müss­
te.“1 Dadurch implizieren sie schlussendlich auch ein normatives Potenzial. 
In einer aristotelischen Deutung der moralischen Existenz des Menschen 
wollen sie Gesellschaft jenseits bestehender Praktiken und Institutionen 
normativ neu denken und damit ein politisches Transformationspotenzial 
freisetzen.

Menke hat in seiner Rekonstruktion und Kritik gescheiterter Befreiungs­
bewegungen der Moderne2 auf dieses Moment der Absetzung von beste­
henden politischen Ordnungen als Element der Exodus-Figur sehr poin­
tiert hingewiesen. Im Rückblick auf den Exodus des Volkes Israel zeige sich 
dies in besonderer Weise. Es geht um eine neue und normativ heilvolle 
Welt in Absetzung von bestehender Herrschaft, und zwar nicht nur von 
gewaltvollen und unterdrückenden Herrschaftssystemen, sondern letztlich 
um eine Absetzung von Herrschaft insgesamt. Genau dies ist seiner Ansicht 
nach der Kern der monotheistischen Exodus-Logik:

Darin besteht das negatorische, rebellische Potential im Monotheismus, 
das sich immer wieder auch gegen die Neubegründungen staatlicher 
Herrschaft richtet, die von nun an im Namen der wahren Religion erfol­
gen – gegen all die Herrschaftsbegründungen, die sofort einsetzen, als 
Israel Kanaan erreichte, und die gesamte Geschichte des Monotheismus 
durchziehen. Die Erinnerung an den Exodus ist die Erinnerung an die 
Gegnerschaft zur Herrschaft, die den Anfang des Monotheismus bildet.3

Die Exodus-Figur hat in der gegenwärtigen gesellschaftlichen Praxis viel­
fach Anhänger:innen gefunden, auch weil sie in ihrer politik-existenziellen 
Wendung eine große Anziehungskraft hat. Gleichzeitig finden sich auf 
der Theorieseite bei aller grundsätzlichen Sympathie auch einige kritische 
Anfragen. Tsomou argumentiert beispielsweise, dass sich das utopische 
Potenzial vieler Exodus-Praktiken bei genauerer Analyse letztlich als eine 
notdürftige Suche nach Auswegen entpuppt, die zudem auf bestehende 
gesellschaftliche Strukturen angewiesen sind, um überhaupt formuliert und 
umgesetzt werden zu können.4 Rebentisch argumentiert in eine ähnliche 

1 Loick (2014), 62.
2 Vgl. Menke (2022).
3 Menke (2016), 51.
4 Vgl. Tsomou (2014).

Michael Reder

112

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Richtung, wenn sie betont, dass Exodus-Bewegungen zu einer Idealisierung 
ihrer eigenen sozialen Bezüge neigen und letztlich selbstreferenziell zu 
werden drohen.5 Zudem bleibt die Frage nach der Gewalt meist unbeant­
wortet: Sind Exodus-Bewegungen auf ein Mindestmaß an Gewalt zur Ab­
grenzung angewiesen und welche Auswirkung hat dies auf ihre moralische 
wie politiktheoretische Legitimation?

Um diese aktuellen Diskussionen der praktischen Philosophie über den 
Exodus erweitern zu können, erscheint es wichtig, auf die religiösen Ur­
sprünge und Signaturen dieser Figur zu blicken. Denn der Exodus nimmt 
in seiner ursprünglichen Erzählung Bezug auf den Auszug des Volkes Is­
rael. Der Exodus, wie er in den heiligen Schriften des Judentums und 
des Christentums formuliert wird, ist eine Befreiungsgeschichte. Gott als 
transzendenter Bezugspunkt führt sein Volk aus der Unterdrückung und 
Knechtschaft in Ägypten in das gelobte Land. Dabei ist die Exodus-Ge­
schichte zwar eine Fortschritts-, aber keinesfalls eine lineare Geschichte; 
sie kann nicht auf einen singulären Akt des Auszugs reduziert oder als 
eine stringent fortschreitende Entwicklung verstanden werden. Mit dem 
Auszug aus Ägypten verbunden sind zudem viele existenzielle Fragen für 
das Volk Israel: Wohin soll das Volk ziehen und damit verbunden: Wie soll 
das Volk dort leben? Braucht es neue Gesetze zur Regulierung des Gemein­
wesens? Welche Rolle haben politische Führungsfiguren wie Mose? Und 
schlussendlich: Welche Rolle spielt Gott als transzendenter Bezugspunkt in 
diesem ganzen Prozess?

Der Blick zurück auf die religiösen Ursprünge und Formationen des 
Exodus, so die These dieses Beitrages, kann helfen, die philosophische 
Gedankenfigur zu schärfen und ihre Potenziale wie Begrenzungen kritisch 
in den Blick zu nehmen. Ein Autor, der diese Verbindung von religiös 
informierter Perspektive und praktischer Philosophie in besonderer Weise 
hergestellt hat, ist Michael Walzer.6 Als ein Vertreter des Kommunitarismus 
hat er auf die historisch geformten kulturell-normativen Praktiken von 
Gesellschaften als Grundlage für die praktische Philosophie hingewiesen 
und damit auch einen Blick auf religiöse Figuren und Narrative für die 
Philosophie eröffnet. Sein wichtigstes Werk hat er unter dem Titel Sphären 
der Gerechtigkeit7 als eine kommunitaristische Antwort auf John Rawls 
veröffentlicht. Bezugspunkt für sein Nachdenken über Normativität ist die 

5 Vgl. Rebentisch (2014).
6 Vgl. Walzer (1965, 1988, 1996b).
7 Walzer (1992).

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

113

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweilige politische Gemeinschaft, die durch ein geteiltes Bewusstsein von 
Sprache, Geschichte und Kultur geprägt ist.

Gleichzeitig sind Menschen auch Teil einer globalen Gemeinschaft, in 
der sich gemeinsame dünne Geltungsansprüche herausbilden. Walzer un­
terscheidet hierzu zwischen einer dichten und einer dünnen Moral, wobei 
mit dem Begriff dicht die von einer Gemeinschaft geteilte Moral gemeint 
ist. Der immer wieder neu herzustellende Abgleich von dichten und dün­
nen Moralvorstellungen ist der Kern seines ethischen Universalismus. Das, 
was Menschen in globaler Dimension als dünne Moral bilden, muss sich 
nämlich immer wieder neu in sozialen Situationen bewähren, weshalb ein 
Universalismus nur in Form einer ständigen Wiederholung möglich ist.

Der Universalismus der Wiederholung wirkt größtenteils innerhalb 
durch ‚wir und sie‘ gezogener Grenzen – er handelt von ‚unserer‘ Ver­
nunft und ‚ihrer Vernunft‘, nicht von der Vernunft als solcher. […] Es gibt 
keinen einheitlichen oder ewigen Wertmaßstab […], die Wiederholung 
ist eine beständige und beständig umstrittene Tätigkeit. Die umfassends­
te Forderung der Moral, das Kernprinzip eines jeden Universalismus, 
muss darum lauten: Wir müssen einen Weg finden, diese streitbare Tä­
tigkeit auszuüben und zugleich mit den anderen Akteuren in Frieden zu 
leben.8

Vor diesem Hintergrund wird klar: Moral ist für Walzer kein abstraktes 
Regelwerk, das durch theoretische Überlegungen begründet werden kann. 
Moral muss vielmehr entdeckt und interpretiert werden, weshalb gerade 
ein historischer Blick auf die religiösen Ursprünge und Konnotation mora­
lischer Figuren wichtig ist. Moral ist für Walzer dabei kein abgeschlossenes 
System von Überzeugungen, sondern in einen Prozess der kritischen Dis­
kussion eingebunden. Moral ist „etwas, worüber wir streiten müssen. Der 
Streit impliziert, dass wir sie gemeinsam besitzen, doch dieser gemeinsame 
Besitz garantiert keine Übereinstimmung“9. Daraus ergibt sich die Notwen­
digkeit einer ständig neu zu formulierenden Kritik an gesellschaftlichen 
Strukturen, die an die bestehenden Moralauffassungen anschließt und diese 
gleichzeitig erweitert.

Gesellschaftskritik ist weniger ein praktischer Abkömmling wissenschaft­
lichen Wissens als vielmehr der gebildete Vetter der gemeinen Beschwer­

8 Walzer (1996a), 168.
9 Walzer (1990), 42.

Michael Reder

114

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de. Wir werden gewissermaßen auf natürliche Weise zum Sozialkritiker, 
indem wir auf der Grundlage der bestehenden Moral(auffassungen) auf­
bauend Geschichten von einer Gesellschaft erzählen, die gerechter ist als 
die unsere, aber niemals eine völlig andere Gesellschaft10.

Figuren wie die des Exodus führen deshalb im Sinne Walzers in den Kern 
der politischen Ethik. Im Kontext seiner Moralphilosophie beschäftigt sich 
Walzer auch schon sehr früh mit dem Motiv des Exodus. Er deutet dabei 
den Exodus vor dem Hintergrund einer jüdischen Religionsphilosophie, 
schärft insbesondere die politiktheoretischen Konturen der Gedankenfigur 
und überträgt diese in gesellschaftspolitische Kontexte der Gegenwart. Die 
Beschäftigung mit Walzer kann deshalb für diesen Band einen Beitrag leis­
ten: Es geht um die Rekonstruktion und Reflexion der säkularen Versprach­
lichung der religiösen Figur des Exodus für den Kontext der gegenwärtigen 
praktischen Philosophie.

Walzers Nachdenken über den Exodus ist in genau dieser Hinsicht in 
den vergangenen Jahren immer wieder in philosophischen Diskursen auf­
gegriffen und diskutiert worden. Beispiele hierfür sind der von Michael 
Kühnlein herausgegebene Sonderband der Deutschen Zeitschrift für Philo­
sophie Kommunitarismus und Religion11 oder der ebenfalls von Kühnlein 
herausgegebene Band zu Exodus, Exilpolitik und Revolution12, der Walzers 
Überlegungen in verschiedenen Beiträgen unter dem Theorem einer politi­
schen Theologie diskutiert. Zu nennen ist auch die Studie von Mackowitz 
zur Säkularisierung des Exodus13, der die Überlegungen von Walzer in 
Zusammenhang zu anderen säkularen Versprachlichungen dieses religiösen 
Motivs setzt, und zwar denen von Sigmund Freud und Thomas Mann.

Vor dem Hintergrund dieser Debatte rekonstruiert der folgende Beitrag 
nun die Deutung des Exodus bei Walzer und seine Übersetzung in den 
säkularen Kontext gegenwärtiger praktischer Philosophie. Dabei ist es 
wichtig, nicht nur Walzers explizite Überlegungen zum Exodus in den 
Blick zu nehmen. Denn auch seine Überlegungen zu einer jüdischen politi­
schen Theorie insgesamt und zur politischen Funktion prophetischer Rede 
sind wichtig, um die Logik der Figur des Exodus zu verstehen. In der 
Zusammenschau dieser verschiedenen Facetten sollen das Potenzial wie die 
Begrenzung dieser Gedankenfigur herausgearbeitet und damit ein Beitrag 

10 Ebd., 78.
11 Kühnlein (2010).
12 Kühnlein (2017).
13 Mackowitz (2019).

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

115

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die übergreifende Frage des Bandes geleistet werden: Wie kann eine 
Übersetzung religiöser Figuren in säkulare Kontexte gelingen und was sind 
die damit verbundenen Implikationen und Impulse für die gegenwärtige 
Philosophie?14

2. Walzers Rekonstruktion und Deutung des Exodus

Walzers Beschäftigung mit Religion muss vor dem Hintergrund seines 
kommunitaristischen Erklärungsmodells sozialer Prozesse verstanden wer­
den. Darin begründet sich die Verbindung philosophischer Reflexionen 
mit Analysen kultureller Formationen; im Fall des Exodus bedeutet dies 
eine Verknüpfung politisch-philosophischer Überlegungen mit geschicht­
lich-kulturellen Analysen der religiösen Quellen. Das Judentum ist dabei 
für Walzer insgesamt Dreh- und Angelpunkt seines Ansatzes.15 Fokus seines 
kulturgeschichtlich orientierten Zugangs ist die Frage nach der politischen 
Dimension von Religion, die seiner Ansicht nach im Judentum immer 
schon eine zentrale Rolle gespielt hat (angefangen beim Rechtsverständnis 
bis hin zu politischer Institutionalisierung).16 Es geht Walzer weniger um 
das Herausarbeiten eines klar umrissenen Religionsbegriffs als vielmehr um 
die Rekonstruktion der kulturellen Geschichte, in der bestimmte politische 
Inhalte transportiert und gesellschaftlich wirkmächtig werden. Ein frühes 
Beispiel ist seine 1965 vorgelegte Studie zu The Revolution of the Saints17. 
Darin rekonstruiert er Formen radikaler Politik, die sich in ganz unter­
schiedlichen religiösen Kontexten über die Jahrhunderte hinweg gebildet 
haben.

Die Herausbildung religiös begründeter radikaler Politik vollzieht sich 
nach Walzer in langen Entwicklungsprozessen. Religiösen Führungsfigu­
ren, die er als moderne Heilige bezeichnet, kommt dabei eine bedeutende 
Rolle zu. Diese haben vor ihrem persönlichen religiösen Hintergrund radi­
kale Sichtweisen auf soziale und politische Probleme entwickelt und diese 
in gesellschaftliche Prozesse mit dem Ziel einer ebenso radikalen Verände­

14 Die folgenden Rekonstruktionen von Walzers Überlegungen zu Heiligen, Propheten, 
dem Messianismus und dem Exodus sind orientiert an Reder (2014), 160–190.

15 Vgl. Walzer (2001, 2006).
16 Vgl. Walzer et al. (2000), XXII.
17 Walzer (1965).

Michael Reder

116

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung eingebracht.18 Die Geschichte des Puritanismus ist für Walzer ein 
Beispiel hierfür.19

Die Faszination für Menschen, die in besonderer Weise die Moralauffas­
sungen einer Gesellschaft kritisieren und in einer visionären, teils revolu­
tionären Weise unter Bezugnahme auf religiöse Erzählungen neue Wege 
der politischen Gestaltung aufzeigen, spiegelt sich in vielen Arbeiten von 
Walzer wider. Die Figur des Propheten, die Walzer als eine personifizierte, 
religiös motivierte Form von Gesellschaftskritik interpretiert, ist ihm zufol­
ge ein Beispiel hierfür.20 Auch prophetische Botschaften sind allerdings 
nicht kultur- oder kontextlos, sondern stehen immer in einer bestimmten 
gesellschaftlichen Tradition. Beispielhaft analysiert Walzer Passagen aus 
dem Buch Deuteronomium als Formen von Gesellschaftskritik, die erst vor 
dem Hintergrund der israelischen Geschichte ihre Deutungskraft entfalten. 
Auch am Propheten Amos zeigt Walzer auf, dass sich prophetische Kritik 
immer an eine konkrete Gesellschaft und deren politische Praxis richtet.21 

Propheten verfolgen dabei letztlich immer partikulare Ziele, die nur im 
Kontext ihrer Gemeinschaft und ihrer Geschichte verstehbar und realisier­
bar sind.

Es ist also ein Irrtum, die Propheten für ihre universalistische Botschaft 
zu preisen; denn das Bewundernswerte an ihnen ist ihr partikularisti­
scher Zank und Streit – ein Streit, der auch, wie sie uns sagen, Gottes 
Streit mit den Kindern Israels ist.22

Propheten entwickeln dabei keine materialen Konzeptionen einer politi­
schen Philosophie im Sinne einer umfassenden Utopie. Ihre Kritik will die 
Probleme bestehender Moralauffassungen oder politischer Praktiken viel­
mehr aufdecken und skandalisieren. Propheten verstehen sich dabei selbst 
nicht als Konstrukteure eines neuen politischen, institutionellen Gefüges; 
die Bedeutung ihrer Äußerungen liegt vielmehr in der schonungslosen 
Kritik. Außerdem sind sie nicht an einer individuellen Rettung ihrer Person 
interessiert, weshalb sie ihre Kritik unabhängig von möglichen Konsequen­
zen für ihr eigenes Leben formulieren.

18 Vgl. ebd., 310.
19 Vgl. Albert (1998), 279f.
20 Vgl. Walzer (1990), 83–108.
21 Vgl. Walzer (1991), 27.
22 Walzer (1990), 107f.

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

117

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An diesen Überlegungen zu Heiligen und Propheten wird das grundsätz­
liche Interesse Walzers an der Religion deutlich: Religiöse Erzählungen 
sind Teil umfassender kultureller Prozesse von Gemeinschaftsbildung. Reli­
giöse Gemeinschaften sind deshalb ein Element im Zusammenleben einer 
Gesellschaft und übernehmen Aufgaben einer kulturell gefüllten Identitäts­
bildung. Sie sind nicht nur auf den einzelnen Gläubigen bezogen, sondern 
implizieren religiöse oder moralische Ansprüche, die auf die Menschheit als 
Ganzes weisen. In moralischer Hinsicht wissen sich Gläubige beispielsweise 
oftmals verbunden mit all denen, die unterdrückt oder ungerecht behandelt 
werden. Religionen sind deshalb für Walzer einerseits Kulminationspunkte 
partikularer Werte und können andererseits gleichzeitig Träger und Förde­
rer eines wiederholenden Universalismus sein, wenn sie ihre Werte auf 
die Menschheit als Ganzes übertragen. Walzer sieht diese Einstellung eines 
wiederholenden Universalismus im Judentum im Allgemeinen und dem 
Prophetentum im Besonderen paradigmatisch verwirklicht.23

Vor diesem religions- und kulturtheoretischen Hintergrund können nun 
Walzers explizite Überlegungen zum Exodus in den Blick genommen wer­
den, zuallererst aus Exodus und Revolution. Um zeitgenössische Politik 
verstehen zu können, rekonstruiert er die Tiefenschichten der religiösen Er­
zählung des Exodus in ihrer Bedeutung für aktuelle soziale Konstruktionen 
von Gemeinschaft, Öffentlichkeit und Politik. „Die biblische Exodus-Er­
zählung wird hier als ein politisches Narrativ vorgestellt, als eine Erzählung, 
die gemeinsamem Handeln einen sinnstiftenden Rahmen verleiht.“24 und 
die als solche bis heute hochaktuell ist. Erkenntnisleitend ist für Walzer in 
diesem Zusammenhang die These, dass sich das Motiv des Exodus in vie­
len politischen Entwicklungen in Europa (zum Beispiel der Französischen 
Revolution) und den USA widerspiegelt hat. So sind die Geschichte und 
das Selbstverständnis der US-amerikanischen Politik bis heute stark durch 
die Erzählung des Exodus und der mit ihr verbundenen Idee des Bundes 
zwischen Gott und Mensch beeinflusst. „Es gibt wohl kaum ein Buch, das 
es uns ermöglicht, die politische Theologie der amerikanischen Republik 
besser zu verstehen als Michael Walzers ‚Exodus und Revolution‘.“25. Walzer 
deutet dabei den Exodus als ein Paradigma revolutionärer Politik, das 
insbesondere auf die Momente der Rettung und Befreiung fokussiert.

23 Vgl. Walzer (2007b), 183–185.
24 Haus (2010), 43.
25 Kallscheuer (1994), 119.

Michael Reder

118

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Exodus beschreibt eine Flucht, eine zielgerichtete Bewegung einer 
sozikulturell geformten Gemeinschaft, die mit einem moralischen Fort­
schritt und damit auch einer Verwandlung für die Gemeinschaft einher­
geht. Die Exodus-Geschichte impliziert die Annahme, dass es für diese 
Gemeinschaft nicht nur um das Ziel geht, sondern vor allem um den Weg 
selbst, der als eine immer wieder neu herzustellende Form der Befreiung 
für die Gemeinschaft gedeutet werden kann. Dabei vollzieht die Gemein­
schaft verschiedene Phasen, die in einem dialektischen Sinne gedeutet wer­
den können, beispielsweise als eine Verschränkung von „Mobilisierung und 
Disziplinierung“26 oder von „Agitation und Abgrenzung“27. Die Abgren­
zung von Ägypten (d. h. der Gemeinschaft bzw. Gesellschaft, von der man 
sich abzugrenzen versucht) ist dabei einerseits emotional aufgeladen und 
moralisch eindeutig konnotiert. Andererseits bleibt Ägypten als Symbol 
verlockend. „Einerseits erscheint Ägypten als zivilisiert und wohlhabend, 
andererseits als luxuriös und dekadent.“28 Diese Ambivalenz kennzeichnet 
viele gegenwärtige Exodus-Praktiken. Denn die liberal-kapitalistische Ge­
sellschaft, von denen sie sich abgrenzen, erscheint in ihrem normativen 
Gehalt ebenfalls als eine Errungenschaft und gleichzeitig als der Ursprung 
aktueller krisenhafter Phänomene, die durch den Exodus überwunden wer­
den sollen.

Als einen weiteren wichtigen Aspekt des Exodus-Motivs interpretiert 
Walzer das „Murren des Volkes“29, das Ausdruck der Furchtsamkeit einer 
Gemeinschaft ist. Die Reise ist nämlich nicht nur eine Geschichte der 
heldenhaften Befreiung, sondern die Gemeinschaft erfährt immer wieder 
massive Rückschläge, die das Ergebnis von Ungehorsam oder des Versagens 
moralischer Wachsamkeit sind. Das Motiv des Exodus ist damit eines des 
Verarbeitens von Rückschritten und der Hoffnung auf Rettung. Der Blick 
auf Gott motiviert die Menschen zu diesem Weg durch die Wüste, wobei 
die Gemeinschaft immer als aktiv handelnde dargestellt wird. Sie kann sich 
deshalb auch gegen Gott stellen und muss mit Rückschlägen umzugehen 
lernen.30

26 Mackowitz (2019), 137–141.
27 Ebd., 144–146.
28 Ebd., 149.
29 Walzer (1988), 22.
30 Einige Autoren haben kritisch angemerkt, dass die in diesen Überlegungen implizier­

ten Auslegung der hl. Schriften durch Walzer nicht immer ganz zeitgemäß sind und 
er an einigen Stellen von seinem Standpunkt aus mehr Elemente seiner eigenen 
Theorie hineinliest, als dies nach den Standards einer historisch-kritischen Exegese 

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

119

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die erhoffte Rettung hat jedoch ihren Preis, denn der Exodus verlangt 
den Menschen viel ab. Nicht nur durch die Abkehr und den Weg durch 
die Wüste – sondern auch, weil das gelobte Land einen hohen moralischen 
Anspruch erhebt. Die utopisch imaginierte neue Gesellschaft, so lässt sich 
dieses Moment auf die Gegenwart übertragen, fordert von denen, die sich 
einer Exodus-Praktik anschließen, eine enorme moralische Kraft. Genau 
diese Bindung hatte Gott auch vom Volk Israel gefordert.

Der Bund am Sinai fordere die Beteiligung und die Unterwerfung jedes 
Einzelnen. […] Damit einher gehe die Verantwortung, die Menschen 
nun über ihr moralisches und politisches Leben gewinnen. Die negative 
Freiheit von Zwang und Unterdrückung wird im Exodus durch eine 
Philosophie positiver Freiheit ergänzt.31

In dieser Rekonstruktion des Exodus wird nun noch einmal Walzers Ver­
ständnis von Religion indirekt sichtbar. Der Gottesbezug ist eine Motivati­
on für eine Gemeinschaft, sich auf den Weg zu machen und sich durch 
die Geschichte auf ein bestimmtes Ziel hin zu bewegen. Hoffnung und 
das Moment des sich immer wieder neu In-Bewegung-Setzens spielen dabei 
eine entscheidende Rolle. Vom Kampf in Ägypten ausgehend, über den 
Weg durch die Wüste bis hin zum Erreichen des Gelobten Landes führt 
die Reise der Gemeinschaft. Religion wirkt, Walzer zufolge, wie ein moti­
vationaler Antrieb für die Menschen, diesen Weg zu gehen. In modernen 
Exodus-Praktiken wird dieser Transzendenzbezug mehr und mehr in eine 
moralisch konnotierte Utopie übertragen.

Der Exodus ist mit Blick auf seine Interpretationsgeschichte allerdings 
kein eindeutiges und für alle Zeit fixierbares Motiv. Das Motiv wurde 
vielmehr seit seinem Entstehen auf vielfältige Weise in säkulare politische 
Theorien übertragen. In diesen Transformationsprozessen wird das genu­
in religiöse Exodus-Motiv zu einem säkularen Modell von revolutionärer 
(Exodus-)Politik, die Unterdrückung aufheben will und eine umfassende 
Befreiung der Menschen anstrebt. Exodus-Politik ist eine Politik, die aktiv 
auf Leid reagiert und dieses trotz immer wiederkehrender Rückschläge zu 
überwinden versucht. Das Element der Transzendenz wird dabei von Gott 
als einer Person, die eine Orientierung für den Marsch durch die Wüste 
gibt, gelöst und auf ein politisches Ziel bzw. eine immanent-geschichtliche 
Hoffnung übertragen.

möglich sei, beispielsweise was das Potenzial des Exodus als Ausdruck eines morali­
schen Universalismus betreffe (vgl. Ottmann, (2017), 83–98).

31 Mackowitz (2019), 152.

Michael Reder

120

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Impulse für eine kritische Philosophie

Die vorangegangenen Überlegungen haben die religionsgeschichtlichen 
und philosophischen Hintergründe und Signaturen des Exodus-Motivs of­
fengelegt. Der Exodus als Befreiungserzählung steht paradigmatisch für ein 
alternatives Verständnis des Politischen. Es geht nicht primär um Prozesse 
der Institutionalisierung oder des Rechts, sondern um moralisch gehaltvol­
le Bewegungen, die den Ausstieg aus bestehenden Zwängen suchen. Es 
wurde deutlich, dass dieser kritisch formierte Ausstieg aus der Unterdrü­
ckung keinem linear-rationalen Plan folgt, sondern oft ein emotional-kon­
flikthafter Prozess ist.

Daraus ergibt sich ein erster wichtiger Impuls für aktuelle Debatten 
der praktischen Philosophie, dass nämlich die Beschäftigung mit dem Exo­
dus als eine Kritik rationalistisch enggeführter Politik verstanden werden 
kann. Der Exodus ist gekennzeichnet von Emotionen, leidenschaftlichen 
Handlungen und aufgeladenen Streitigkeiten. Die Auseinandersetzung mit 
dem Exodus kann als eine kritische Gegenfolie zu einem Verständnis von 
heutiger Politik gelesen werden, in der politische Prozesse oft in einem 
rationalistischen Sinne (beispielsweise entlang eines Nutzenkalküls) einge­
hegt werden sollen. Der Exodus ist eine Absetzung von einem solchen 
rationalistischen Politikmodell, weshalb Walzer in systematischer Hinsicht 
Emotionen und Leidenschaften als wichtige Faktoren von Politik deutet.

Der Exodus steht damit symptomatisch für eine Kritik bzw. Erweiterung 
einer rationalistischen Geltungslogik von politischen oder normativen An­
sprüchen. Denn in der Figur des Exodus werden immer schon politische 
und eschatologische Momente miteinander verbunden. Zweitere finden 
ihren Ausdruck im in der Transzendenz begründeten Heilsversprechen, 
das sich nicht mit einer immanent-rationalen Logik erklären lässt. Die 
Verbindung der beiden Momente wird in der Exodus-Figur als ein Potenzi­
al für die Gemeinschaft gegenüber einem rein innerweltlichen rationalen 
Kalkül interpretiert; und sie hat für Walzer weitreichende Folgen für die 
gegenwärtige politische Philosophie.

Ein Beispiel für eine solche Übertragung der Exodus-Figur spiegelt sich 
indirekt in der Auseinandersetzung von Walzer mit Habermas wider. Wal­
zer argumentiert, dass der gesellschaftliche Konsens nicht nur von nach­
vollziehbaren Argumenten lebe, sondern ebenso von Menschen, die sich 
für ihre Sache leidenschaftlich einsetzten – dies sei gerade angesichts der 

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

121

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drängenden sozialen Probleme der Zeit von großer Bedeutung.32 Dieses 
Engagement ist weniger ein Beitrag für eine rationale Deliberation als 
vielmehr eine Bezugnahme auf die emotional besetzten Lebenswelten und 
Lebensgeschichten. Kulturell oder religiös geprägte Weltanschauungen, die 
eine große emotionale Motivation entfalten können, spielen für Walzer 
eine wichtige Rolle im Prozess der Deliberation, weil Argumente oft in 
diesen weltanschaulichen Geweben von Überzeugungen eingebettet sind 
und von ihnen motiviert werden. „‚Argumentieren‘ lässt sich nicht von 
all den anderen Dingen trennen, die politisch aktive Bürger sonst noch 
tun. So etwas wie die reine Argumentation, die Deliberation an sich […] 
gibt es nicht.“33 Walzer bringt also Bürger:innen, die in ihrem politischen 
Handeln die Figur des Exodus in ihren Handlungspraktiken realisieren, 
eine Sympathie entgegen, weil sie sich mit leidenschaftlichem Engagement 
für ihre Überzeugungen einsetzen. Denn der „Eifer und die Radikalität, mit 
der ein politisches Ziel verfolgt wird, halten die Demokratie am Leben.“34

Säkulare Exodus-Praktiken sind in dieser Perspektive wichtige Elemente 
für demokratische Prozesse. Walzer ist sich durchaus bewusst, dass die 
Erweiterung der Deliberation um das Moment der Leidenschaft politische 
und soziale Probleme nicht sofort lösen, sondern vielleicht sogar verschär­
fen wird.35 Der Vorteil dieser Erweiterung des (deliberativen) Demokratie­
verständnisses besteht aber darin, die kulturellen Kontexte und motivatio­
nalen Grundlagen menschlichen Handelns stärker zu beachten und Politik 
als eine offene Auseinandersetzung weltanschaulich gefärbter Überzeugun­
gen zu verstehen, was unter dem scheinbar neutralen Deckmantel der 
rationalen Deliberation oft vernachlässigt wird.

Mein Argument lautet also bislang: die leidenschaftliche Energie hat 
ihren legitimen Platz in der sozialen Welt […]. Die Erweiterung macht 
den Weg frei für bessere Erklärungen von sozialen Bindungen und sozia­
lem Konflikt und für ausdrückliche und selbstbewusstere Antworten auf 
die unausweichliche politische Frage: Auf welcher Seite stehst du?36

So berechtigt es ist, Leidenschaften in der Tradition des Exodus als Teil 
der Deliberation ernst zu nehmen, so problematisch kann es allerdings 

32 Vgl. Walzer (1999), 38.
33 Ebd., 62.
34 Schürmann (2008), 165.
35 Vgl. Walzer (1998), 295–307.
36 Walzer (1999), 88.

Michael Reder

122

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein, wenn sich leidenschaftlich vorgetragene Überzeugungen nicht mehr 
in einen öffentlichen Diskurs integrieren lassen. Walzer sieht dieses Prob­
lem in Bezug auf religiöse Überzeugungen selbst und plädiert daher für 
eine Kunst der Trennung, um für das Gemeinwesen grundlegend proble­
matische Positionen aus dem Diskurs abschneiden zu können. Die Tren­
nung kann als gelungen betrachtet werden, wenn sie „Konflikte entkrampft 
und so einen Beitrag dazu leistet, sehr verschiedene Menschen einander 
näher zu bringen und in gemeinsame Projekte zu verwickeln, ohne dass 
jemand befürchten muss, seine Eigenart zu verlieren.“37 Bei aller Zustim­
mung zu diesem Plädoyer erscheint dieser Gedanke angesichts komplexer 
Diskussionslagen in ausdifferenzierten Gesellschaften allerdings teilweise 
zu holzschnittartig. Denn es bedarf eines klaren Kriteriums, wie der Streit 
geschlichtet werden kann oder wann – mit Blick auf Exodus-Praktiken – 
diese aus einer demokratietheoretischen Perspektive zu problematisieren 
sind.

Walzer selbst bietet kein eindeutiges Kriterium an, aber er liefert den­
noch einen wichtigen Hinweis, wann und wieso die Art und Weise der 
Streitschlichtung problematisch werden. Hierzu ist noch einmal in Blick 
auf seine Überlegungen zum Exodus hilfreich, und zwar auf die damit 
verbundene Entgegensetzung zum Messianismus als einer zweiten religiös 
konnotierten Figur des Politischen. Walzer thematisiert in seinen Arbeiten 
eine grundsätzliche Spannung, in der sich Exodus-Politik in all ihren hi­
storischen Gestaltungsformen schon immer befunden hat. Exodus-Politik 
läuft nämlich Gefahr, zu einem politischen Messianismus zu werden, der 
Rückschläge und die scheinbare Endlosigkeit der Exodus-Geschichte über­
winden will und stattdessen eine möglichst schnelle, endgültige Befreiung 
intendiert. „Die ‚Exodus-Politik‘ droht immer wieder in den ‚politischen 
Messianismus‘ umzuschlagen, d.h. einer eschatologischen Abkürzung des 
langen Kampfes um Befreiung.“38 Der Messianismus will nach Walzers 
Verständnis der Last der Geschichte entkommen, indem das Ende des Mar­
sches in das Gelobte Land als eine endgültige Befreiung prophezeit wird. 
Es geht dem Messianismus weniger um einen immer wiederkehrenden 
Neuanfang, wie er für das ursprüngliche Exodus-Motiv charakteristisch 
ist, und vielmehr um eine endgültige Realisierung der ursprünglichen Erlö­
sungsprophezeiung.39 Dieser so verstandene Messianismus baut damit auf 

37 Lesch (2010), 337.
38 Haus (2010), 43.
39 Walzer (1988), 26.

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

123

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Exodus-Motiv auf, transformiert dieses allerdings. Die ursprüngliche 
Exodus-Erzählung dient dabei oftmals nur noch als religiöse Legitimati­
on.40

Walzers Meinung nach findet man heute angesichts vieler globaler Pro­
blemfelder moderne Formen des Messianismus. Messianismus wird dabei 
zu einem Synonym für radikale Politik mit einem überhöhten Ziel, wo­
durch messianische Vorstellungen, die ihren Ursprung im religiösen Exo­
dus-Gedanken haben, in säkular Konzepte übertragen werden. Beispiels­
weise sieht Walzer Tendenzen des Messianismus im Zionismus, der die 
Auswanderung der Juden nach Israel teilweise mit einem endgültigen Ret­
tungsgedanken verbindet. Der messianische Zionismus nimmt in Walzers 
Worten apokalyptische Züge an, indem er bei seinen Anhängern die Bereit­
schaft fördert, das Ende der Zeit notfalls mit Gewalt zu erzwingen.41 Das 
Ende der Geschichte ist dabei für den Messianismus eine Überwindung 
der kontingenten Geschichte, womit das Element der Offenheit und des 
Neuanfangs im Exodus-Motiv negiert wird. Eine mögliche politische Nie­
derlage wird als ein Verlust Gottes gedeutet, was noch einmal deutlich die 
Überhöhung des Zielpunktes zum Ausdruck bringt.

Gegen einen solchen politischen Messianismus betont Walzer, dass da­
mit der Kern der Exodus-Erzählung negiert werde. Denn das Exodus-Mo­
tiv impliziert die Notwendigkeit, immer innerhalb der Geschichte zu han­
deln42, was der Messianismus leugnet, weil er auf ein Ziel hinarbeitet, 
das jenseits der kontingenten Geschichte angesiedelt ist. Damit werde 
die geschichtliche Kontingenz menschlicher Vergesellschaftung negiert, so 
Walzers Kritik. Das ursprüngliche Exodus-Motiv und der heutige politische 
Messianismus unterscheiden sich daher Walzers Argumentation zufolge 
vor allem hinsichtlich ihres Geschichtsverständnisses: Während der Mes­
sianismus die Geschichte überwinden will, betont das Exodus-Motiv, dass 
politische Revolution nur in der Geschichte möglich ist, weshalb Exodus-
Politik ursprünglich aus einer langen Reihe von konkreten Entscheidungen 

40 Otto Kallscheuer weist zu Recht darauf hin, dass die Deutung des Potenzials der 
Exodus-Figur dabei in Walzers Werk variiert. Während er in seiner frühen Schaffens­
periode das demokratische Moment des Exodus hervorhebt, achtet er in späteren 
Werken stärker auf die damit einhergehenden Ausschließungstendenzenden. In einer 
ähnlichen Perspektive hat sich auch sein Bild der Propheten gewandelt, die er in 
späteren Schriften nach Kallscheuer tendenziell negativer deutet (vgl. Kallscheuer 
(2017).

41 Vgl. Walzer (1988), 147.
42 Vgl. ebd., 149.

Michael Reder

124

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht. „Gegen den politischen Messianismus setzt Walzer auf die Praxis 
der ‚Exodus-Politik‘, die nicht auf das Ende der Zeiten, sondern auf die 
schrittweise Verbesserung der irdischen Lebensbedingungen abzielt.“43

Walzer hat bereits in seinen frühen Arbeiten über das Judentum in ähn­
licher Weise zwischen Radikalismus und Totalitarismus unterschieden.44 

Der Unterschied der beiden Formen von Politik kann an der Geschichte 
politischer Revolutionen abgelesen werden. Es gibt einen ersten Typ von 
Revolution, der auf eine schnelle, meist ausschließlich an Gewalt orientierte 
Ausrichtung des Politischen setzt. Dagegen visiert der am Exodus-Motiv 
orientierte Typus von Revolution einen langfristigen gesellschaftlichen Ver­
änderungsprozess an, in dem Lernerfahrungen gemeinsam vollzogen wer­
den. Walzer betont damit, dass radikale Politik, die sich am Motiv des 
Exodus orientiert, keinesfalls gewalttätig sein müsse, was beim Messianis­
mus heute oftmals der Fall sei.45 Das Moment der Gewalt findet sich gerade 
nicht im Kern der religiösen Geschichte, sondern es ist erst im Laufe der 
Interpretationen und Transformationen von außen hinzugefügt worden. 
Exodus-Politik ist ursprünglich gemäßigt und gewaltfrei, und dies ist auch 
für die Kritik gegenwärtiger Exodus-Praktiken wichtig. Zwar zielt auch der 
Exodus auf eine revolutionäre Entwicklung und sieht den Menschen als ak­
tiven und nicht passiven Teil gesellschaftlicher Prozesse, aber die Mittel der 
politischen Aktion sind in der ursprünglichen Erzählung des Judentums 
nicht an Gewalt orientiert. Diese gewaltlose,

säkulare Interpretation des Exodus, die die lange Reise ins Gelobte Land 
gleichsetzt mit der Suche nach einer gerechten Gesellschaft, die es allen 
Bürgern, ungeachtet ihres Glaubens, ermöglicht, sich mit dem Marsch 
und seinen Zielen zu identifizieren, ist nach Walzer diejenige, die einer 
pluralistischen Gesellschaft allein angemessen ist.46

Genau damit erscheint das Exodus-Motiv dann sehr nah an einem, zwar 
leicht abgeänderten, im Kern aber doch westlich-liberalen Politikverständ­
nis angesiedelt zu sein. In einer postkolonialen Perspektive lässt sich des­
halb sicherlich zurecht kritisch anfragen, ob bei der Übersetzung des reli­
giösen Motivs in die westlich orientierte praktische Philosophie zu viel 
idealisiert wurde und damit auch die Sperrigkeit des religiösen Kerns verlo­

43 Krause (2010), 346.
44 Vgl. Walzer (1965).
45 Vgl. Walzer (1988), 153.
46 Krause (2010), 346.

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

125

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren gegangen ist. Edward Said tut dies beispielsweise in seiner Walzer-Aus­
legung.47 Walzer widerspricht und argumentiert, dass diese letztlich liberale 
Konnotation bereits der religiösen Exodus Figur zu eigen ist. Denn in der 
jüdischen Tradition stehend, so Walzer, kann der Exodus nicht als eine rein 
singuläre oder homogene Figur, sondern muss als Ausdruck von Pluralität 
gedacht werden. Exodus ist also immer schon auf Pluralität ausgelegt.

In einer religionstheoretischen Perspektive bedeutet dies auch, dass Re­
ligionsgemeinschaften als Ausdruck einer Exodus-Figur nur als kulturell 
plural gedacht werden können. Religion und auch die religiöse Figur des 
Exodus gibt es nicht als eine Urerfahrung oder Ur-Idee. Natürlich haben 
auch Religionen, wie die kritischen Überlegungen zum Messianismus ge­
zeigt haben, die Tendenz, diese innere Pluralität zu verleugnen oder gar zu 
negieren. Wenn Religionen (und dies gilt auch für alle anderen sozialen 
und politischen Bewegungen) dieser Gefahr nicht verfallen und stattdessen 
ihre kulturelle Ausdifferenzierung anerkennen, können sie Walzers Ansicht 
nach ein paradigmatischer Ausdruck eines wiederholenden Universalismus 
sein, den er als die zentrale normative Argumentationsfigur der praktischen 
Philosophie bestimmt. Denn Religionen implizieren eine universale Moral, 
die für alle Gläubigen gleichermaßen gültig sein soll, und nehmen gleich­
zeitig eine lokal ausdifferenzierte Ausgestaltung dieser religiösen Moral an. 
Das Judentum ist seiner Ansicht nach wiederum ein eindrückliches Beispiel 
hierfür.

In the Jewish account, there are different sets of commandments for dif­
ferent people, and these differences give the moral universe its particular 
shape. […] So there is a universal code, and many (better and worse) 
elaborations of this code – and these may well co-exist for all time.48

Das Judentum negiert also die Existenz der Vielfalt lokaler Moralvorstellun­
gen nicht, sondern impliziert gerade ihre Anerkennung auf einer grundle­
genden Ebene.

Even in the best of times, even in the end of days, even when ‚God’s 
name shall be one‘, there will still be many nations, many religious 
communities […] and many versions of the moral law. In contemporary 
language, morality has a common core and then a wide range of histori­
cal and cultural variations; it is one universalist and multiculturalist.49

47 Vgl. Said (1986); vgl. auch Mackowitz (2019), 154–156.
48 Walzer (2007a), 40f.
49 Ebd., 46.

Michael Reder

126

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exodus-Praktiken sind in der skizzierten Perspektive also nur sinnvoll 
denkbar als Ausdruck eines wiederholenden Universalismus, insofern sie 
durch ihr utopisches Moment Moralstandards für alle Menschen fordern 
und gleichzeitig die Notwendigkeit einer internen wie externen Vielfalt 
anerkennen. Die prophetische Tradition Israels ist ein Beispiel für eine 
solche partikulare Tradition.50 Exodus-Praktiken in diesem religionshisto­
risch grundgelegten Sinne oszillieren zwischen diesen beiden normativen 
Polen und bleiben gleichzeitig ein leidenschaftlicher, nicht vollkommen ra­
tionaler Aufschrei gegen die bestehende Ordnung. In dieser Hinsicht haben 
Exodus-Praktiken einen opaken Charakter und wollen keine allgemeine 
Vernünftigkeit im Sinne eines vernünftigen Politikmodells beanspruchen. 
Sie wollen Menschen durch provokative Perspektivwechsel zu einer neuen 
Denkart oder Umstellung der Lebensführung anleiten. Dies ist der prophe­
tische Charakter des Exodus. Das, was Politik dabei bis heute vom Exo­
dus-Motiv lernen kann, formuliert Walzer am Ende seiner Überlegungen 
paradigmatisch:

Erstens, dass wo immer man lebt, wahrscheinlich Ägypten ist; zweitens, 
dass es einen besseren Ort, eine reizvollere Welt, ein Gelobtes Land 
gibt; und drittens, dass der ‚Weg zu dem Land durch die Wüste führt‘. 
Wir können von hieraus nur dorthin gelangen, wenn wir uns zusammen­
schließen und marschieren.51

Genau dieses gemeinsam Marschieren ist ein zentrales Element, dass die 
religiöse Exodus-Figur mit gegenwärtigen Exodus-Praktiken verbindet. Es 
geht um eine gemeinschaftlich bindende Befreiung aus der Knechtschaft 
bestehender Ordnungen.

Der Exodus verändert vielmehr radikal, wie es die Gerechtigkeit gibt. Es 
gibt sie nur durch den Bund: Der Bund und damit die Treue sind die 
neuen Kategorien, die der Exodus etabliert. Nur dadurch vollzieht sich 
die Befreiung aus der Knechtschaft: indem wir einen Bund eingehen.52

Dies bedeutet, dass jede politische Form von Freiheit, Gerechtigkeit oder 
Solidarität nicht schon immer gegeben ist, sondern je neu gemeinsam 
erkämpft werden muss gegen äußere Widerstände. Dies galt für das alte 
Ägypten und dies gilt auch für heutige demokratische Gesellschaften.

50 Vgl. Walzer (1990), 106–108.
51 Walzer (1988), 157.
52 Menke (2016), 52.

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

127

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Albert, Hans: Marktsoziologie und Entscheidungslogik. Zur Kritik der reinen Ökono­
mik, Tübingen 1998.

Haus, Michael: Wie viel Religion braucht der Kommunitarismus?, in: Michael Kühn­
lein (Hrsg.): Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Kommunitarismus und Religion. 
Sonderband 25, Berlin (2010), S. 39–56.

Kallscheuer, Otto. Gottes Wort und Volkes Stimme. Glaube, Macht, Politik, Frankfurt 
am Main 1994.

Kallscheuer, Otto: Exodus ohne Revolution? Michael Walzers politische Lektüre der 
hebräischen Bibel, in: Michael Kühnlein (Hrsg.): Exodus, Exilpolitik und Revoluti­
on. Festschrift Michael Walzer, Tübingen 2017, S. 27–50.

Krause, Skadi: Die politische Kraft der Religion. Zum Verhältnis von Religion und Po­
litik bei Michael Walzer, in: Michael (Hrsg.): Deutsche Zeitschrift für Philosophie. 
Kommunitarismus und Religion. Sonderband 25, Berlin 2010, S. 343–360.

Kühnlein, Michael (Hrsg.): Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Kommunitarismus 
und Religion. Sonderband 25, Berlin 2010.

Kühnlein, Michael (Hrsg.): Exodus, Exilpolitik und Revolution. Zur Politischen Theo­
logie Michael Walzers, Tübingen 2017.

Lesch, Walter: Zur Zivilisierung religiöser Differenzen. Toleranzkonzepte in der Dis­
kussion, in: Michael Kühnlein (Hrsg.): Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Kom­
munitarismus und Religion. Sonderband 25, Berlin 2010, S. 331–342.

Loick, Daniel: Exodus. Leben jenseits von Staat und Konsum?, in: WestEnd. Neue 
Zeitschrift für Sozialforschung 1 (2014), S. 61–66.

Mackowitz, Laurin: Die Säkularisierung des Exodus. Zur Narration von politischer 
Emanzipation bei Sigmund Freud, Thomas Mann, Michael Walzer und Paolo Virno, 
Bielefeld 2019.

Menke, Christoph: Philosophiekolumne. Die Lehre des Exodus. Der Auszug aus der 
Knechtschaft, in: Merkur 1 (2016), S. 47–54.

Menke, Christoph: Theorie der Befreiung, Berlin 2022.
Ottmann, Henning: Universalismus bei Michael Walzer, in: Michael Kühnlein (Hrsg.): 

Exodus, Exilpolitik und Revolution. Zur Politischen Theologie Michael Walzers, 
Tübingen 2017, S. 83–98.

Rebentisch, Juliane: Option exit. Kleine politische Landkarte des Entzugs, in: WestEnd. 
Neue Zeitschrift für Sozialforschung 1 (2014), S. 109–120.

Reder, Michael: Religion in säkularer Gesellschaft. Über die neue Aufmerksamkeit für 
Religion in der politischen Philosophie, 2. Auflage, Freiburg 2014.

Said, Edward W.: Michael Walzer’s ‚Exodus and Revolution’. A Canaanite Reading, in: 
Arab Studies Quarterly 8 (1986), H. 3, S. 289–303.

Schürmann, Hans: Kritik – Pragmatik – Pluralität. Der Ansatz von Michael Walzer und 
dessen Bedeutung für die Theologie, Wien (u. a.) 2008.

Tsomou, Margarita: Last Exit. Zum Aufschwung solidarischer Ökonomien im Grie­
chenland der Krise, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 1 (2014), 
S. 78–92.

Michael Reder

128

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walzer, Michael: The Revolution of the Saints. A Study in the Origins of Radical 
Politics, Harvard 1965.

Walzer, Michael: Exodus und Revolution, Berlin 1988.
Walzer, Michael: Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Berlin 

1990.
Walzer, Michael: Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, 

Frankfurt am Main 1991.
Walzer, Michael: Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit, 

Frankfurt am Main 1992.
Walzer, Michael: Lokale Kritik – globale Standards. Zwei Formen moralischer Ausein­

andersetzung, Hamburg 1996a.
Walzer, Michael: Politik und Religion in der jüdischen Tradition, in: Otto Kallscheuer 

(Hrsg.): Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Säkularisierung und 
Fundamentalismus, Frankfurt am Main 1996b, S. 121–140.

Walzer, Michael: Drawing the Line. Religion and Politics, in: Soziale Welt 49 (1998), 
H. 3, S. 295–307.

Walzer, Michael: Vernunft, Politik und Leidenschaft. Defizite liberaler Theorie, Frank­
furt am Main 1999.

Walzer, Michel/Menachem Lorberbaum/Noam J. Zohar (Hrsg.): The Jewish Political 
Tradition. Authority, New Haven (u. a.) 2000.

Walzer, Michael: Exilpolitik in der Hebräischen Bibel, Tübingen 2001.
Walzer, Michael: Law, Politics, and Morality in Judaism, Princeton 2006.
Walzer, Michael: Morality and Universality in Jewish Thought, in William M. Sul­

livan/Will Kymlicka (Hrsg.): The Globalization of Ethics. Religious and Secular 
Perspectives, Cambridge 2007a, S. 38–52.

Walzer, Michael: Thinking Politically. Essays in Political Theory, New Haven (u. a.) 
2007b.

Exodus als Figur einer kritischen Philosophie 

129

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-111 - am 20.01.2026, 04:32:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

