
34 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

ursachten Schadens nicht ermessen werden könne.22 Das Meerwunder 
verweist folglich nicht auf ein künftig eintretendes Unwetter und verur
sacht ein solches im Gegensatz zum Dämon des Sees auch nicht, doch 
steht sein Erscheinen offenbar dennoch in einem (kausalen?) Zusam
menhang mit einer meteorologischen Erscheinung. Das Geschlecht des 
Gessner’schen Meermonstrums bleibt im Text unbestimmt, doch sind 
die Brüste noch fülliger als die der Abbildung bei Schott. Nicht allein die 
Grenze zwischen den Geschlechtern, auch die Grenze zwischen Dämon 
und Wunderwesen ist fließend, beispielsweise ordnet Schott die Tritone 
einmal der Ordnung nach Trithemius entsprechend den Dämonen zu 
und ein anderes Mal den menschengestaltigen Mirabilien. Der Fisch
leib entwischt folglich der Ordnung des Übernatürlichen ebenso wie 
der des Enzyklopädischen. Der Dämon des Schwarzwälder Sees bleibt 
angesichts solcher Ausführungen in den ihn umgebenden Kapiteln der 
Physica curiosa überraschend körperlos, er manifestiert sich allein in der 
Wirkweise des Wassers. 

1. Jesuitische Forschungsreisen 

Schott bleibt nicht der einzige, den es in den 1660er Jahren an das selt
same Gewässer im Schwarzwald lockt. Im Mai 1666 folgt ein gewisser 
Elias Georg Loretus, damals in der Rheinebene wohnhaft, den Gerüch
ten, die verschiedene Bewohner der Gegend über einen auf den Höhen 
des Schwarzwalds gelegenen See spinnen. Loretus hat bis auf einen 
umfassenden Exkursionsbericht keine weiteren Spuren in der Litera
turgeschichte, ja noch nicht einmal in den Archiven hinterlassen. Er 
selbst schreibt sich in seinem Bericht medizinische Kenntnisse (medicae 
professionis) zu, er zeigt sich in der Naturkunde bewandert, gut vernetzt 
und reisefreudig. Dass auch er eine gewisse Nähe zum Jesuitenorden 
besaß, ihm möglicherweise sogar angehörte, legt der Publikationsort 

22 »Eodem anno, Septembris die XVIII. quanis sereno, nimbus ingens Neapoli tan
to impeto et abundantia cecidit, ut damni inde illati ratio iniri non potuerit etc.« 
(Ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 35 

seiner Ausführungen nahe. Es handelt sich nämlich um eine Ergänzung 
in der zweiten Auflage von Athanasius Kirchers Mundus subterraneus 
(1678).23 Der Jesuit Kircher gilt als einer der letzten Universalgelehrten 
und befasste sich über viele Jahrzehnte seines Lebens mit den Grenzbe
reichen des Wissens seiner Zeit. Neben der Geologie äußert sich Kircher 
in seinen umfangreichen Büchern auch über Phänomene der Optik, 
Musiktheorie, Magnetismus, Krankheitslehre und zahlreiche weitere 
Themen bis hin zur Entschlüsselung der Hieroglyphen.24 Er wirkte 
einen Großteil seines Lebens am Collegium Romanum und prägte dort 
im Auftrag des Vatikans die katholische Seite wissenschaftlicher Kon
sensbildung seiner Zeit. Einer seiner Schüler war Caspar Schott, so dass 
es nicht überrascht, dass das Wissen über den Wundersee in einem von 
Kirchers Werken weiter ausgeführt wird. 

Kirchers umfangreiche Studie Mundus subterraneus erschien erstmals 
1665 im Folio-Format und widmet sich nicht allein Fragen der Geolo
gie, wie Erdbeben und dem Vulkanismus, sondern allen Dingen, die den 
›Geokosmos‹ – so ein Neologismus Kirchers – betreffen, darunter die 
globale Wasserversorgung, Mineralien und Fossilien sowie auch die Me
tallurgie. Laut Jörg Robert manifestiert sich im Mundus subterraneus das 
»Programm einer durch curiositas motivierten Entzauberung der Unter
welt«, deren Ziel es unter anderem sei, die »überlieferten Mythen […] 
auf Grundlage der eigenen Autopsie durchzustreichen«.25 Der Ort, an 
dem sich Loretus brieflicher Bericht findet, spricht ebenso wie sein In
halt dafür, dass er sich zwischen einer naturkundlichen, empirischen 
Erschließung von Landschaftsformationen und einer Begeisterung über 
eine von Wundern und Monstern bevölkerten Welt bewegt. In Kirchers 
Werk wie auch in Loretus’ Ausführungen verschwimmen immer wieder 

23 Kircher, Athanasius SJ: Mundus subterraneus, in XII Libros digestus […], tom. 2, 
Amsterdam: Janssonius van Waesberge 1678, S. 109–118. 

24 Einen Überblick über Leben und Werk bietet zuletzt Bähr, Andreas: Athanasius 
Kircher. Ein Leben für die Entzifferung der Welt, Berlin: Wagenbach 2023. 

25 Robert, Jörg: Topos und Archetyp: Die Höllenfahrt der Moderne. Eine Skizze, 
in: Joachim Hamm, Jörg Robert (Hg.): Unterwelten. Modelle und Transforma

tionen, Würzburg: Königshausen u. Neumann 2014, S. 212–226, hier S. 221f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

durch genaue Beobachtung und Experiment gewonnene Fakten mit Er
zählungen von Wundern, denen durch Besuche der entsprechenden Or
te auf den Grund gegangen wird. Der Bericht über den Mummelsee wird 
erst in die Neuauflage 1678 aufgenommen, begleitet von Kirchers loben
den Worten, dass Loretus’ detaillierte Ausführungen vor allem auch zu 
Phänomenen, die sich in den Schweizer Alpen beobachten lassen, eine 
wichtige Ergänzung zum Inhalt seiner eigenen Schilderungen im Mun
dus subterraneus bildeten.26 

Loretus’ zehn Folioseiten umfassender Text ist von einem besonde
ren Interesse an der Begegnung von Menschen und Elementargeistern 
geprägt. Ausgangspunkt bildet zunächst die Zeit, die er in der kleinen, 
direkt am Rhein gelegenen Gemeinde Hügelsheim verbrachte. Die 
dortigen Bewohner berichteten ihm, dass einst eine Gruppe kleiner 
unter der Erde wohnender Männlein (subterranei virunculi) in friedlicher 
Ko-Existenz mit den Dorfbewohnern gelebt habe. Gerade in Zeiten 
des Hungers hätten diese zwergenähnlichen Wesen den Menschen 
Lebensmittel geliehen, unter der Voraussetzung, dass sie diese beizei
ten erstattet bekämen.27 Die Dorfbewohner hielten die Männlein auf 
Grund ihrer großen Freigiebigkeit gar für heilig. Die Männlein wieder
um legten bei diesem Gabentausch auffällig viel Wert auf Reinlichkeit: 
Als beispielsweise ein Diener (famulus) das seinem Herrn gewährte 
Speisedarlehen zurückerstatten will, weigern sich die zwergenartigen 
Wesen, die Lebensmittel anzunehmen, da sich der Mann an diesem 
Tag noch kein einziges Mal die Hände gewaschen habe.28 Über eine 
ähnliche Handelsgemeinschaft zwischen Zwergen und Menschen in 
der Nähe von Osnabrück, die letztere in den Besitz höchster Schmiede
kunst brachten, berichtet Loretus, dass sie dadurch ihr Ende gefunden 
habe, dass ein grober Mensch die Stelle, die gemeinhin zum Austausch 
der Waren diente, durch seine Körperausscheidungen (in ignominiam 
ipsorum alvum) verunreinigte.29 

26 A. Kircher: Mundus subterraneus, S. 109. 
27 Ebd. 
28 Ebd., S. 110. 
29 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 37 

Der Austausch in Hügelsheim fand gleichfalls sein Ende – dort, 
wo einst die Begegnung mit den übernatürlichen Entitäten stattfin
den konnte, stehe laut Loretus nun ein vom Markgrafen von Baden 
errichtetes Kreuz. Zwar ließen sich weiterhin, vor allem zur Nacht
zeit, Geister (spectra) in Hügelsheim beobachten – ihr Wirken wird 
folglich nicht durch die Präsenz des christlichen Symbols beendet –, 
auch berichteten ihm zwei Hirten (pastores), dass sie im Inneren des 
namensgebenden Hügels einen Schatz entdeckten, der sich jedoch 
sofort ihren Blicken entzog, als sie vor Freude und Staunen (stupore ac 
gaudio) laut aufschrien.30 Doch die einstmals enge Verbindung zwi
schen Elementargeistern und Dorfbewohnern von Hügelsheim gehört 
der Vergangenheit an. 

Wenn das Wunder vor der eigenen Haustür ausgetrieben wurde, 
lässt es sich vielleicht in fußläufiger Entfernung noch finden. So kom
men auch Loretus die Gerüchte über einen auf den Schwarzwaldhöhen 
gelegenen See zu Ohren, in dessen Wassern sich Nymphen, Najaden 
und anderlei Wunderwesen tummeln sollen.31 Nach seinem Abschied 
aus Hügelsheim berichtet man ihm auf dem weiteren Weg, dass die 
Najaden des Sees mit den lokalen Bauern gleichfalls Lebensmittel und 
andere Güter tauschten und sich regelmäßig zu Tänzen (choreas) trafen. 
Eine der Nymphen habe sogar an den Festlichkeiten im Rathaus des 

30 Die zwergenähnlichen Wesen werden von Loretus unter Nutzung der paracelsi
schen Terminologie als Pygmäen identifiziert, die sich in der Nähe reicher Erz
adern aufhielten (ebd., S. 110). Besonders aus den Alpen kenne er Berichte über 
Personen, die an Stellen gruben, an denen sie Pygmäen antrafen und dort auf 
Mineralien oder Erze stießen. Bei einer solchen Begegnung sei es wichtig, dass 
man darüber für mehrere Tage schweige, da man sonst Krankheit oder sogar 
den Tod riskiere. Eine der ausführlichsten Quellen zu Berggeistern in der frühen 
Neuzeit ist Georg Agricolas De animatibus subterraneis liber (1549). Eine deutsche 
Übersetzung findet sich in Agricola, Georg: Vom Berg- und Hüttenwesen, übs.u. 
bearb. v. Carl Schiffner, München: dtv 1977, zu den Bergmännlein hier S. 542f. 

31 A. Kircher: Mundus subterraneus, S. 111. Eine deutschsprachige Teilübersetzung 
der den Mummelsee betreffenden Passagen von Loretus’ Bericht findet sich in 
Günther Weydt: Neues zu Grimmelshausen, in: Simpliciana 6/7 (1985), S. 7–46, 
hier S. 10–15. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Nachbarorts teilgenommen und dort Gefallen an einem der einheimi
schen Bauern gefunden. Als er sie zurück nach Hause geleiten wollte, 
klagte sie jedoch, dass ihr für diese Verbindung eine harte Strafe drohe 
und er sich vom See fernhalten solle. Der Bauer ließ sich von seinem 
Plan, sie bis ans Ufer zu begleiten, nicht abbringen, worauf hin sie im 
See verschwand, der sich nach ihrem Untertauchen blutrot färbte. Die 
Nymphe wurde danach nie wieder gesehen.32 

Ein weiterer Bericht, den Loretus verzeichnet, dreht sich um eine 
Hebamme (obstetrix), die eines Nachts von einem männlichen Seebe
wohner gebeten wurde, seiner Frau bei der Geburt beizustehen. Die 
Dorfbewohnerin folgte ihm daraufhin zum Gewässer, das sich unter 
den Händen des Wassermanns teilte und eine Wendeltreppe ins Innere 
des Sees freigab. Auf dieser gelangte die Hebamme an das Bett der 
kreißenden Nymphe. Nach der erfolgreichen Geburt geleitete der See
bewohner die Frau wieder an die Oberfläche und gab ihr zum Lohn ein 
Bündel Stroh (fasciculum straminis). Die Hebamme, froh wieder wohlbe
halten dem Wasser entronnen zu sein, lehnte die Gabe mit den Worten 
ab, dass sie bereits genug Stroh zu Hause habe. Als sie wieder im Dorf 
anlangte, entdeckte sie schließlich, dass sich einer der Strohhalme in ih
rer Kleidung verfangen und in pures Gold verwandelt hatte.33 In diesem 
Bericht erkennt Loretus eine Nähe zu den Sagen, die sich um den Geist 
Rübezahl im Riesengebirge ranken – auch hier findet sich eine Vielzahl 
von Fällen, in denen Gaben des Riesen ausgeschlagen und fortgeworfen 
wurden, sich ex post jedoch als pures Gold oder Silber entlarvten.34 Auch 

32 A. Kircher: Mundus subterraneus, S. 111. 
33 Ebd. 
34 Ebd., S. 112. Die Figur des Rübezahl und die sich um ihn rankenden Erzählungen 

wurden durch Johannes Praetorius erschöpfend in zwei Bänden gesammelt und 
veröffentlicht. Vgl. Praetorius, Johannes: DaeMonoLogIa RVbInzaLII sILesII. Das 
ist/ Ein ausführlicher Bericht/ Von den wunderbarlichen/ sehr alten/ und weit
beschrIenen Gespenste Dem Rübezahl Welches sich/ auf den Gebirgen in Schle
sien und Böhmen/ den Wanders-Leuten zum öfftern/ in possirlicher und man

nigfaltiger Gestalt/ und mit seltzamen Verrichtungen/ erzeiget: Nebenst vielen 
andern nachdencklichen Erzehlungen von Betröcknissen/ und den fürnehms

ten Schlesischen Raritäten: wie auch sonsten mehren kürtzweiligen Schosen: 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 39 

berichtet man von einem Ritter, der in 77 Seen nach seiner verlorenen 
Gattin suchte und schließlich in den See auf den Schwarzwaldhöhen 
herabstieg, um mit der Vermissten zurückzukehren. Selbst der See der 
Venus habe nicht so hübsche Gewölbe wie diejenigen, die auf seinem 
Grund zu finden seien.35 Auch die meteorologische Wirkung des Sees 
ist Teil dieser Berichte, rückt jedoch im Vergleich zu Schotts Text zu 
Gunsten der lokalen Najaden-Erzählungen in den Hintergrund.36 

Um den Gerüchten nachzugehen, lässt sich Loretus von einem Jäger 
(venator) aus der Gegend zum Gewässer führen. Dieser habe vor Jahren 
den Weg zum See per Zufall entdeckt und hofft, ihn auch dieses Mal wie
derzufinden. Erst hier erhält der wundersame See einen Namen: Mum
melsee. Auch erfahren Loretus’ Leser, dass er nicht der einzige See der 
Gegend sei, sondern dass sich in geringer Entfernung ein zweites Ge
wässer, der Wildsee, befindet.37 Die zu bewältigende Strecke ist strapa
ziös und führt über fünf Stunden durch unwegsames Gelände. Als die 
beiden Wanderer schließlich einen letzten Gipfel überqueren, sehen sie 
unter sich in einer Mulde den See. Dieser wird als von Tannen umstan
denes (nigrantibus pinorum sylvis), pechschwarzes (picea) und grundloses 
(fundus infructabilis) Gewässer von etwa 400 Schritten Durchmesser ge
schildert, das, obwohl der Besuch auf den 16. Mai 1666 datiert, in Tei
len noch mit Schnee und Eis umrandet ist. Der so geschilderte See ge
mahnt Loretus an den Phlegeton und an den Avernus – der Phlegeton ist 
der feuerführende Fluss der griechischen Unterwelt, Avernus wiederum 
ist der Name eines Vulkankraters in der Nähe von Cuma auf den phle
graeischen Feldern.38 Loretus geht es hier wohl weniger um den feurigen 
Aspekt der beiden Seen als um ihre Nähe zur Unterwelt – ein solcher See 
mag gleichfalls als Zugang in unterirdische Welten dienen. 

gäntzlich aus vielen Scribenten erstlich zusammen gezogen durch M. Johan
nem Prætorium, Zerlingensern, Poetam Coronatum Cœs, Leipzig: Oehler, Arn
stadt: Freyschmied 1662. 

35 A. Kircher: Mundus subterraneus, S. 113. 
36 »lapide injecto horrendas excitari tempestates«, ebd, S. 111. 
37 Ebd., S. 113. 
38 Vgl. Schlapbach, Karin: Art. Phlegeton, in: Der Neue Pauly 9, hg. v. Hubert Can

cik, Helmuth Schneider, Stuttgart, Weimar: Metzler 2000, S. 905. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Abb. 1: Erste bildliche Darstellung des Mummelsees in Athanasius Kirchers 
»Mundus subterraneus« (1678). 

Athanasius Kircher: Mundus subterraneus, in XII Libros digestus […], tom. 2, 
Amsterdam: Janssonius van Waesberge 1678., S. 112. 

Dem vulkanisch-feurigen Charakter des Avernus und des Phlegeton ent
sprechen die einzigen Wesen, die Loretus im Gewässer entdecken kann. 
Der Naturkundler unterzieht den See wie seine jesuitischen Vorgänger 
einer genauen Untersuchung. Anders als diese geht er nicht von der An
nahme aus, dass ein Dämon in dem See hause, sondern beschreibt zu
nächst, dass er weder Fische noch Frösche (rana) im Wasser habe erbli
cken können. Lediglich einige fette Kröten (buffones), die tot am Ufer
rand trieben, lassen sich unter die bekannten Wassertiere einordnen. 
Die einzigen lebendigen Seebewohner hingegen sind salamanderarti
ge, schwarz-gelb gefärbte Wesen, die bei genauerer Beobachtung einen 
weiblichen Körper mit Brüsten und Scham (ubera partesque fœmineas) auf
weisen und auf Loretus’ Handschuh eine weiße Flüssigkeit (album virus) 
hinterlassen. Die Wasserwesen verweisen in ihrer Salamanderform wie 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 41 

auch die Erwähnung von Phlegeton und Avernus auf das Feuer, dessen 
Elementargeister in der Ordnung nach Paracelsus die Salamander sind. 
Auf den kartenähnlichen Abbildungen, die den Bericht des Loretus er
gänzen, kann man im Mummelsee unverhältnismäßig große salaman
derartige Seeungeheuer schwimmen sehen.39 

Dort, wo die gesundheitsschädliche Wirkung des von Dämonen 
bevölkerten Sees bei Schott allein durch die Berührung mit dem Wasser 
einsetzt, wagt es Loretus sogar, vom weiten Weg erschöpft, das Seewas
ser zu trinken. Zwar sei es durch die umliegenden Berge und Wälder 
und seine geringe Bewegung verschmutzt, der See selbst dulde jedoch 
keinerlei Verunreinigung, etwa durch hineingeworfene Steine.40 So 
habe einst sogar der Markgraf von Baden gemeinsam mit Geistlichen 
und Angehörigen seines Hofes den See besucht, die mit ihm verbun
denen Gerüchte auf die Probe gestellt und geweihte Paraphernalien im 
See versenkt. Schließlich sei ein schreckliches Ungeheuer (monstrum 
quoddam horrendum) dem See entstiegen, um den Markgrafen und seine 
Gefolgschaft in die Flucht zu treiben – in der Folge habe eine Woche lang 
ein Unwetter gewütet.41 Auch Loretus wirft drei Steine in den See und 
nimmt sich zudem die Zeit, seinen Namen und den seines Begleiters 
unter dem Datum 12. Mai 1666 in einen Baum zu schnitzen, bevor er 
gemeinsam mit seinem Wanderführer den angrenzenden Katzenkopf 
besteigt.42 Bereits auf dem Weg braut sich ein Unwetter zusammen und 
verwandelt die karge Landschaft, in der einst Riesen gewirkt zu haben 
scheinen, in einen locus desertus.43 Dennoch wenden die beiden Männer 
ihre Schritte nicht zurück ins Dorf, sondern besuchen zusätzlich den 
etwa drei Stunden entfernt liegenden Wildsee, von dem es heißt, dass er 

39 Ebd., S. 112. 
40 Ebd., S. 113. 
41 Ebd., S. 113. Ob sich hinter dem Besuch des Markgrafen die zweite bei Schott be

schriebene Exkursion verbirgt, an der die wichtigsten Männer der Stadt Baden 
(ex urbe viris aliquot primariis) teilnahmen, kann nicht belegt, sondern allenfalls 
vermutet werden. 

42 Auf dem Weg überschreiten sie die Grenze nach Württemberg, wie ein Stein, 
in dessen Nähe sie lagern, belegt. 

43 Hic cumulos tumulosque sibi struxisse Gigantes. Ebd., S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

der Ort eines versunkenen Wallfahrtstempels (templum peregrationibus) 
sei.44 Als sie sich dem See nähern, verstärkt sich das Unwetter erneut, 
als wolle es drohen, dass sie diesen nicht in gleicher Weise wie zuvor 
den Mummelsee stören sollten. Schließlich kehren die beiden Wanderer 
zurück ins Dorf. Die Geschichten, die sich um die beiden Seen ranken, 
würden, so schließt Loretus seinen Bericht aus dem Schwarzwald, auch 
im nahegelegenen Kloster Allerheiligen aufbewahrt.45 

2. Der Pilatus als alpines Vorbild? 

Der Mummelsee ist nicht der einzige lacus mirabilis, der den umtriebi
gen Loretus lockt. So fährt er in seinem Bericht mit einer Reise an den 
Schweizer Pilatus-See fort, um den sich Erzählungen ranken, die eine 
auffällige Nähe zu denen über den Mummelsee aufweisen. Seit dem 
Hochmittelalter wird das Ende der Legende um Pilatus, den einstigen 
Statthalter von Jerusalem, immer wieder am kleinen See bei Luzern ver
ortet, so etwa prominent in der Legenda aurea Jacobus’ de Voragine.46 Ihr 
zufolge habe man den Leichnam des Pontius Pilatus, nachdem er Selbst
mord begangen hatte, zunächst in den Tiber geworfen, wo er jedoch für 
Unwetter sorgte, so dass man ihn in die Rhone bei Vienne überführte. 
Als er auch hier keine Ruhe gab, verbrachte man ihn schließlich in einen 
Alpenpfuhl in der Nähe von Luzern, wo er fortan sein Unwesen trieb, 
und schon bald wurde dieser mit dem kleinen See auf dem Frakmont 
verknüpft. Der Wasserdämon, der im Fall des Mummelsees unidenti
fiziert bleibt, wird hier also zum untoten und spukenden Stadthalter 

44 Ebd., S. 114. 
45 Ein entsprechendes Buch konnte in der Klosterbibliothek nicht nachgewiesen 

werden, doch diente das Kloster möglicherweise sowohl Grimmelshausen als 
auch Loretus als Anlaufpunkt und Ort, über den Mummelsee Erkundigungen 
einzuholen. Vgl. G. Weydt: Neues zu Grimmelshausen, S. 16. 

46 Vgl. Voraigne, Jacobus de: Die Legenda aurea, aus dem Lateinischen übersetzt 
von Richard Bentz, 8. Aufl., Heidelberg: Lambert Schneider 1975, S. 271. Eine 
Übersicht über sämtliche Belege zum Pilatussee vor 1500 bietet bereits Peter 
Xaver Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, Luzern: Haag 1913, S. 49–54. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003 - am 13.02.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

