
Grenzen – Schwellen – Neuland 207

Ausarbeitung eines selbstreflexiven und eigenverantwortlichen Individuums im öf-

fentlichen, im politischen Raum zum zentralen Moment wird. Es sollen sich die

Auswirkungen einer Kunst herauskristallisieren, die ihrem eigenen Anspruch nach

gesellschaftlich und politisch relevant seinwill, als Transformationsimpuls Einfluss

auf Individuationsprozesse und moralische Selbstsetzung nehmen will, zum Wi-

derstand gegen das Bestehende aufruft und die in diesem Sinne als Lebenspraxis

verstanden werden kann.

Performance-Kunst bringt durch Subversion, Irritation und Tabubrüche die

für unsere Gesellschaft und unser Selbstverständnis grundlegenden Konflikte zwi-

schen Kunst und Leben, Körper und Geist, Leben und Tod, Gefühl und Vernunft, Ich und

Du, Chronos und Kairos und nicht zuletzt Realität und Utopie in ihren verschiedenen

Formulierungen zu Bewusstsein. Sie bestreitet so den Kampf der dichotomen Pole,

der die Kunst wesensmäßig bestimmt, in einer ganz eigenen Art und Weise und

markiert, indem sie gerade diese fundamentalenDichotomien verhandelt, auch die,

wenn man so will, „weißen Flecken“ auf der Landkarte der abendländischen Phi-

losophie. Denn sie erzeugt Realitäten mittels des individuellen und echten Körpers,

die auf die emotionale Anteilnahme aller Beteiligten abzielt und zu einer Identifika-

tion mit dem „Anderen“ führen sollen, die nicht nur zu einer Transformation des

Einzelnen in ethischer und politischer Hinsicht, sondern wesentlich auch zu einer

gesellschaftlichen Rahmenverschiebung beitragen können.

Insofern verhandelt die Performance-Kunst eindringlich die ihre Zeit bestim-

menden Grenzen, die das Individuum im Zustand der Entfremdung halten oder

diesen noch verschärfen, und versucht, diese in Schwellen zu verwandeln. Sie ruft

ihr Publikumdazu auf, den Schritt zuwagen, diese Schwellen zu überschreiten und

an der kreativen Gestaltung dessenmitzuwirken, was hinter der Grenze liegt: Neu-

land. Performance-Kunst kann so als ethisches und politisches Experimentierfeld

begriffen werden. Sie ist eine ergebnisoffene Einladung zur Selbsterkenntnis und

Transformation. Wie sie dieses Angebot konkret ausgestaltet, mit welchen Mitteln

sie die TeilnehmerInnen zumotivieren versucht,Neues zuwagen, undwas sich aus

der Teilnahme an einem derartigen „Ereignis“ für das eigene Leben und Handeln

lernen lässt, wird Gegenstand der nachfolgenden Betrachtung sein.

3.1 Kunst und Leben: Die Aufgabe des theatralen Als-ob

Das wohl grundlegendste Merkmal, das die Performance-Kunst auszeichnet und

von anderen, insbesondere von aufführenden Künsten unterscheidet, ist der Ver-

zicht auf das theatrale Als-ob. Performances schaffen keine Illusionen, sondern

zeigen und erzeugen Realität. Abramović formuliert es provokant:

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


208 Ästhetik der Autonomie

„To be a performance artist, you have to hate theatre. Theatre is fake: there is a

black box, you pay for a ticket, and you sit in the dark and see somebody playing

somebody else’s life. The knife is not real, the blood is not real, and the emotions

are not real. Performance is just the opposite: the knife is real, the blood is real,

and the emotions are real. It’s a very different concept. It’s about true reality.“6

Dieses konstitutive Merkmal der Performance-Kunst wirkt sich auf alle anderen

Aspekte von Performances aus – auf die Körper in Performances, auf die Provo-

kation des Publikums und auf seine emotionale Anteilnahme, auf das Zusammen-

spiel von KünstlerInnen und TeilnehmerInnen sowie auf die Erfahrung der Di-

mension „Zeit“, nicht zuletzt auch auf die gesellschaftskritische Komponente von

Performance-Kunst – und ist der fundamentale Hintergrund, vor dem Performan-

ces gedeutet werden müssen.

Indem Performances Realitäten erzeugen, die aufgrund ihrer Radikalität dem

Alltagsleben der meisten Menschen, die an Performances teilnehmen, verschlos-

sen bleiben, ermöglichen sie existenzielle Erfahrungen, die sie mit besonderer In-

tensität dem Publikum nahebringen können, da die KünstlerInnen keine fiktive

Rolle inkorporieren, sondern sich dem Publikum und sich selbst als echte Indi-

viduen ausliefern. Die unzweifelhafte Realität dessen, was geschieht, ermöglicht

es den Performance-KünstlerInnen, eine schockartige Wirkung bei den Rezipien-

tInnen auszulösen, denn das, was als Illusion vermutlich noch „schadlos“ in das

bestehende Weltbild integriert werden könnte, kann als Teil der eigenen Lebens-

realität häufig nicht ohne Weiteres ertragen werden. In Performances wird jedem

Teilnehmenden schnell klar: Alles ist echt, nichts ist gespielt, und jede Handlung

hat weitreichende Konsequenzen für die leibliche und psychische Integrität und

Würde aller Beteiligten.

Menschliches Leben in Extremsituationen verarbeitet die Kunst seit jeher auf

vielfältige Art und Weise. Es wird gemalt, in Stein gehauen und seit der attischen

Tragödie durch SchauspielerInnen auf die Bühne gebracht7. Die Filmindustrie und

die Dokumentarfotografie führen uns – illusorisch verarbeitet –Gräueltaten eben-

so vor Augen wie die realen Schrecken in der Welt, immer jedoch vermögen wir,

wenn auch mit Anstrengung, Distanz zu wahren. Gerade in unserer bildgesättig-

ten Alltagswelt, wo Bilder zunehmend leicht manipuliert werden können, wo Foto-

grafien von Menschen inzwischen wohl mehr über die Virtuosität desjenigen aus-

sagen, der sie nachträglich bearbeitet, als über den dargestellten Menschen, wo

6 Abramović, zit. nach Ayers, Robert (2010): „The knife is real, the blood is real, and the emo-

tions are real.“ – Robert Ayers in conversation with Marina Abramović. In: <http://www.

askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197> (14.05.2018).

7 Klassische Dramentheorien sehen einen Spannungsbogen vor, der die ZuschauerInnen ge-

zielt mitreißen, fesseln und schließlich mit dem Vorgeführten versöhnen soll. Zu diesem

Zweck empfehlen sie einen fünfteiligen Aufbau des Stückes.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.askyfilledwith
http://www.askyfilledwith
https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.askyfilledwith
http://www.askyfilledwith


Grenzen – Schwellen – Neuland 209

in virtuellen Welten Avatare zum Medium des In-der-Welt-seins werden, scheint

Performance-Kunst heutemehr denn je einen Kontrapunkt zurMedialisierung und

Virtualisierung zu bilden und entfaltet ihre Wirkmächtigkeit womöglich gerade

dadurch, dass sie uns mit echtem Blut, echtem Schweiß, echter Haut und eben

echten Menschen konfrontiert.

Bilder vermögen Realitäten zu vermitteln, doch die Performance-Kunst macht

ihre TeilnehmerInnen zum elementaren Bestandteil einer oft schrecklichen, aber

alltäglichen Realität. Wir werden Zeuge der realen Anstrengungen Francis Alÿs’8,

werden zu TäterInnen, indem wir VALIE EXPORT intim berühren9, müssen un-

tätig zusehen, wie beispielsweise Stuart Brisley um seine Existenz kämpft10 und

Regina José Galindo ihrem Widersacher physisch derart unterlegen ist, dass ihr

verzweifelter Kampf von Vornherein zum Scheitern verurteilt ist11. Oder aber wir

beobachten Tracy Emin dabei, wie sie ihre alltäglichen Handlungen ausführt12.

Performance-Kunst konfrontiert das Publikum mit dem echten Leben und zeigt un-

sererWohlstandsgesellschaft die Realität der „Anderen“. Siemacht Alltägliches, das

gemeinhin privat ist, ebenso explizit als Teil der Realität jedes Einzelnen sichtbar,

wie das Leid all jener, für das wir als KonsumentInnen alle mitverantwortlich sind,

das jedoch im täglichen Leben – wenn überhaupt – eine marginale Rolle spielt.

Die Performance-KünstlerInnen präsentieren sich dabei häufig als „homo sa-

cer“, als jene Menschen, die zur Stabilisierung des hegemonialen Systems ausge-

schlossen und entrechtet werden. Diese Figur, die uns die Schattenseiten unserer

Gesellschaft und unseres Kulturbetriebs sichtbar und spürbar macht, könnte in

einer Als-ob-Darstellung niemals so unmittelbar erlebt werden13. Indem sich die

KünstlerInnen als „nacktes Leben“14 zeigen, machen sie den „Ausnahmezustand“

8 Siehe hierzu seine Arbeit Paradox of Praxis 1 (Sometimes Making Something Leads to Nothing),

S.77.

9 Siehe hierzu ihre Performance Tapp- und Tastkino, S. 105ff.

10 Gemeint ist hier die 1975 aufgeführte ArbeitMoments of Decision and Indecision. Siehe S. 61.

11 So geschehen in ihrer Performance Confesión, die sie 2007 aufführte. Siehe S. 85f.

12 So geschehen in Exorcism of the last painting I evermade, woman die Künstlerin in einer Galerie

beim Toilettengang wie auch beim Zeitunglesen, Schlafen oder Malen beobachten konnte.

Siehe S. 75ff.

13 Auch Frazer Ward weist am Beispiel der Performance Rhythm 0 von Marina Abramović auf

die Rolle der KünstlerInnen als Inkorporation des „nackten Lebens“ hin (vgl. Ward, Frazer

(2012): No Innocent Bystanders. Performance Art and the Audience. Hannover/New Hamp-

shire, 124).

14 Man kann hier an Agambens Konzeption denken: Der rechtlose und ausgeschlossene Kör-

per wird fortwährend von der souveränen Macht, die ihn in den Status des „nackten Lebens“

zwingt, bedroht. Die gesamte westliche politische Tradition basiert, so Agamben, auf der

Unterscheidung zwischen zōé (biologischer Körper) und bíos (politischer Körper). Der Aus-

schluss des nackten Lebens ist die Basis der politischen Definition des einzuschließenden

und mit Rechten auszustattenden Bürgers und das nackte Leben ist eine ungewisse und na-

menlose Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Politik und Bio-Politik, zwischen Faktum

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


210 Ästhetik der Autonomie

in seiner Tragik für die Betroffenen und als politische Herrschaftskategorie für

alle Anwesenden als Realität erlebbar. Sie schaffen eine permanente Zone der Un-

gewissheit, in der die Grenzen aller Beteiligten immer wieder aufs Neue verscho-

ben werden, das Leben jedes Einzelnen im Rahmen eines Schwellenphänomens

situiert wird und in welcher sich niemand sicher sein kann, dass die Normen zum

Schutz vor Grausamkeiten undWillkür eingehalten werden. Sie konfrontieren ihre

TeilnehmerInnen also mit einer Realität, in der „alles möglich“ ist und die sich ge-

rade durch den grundlegenden Kontrollverlust jedes Einzelnen auszeichnet15. Zu

diesem Zweck holen sie das „Andere“, das im Alltag der meisten Menschen weit

entfernt ist, ganz nah heran, machen es mit allen Sinnen wahrnehmbar und geben

ihm ein Gesicht, das eben nicht nur – wie in Malerei, Skulptur und Fotografie oder

aus dem verdunkelten Zuschauerraum des Theaters – angeschaut werden kann,

sondern auch zurückschaut.

Dieses „Heranholen“ der Realität verdichten sie in ihrem künstlerischen Aus-

druck derart, dass sich die TeilnehmerInnen der Dringlichkeit des Erlebten tenden-

ziell nicht mehr entziehen können. Gleichzeitig wird diese Realität als überindivi-

duelles, mithin strukturelles Moment erkennbar. Insofern teilt die Performance-

Kunst einige Wesenszüge mit dem Ritual16, das sich ebenfalls nicht im Als-ob ab-

spielt, keine Theateraufführung ist – das Lamm oder auch der Mensch werden

wirklich geopfert. Die KünstlerInnen verkörpern das „Andere“ der Gesellschaft und

kreieren durch symbolisches Verhalten ein Ereignis, das eine Trennung der durch

die Performance erzeugten „sakralen“ Zeit und des „sakralen“ Raums von der profa-

nen Raum-Zeit deutlich zutage treten lässt, sodass sich eine Nähe zu den in Über-

gangsritualen konstitutiven Trennungsphasen abzeichnet, wie sie von van Gennep

und Turner beschrieben werden17.

In Analogie zum Initianden des Rituals entledigen sich, so Helge Meyer, auch

die Performance-KünstlerInnen ihres sozialen Status’ in der Gesellschaft, um dar-

und Recht, Norm und biologischem Leben (vgl. Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die

Souveränität der Macht und das nackte Leben. Frankfurt am Main, 186ff.).

15 Vgl. Agmaben, 2002: 177ff.

16 Im Unterschied zur Performance-Kunst zeichnet sich das Ritual jedoch gerade durch seine

Wiederholung und die daher allen bekannten Abläufe aus. Zwar erscheint es für den Einzel-

nen als singuläres Ereignis, denn man erlebt den Übergang beispielsweise von einer Alters-

klasse in die nächste nur ein einziges Mal. Innerhalb der Gesellschaft ist es jedoch ein sich

stetig wiederholender Ablauf, den alle Menschen durchlaufen und dessen jeweilige Zere-

monien bekannt sind (vgl. van Gennep, Arnold (2005): Übergangsriten (Les rites de passage).

Frankfurt/New York, 15).

17 Vgl. vanGennep, 2005: 21 u. Turner, Victor (1992): FromRitual to Theatre. TheHuman Serious-

ness of Play. New York, 24. Nach van Gennep erfolgen diese Übergangsriten in drei Schritten:

„Trennungsriten kennzeichnen die Ablösungsphase, Schwellen- bzw. Umwandlungsriten die

Zwischenphase (die Schwellen- bzw. Umwandlungsphase) und Angliederungsriten die Inte-

grationsphase“ (van Gennep, 2005: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 211

an anschließend in der liminalen Phase18 eine „Grenzerfahrung im Ausnahmezu-

stand“ zu erleben, diemit einer Befreiung vonKonventionen einhergeht.Nur in der

spezifischen Realität, die sowohl dem (Initiations-)Ritus als auch der Performance-

Kunst eigen ist, erlangen die ProtagonistInnen – ihres sozialen Status’ beraubt –

eine Art „Zwischenexistenz“ und „heiliger Macht“19, die es ihnen ermöglicht, eine

Art „Antistruktur“20 zu leben und sich jenseits der profanen Normen und Gesetze

zu verhalten.Hier entfaltet sich nicht nur die individuell-transformatorische Kraft,

die es den InitiandInnen ermöglicht, alternative Lebensmodelle zu erfahren, son-

dern ein gesellschaftliches Transformationspotenzial, denn das „unkontrollierte“

Verhalten kann als Zerrbild der Gesellschaft verstanden werden, das radikalen po-

litischen und sozialenWandel ermöglicht. Die KünstlerInnen erscheinen in diesem

Kontext als „antistrukturelle Figuren“ – ähnlich den Trickstern in der Ethnologie

– die, indem sie besondere Aspekte des Lebens in einen rituellen bzw. künstle-

rischen Kontext stellen, gesellschaftliche Strukturen infrage stellen können und

die Privilegierten (in diesem Falle auch das zumeist bildungsbürgerliche Kunstpu-

blikum) sowie die gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse (straffrei) bloßstellen

und kritisieren können21. Gerade dieser Zustand der Antistruktur, der das Ritual

ebenso auszeichnet wie die Performance-Kunst, wirkt nicht nur identitätsbildend,

sondern ermöglicht ein Gefühl der Gemeinschaft – der „Communitas“, wie Tur-

ner es ausdrückt22 –, denn niemand kann als bloßer Zuschauer am Ritual oder der

Performance teilnehmen, sodass es alle Beteiligten gleichermaßen verändert23.

18 Die liminale Phase beschreibt Turner als Zustand des „betwix and between“. Dieses Weder-

hier-noch-dort, in welchem alle sozialen Strukturen außer Kraft gesetzt sind, gibt dem Sub-

jekt die Freiheit der Neuorientierung, bevor es in die letzte Phase der Angliederung eintritt

(vgl. Turner, Victor (1991): The Ritual Process: Structure and Antistructure. Ithaca/New York,

95ff.).

19 Turner, 1992: 26.

20 Turner, 1992: 28.

21 Vgl. Turner, 1992: 25ff. u. Meyer, 2008: 104ff.

22 „It is as though there are here two major ‚models‘ for human interrelatedness, juxtaposed

and alternating. The first is of society as a structured, differentiated, and often hierarchical

system of politico-legal-economic positions with many types of evaluation, separating men

in terms of ‚more‘ or ‚less‘. The second, which emerges recognizably in the liminal period,

is of society as an unstructured or rudimentarily structured and relatively undifferentiated

comitatus, community, or even communion of equal individuals who submit together to the

general authority of the ritual elders. I prefer the Latin term ‚communitas‘ to ‚community‘

to distinguish this modality of social relationship from an ‚area of common living‘“ (Turner,

1991: 96).

23 Vgl. Meyer, 2008: 104. Die Verbindung von Ritual und Performance-Kunst wird ebenso wie

die Verbindung von Theateraufführungen und cultural performance seit der performativen

Wende insbesondere von TheaterwissenschaftlerInnen reflektiert und für die theatrale Auf-

führungspraxis gefordert, wie unter anderem Fischer-Lichte darlegt (vgl. Fischer-Lichte, Erika

(2009): Einleitung. Zur Aktualität von Turners Studien zum Übergang vom Ritual zum Thea-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


212 Ästhetik der Autonomie

Performance-Kunst erzeugt so eine Gegenrealität, gerade weil sie alltägliche

Handlungen in einen rituell-künstlerischen Kontext stellt, und vermag dadurch die

Frage nach dem Sinn der Handlungen und ihren Auswirkungen in modifizierter

Form aufzuwerfen. Performances legen den Fokus auf die konkrete Ausführung

einer Handlung, und gerade die tatsächliche Ausführung ist es, die im Rahmen der

Kunst, in dem gewöhnlich eben ästhetische und pragmatische Regeln des Als-ob

gelten, so schockierend wirkt und die Frage, warum ein Mensch sich freiwillig der-

artigen Risiken aussetzt, aufwirft, ohne sie jedoch eindeutig zu beantworten24.

Dabei zeigen sich die KünstlerInnen einerseits als Werk ihres künstlerischen

Schaffens, mithin als Objekt des partizipierenden Subjekts und als physisches Ob-

jekt des eigenen Gestaltungswillens, andererseits zeigen sie sich als Subjekt, als ge-

staltende, aktive und fordernde Individuen25. Als Inkorporation des „Anderen“, als

„nacktes Leben“, machen sie sich also zum Objekt, während sie gleichzeitig jedoch

auf die Möglichkeiten, auf den Spielraum und die Freiheit verweisen, die in der

Subjektkonstruktion, in der individuellen Selbstgestaltung liegen. Durch die in ih-

ren Arbeiten erzeugte Realität verweisen die Performance-KünstlerInnen so nicht

nur auf die Möglichkeit der Selbstgestaltung des Subjekts, d.h., auf die potenzielle

Realisierung des Lebens als Kunstwerk, sondern zeigen deren reale Umsetzung und

erarbeiten „einen Fundus an Sensibilität und Alterität für das einzelne Individu-

umwie auch für die gesamte Gesellschaft [...]; sie intensivieren dieWahrnehmung

und produzieren Möglichkeiten des Andersseins und Anderslebens“26.

Wie bereits die FuturistInnen und DadaistInnen, erkunden auch aktuell agie-

rende Performance-KünstlerInnen, gerade indem sie das theatrale Als-ob aufge-

ben, verschiedene Möglichkeiten eines anderen, weniger entfremdeten und freie-

ren Lebens. Und obwohl in der kunstwissenschaftlichen Literatur zurecht darauf

hingewiesen wird, dass Performance-Kunst auf den Kunstraum angewiesen ist27,

ter. In: Turner, Victor (Hrsg.): Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels.

Frankfurt/New York, xiiff.).

24 Lüthy, 2009: 206 u. 211.

25 Lüthy, 2009: 211ff.

26 Schmid,Wilhelm (1998): Das Leben als Kunstwerk. Versuch über Kunst und Lebenskunst und

ihre Geschichte von der antiken Philosophie bis zur Performance Art. In: KUNSTFORUM In-

ternational, Band 142: LEBENSKUNSTWERK (LKW), 76.

27 Siehe hierzu beispielsweise Almhofer, 1986: 30ff., Schmid, 1998: 76ff., Fischer-Lichte, 2004:

352ff. u. Lüthy, 2009: 203ff. Fischer-Lichte fasst diesen Gesichtspunkt folgendermaßen zu-

sammen: „Auch wenn die Künstler daran arbeiten, die Grenzen zwischen Kunst und Leben,

zwischen dem Ästhetischen und dem Sozialen, Politischen, Ethischen zu überschreiten, zu

verwischen, ja zu annullieren, vermögen die von ihnen initiierten Aufführungen wohl auf

die Autonomie von Kunst zu reflektieren, nicht aber, sie aufzuheben. Denn diese wird durch

die Institution Kunst garantiert. Jede ikonoklastische Geste der Künstler, jede auf die Zer-

schlagung der Institution Kunst zielendeAktion findet gleichwohl imRahmender Institution

Kunst statt und stößt damit an ihre Grenzen“ (Fischer-Lichte, 2004: 352).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 213

lässt gerade ihre Nähe zum Ritual darauf schließen, dass der für ihre Wirkung be-

nötigte Raum nicht von der gesellschaftlichen Sphäre separiert sein darf, sondern

unmittelbar mit der alltäglichen Realität verknüpft sein muss. Zwar ist auch die

Performance-Kunst auf einen eigenen Rahmen angewiesen, um das, wie Schmid

es nennt, „punktuelle Anderssein und Andersleben“28 zu realisieren – in diesem

Sinne ist sie Kunst –, aber im Gegensatz beispielsweise zum Theater benötigt sie

dazu nicht die Illusion, das Als-ob. Performance-Kunst agiert sowohl auf der Seite

des Lebens als auch auf der Seite der Kunst, überführt dabei jedoch nicht das eine

in das andere, sondern legt beides so übereinander, dass es nur durch das jeweils

andere sichtbar wird29.

Die KünstlerInnen, die explizit als Kunsträume ausgewiesene Orte für ihre Ar-

beiten wählen, verlassen zwar nicht den Raum der Kunst, nutzen ihn aber bewusst,

um Realität werden zu lassen, was im alltäglichen Leben häufig aufgrund seiner

Radikalität nur in gesellschaftlichen Randbereichen, in Zonen der Pathologisierung

und Kriminalisierung stattfinden kann und den meisten BetrachterInnen deshalb

verschlossen bleibt30. Durch ihre „Kunst zu leben“31 holt die Performance-Kunst je-

ne Grauzonen im Scheinwerferlicht von Museen und Galerien in den Kunstraum

und verweigert es den BetrachterInnen so, vor dem „Anderen“ unserer Gesellschaft

die Augen zu verschließen. Auchwenn sie dabei (wie das Ritual) letztlich eine Über-

einkunft zwischen KünstlerIn und TeilnehmerInnen voraussetzt, das Geschehen

als Kunst zu begreifen32, geht es ihr im Kern gerade um das unmittelbare Erle-

ben der von ihr erzeugten Realität. Kunst schlägt hier also in Wirklichkeit um und

umgekehrt.

Es gibt allerdings auch Performances – und vielleicht wird in ihnen das Wesen

der Performance-Kunst noch besser erfüllt –, die gezielt die Öffentlichkeit nutzen,

28 Vgl. Schmid, 1998: 76.

29 Vgl. Lüthy, 2009: 228.

30 Beispielsweise Foucault weist auf die eigenen Gesetzmäßigkeiten von Zwangsanstalten wie

Gefängnissen und Psychiatrien hin, in denen Menschen eingeschlossen werden, um sie aus

der Gesellschaft auszuschließen, um ihre Unberechenbarkeit zu disziplinieren. Als Zäsur

wird dabei die Distanz zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft hergestellt und zum Krite-

rium des Ausschlusses verwandt. So wird beispielsweise der Wahnsinn als „das Andere“ der

Vernunft ausgezeichnet, um „dem Normalen“ eine unumstößliche Vormachtstellung einzu-

räumen. Mit dieser als natürlich verschleierten Grenzziehung wird alles außerhalb Liegende

zurückgewiesen und eine Struktur der Ablehnung implementiert, die das Verständnis des

abendländischen Menschen von seiner Welt bestimmt, ihn gegen das Verworfene absichert

und es aus seiner direkten Nachbarschaft verbannt (vgl. Foucault, Michel (1973): Wahnsinn

und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main,

7ff. u. 518f.).

31 So untertitelt Almhofer pointiert ihr Werk zur Performance-Kunst (vgl. Almhofer, 1986).

32 Vgl. Lüthy, 2009: 207.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


214 Ästhetik der Autonomie

die bewusst auf den Kunstraum verzichten und folglich für die KünstlerInnenweit-

aus riskanter sind, da sie nicht von einem stillschweigenden Einverständnis der

Beteiligten ausgehen können, das Erlebte als Kunst zu werten. Wenn sich Künst-

lerInnen für ihre Aktionen öffentliche Räume aneignen –man denke beispielswei-

se an die Arbeiten Pawlenskis, an die Aktion Lobzaj musora der KünstlerInnen der

Gruppe Vojna33, an Catalysis IV von Adrian Piper34 und Following Piece von Vito Ac-

conci35, oder aber an die Reaktion der PassantInnen auf die Arbeit Santiago Caos36

– erschweren oder verweigern sie gar ihren TeilnehmerInnen, d.h. den PassantIn-

nen, bewusst die Einordnung des Geschehens in die Sphäre der Kunst und somit

auch die Relativierung der erlebten Realität. Dennoch werden auch diese Aktionen,

selbst wenn sie den PassantInnen weit mehr Interpretationsleistung abverlangen,

als etwas außerhalb des Alltäglichen Liegendes erkennbar.

Denn die Verdichtung des Dargestellten, die Existenzialität und Nachdrück-

lichkeit der Aktion, die Selbstsicherheit und Selbstverständlichkeit der KünstlerIn-

nen in ihren bewusst vollzogenen grenzverletzendenHandlungen und nicht zuletzt

das erzeugte Gefühl der Irritation, das dadurch entsteht, dass durch das subli-

me Anders-Sein und die Singularität der Handlung, die losgelöst aus kohärenten

Handlungsabfolgen erscheint, eine Verschiebung der alltäglichen Realität entsteht,

vermögen auch derartige Performances als etwas auszuzeichnen, das über die ei-

gentliche Handlung hinaus Sinnhaftigkeit und eine übergeordnete Idee vermittelt,

mithin als etwas Durchdachtes. So wird eine Wahrnehmung ermöglicht, die zur

Reflektion über die mögliche Aussage anregt37. Gerade weil nicht bereits im Vor-

feld die Aktion durch ihre Verortung im Kunstraum als Kunst erkennbar ist, wird

ein Unterschied spürbar, der es den TeilnehmerInnen einerseits ermöglicht, die

Besonderheit der Handlung wahrzunehmen und sie so von „gewöhnlichen“ Bege-

benheiten des Alltags zu unterscheiden, ihnen andererseits aber nicht die Chance

bietet, sich in die Rolle eines Kunstbetrachtenden zurückzuziehen. Indem hier also

noch stärker die Grenzen zwischen Kunst und Leben aufgehoben sind, vermögen

die KünstlerInnen das nackte Leben in einer Dringlichkeit und Wirkmächtigkeit

33 Siehe S. 90f.

34 Siehe S. 63f.

35 Siehe S. 62.

36 Siehe S. 89f.

37 So hat beispielsweise die russische Justiz immer wieder versucht, Pawlenski als psychisch

krank diagnostizieren zu lassen, um ihn in eine Psychiatrie einweisen zu können und ihn so

aus der Öffentlichkeit zu entfernen. Da ihm die Ärzte jedoch geistige Gesundheit attestier-

ten, sodass der Grund für die Zwangseinweisungwegfiel und seine Aktionen auch vor Gericht

als Kunst anerkannt werden mussten, konnten die Strafverfolgungsbehörden ihn nicht über

eine Pathologisierung aus dem Verkehr ziehen. Heute lebt er im Exil in Frankreich (vgl. Paw-

lenski, 2016: 38ff. u. Velminski, Wladimir (2016a): Zum Sprechen bringen. Der Fall »Freiheit«

und dieMedien derWahrheitsfindung. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.): Pjotr Pawlenski. Der

bürokratische Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst. Berlin, 105ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 215

erfahrbar zumachen, die echte Anteilnahme förmlich erzwingt und,wie auch Adri-

an Piper betont, die PassantInnen dazu nötigt, sich mit den Realitäten des Lebens

auseinanderzusetzen und nicht mit den Konventionen der Kunst38.

Auch die Performance-Kunst verlangt nach einem Kunstraum mit szenischem

Charakter – insofern stellt sie eine Zwischenform zwischen Realität und Thea-

ter dar. Im Gegensatz zum traditionellen Theater vermag sie aber dennoch ei-

ne Zusammenführung von Kunst und Leben zu vollziehen. Denn gerade indem

die Performance-KünstlerInnen ihre Kunst als „Grenzüberschreitung“ praktizie-

ren und dafür mit dem theatralen Als-ob brechen39, überwinden sie die Loslösung

der Kunst aus allen lebensweltlichen Zusammenhängen. Auch wenn sie also häufig

den Kunstraum nutzen, um ihren RezipientInnen die Möglichkeit zu geben, „die

Erfahrung der Freiheit und des Freiraums“ zu machen und insofern Kunst und

Leben – im Sinne der Überwindung von l’art pour l’art, die durch die Instituti-

on „Kunst“ garantiert werden soll – letztlich nicht vollständig zusammenführen,

wirkt die Performance-Kunst doch, indem sie als Experiment des Andersseins und

Anderslebens alternative Sicht- und Seinsweisen in realitate aktiv vollzieht, auf die

Deutung der eigenen Existenz der RezipientInnen unwiderstehlich zurück40. Auch

wenn sie also die Grenze zwischen Kunst und Leben weniger auf der produktions-

ästhetischen Ebene durchlässig macht, vermag sie sie umso mehr in ihrer rezep-

tionsästhetischen Wirkung einzureißen und so vor allem in der Wirkung auf ihre

RezipientInnen ihren eigenen Anspruch einzulösen, den bereits die avantgardisti-

schen KünstlerInnen als Ziel ihrer Aktionen artikulierten.

Indem die Performance-Kunst echtes Leben in einer verdichteten und existen-

tiellen Form erlebbar macht, stemmt sie sich gegen die Loslösung der Kunst vom

Leben und verbindet diese beiden Elemente derart, dass Transferleistungen zwi-

schen ihnen gefordert werden. Das, was echtes Leben in der Performance ist, un-

terscheidet sich vom echten Leben in der Alltagsrealität also nur graduell41. Denn

in der Performance-Kunst geht es

„um das Erscheinen von Menschen und Dingen, nicht um ihre Scheinhaftigkeit,

umdie Flüchtigkeit ihres Erscheinens und nicht um ihre Vergänglichkeit. Sie weist

Aufführungennicht als Sinnbild undAbbildmenschlichen Lebens aus, sondern als

das menschliche Leben selbst und zugleich als sein Modell. Es ist das Leben jedes

einzelnen an ihr Beteiligten, das sich in ihr abspielt, und zwar buchstäblich und

nicht nur in einemmetaphorischen Sinne.“42

38 Vgl. Piper, zit. nach Montano, 2000: 418.

39 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 355.

40 Vgl. Schmid, 1998: 77.

41 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 354 u. 356.

42 Fischer-Lichte, 2004: 360.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


216 Ästhetik der Autonomie

Insofern ist auch Žižek zu widersprechen, der am Beispiel eines auf der Theater-

bühne geschlachtetenHuhns ausführt, dass es sich in dieser Geste gerade nicht um

den Versuch handelt, den Bann der Illusion zu brechen und die RezipientInnenmit

dem „nackten Realen“ zu konfrontieren, sondern um das exakte Gegenteil, um die

verzweifelte Flucht vor demRealen, das sich in der Illusion selbst ereignet43. Perfor-

mances – und in demMoment, wo ein echtes Huhn auf der Bühne seinen Tod fin-

det, auch Formen des postdramatischen, performativen Theaters – konfrontieren

mit dem nackten Realen, mit dem „nackten Leben“, und entwerfen nicht lediglich

Scheinbilder. Während das dramatische Theater Illusionen erschaffen will, wäh-

rend es auf die Erzeugung eines fiktiven Kosmos’ abzielt und keine „realen Welt“

herstellen möchte44, zeigt sich in Performances ein Kunstverständnis, das Kunst

als elementaren Bestandteil des menschlichen Lebens mit ethischen, politischen

und gesellschaftlichen Dimensionen sieht. Die Performance-KünstlerInnen folgen

also nicht dem Schillerʼschen Credo „[e]rnst ist das Leben, heiter ist die Kunst“45,

sondern treten dazu an, durch die Aktionen ihren TeilnehmerInnen einen Blick auf

ihre mitunter bedrohliche und beängstigende Lebenswelt zu ermöglichen, die sie

zur eigenen Positionsbestimmung brauchen. Diese elementare Relevanz für den

Einzelnen – und zwar für jeden Einzelnen und nicht nur für KunstkennerInnen

– sahen auch Hegel, Nietzsche, Heidegger und Foucault als maßgeblich für gelin-

gende Kunst an und forderten in ihren Ästhetiken eine Verbindung der Kunst mit

dem Leben, die zu Selbst- und Welt-Findung führen kann.

Hegel zufolge soll jeder Mensch die Möglichkeit haben, Kunst zur Selbstver-

gewisserung und zur Welterkenntnis zu nutzen, um sich in der Welt und als Teil

dieser zurechtfinden zu können und sich in ihr zu orientieren. Hegel spricht der

Kunst also einen elementaren Einfluss auf die Subjektkonstitution und mithin auf

die Erkenntnis soziopolitischer Umstände zu, die zum Sich-heimisch-Fühlen un-

abdingbar sind46. Für Heidegger hat Kunst einen direkten Bezug zu den Lebens-

bedingungen der BetrachterInnen. Sie allein vermag im „Zeitalter der Technik“,

das durch Rationalität und Wissenschaftlichkeit geprägt ist, eine Orientierungs-

hilfe in der Welt zu sein und das Individuum dazu aufzurufen, sein eigenes Le-

ben selbstbewusst, d.h. „eigentlich“ zu leben. Auch Nietzsche und Foucault weisen

auf die zentrale, auf die existenzielle Bedeutung der Kunst für das Leben und die

Welterkenntnis jedes einzelnenMenschen hin und fordern sogar, das eigene Leben

künstlerisch nach bestimmten Kriterien der Freiheit zu gestalten. Die Kunst wird

43 Vgl. Žižek, 2014: 91f.

44 Vgl. Meyer, 2008: 114.

45 Schiller, Friedrich (1976a):Wallenstein. Ein dramatischesGedicht. In: Friedrich Schiller.Werke

in drei Bänden (Band III). München, 11.

46 „Der Unwissende ist unfrei, denn ihm gegenüber steht eine fremde Welt, ein Drüben und

Draußen, von welchem er abhängt, ohne das er diese fremde Welt für sich selbst gemacht

hätte und dadurch in ihr als in dem Seinigen bei sich selber wäre“ (Hegel, VÄ I: 135).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 217

in ihrer Nähe zum Leben der RezipientInnen nicht nur für Hegel und Heidegger

sondern auch für Nietzsche und Foucault zum wichtigen Moment oder sogar zum

Garant individueller Freiheit. Vor der Folie des Sinnzusammenhangs, der durch die

Kunst zur Anschauung und zum Bewusstsein gebracht und folglich erlebbar wird,

ist die Grundlage der Performance-Kunst gerade die Überzeugung, dass eine sol-

che Erkenntnis nur durch wirkliches Erleben möglich ist. Die Ästhetiker fordern

dabei zwar nicht das Aufgehen der Kunst im Leben, wohl aber eine rezeptionsäs-

thetische Wirkung, die Kunst zu weit mehr macht als zum bloßen Schmuck oder

zum Mittel der Kontemplation, der Zerstreuung oder zum Konsumgut. Insofern

sprechen alle vier Ästhetiker, und letztlich auch Badiou in seiner Bestimmung der

Kunst als mögliches „Ereignis“, der Kunst die Kraft zu, denMenschen zu einem ge-

lungenen Leben zu verhelfen, verstanden als „eigentliches“, entschiedenes, selbst-

bestimmtes, in der Gesellschaft verortetes oder freies Leben, und fordern von „wah-

rer“ Kunst, auf echtes Leben zu wirken. Sie fordern von der Kunst also tendenziell

das, was Performances mit letzter Intensität umzusetzen suchen: den RezipientIn-

nen „Wirklichkeit“ vorzustellen, die zur Welt- und Selbsterkenntnis unabdingbar

ist.

Insbesondere der Rekurs Hegels und Nietzsches auf die attische Tragödie ist

dabei durchaus mit der Betrachtung der Wirkmechanismen der Performance-

Kunst kompatibel. Denn wie in der attischen Tragödie (vor der platonischen

Dichterzensur) wirkt in der Performance-Kunst das Gezeigte in einer Intensität,

die die BetrachterInnen mitreißt, die die Trennung zwischen den KünstlerInnen

und TeilnehmerInnen einreißt, die vergessen lässt, dass die KünstlerInnen –

obwohl ihre Schmerzen und Verletzungen im Gegensatz zu denen der Schau-

spielerInnen unzweifelhaft echt sind – selbst nicht die realen oder direkten

unfreiwilligen Opfer einer spezifischen Straftat sind (man denke beispielsweise

an die Vergewaltigungsperformance Ana Mendietas47), ebenso wie die Darsteller

der Tragödie nicht die Götter sind, die sie darstellen48.

Die attische Tragödie, in welcher der aus den Bacchusfesten entstandene Chor

und der handelnde Heros eine fundamentale Einheit bilden49, überwindet tenden-

ziell die Grenze zwischen Illusion und Realität und erzeugt eine Wirklichkeit, in

der alle Beteiligten existenziell aufgehen50. Sie steht damit dem Kultus näher als

47 Siehe S. 103f.

48 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30, 64 u. 73.

49 Vgl. Hegel, VÄ III: 540ff. u. Nietzsche, GT, KSA 1: 63.

50 Gerade Schiller beschwört das Umschlagen des Als-ob der attischen Tragödie in die unmit-

telbare Lebenswirklichkeit eindrücklich in seiner Ballade Die Kraniche des Ibykus: „[...] / So sin-

gend, tanzen sie den Reigen / Und Stille wie des Todes Schweigen / Liegt überm ganzen Hau-

se schwer / Als ob die Gottheit nahe wär / [...] / Und zwischen Trug und Wahrheit schwebet

/ Noch zweifelnd jede Brust und bebet / [...]“. Das „Als-ob“ der Erinnyen wird zum tatsächli-

chen existenziellen Geständnis der Mörder (vgl. Schiller, 1976: 758ff.; hier 762).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


218 Ästhetik der Autonomie

dem dramatischen Theater, denn in der attischen Tragödie des vorsokratischen

Griechenland erscheinen die KünstlerInnen nicht als DarstellerInnen eines fiktiven

Charakters und der durch einen Dramaturgen definierten Idee, sie verführen nicht

zum Rückzug in eine imaginäre Scheinwelt, sondern sie sind dieser Charakter, der

sich zeigt, dieser tragische Held, sodass die Teilnehmenden der existenziellen Tra-

gik des im Kunstraum erlebten, des den ganzen Menschen betreffenden Konflikts,

wie es Hegel sagen würde51, aktiv und real miterleben.

Die Performance-Kunst führt dieses Wesensmerkmal der attischen Tragödie

konsequent weiter, indem sie nicht nur die Wahrnehmung der DarstellerInnen als

echte Charaktere ermöglicht, sondern tatsächlich echte Menschen zum Zentrum

des Geschehens machen, die niemanden darstellen außer sich selbst. Die Aufgabe

des theatralen Als-ob und die Einführung des „nackten Lebens“ in die Mitte der

Gesellschaft, in die Sichtbarkeit, ermöglichen es der Performance-Kunst, das ech-

te Leben als Ritual (wenn auch immer noch im Raum der Kunst) zu gestalten und

so die Verwerfungen innerhalb der Lebenswelt der RezipientInnen und damit zu-

sammenhängend die letztlich unerträglichen Seiten der eigenen Existenz ebenso

erleben zu lassen, wie die Notwendigkeit der Neupositionierung jedes Einzelnen in

der Gesellschaft. Die Performance-Kunst ist „[e]in Exerzitium der Lebenskunst […]

[,] ein Akt des Subjekts, der das Reale transformiert, indem er eine andere Realität

manifestiert“52. Und vielleicht lassen sich deshalb die Arbeiten von Performance-

KünstlerInnen „als Versuch lesen, eine Wandlung im rituellen Sinn angesichts der

Gefahren und Bedrohungen in einer zunehmend komplexen Welt zu erreichen“53.

Mit welchen Methoden sie diesen Versuch gestalten, wird nachfolgend unter an-

deren Aspekten zu untersuchen sein.

3.2 Körper und Geist: Die Emanzipation realer Leiblichkeit

Mit der Aufgabe des theatralen Als-ob verknüpft ist der spezifische Umgang der

Performance-Kunst mit dem Körper, der sie grundlegend auszeichnet und ihr eine

besondere Wirkmächtigkeit ermöglicht. Performances basieren auf dem Einsatz

des realen, bewegten Körpers, der Ort des Zusammenfallens diverser Ambivalen-

zen ist. Er ist der zugleich individuelle und überindividuelle, der private und po-

litische Körper, er ist Subjekt und Objekt. Obwohl der Versuch einer distinkten

Abgrenzung zu anderen Kunstformen, insbesondere zu denen, die zu den per-

formativen Künsten gezählt werden, schnell die verschwommenen Grenzen der

verschiedenen Phänomene ersichtlich macht, scheint sich doch der Körper in der

51 Vgl. Hegel, VÄ III: 499, 506 u. 522.

52 Schmid, 1998: 77.

53 Meyer, 2008: 110.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005 - am 14.02.2026, 07:38:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

