B. Transzendentale Freiheit als
Autonomie des Willens

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft

Indem Kant in der KRV die Idee transzendentaler
Freiheit nicht festzuhalten vermag, ergibt sich
auch eine schwerwiegende Konsequenz im Hin-
blick auf die in dieser Schrift vertretene Konzep-
tion der Vernunft. Wie wir sahen, ist auch die
transzendentale Bestimmung des Gegenstandes
in seiner Gegenstindlichkeit durch Kants Theorie
der Erfahrung als Freiheit im Sinne der Setzung
einer Determination zu verstehen. Und gleiches
kann auch gelten von der transzendental prisu-
mierten Regulativitidt der Erkenntnis, wodurch
letztere immer schon im Hinblick auf die Idee
eines umfassenden systematischen Zusammen-
hangs hin orientiert wird.! Bezeichnenderweise
aber thematisiert Kant den Freiheitsbegriff in
diesem Zusammenhang nicht ausdriicklich, son-
dern spricht immer nur von der Spontaneitit des
Verstandes bzw. der Vernunft, ohne diese Spon-
taneitat, die den transzendentalen Entwurf im
Hinblick auf mogliche Erfahrung leistet, als
Realisierung transzendentaler Freiheit auszu-
weisen zu suchen.

1 vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 19 f.: "Keine Idee zu haben,
bedeutet einen Mangel an Freiheit gegeniiber der Quantitdt und
Qualitdt der Einzelwissenschaften."

54

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem Kant diese Spontaneitdt sonach unbe-
griindet 14Rt, leistet er den enormen psychologi-
stischen MiBverstindnissen Vorschub, denen
seine Interpreten auf unterschiedliche Weisen
immer wieder unterliegen. Wird Spontaneitit
theoretischer Vernunft ndmlich nicht ausdriick-
lich als ein unbedingtes Handeln transzendentaler
Freiheit gedacht, so kann sie freilich leicht als
Ausdruck irgendwelcher angeborener oder ange-
lernter psychologischer Ausstattung des Men-
schen verstanden werden. Dieses prinzipielle
Mifverstdndnis liegt mutatis mutandis letztlich
auch heutigen biologistischen Interpretationen
zugrunde, welche Kants Theorie der Erfahrung
evolutionstheoretisch zu deuten suchen.?

Dabei liegt es sachlich durchaus in der Konse-
quenz des Kantischen Denkens, die Spontaneitit,
welche die Moglichkeit der Erfahrung stiftet, als
Hervorbringung transzendentaler Freiheit aufzu-
fassen. Einerseits ndmlich entspringt diese Spon-
taneitdt Kants Ausfiihrungen zufolge reiner Ver-
nunft und andererseits hat letztere ja als kritische
sich immer schon als unbedingt gesetzt, bedeutet
doch die KRV eine Kritik der reinen Vernunft
allein durch reine Vernunft, mithin allein nach
einer Mafgabe, die dieser selbst immanent ist.
Gerade von diesem Gesichtspunkt macht Kant
keinen systematischen Gebrauch, obgleich es
sich dabei doch um die Perspektive handelt, die
all seinem kritischen Philosophieren zweifellos
zugrundeliegt. So bringt Kant diese spezifisch
neuzeitliche Selbstsetzung der Vernunft durchaus
in programmatischen Auflerungen zum Aus-
druck, wonach ihm Philosophie als systematische

2 Einen Uberblick iiber die diesbeziiglich neuere Diskussion bietet
der von W. Liitterfelds (1987) edierte Sammelband.

55

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstdarstellung der Vernunft gilt, ohne sie
jedoch auch nur annihernd in ihrer fundamenta-
len Bedeutsamkeit zu beriicksichtigen.

Indem Kant die Selbstsetzung reiner Vernunft,
wonach diese sich aus eigener Spontaneitdt zu
reflektieren vermag, nicht mehr reflexiv einholt,
ibersieht er die Relevanz der urspriinglichen
Praktizitit der Vernunft. Damit aber kann ihm
diese Praktizitdt auch nicht als Realisierung tran-
szendentaler Freiheit bewufit werden und eben-
sowenig die Erkenntnis ermdglichende Sponta-
neitdt als ein Derivat dieser Freiheit. So
reflektiert er zwar diese Spontaneitit, benennt
damit auch die Praktizitiat von Vernunft, wie sie
sich bereits im theoretischen Bereich verwirk-
licht, vermag jedoch diese Praktizitédt nicht mehr
als Hervorbringung transzendentaler Freiheit zu
denken. .

Kant iibergeht damit die Moglichkeit, einen
urspriinglichen Zusammenhang von Vernunft
und transzendentaler Freiheit zu denken,wonach
Vernunft in der Selbstsetzung transzendentaler
Freiheit zu sich selbst kommt und Freiheit und
Vernunft solchermaf3en als die zwei sich wech-
selseitig fordernden Aspekte der einen unbe-
dingten, transzendentalen Aktualitdt offenbar
werden.3

In der KRV aber bleibt transzendentale Frei-
heit nicht nur in ihrer fundamentalen Bedeutsam-
keit fiir Vernunft iiberhaupt unreflektiert, sondern
wird dariiber hinaus, wie wir sahen, auch fiir vol-

3 Erst von Fichte wird dieser urspriingliche Zusammenhang von
Vernunft und transzendentaler Freiheit reflektiert, wenn er in
seiner Darstellung der Wissenschaftslehre von 1801 das absolute
Wissen als Synthesis von Sein und Freiheit denkt. Vgl. hierzu den
hervorragenden Kommentar von W. Janke (1970), S. 207-301.

56

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lig irrelevant im Hinblick auf praktische Vernunft
erachtet, wodurch Kant zu einem theologischen
Eudaimonismus gelangt. Und allein diese Konse-
quenz seiner versdaumten Reflexion transzenden-
taler Freiheit in ihrer systematischen Relevanz
erscheint Kant offenbar untragbar. Die Funktio-
nalisierung moralischen Handelns im Hinblick
auf Gliickseligkeit, sei diese innerweltlich oder
transzendent realisierbar, scheint Kant dem Fak-
tum des sittlichen Anspruchs, sofern dieser als
schlechthin gebietend erfahren wird, nicht
gerecht werden zu kénnen. Entsprechenderweise
geht Kant ab der GMS davon aus, daf3 der
sittliche Anspruch als ein unbedingter zu verste-
hen sei, und es bedarf nun zur Begriindung des-
selben einer reinen Vernunft, die in praktischer
Hinsicht unbedingt ist und solchermafen eine
Realisierung transzendentaler Freiheit darstellt.

Die Annahme transzendentaler Freiheit wird
sonach fiir Kant nur im Hinblick auf ein ganz
bestimmtes Problem, eben demjenigen morali-
schen Handelns, erforderlich, womit freilich
nicht der fundamentale Zusammenhang von tran-
szendentaler Freiheit und Vernunft hergestellt
wird, der sich aus der Reflexion der Selbstset-
zung kritischer Vernunft ergeben konnte. Nicht
die urspriingliche Praktizitidt der Vernunft wird
als transzendentale Freiheit reflektiert, sondern
letztere wird lediglich fiir eine praktische Ver-
nunft in Anspruch genommen, der es allein um
die Begriindung von Moralitit zu tun ist.

In diesem Zusammenhang erscheint ein Hin-
weis zum Verstdndnis der Entwicklung von
Kants kritischem Denken angebracht. Ein gravie-
rendes MiBverstidndnis bisheriger Kantinterpreta-
tion besteht in der meist stillschweigenden, weil
fiir selbstverstdandlich gehaltenen Voraussetzung,

57

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant habe sich zunichst in der KRV der theore-
tischen Vernunft zugewandt und die Ausarbei-
tung der praktischen Vernunft eben spiteren
Schriften vorbehalten, die ja dann tatsdchlich in
Gestalt der GMS, der KPV, oder auch der MS
erfolgt sind. Entsprechenderweise wird es dann
oftmals als eine Verdeutlichung von Kants Inten-
tionen erachtet, die KRV als "Kritik der reinen
(theoretischen) Vernunft" zu bezeichnen.

Kant aber hat eine derartige Aufteilung der
Vernunftvermogen keineswegs von Anfang an
intendiert. In der KRV ist Kant keinewegs der
Auffassung, seine kritische Philosophie sei durch
eine Art von KPV zu ergidnzen. Die KPV ist viel-
mehr in wesentlicher Hinsicht eine spitere Kor-
rektur der KRV. Und wire sie dies nicht, so hitte
sie neben der letzteren auch keinerlei Bewandt-
nis, denn die KRV ist nicht als Kritik nur theore-
tischer Vernunft, sondern als eine Selbstreflexion
der ganzen Vernunft intendiert. Vernunft im
praktischen Gebrauch ist darin keineswegs aus-
gespart, sondern wird, wie gesehen, im Rahmen
eines theologischen Euddmonismus begriindet.
Diese Position ist mit der transzendentalen
Theorie der Erfahrung nicht ohne weiteres
inkompatibel, so da3 der KRV durchaus eine ein-
heitliche Konzeption von Vernunft entnommen
werden kann. Die KPV erhilt ihre Bewandtnis
nicht dadurch, daf3 sich Kant nach der Reflexion
theoretischer Vernunft nun der Reflexion prakti-
scher Vernunft zuwendet, sondern dadurch, daf3
Kant sich veranlaf}t sieht, seine Konzeption prak-
tischer Vernunft gegeniiber der diesbeziiglich in
der KRV vertretenen Auffassung korrigieren zu
miissen. Erst dadurch wird die Einheit der Ver-
nunft zum Problem, die in der KRV fiir Kant
schon erreicht schien.

58

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinsichtlich der in der KRV vertretenen Kon-
zeption praktischer Vernunft wird insofern eine
strikte Korrektur unumgénglich, als Kant ab der
GMS auf der Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs insistiert* und damit reine Vernunft prak-
tisch werden muf3. Dies jedoch ist mit der KRV
nicht vereinbar. Auf Unbedingtheit hin offen
blieb Vernunft der dort vertretenen Konzeption
zufolge zwar in ihrer erkenntniskonstitutiven
Spontaneitit, wiewohl dies nicht weiter reflek-
tiert wurde, hinsichtlich des Handelns aber be-
stritt die KRV eine Unbedingtheit der Vernunft,
indem sie letztere als immer schon auf Gliick-
seligkeit hin ausgerichtet verstand. Mit der erst-
maligen Reflexion des Prinzips unbedingter Sitt-
lichkeit in der GMS wird die Konzeption von
Vernunft, welche der KRV =zugrundeliegt,
gesprengt. Vernunft muf} nun in ihrer Unbedingt-
heit reflektiert werden und dies, gerade im aus-
schliefenden Gegensatz zur KRV, in praktischer
Hinsicht. Da Kant offenbar die Unvereinbarkeit
mit der KRV sieht, vollzieht er diese Reflexion
zunichst isoliert in der GMS und stellt die Dar-
stellung einer einheitlichen Konzeption von Ver-
nunft der KPV anheim.’

4 Kant jedoch macht seine Selbstkorrektur als solche nicht
deutlich. Dies kann in der Befiirchtung begriindet liegen, durch
die Andeutung von Selbstkorrekturen gegeniiber der KRV die
Aufmerksamkeit von diesem Werk, das anfidnglich ohnehin nur
sehr zogerlich rezpiert wurde, abzulenken. So iibergeht er spiter
einfachhin die in der KRV enthaltenen Ausfiihrungen zur
praktischen Vernunft und nimmt lediglich auf die dortigen
Ausfiihrungen zur theoretischen Vernunft Bezug, wobei er diese
dann meist als spekulative Vernunft benennt.

5 So erfordert die "Kritik einer reinen praktischen Vernunft, da,
wenn sie vollendet sein soll, ihre Einheit mit der spekulativen in
einem gemeinschaftlichen Prinzip zugleich miisse dargestellt
werden kénnen, weil es doch am Ende nur eine und dieselbe

59

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So ist es die Begriindung der Moralitit, wo-
durch das in der KRV fallengelassene Thema
transzendentaler Freiheit wieder aufgenommen
und letztere als Prinzip in Anspruch genommen
wird. Im Zusammenhang damit stellt Kant in der
GMS nun auch endlich klar, da3 die bereits in der
KRV reflektierte erkenntniskonstitutive Sponta-
neitdt des Verstandes ebenfalls in transzenden-
taler Freiheit griinden miisse. Diese Klarstellung
erfolgt in der Absicht, die Inanspruchnahme
transzendentaler Freiheit zur Begriindung von
Moralitit zu rechtfertigen. Diese Deduktion frei-
lich kann nicht als zwingend erachtet werden,
solange dabei nicht nachgewiesen wird, daf} eine
in theoretischer Hinsicht unbedingte Vernunft in
praktischer Hinsicht prinzipiell nicht heteronom
bedingt sein konne.® Wenn somit fiir Kant auch
die Inanspruchnahme transzendentaler Freiheit in
theoretischer und praktischer Hinsicht letztlich
unabhingig voneinander bleiben muf, so tritt
dieses Prinzip nun doch ab der GMS als Konsti-
tuens aller Vernunft klar in den Blick. Gleich-
wohl hinterldafit Kants Philosophie das Desiderat,
die urspriingliche Praktizitdt der Vernunft selbst
als transzendentale Freiheit zu denken und damit
deren Inanspruchnahme in theoretischer und
praktischer Hinsicht, und dariiber hinaus in mog-
licherweise noch anderen Hinsichten, zu begriin-
den.

Vernunft sein kann, die bloB in der Anwendung unterschieden
sein muB" (GMS BA XIV).
6 Vgl. hierzu D. Henrich (1975), S. 68 f.

60

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 9 Die Unbedingtheit des
sittlichen Anspruchs

Ab der GMS wird das Prinzip transzendentaler
Freiheit zur Begriindung von Moralitét erforder-
lich, da die Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs nun in aller Konsequenz gedacht wird.”
Entsprechenderweise muf} die Befolgung dieses
Anspruchs um seiner selbst willen erfolgen und
darf nicht von ihm &duBlerlichen Bestimmungs-
griinden abhidngig gemacht werden, auch nicht
von einem zugrundeliegenden Streben nach wie
auch immer verstandener Gliickseligkeit. Allein
diese Voraussetzung macht nun den Gedanken
erforderlich, dafl menschliches Handeln durch

transzendentale Freiheit begriindet sei.8

7 Bereits in der Vorrede zur GMS besteht Kant darauf, daB der
Grund der Verbindlichkeit allein in der reinen Vernunft anzu-
nchmen sei (GMS BA VIII). "Denn bei dem, was moralisch gut
sein soll, ist es nicht genug, daBl es dem sittlichen Gesetze gemiB
sei, sondern es muB auch um desselben willen geschehen" (GMS
BA X). Die Handlung darf nicht nur pflichtmiBig sein, sondern
sie muB dariiber hinaus auch aus Pflicht erfolgen (GMS BA 8 f.).
Danach fiihrt Kant dann diesbeziiglich die Konzeption der
"Handlung aus Achtung fiirs Gesetz " ein (GMS BA 14), die er in
der KPV wesentlich erweitert und vertieft. AuBerdem unter-
scheidet Kant dort im Sinne des unbedingten sittlichen Anspruchs
zwischen Moralitét und bloBer Legalitit der Handlung und kniipft
daran seine Lehre von der Triebfeder und dem Interesse an der
Befolgung des Gesetzes (vgl. KPV A 141). Prignant formuliert
findet sich die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs auch, wenn
Kant "das moralische Gesetz" nicht nur in "formaler" und
"materialer” Hinsicht als "Bestimmungsgrund" der "Handlung"
bezeichnet, sondern nun auch in "subjektiver" Hinsicht (KPV A
133). Vgl. zu diesem Problemkomplex iiberhaupt das sehr
wichtige Kapitel "Von den Triebfedern der reinen praktischen
Vernunft" (KPV A 126-159).

8 Sofern "reine Vernunft wirklich praktisch ist", steht "mit diesem
Vermogen ... auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest"
(KPV A 4). So ist diese "Freiheit ... auch die einzige unter allen

61

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und hier ist auch beziiglich Kants praktischer
Philosophie die Trennlinie zu ziehen zwischen
transzendentaler Reflexion einerseits und Ethik
andererseits. Fragen hinsichtlich des materialen
Aspekts des Sittengesetzes, wie bspw., ob die
moralischen Gebote inhaltlich aus reiner Ver-
nunft begriindbar sind bzw. aus dem kategori-
schen Imperativ abgeleitet werden konnen,
betreffen die Ethik. Transzendentale Reflexion
hingegen richtet sich auf die Begriindung des
Sittengesetzes und fragt nach der Bedingung der
Moglichkeit seiner Geltung. Im Gegensatz zu
seiner Theorie der Erfahrung, wo Kant sich
bemiiht, das transzendentale Reflexionsniveau als
solches kenntlich zu machen, tut er dies in seiner
praktischen Philosophie allerdings nicht, obwohl
er diese Reflexion tatsdchlich, zumindest ansatz-
weise, durchfiihrt. Im folgenden soll deshalb zu-
ndchst kurz darauf eingegangen werden, in wel-
chem Sinne man bei Kants praktischer Philoso-
phie von Transzendentalphilosophie bzw. tran-
szendentaler Reflexion sprechen kdnne, bevor
letztere in ihrem Grundzug zu rekonstruieren
gesucht wird.

§ 10 Transzendentale Reflexion
in praktischer Hinsicht

Kant verwendet den Begriff Transzendentalphi-
losophie in seiner praktischen Philosophie aus-
driicklich nicht. Es wire allerdings verfehlt,

Ideen der spekulativen Vernunft, wovon wir die Moglichkeit a
priori wissen", eben weil sie "die Bedingung des moralischen
Gesetzes ist" (KPV A 5).

62

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allein deshalb darauf zu schliefen, da3 in seiner
praktischen Philosophie auch der Sache nach kei-
ne transzendentale Reflexion vorkomme. Viel-
mehr benennt er die der transzendentalen Theorie
der Erfahrung analoge Reflexion der praktischen
Philosophie als "Metaphysik der Sitten". Sonach
sollen in der "Transzendentalphilosophie ... blof
die besondern Handlungen und Regeln des reinen
Denkens, d. i. desjenigen, wodurch Gegenstidnde
vollig a priori erkannt werden" vorgetragen wer-
den, wihrend "die Metaphysik der Sitten ... die
Idee und die Prinzipien eines moglichen reinen
Willens untersuchen” soll "und nicht die Hand-
lungen und Bedingungen des menschlichen Wil-
lens iiberhaupt, welche grofBtenteils aus der Psy-
chologie geschopft werden".® Kants Transzen-
dentalphilosophie sucht die Bedingungen der
Moglichkeit der Erfahrung zu erweisen durch
Rekurs auf die apriorischen Prinzipien derselben.
Die Metaphysik der Sitten sucht die Bedingungen
der Moglichkeit sittlichen Handelns zu erweisen
durch Rekurs auf die Prinzipien eines diesem a
priori zugrundeliegenden reinen Willens. Ebenso
wie die Transzendentalphilosophie hierbei von
allen im Zusammenhang mit dem Erkennen sich
abspielenden empirischen, insbesonders psycho-
logischen Vorgéngen absieht, untersucht auch die
Metaphysik der Sitten nach Kant keine psycholo-
gischen Faktoren des menschlichen Willens.
Kant kennzeichnet also als "Metaphysik der Sit-
ten" eine der Sache nach transzendentale Refle-
xion im praktischen Bereich.

Geht man davon aus, da3 es im praktischen
Bereich um die Bedingungen der Moglichkeit des
sittlichen Anspruchs geht, und damit um die

9 GMS BA XII.

63

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingungen der Mdglichkeit eines Willens, der
diesem Anspruch unterliegen kann, so ergibt sich
eine eindeutige Parallelitdt zwischen transzen-
dentaler Reflexion im theoretischen und prakti-
schen Bereich. Theoretisch ndmlich gilt: Die
Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrung
sind gleich den Bedingungen der Gegenstinde
der Erfahrung. Und praktisch kann nun gelten:
Die Bedingungen der Moglichkeit des sittlichen
Anspruchs sind gleich den Bedingungen des
Willens, der diesem Anspruch unterliegt. In theo-
retischer Hinsicht wurde das Faktum der Erfah-
rung begriindet durch den Aufweis der Struktur
der Gegenstindlichkeit tiberhaupt. In praktischer
Hinsicht wird das Faktum des sittlichen An-
spruchs begriindet durch den Aufweis der Struk-
tur des reinen bzw.unbedingten Willens.

Dariiber hinaus entwickelt Kant in der GMS
die transzendentale Fragestellung noch weiter,
wobei die Parallelitdt zur KRV sich diesbeziig-
lich vollendet. Gegen Ende des zweiten Ab-
schnitts ndmlich fiihrt Kant aus, daf3 das Prinzip
der Autonomie des Willens lediglich analytisch
aus dem der Sittlichkeit gewonnen worden sei.10
Nicht gezeigt wurde hierbei jedoch, "daf Sittlich-
keit kein Hirngespinst sei".1l Diese Aufgabe aber
liegt Kant zufolge "nicht mehr binnen den
Grenzen der Metaphysik der Sitten, sondern ist
Gegenstand der KPV, zu der er im dritten Ab-
schnitt der GMS einen Ubergang schaffen will.
In Anlehnung an die KRV besteht Kant zufolge
diese Aufgabe einer KPV darin, "einen mogli-
chen synthetischen Gebrauch der reinen prakti-

10 GMS BA 95.
11 GMS BA 96.

64

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Vernunft"12? aufzuzeigen. Wie in der KRV
synthetische Sidtze a priori aufweisen, wie die
Spontaneitdt des Verstandes Sinnlichkeit ur-
spriinglich bestimmt und dadurch immer schon
Wirklichkeit konstituiert, ist Kant zufolge auch
der Wirklichkeitsbezug des autonomen Willens
zu reflektieren. Der Durchfiihrung dieser Refle-
xion widmet Kant in der KPV gegen Ende der
Analytik der praktischen Vernunft das Kapitel
"Von den Triebfedern der reinen praktischen
Vernunft".

Vollendet sich in dieser Hinsicht transzenden-
tale Reflexion durch Darlegung der Bezugnahme
des Apriorischen auf die Empirie, so weist die
GMS einer KPV schlielich noch eine weitere
Aufgabe zu, die als Vollendung transzendentaler
Reflexion hinsichtlich der Begriindung des Apri-
orischen selbst erachtet werden kann, namlich die
"Einheit" dieser "reinen praktischen Vernunft ...
mit der spekulativen in einem gemeinschaftlichen
Prinzip" darzustellen, "weil es doch am Ende nur
eine und dieselbe Vernunft sein kann, die blof} in
der Anwendung unterschieden sein muf".13 Der
Aufweis einer transzendentalen Struktur zur
Begriindung der Sittlichkeit entbehrt solange
einer letztlichen Rechtfertigung, als diese Struk-
tur sich nicht aus der Einheit der Vernunft
begriindet. In transzendentaler Reflexion wendet
sich die Vernunft auf ihre Urspriinge zuriick und
die dabei erschlossenen Strukturen, Ideen bzw.
Transzendentalien miissen zu einer Einheit
vereinbar sein, sofern es doch ein und dieselbe
Vernunft ist, die sich reflexiv einzuholen ver-
sucht. Dieser Abschluf} transzendentaler Refle-

12 GMS BA 96.
13GMS BA XIV.

65

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xion durch Aufweis der Vemnunft in ihrer Einheit
bleibt fiir Kant allerdings ein unbewiltigtes
Problem. Und womoglich ist das Zuriickbleiben
hinter diesem weitestgehenden Anspruch tran-
szendentaler Reflexion der wahre Grund, warum
Kant mit dem Begriff der Transzendentalphiloso-
phie ab der GMS zuriickhaltender umgeht und
ihn seiner praktischen Philosophie verweigert.

In der KRV hingegen kann Kant in der Einheit
der Vernunft noch gar keinen Problemiiberhang
erkennen, da er dort vielmehr der Auffassung ist,
Vemunft in dieser ihrer Einheit bereits reflektiert
zu haben. Sofern dort praktische Vernunft noch
gar nicht in ihrer Unbedingtheit in Erscheinung
tritt, bringt ihre (theonome) Begriindung kein
transzendentales Problem mit sich. Die transzen-
dentale Wende bezieht sich in der KRV allein
auf die Theorie der Erfahrung, so da3 deren
Resultaten konkurrenzlos transzendentaler Status
verlichen werden konnte. Erst die ab der GMS
behauptete Unbedingtheit praktischer Vernunft
sprengt die in der KRV bereits erreicht geglaubte
Einheit der Vernunft. Und hier 148t sich noch
eine Vermutung anschliefen. Der Begriff der
Unbedingtheit verschirft sich fiir Kant ab der
GMS. Kant scheint in der KRV zufrieden zu sein
mit empirischer Unbedingtheit. Die transzenden-
talen Grundsitze des Verstandes werden als em-
pirisch unbedingt gerechtfertigt, nicht als unbe-
dingt schlechthin. Nun ab der GMS, wo mit der
Begiindung der Sittlichkeit eine gegeniiber der
theoretischen zweite transzendentale Struktur
auftritt, siecht Kant in aller Schirfe das Problem
einer weitergehenden Rechtfertigung transzen-
dentaler Prinzipien. Der Aufweis ihrer Aprioritit
im Hinblick auf Empirie geniigt nun nicht mehr.
Transzendentalitdt, und das heifit der Rang des

66

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbedingten ist nun dariiber hinaus erst gerecht-
fertigt, wenn alle Transzendentalien aus einer
Einheit heraus begriindbar sind.

Die Problemstellung, der Kant sich damit
gegeniibersieht, ist enorm. Da er keine Losung
sieht, theoretische und praktische Vernunft in
ihrer transzendentalen Struktur aus einer Einheit
heraus zu begreifen, widmet er Betrachtungen
iiber die Vereinbarkeit der beiden Strukturen
mehr und mehr Raum. Hinweise auf Vereinbar-
keit und sinnhafter Bezogenheit sollen das syste-
matische Manko ersetzen. Vor diesem Hinter-
grund ist der dritte Abschnitt der GMS zu sehen.
Kant sucht hierin durchaus auf die Einheit der
Vernunft hinzufiihren, indem er vom Begriff
transzendentaler Freiheit als Grundbegriff aus-
geht. Die verschiedenen Deduktionsversuche!4
dienen dem Zweck, diesem Begriff die addquate
Stellung im Systemganzen zu verschaffen. um
gleichzeitig fiir eine KPV eine Ausgangsbasis im
Hinblick auf der dieser gestellten Aufgabe, der
Einheit der Vernunft, zu gewinnen.

§ 11 Der Wille als Instanz
transzendentaler Freiheit

Transzendentale Freiheit als unbedingtes Anfan-
genkonnen ist als Bedingung der Moglichkeit
eines unbedingten sittlichen Anspruches zu den-
ken, denn letzterer fordert als solcher, in welch
konkretem Gehalt er auch immer auftreten mag,
formaliter stets die Befolgung um seiner selbst
willen, d. h. er verbietet, seine Befolgung von
irgendwelchen anderen Bestimmungsgriinden ab-

14 vgl. hierzu D. Henrich (1975).

67

17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hdngig zu machen. Nur wenn der Mensch in
seinem Handeln auf eine unbedingte Weise frei,
und damit eben nicht vorgéngig auf irgendwelche
Bestimmungsgriinde fixiert ist, kann er diesem
Anspruch entsprechen.!3 Als Instanz bzw. Aktua-
litdt dieser transzendentalen Freiheit benennt
Kant den Willen und so eroffnet er die GMS mit
dem beriihmten Satz: "Es ist iiberall nichts in der
Welt, ja iiberhaupt auch auflerhalb derselben zu
denken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut
konnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille."16

Hier erscheinen einige kurze Bemerkungen
angebracht, wie der Begriff dieses Willens, mit
dem Kant zu seiner neu entwickelten Lehre prak-
tischer Vernunft ansetzt und deren Grundbegriff
er dann auch stets bleibt, niher zu verstehen ist.
Kants Zitat weist bereits auf einen wesentlichen
Punkt hin. Der Wille muf3 gedacht werden, wobei
"denken" hier durchaus im prégnanten Kanti-
schen Sinne, und damit im Unterschied zum Er-
kennen, zu verstehen ist. Erkannt werden namlich
kann der Wille, der sich als transzendentale
Freiheit vollzieht, nicht. In diesem Sinne ist er ja
als eine unbedingte Aktualitdt zu verstehen und
Modi des Unbedingten liegen, wie Kant in der
Dialektik der reinen Vernunft aufweist, au3erhalb
der Erkenntnis eines endlichen Vernunftwesens.
Abzuhalten ist deshalb jeder Versuch, Kants
Begriff des Willens auf irgendeine Weise psy-
chologisch zu fassen. Als psychologisches Ver-
maogen wire er zwar ein moglicher Gegenstand
der Erkenntnis, wobei diese je nach Methode ent-
weder direkt-introspektiv oder indirekt-behavio-

15 vgl. hierzu KPV § 5.
16 GMSBA 1.

68

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ristisch vorgehen konnte. Und innerhalb der
Psychologie konnten sich dabei die unterschied-
lichsten Konzeptionen des Willens ergeben, vom
eigenstindigen, seelischen Akt bis hin zum
gespensterhaften Scheinbegriff.17 Als eine unbe-
dingte Aktualitdt aber entzieht sich der Wille
jedweder psychologischen Methode, wie iiber-
haupt jedem wissenschaftlichen Erkenntnisver-
such, da hierbei stets nur Bedingtes in den Blick
geraten kann. Psychologie vermag also hin-
sichtlich Kants Willensbegriff nichts beizutragen.
Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit ist
ein von psychologischen Erkenntnissen vollig
unabhingiger philosophischer Begriff.18

17y gl. hierzu etwa die Position von G. Ryle (1969) im Gegensatz
zur introspektiven Psychologie.

18 Kant grenzt seinen Begriff entsprechend ab. So unterscheidet er
zwischen einem "reinen Willen" und einem "menschlichen Willen
Uberhaupt", wobei ersterer als der zu denkende philosophische
Begriff, letzterer als psychologisches Vermogen zu verstehen ist
(GMS BA XII). An anderer Stelle findet sich die entsprechende
Unterscheidung zwischen einem oberen und einem unteren
Begehrungsvermédgen (KPV A 41, 44 f.). Und an wieder anderer
Stelle wird das Begehrungsvermégen der Psychologie
zugewiesen, womit der Wille fiir die sittliche Betrachtung
iibrigbleibt. Obwohl Kants Terminologie also keineswegs eindeu-
tig ist, findet sich die Unterscheidung zwischen einem in sittlicher
Hinsicht relevanten Vermdgen und cinem Gegenstand der
Psychologie doch der Sache nach durchgehend beriicksichtigt.
Woméglich wire es im Hinblick auf die Vermeidung psycholo-
gistischer MiBverstindnisse jedoch sinnvoller gewesen, wenn
Kant hinsichtlich des Vollzugs transzendentaler Freiheit auf einen
kiinstlichen Begriff, wie bspw. den einer unbedingten Aktualitat,
ausgewichen wire, von dem wir in unserer Interpretation
gebrauch machen. Ein gelungenes Paradigma einer transzenden-
talen Reflexion unter Verwendung derart abstrakter Begriffe,
welche psychologistische Konnotationen weitestgehend vermei-
det, stellt H. Krings "Transzendentale Logik" (1964) dar.

69

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Begriff des Willens als
einer unbedingten Aktualitdt ergibt sich aus kei-
ner direkten bzw. theoretischen Betrachtung
menschlichen Handelns, sondern erst im Rahmen
einer Reflexion dieses Handelns unter sittlicher
Perspektive, wobei es einem unbedingten An-
spruch unterworfen gedacht wird. Kants Begriff
des Willens als Instanz transzendentaler Freiheit
ist sonach ab ovo ein normativer Begriff. Niher-
hin ist er dies, indem er eine unbedingte Aktuali-
tdt benennt, welche als transzendentale Bedin-
gung der Moglichkeit von Normativitdt schlecht-
hin zu denken ist. Der sittliche Anspruch, in
welch konkretem Gehalt er auch immer vorstellig
wird, fordert logisch vorrangig, prinzipiell einen
Willen in Form einer unbedingten Aktualitit, da
anders der Unbedingtheit der Forderung eben
nicht entsprochen werden kann.

§ 12 Die Autonomie des Willens

Der Wille als unbedingte Aktualitit vollzicht also
transzendentale Freiheit. wodurch allein dem un-
bedingten Anspruch der Sittlichkeit entsprochen
werden kann. Kant zeigt dies in der GMS, wobei
er von der ethischen Reflexion zur transzenden-
talen iberleitet. Er geht vom unbedingten sitt-
lichen Anspruch aus, versucht diesen formelhaft
zu erfassen, um dann die transzendentale Freiheit
(Autonomie) des Willens als Bedingung der
Moglichkeit dieses Anspruchs auszuweisen. So
gelangt die regressive Methode, ausgehend vom
Faktum des sittlichen Anspruchs, zur Formu-
lierung des kategorischen Imperativs, der diesen
Anspruch gewissermaflen ethisch auf den Begriff
bringt, zur transzendentalen Freiheit (Autonomie)

70

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Willens als Bedingung der Moglichkeit
dieses Anspruchs.

Kant gelangt dabei zu verschiedenen Formulie-
rungen moralischer Gesetze, die in der Kantlite-
ratur meist als verschiedene Formeln des katego-
rischen Imperativs aufgefaf3t werden. Hierbei
aber wird tibersehen, da3 in Kants Raisonnement
eben ethische und transzendentale Reflexion in-
einander laufen. Deshalb aber kann die Formel,
welche die Autonomie des Willens zum Aus-
druck bringt, nicht als eine Formel neben den
anderen betrachtet werden, sondern mufl3 den
ethischen Formeln gegeniiber als transzendentale
Formel verstanden werden, welche, anstatt einen
kategorischen Imperativ auf eine gewisse Weise
zu formulieren, vielmehr die Bedingung der
Moglichkeit eines kategorischen Imperativs
begriindet.

Im Zuge von Kants Raisonnement schleichen
sich hierbei allerdings Aussagen ein, die er nicht
argumentativ begriindet. Im Hinblick auf das
transzendentale Resultat, der Autonomie des Wil-
lens, handelt es sich diesbeziiglich insbesonders
um die Behauptung, wonach diese Autonomie
nicht nur bedeute, da3 der Wille selbst sich sein
Gesetz gebe, sondern dariiber hinaus auch allge-
mein gesetzgebend sei in einem Reich der
Zwecke. Fiir dieses Moment der Allgemeinheit
sowie dem einzelnen Vernunftwesen als Zweck
an sich, beides Lehrstiicke, die von Kant mit
allem Nachdruck vertreten werden, lassen sich
bei ihm ndmlich keine Begriindungen finden. Wir
werden deshalb bei der weiteren Darstellung von
Kants transzendentaler Reflexion von diesen Im-
plikationen absehen, um diese Reflexion allein
in dem Kern zu rekonstruieren, der durch Kants
Ausfithrungen auch begriindbar erscheint. Weiter

71

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unten werden wir dann Kants Ubergang von der
ethischen zur transzendentalen Ebene zu rekon-
struieren suchen und dabei auf die erwéhnten
unausgewiesenen Behauptungen Kants niher ein-
gehen.

Die unbedingte Aktualitit des Willens wird
von Kant also ndherhin als Autonomie des Wil-
lens konzipiert. Mit diesem Begriff denkt Kant
eine Synthese von Freiheit und Gesetz!? und
vermeidet damit, da transzendentale Freiheit
doch noch zu einem blofen hiatus irrationalis
wiirde. Kants diesbeziigliche Reflexion findet
sich eingangs des dritten Abschnittes der GMS.
Sie ist sehr kurz, doch nicht unkompliziert, da er
auch noch den Begriff der "Kausalitdt" heran-
zieht. Er geht davon aus, daf3 der Begriff des Wil-

19 vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 25: "Freiheit ist der Begriff
eines Unbedingten, dessen unbedingte Betrachtung zu nichts
filhrt. Das Unbedingte muB sich, sofern es nicht leer und
nichtssagend bleiben will, auf den Widerspruch einlassen, in
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein ...
Das Unbedingte 16st diesen Widerspruch dadurch, daB es die
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: die
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorge-
geben, sondern selbstgegeben ... Die Freiheit in dieser ihrer
Einschrankung wird seit Kant als Autonomie bezeichnet." H.
Krings sucht damit den Begriff des Gesetzes als notwendiges
Implikat der Idee der Freiheit herzuleiten, sofern letztere real
wirksam werden will. Kant denkt, wie oben deutlich werden soll,
den Begriff des Gesetzes als notwendiges Implikat der Freiheit,
sofern letztere sich auf einen sittlichen Anspruch einlassen soll.
H. Krings denkt damit aus der Perspektive der Idee der Freiheit
selbst, wiahrend Kant vom Anspruch ausgeht, dem Freiheit immer
schon ausgesetzt ist. Beides erganzt sich. Sofern namlich der
Gedanke von H. Krings deutlich macht, daB8 Freiheit nur real
wirksam werden kann, indem sie sich (autonom) selbst ein Gesetz
gibt, wird der von Kant gedachte sittliche Anspruch, wonach
Freibeit sich auf ein Gesetz einlassen soll, begriindend
unterfangen.

72

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lens als solcher "eine Art von Kausalitit lebender
Wesen, sofern sie verniinftig sind", beinhalte.20
Aufgrund des Willens als unbedingter Aktualitét
aber muf} diese Kausalitit "unabhéngig von frem-
den sie bestimmenden Ursachen wirkend sein"
konnen.2! "Der Begriff einer Kausalitdt" aber
fiihrt "den von Gesetzen bei sich, nach welchen
durch etwas, was wir Ursache nennen, etwas
anderes, nimlich die Folge, gesetzt werden muf3:
so ist die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigen-
schaft des Willens nach Naturgesetzen ist, darum
doch nicht gar gesetzlos, sondern muf} vielmehr
eine Kausalitdt nach unwandelbaren Gesetzen,
aber von besonderer Art sein; denn sonst wire
ein freier Wille ein Unding".22 Da es um die Frei-
heit einer unbedingten Aktualitit des Willens
geht, so konnen diese Gesetze nur vom Willen
selbst gesetzt sein. Der Wille muB sie sich selbst
zum Gesetz gegeben haben. Autonomie des Wil-
lens bedeutet zunidchst also, da} der Wille sich
sein Gesetz selbst gibt. Ist er dazu in der Lage, so
kann er sich auch ein Gesetz geben, das mit
einem sittlichen Anspruch einhergeht.

Freiheit und Gesetz. Zum zweiten Mal wird
eine Antwort zu geben versucht, beides zusam-
menzudenken. Bereits in der KRV war als Auflo-
sung der Antinomie der Gedanke gegeben, Frei-
heit negiere nicht Gesetzlichkeit, sondern ver-
mittle sich durch diese. Und nun wird die Gesetz-
lichkeit sogar gleichsam in den Aktus der Frei-
heit selbst hineingennommen. Es sind nun zwei
gedankliche Niveaus zu unterscheiden: In der
KRV wurde nach Auflésung der Antinomie das

20 GMS BA 97.
21 GMS BA 97.
22 GMS BA 97 f.

73

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ergebnis erreicht, Freiheit und Gesetzlichkeit
zusammen denken zu konnen, ohne daf} der eine
Begriff den anderen negierte, doch blieben die
Begriffe hierbei einander duferlich, obgleich sie
aufeinander bezogen wurden. Der Begriff der
Gesetzlichkeit wurde nicht in den der Freiheit
hineingenommen, sondern blieb durchwegs als
naturale Gesetzlichkeit verstanden. Dabei for-
derte Freiheit die naturale Gesetzlichkeit gerade
zur Vermittlung ihrer selbst in der Sinnenwelt, so
daB naturale Gesetzlichkeit zum Ausdruck der
Wirksamkeit der Freiheit wurde. Diese Struktur
der Freiheit wird nun in der GMS keineswegs
aufgehoben, sondern vielmehr auf transzendenta-
lem Niveau ergéinzt. Auf diesem Niveau verhal-
ten sich die Begriffe Freiheit und Gesetz nun
nicht mehr duBerlich zueinander, sondern im
Begriff der Autonomie wird eine echte Synthese
gedacht. Der Aktus der Freiheit wird dabei nun
nicht mehr auf seine Vermittlung und Wirksam-
keit in der Sinnenwelt hin gedacht, obgleich dies
als wichtiges Strukturmoment von Freiheit kei-
neswegs negiert wird, sondern der Aktus wird
gewissermalflen an sich selbst gedacht. Gedacht
wird die auf transzendentalem Niveau mit dem
Begriff der Freiheit verbundene schlechthinnige
Selbsturspriinglichkeit und dabei erweist sich der
Begriff des Gesetzes als wesentliches Moment
nunmehr des Freiheitsbegriffes selbst. Schlecht-
hinnige Selbsturspriinglichkeit als Realisierung
von Unbedingtheit ist unter Vermeidung eines
hiatus irrationalis zu denken als Autonomie des
Willens, derart, daf} dieser sich ein Gesetz seines
Wollens gibt.

Somit ist nun neben dem negativen auch ein
positiver Begriff transzendentaler Freiheit gege-
ben. Dem negativen Begriff, der unbedingten Ak-

74

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tualitdt zufolge darf der Wille nicht auf irgend-
eine Ausrichtung fixiert sein. Dem positiven
Begriff, der Autonomie zufolge muf} der Wille
sich ein Gesetz bzw. Prinzip seines Wollens
geben. Beide Momente sind in ihrer Einheit
Bedingung der Moglichkeit, einem unbedingten
Anspruch Folge leisten zu konnen. Denn nur
kraft unbedingter Aktualitdt kann der Wille alle
vorgédngigen Ausrichtungen prinzipiell distanzie-
ren, um dann kraft seiner Autonomie den unbe-
dingt fordernden sittlichen Anspruch zum Gesetz
seines eigenen Wollens machen zu kdnnen.

§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens

Kants Lehre zufolge bedeutet also die Autonomie
des Willens einerseits, dall dieser sich sein
Gesetz selbst gibt, und andererseits ist die Auto-
nomie des Willens als Bedingung der Moglich-
keit eines unbedingten Anspruchs zu denken.
Hierbei aber dridngt sich sogleich ein Problem
auf. Warum nimlich soll ein Wille, der als auto-
nomer sich das Gesetz seines Wollens schlechter-
dings selbst geben kann, iiberhaupt einem unbe-
dingten Anspruch folgen? Gibt er damit nicht
gerade seine Unbedingtheit auf zugunsten der
Anerkennung einer anderen Unbedingtheit?
Kann man eine Begriindung denken, warum ein
unbedingt freier Wille, der sich autonom seine
Gesetze geben kann, einen unbedingten An-
spruch anerkennen soll? Es stellt sich sonach die
Frage, ob die Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs angesichts der Autonomie des Willens
begriindet werden kann, oder ob nicht dessen
Unbedingtheit alle an ihn gerichteten Anspriiche
zu bedingten herabsetzt.

75

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefunden werden muf} mithin ein Ausweg aus
dem Dilemma, wonach der sittliche Anspruch
mit der Autonomie des Willens einerseits eine
Bedingung seiner Moglichkeit voraussetzen muf3,
die ihn andererseits unmoéglich zu machen droht.
Die Legitimitit des sittlichen Anspruchs in seiner
Unbedingtheit steht damit auf dem Spiel. Wire
dieser einerseits nur denkbar aufgrund der Auto-
nomie des Willens, angesichts derselben aber
wiederum nicht denkbar, so wire er iiberhaupt
nicht widerspruchsfrei denkbar und miif3te fallen-
gelassen werden. Obwohl Kant dieses Problem
nicht deutlich macht, erteilt er ihm die richtige
Losung, ohne diese allerdings befriedigend zu
begriinden, wofiir eben das unzureichende Be-
wuBtsein dieses Problems ausschlaggebend sein
mag. Zunichst rekonstruieren wir in kurzen
Ziigen Kants Antwort.

Der unbedingte sittliche Anspruch ist Kant zu-
folge derjenige praktischer Vernunft, so dafl Kant
auch von einer Autonomie der praktischen Ver-
nunft sprechen kann.23 Das Problem, einen unbe-
dingten sittlichen Anspruch angesichts eines
autonomen Willens zu denken, stellt sich sonach
als die Frage, warum ein autonomer Wille die
Autonomie praktischer Vernunft anerkennen
solle. Dabei, so scheint es prima facie, miifite der
Wille seine Autonomie durch Unterordnung
unter eine andere Autonomie verlieren. Kants
Losung des Problems besteht nun im wesent-
lichen darin, da3 er den Willen mit praktischer
Vernunft gleichsetzt.24 Damit gelangt er zu dem
Gedanken, daf} der Wille als praktische Vernunft
seine Autonomie realisiert und praktische Ver-

Bvgl. etwa KPV § 8 LS 4.
24Vgl. etwa KPV BA 36; R. Eisler (1930), S. 606.

76

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nunft als Wille ihrer Autonomie Geltung ver-
schafft. Realisierung von Unbedingtheit bedeutet
damit gleichermaflen die Realisierung der Auto-
nomie praktischer Vernunft, wie der Autonomie
des Willens. Praktische Vernunft und Wille kon-
kurrieren sonach nicht in ihrer Unbedingtheit,
sondern finden sich als Ausdruck ein und der-
selben unbedingten Aktualitdt. Als Konsequenz
der Identitdt von Willen und praktischer Vernunft
aber ergibt sich dann der Schluf}, da3 der
unbedingte Anspruch der letzteren, zu dem der
autonome Wille sich entschliefen soll, auf
irgendeine Weise als Gesetz dieses Willens selbst
zu denken ist. Der mit der Autonomie des
Willens verbundene Sinn wird dabei auf ent-
scheidende Weise prizisiert: Der Wille soll kraft
seiner Autonomie nicht lediglich einen unbe-
dingten Anspruch als Gesetz seines Wollens
affirmieren, sondern der Wille soll vielmehr
einen unbedingten Anspruch als Gesetz seines
Wollens affirmieren, der allein ihm selbst ent-
stammt. Der unbedingte Anspruch wird als im-
mer schon mit dem autonomen Willen als sol-
chem gegeben gedacht und wird dadurch allererst
in seiner Unbedingtheit begriindbar. Ein gegen-
iiber dem autonomen Willen &duBerlicher An-
spruch muf3 in seiner Unbedingtheit unbe-
griindbar bleiben. Der autonome Wille konnte
ihn nicht anerkennen, ohne sich selbst dabei in
seiner Autonomie aufzugeben. Gegeniiber einem
ihm &duBerlichen Anspruch kann der autonome
Wille nur vor der Alternative stehen, entweder
seine Autonomie aufzugeben oder unter Auf-
rechterhaltung derselben die Unbedingtheit des
Anspruchs zu negieren. Ein Anspruch, der dem
autonomen Willen hingegen selbst entstammt, ist
in seiner Unbedingtheit begriindbar, sofern der

77

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wille sich dabei nun gerade zu nichts anderem
aufgefordert findet als dazu, seinen eigenen
Anspruch zu realisieren, also sich selbst zu ver-
wirklichen.

Anstatt ein ihm dulleres Gesetz, das mit dem
Anspruch unbedingter Geltung auftreten mag,
sich anzueignen, soll der autonome Wille also
das Gesetz seiner unbedingten Verpflichtung im
Riickgang in sich selbst finden. Die Autonomie
des Willens, der positive Begriff transzendentaler
Freiheit, impliziert nach Kant sonach zwei
Momente: Einmal das unbedingte Anfangenkon-
nen des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben.
Zum zweiten, daf3 der Wille hierbei sich nicht ein
ihm duferliches Gesetz gibt, sondern sein eigenes
ihm immanentes. Sofern dieses zweite Moment,
und damit der Vollsinn von Autonomie, nicht
strikt festgehalten wird, stellen sich unausweich-
lich die krassesten Miflverstdndnisse hinsichtlich
Kants Freiheitslehre ein.

Hier stofen wir allerdings auch auf ein Defizit
in Kants transzendentaler Reflexion. Er macht
nicht mehr transparent, wie denn der unbedingte
Anspruch, den der autonome Wille anerkennen
soll, als ihm eigener aus ihm selbst hervorgeht,
und gelangt deshalb auch nicht zur Formulierung
dieses Anspruchs. Stattdessen sucht er offenbar
den kategorischen Imperativ als diesen Anspruch
auszugeben. Doch damit verleiht er einem ethi-
schen Prinzip, das selbst einer transzendentalen
Begriindung bedarf, transzendentalen Rang. Es
stellt sich sonach die Aufgabe, Kants transzen-
dentale Reflexion im Hinblick auf die Begriin-
dung des sittlichen Anspruchs weiterzufiihren.
Der Wille in seiner transzendentalen Freiheit ist,
wie wir sahen, nicht anders zu denken, denn als
unbedingte Aktualitdt, die sich autonom be-

78

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmt. Soll der sittliche Anspruch dem Willen
selbst immanent sein, so kann er danach nichts
anderes sein, als der Vollzug dieser Freiheit
selbst. Das Gesetz, das sich der autonome Wille
als sein eigenes, in ihm selbst liegendes geben
soll, kann sonach nur die Autonomie selbst sein.
Der autonome Wille soll sich selbst ein Gesetz
sein, mithin seine Autonomie affirmieren. Dem
autonomen Willen ist seine Autonomie nicht nur
gegeben, sondern gleichermallen aufgegeben. Die
transzendentale Freiheit in ihrer Unbedingtheit
besteht wesentlich in der Affirmation ihrer selbst.
In dieser Selbstaffirmation besteht ihre Hervor-
bringung aus eigener Urspriinglichkeit.

Das unbedingte sittliche Gesetz besteht also in
der Selbstaffirmation des autonomen Willens.
Dies ist die unbedingte Verpflichtung, die als
transzendentaler Anspruch jedem sittlichen An-
spruch immer schon zugrundeliegt.25 Letzterer
fordert einen Willen, der auf Unbedingtheit hin
offen ist, und dies ist nur dann der Fall, wenn der
Wille sich als autonomer selbst affirmiert.
Sonach fordert der an den autonomen Willen
ergehende unbedingte sittliche Anspruch, als
Anspruch dieses Willens an sich selbst, gerade
nichts anderes, als die Bewahrung der Unbe-
dingtheit des Willens oder m. a. W. dessen
Selbstaffirmation. Kurz: Der dem autonomen
Willen immanente unbedingte Anspruch besteht
im Vollzug dieser Autonomie. Transzendentale
Freiheit unterliegt keinem anderen unbedingten

25 Kant zufolge ist die "Autonomie des Willens als oberstes
Prinzip der Sittlichkeit" (GMS BA 87) zu erachten. Zutreffender
wire dieses Prinzip als die Selbstaffirmation des autonomen
Willens zu erachten. Hier wird deutlich, daB Kant die
entscheidende Reflexion nicht mehr vollzieht.

79

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch, als sich selbst zu affirmieren und sich
damit zu vollziehen.

Damit aber ist die transzendentale Reflexion
hinsichtlich der Begriindung des sittlichen An-
spruchs noch nicht an ihr Ziel gelangt, denn diese
Begriindung ist noch nicht im strengen Sinne
gedacht. In Ergidnzung zu Kant wurde der sitt-
liche Anspruch transzendental durch die Selbst-
affirmation des autonomen Willens begriindet,
wobei davon ausgegangen werden konnte, daf3
aus einem autonomen Willen als solchem gar
kein anderer Anspruch ableitbar erscheint. Dabei
aber wurde lediglich ex negativo argumentiert.
Wenn, so wurde argumentiert, der autonome
Wille keinem anderen Anspruch unterworfen
gedacht werden kann, als der Selbstaffirmation
dieser Autonomie, so sei diese sein Gesetz.
Zwingend ist diese Begriindung nur unter Vor-
aussetzung der Identitdt von Wille und prak-
tischer Vernunft, wodurch sich erst die Aufgabe
stellt, den sittlichen Anspruch als einen dem
Willen selbst immanenten Anspruch zu denken.
Weist man unter dieser Primisse den einzig
denkbaren Anspruch auf, so gelangt man zwar zu
einem in sich konsistenten Gedanken, bewahr-
heitet damit aber nicht die Primisse selbst. Man
konnte nach wie vor die Identitdt von Wille und
praktischer Vernunft bestreiten, und damit auch
wiederum die Prdmisse der Annahme dieser
Identitdt, ndmlich, daB ein autonomer Wille
iberhaupt einem sittlichen Anspruch unterliege.
Allein in der Absicht einer Begriindung der
sittlichen Verpflichtung eines autonomen Willens
werden diese Annahmen gemacht, die letztlich
auf regressivem Wege zum transzendentalen
Anspruch der Selbstaffirmation des autonomen
Willens als transzendentaler Freiheit fiihren.

80

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch nur, wenn nun auch gegenldufig
konstruktiv die Begriindung dieses transzenden-
talen Anspruchs, ausgehend vom Vollzug tran-
szendentaler Freiheit, gedacht werden kann, kann
das bisherige Resultat bestitigt werden. Die Pri-
misse eines sittlichen Anspruchs angesichts eines
autonomen Willens sowie der der Ermoglichung
dieser Pramisse dienende Gedanke der Identitdt
von Willen und praktischer Vernunft werden
dann als unbedingt begriindet gedacht. Nur wenn
der transzendentale Anspruch der Selbstaffir-
mation des autonomen Willens aus dem Vollzug
transzendentaler Freiheit selbst generiert wird, ist
die Aufgabe zufriedenstellend geldst, denn nur
dann ist positiv gedacht, da} der autonome Wille
einer unbedingten Verpflichtung unterliegt.

Kant sah dies durchaus als Desiderat. Bezeich-
nend hierfiir ist der kurze § 6 der KPV. Dort
ndamlich zielt Kant eindeutig auf die Begriindung
einer unbedingten Verpflichtung cines autono-
men Willens ab, wenn er sich eingangs dieses
Abschnittes folgende "Aufgabe" stellt : "Voraus-
gesetzt, daf} ein Wille frei sei: das Gesetz zu fin-
den, welches ihn allein notwendig zu bestimmen
tauglich ist".26 Erwarten konnte man nun, daf3 das
Gesetz der Freiheit selbst gedacht wiirde, also
dasjenige Gesetz, ohne dessen Anerkennung
Freiheit selbst sich nicht vollziechen kann. Anders
ist die Rede von einem Gesetz, das "notwendig"
einen freien Willen soll bestimmen konnen, gar
nicht sinnvoll, denn jedes andere Gesetz, als
dasjenige, das den Vollzug der Freiheit selbst
ermdglicht, kann durch Freiheit als solcher ja
distanziert und abgewiesen werden. Kant aber
gelangt nicht zu dieser Vollendung der tran-

26 KPV A 52.

81

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

szendentalen Geltungsreflexion. Er gelangt ledig-
lich zu dem Resultat, daB} hierbei nur die "gesetz-
gebende Form" des "praktischen Gesetzes" den
Bestimmungsgrund des Willens ausmachen
kann".27 Damit ist aber lediglich die Einsicht
erreicht, daf} allein der sittliche Anspruch durch
sein schlechthinniges bzw.unbedingtes Gebieten
einen freien Willen bestimmen kann, dafl mithin
ein Wille als unbedingte Aktualitdt von keinem
Anspruch verpflichtet werden kann, der selbst
unter irgendeiner Bedingung steht, denn der
unbedingt freie Wille muf} ja diese vorgingige
Bedingung nicht akzeptieren. Ein unbedingter
Anspruch aber gebietet schlechthin und macht
deshalb auch vor einem schlechthin freien Willen
nicht halt, sondern fordert diesen ja geradezu als
Bedingung seiner Moglichkeit. Doch solange die
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht auf
die Unbedingtheit des Willens selbst zuriickge-
fiihrt wird, bleibt dieser Anspruch dem Willen
gegeniiber duflerlich und muf als willkiirlich
erscheinen, womit aber das Resultat, das sich
Kant selbst zur Aufgabe stellt, ndmlich "das
Gesetz zu finden, welches ihn (sc. den freien
Willen) allein notwendig zu bestimmen tauglich
ist", offensichtlich doch nicht erreicht ist. Uner-
reicht bleibt damit die Intention, die Kant mit der
Setzung der Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft verfolgte, ndmlich den sittlichen Ans-
pruch angesichts eines autonomen Willens zu
rechtfertigen.

Erst wenn, wie oben bereits gefordert, die
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs aus dem
Vollzug transzendentaler Freiheit selbst be-
griindet wird, ist jene Identitdt von autonomem

2T KpPV A 52.

82

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willen und praktischer Vernunft, welche Kant als
Instanz des sittlichen Anspruchs denkt, in der
Reflexion eingeholt bzw. im eigentlichen Sinne
gedacht. Eine Identitdt, von der Kant immer
wieder Gebrauch macht, ohne eben die hiefiir
erforderliche Reflexion vollzogen zu haben. Die-
ses Manko, wie auch die Verlegenheit, es nicht
beheben zu konnen, ist Kant wohl unmittelbar im
Anschluf3 an seine diesbeziiglichen Ausfiihrun-
gen des § 6 der KPV bewuf}t geworden, wenn er
eingangs der unmittelbar anschliefenden "An-
merkung" jene Identitdt zundchst kurz problema-
tisiert, um dann sogleich zu einer anderen Frage-
stellung iiberzugehen.?8

Die hier bei Kant fehlende Reflexion der
Begriindung der Unbedingtheit des sittlichen
Anspruchs aus dem Vollzug der unbedingten
Aktualitdt des Willens bzw. der transzendentalen
Freiheit selbst, wurde in jiingerer Zeit von H.
Krings durchgefiihrt. Die Unbedingtheit des
sittlichen Anspruchs bleibt hierbei eben nicht nur
faktisch angesetzt, sondern wird im eigentlichen
Sinne gedacht, indem sie aus dem Aktus tran-
szendentaler Freiheit generiert wird.?? Transzen-
dentale Freiheit wird hierbei zunidchst als ein
unbedingtes, schlechthinniges Sich-Offnen fiir
Gehalt gedacht, wobei sie prinzipiell jedwedem

28 “Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also
wechselweise auf einander zuriick. Ich frage hier nun nicht, ob sie
auch in der Tat verschieden seicn, und nicht vielmehr ein
unbedingtes Gesetz bloB das SelbstbewuBtsein einer reinen
praktischen Vernunft, diese aber ganz einerlei mit dem positiven
Begriff der Freiheit sei ..." (KPV A 52).

29 Etwa im Sinne Fichtes tritt hierbei an die Stelle faktischer
Evidenz eine genetische Evidenz. Vgl. die zweite Darstellung der
Wissenschaftslehre von 1804 und hierzu W. Janke (1970), S. 310
ff.

83

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gehalt eroffnet ist. Bedingte Gehalte aber konnen
das Telos dieses Sich-Offnens nicht voll erfiillen.
Nur in einem unbedingten Gehalt kann vielmehr
das Telos des unbedingten Sich-Offnens liegen.
Dieser unbedingte und schlechthin erfiillende
Gehalt fiir die Freiheit kann deshalb letztlich nur
wieder Freiheit selbst sein. Somit wird im Voll-
zug dieses transzendentalen Aktus die Selbstaf-
firmation der Freiheit gedacht. Der Vollzug der
Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wird
als schlechthinnige Selbstaffirmation gedacht.
Krings transzendentale Freiheitslehre entwickelt
damit den Gedanken, wie aus dem Vollzug der
Freiheit die Unterwerfung unter das Gesetz der
Freiheit als integrales Moment dieses Vollzugs
generiert wird, wodurch kantisch gesprochen die
Freiheit als ratio essendi des Gesetzes reflektiert
wird.

Diese Reflexion kann nun in Kants Freiheits-
lehre einbezogen werden. Letzterer zufolge
besteht transzendentale Freiheit, wie wir sahen,
negativ in der unbedingten Aktualitit des Willens
und positiv in der Autonomie desselben.
Schlechthinniges Sich-Offnen fiir Gehalt be-
deutet nun, daf} der Wille in seiner unbedingten
Aktualitdt die autonome Setzung jedweden
Gehalts ermdoglicht. Bedingte Gehalte aber kon-
nen das Telos der aus unbedingter Aktualitit
erfolgenden autonomen Setzung nicht erfiillen.
Eine unbedingte Aktualitdt kann ihr Telos nur in
sich selbst haben, so dal} der erfiillende Gehalt
der autonomen Setzung nur wieder die Auto-
nomie selbst sein kann. Selbstaffirmation des
autonomen Willens kann sonach als Konsequenz
von Kants Lehre als Prinzip transzendentaler
Freiheit gedacht werden. Und dieses Prinzip ist
dann auch als Grund unbedingter Geltung zu

84

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denken, sofern dieses Prinzip aus der Unbe-
dingtheit des Vollzugs transzendentaler Freiheit
generierbar ist.

Krings transzendentale Freiheitslehre fiihrt
damit Kants Intention, die Unbedingtheit des sitt-
lichen Anspruchs auf ein Gesetz des eigenen
Willens zuriickzufiihren, konsequent zuende,
womit die Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft eine Begriindung erfahrt und nicht ldn-
ger blofe Voraussetzung bleibt. Diese Identitit
ist im Hinblick auf die Begriindung eines sittli-
chen Anspruchs von entscheidender Bedeutung.
Wiirde ndmlich zwischen gebietender Vernunft
und Willen eine echte Differenz bestehen, so
konnte die Unbedingtheit des Anspruchs nicht
begriindet werden und die Befolgung dieses
Anspruchs miifite letztlich als eine Irrationalitdt
erachtet werden. Die Aufnahme auflerhalb der
Vernunft liegender Bestimmungsgriinde wire
mehr als begreiflich, denn warum sollte ein Wille
einem unbedingten Anspruch Folge leisten, wenn
dieser Anspruch nicht letztlich sein eigener wire.
Einem &uferlichen Anspruch allein um seiner
selbst willen Folge zu leisten, erscheint als
Irrationalitdt.39 Autonomie widre nur um den
Preis der Irrationalitdt zu haben. Die Alternative
wire irrationale Autonomie oder rationale Hete-
ronomie.

30 Vorkantisch neuzeitlich ergab sich diese Problematik im
theologischen Kontext des amour pur-Streits, wobei die Frage
erortert wurde: Kann Gott allein um seiner selbst willen unter
Absehung zusitzlicher Motive geliebt werden oder spielt hier
nicht immer schon die Aussicht auf jenseitige Gliickseligkeit mit
herein? Ausgetragen wurde diese Kontroverse vor allem zwischen
den Bischéfen Fenelon und Bossuet; vgl. hierzu R. Spaemann
(1990).

85

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autonomie des Willens bedeutet bei Kant also
nicht nur, dal sich der Wille das Gesetz seines
Wollens selbst gibt, sondern dariiber hinaus, daf3
er sich ein Gesetz gibt, das dem Vollzug dieser
Autonomie entspringt und deren Selbstaffir-
mation fordert. Heteronomie des Willens be-
deutet entsprechenderweise nicht lediglich wort-
lich iibersetzt Fremdbestimmung des Willens,
derart, daf der Wille lediglich durch ein Prinzip
bestimmt wiirde, ohne dies selbst zu wihlen.
Ebensowenig wie Autonomie nicht in blofem,
wenn auch unbedingtem Wihlenkonnen besteht,
schliefit Heteronomie dieses aus. Heteronomie
des Willens liegt vielmehr dann vor, wenn der
Wille im Vollzug seiner Autonomie sich ledig-
lich das Gesetz seines Wollens gibt, ohne eben
eodem actu diesen Vollzug seiner Autonomie
selbst zu affirmieren.

Die hinsichtlich des Autonomieprinzips fest-
gestellte Unterscheidung ist eine entscheidende
Voraussetzung fiir die spiter darzustellende
Rekonstruktion des transzendentalen Freiheits-
vollzugs. Denn nur, wenn innerhalb des Vollzugs
von Autonomie noch einmal eine Differenz ge-
setzt wird zwischen eben reiner Selbstbe-
stimmung bzw. Selbstgesetzgebung als solcher,
die sich nicht eo ipso als Affirmation ihrer selbst
vollzieht, und andererseits der Selbstbestimmung,
die sich im Vollzug ihrer Autonomie affirmiert,
kann unterschieden werden zwischen einem sich
vollbringenden und einem sich verwirkenden
Vollzug der Autonomie bzw. der transzenden-
talen Freiheit selbst und ethisch dann entspre-
chend zwischen gut und bose. Folgende grundle-
gende Struktur des transzendentalen Freiheits-
vollzugs zeichnet sich damit ab: Im sich vollbrin-

86

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genden Vollzug transzendentaler Freiheit be-
wahrt sich die Autonomie des Willens im Voll-
zug ihrer selbst. Im sich verwirkenden Vollzug
transzendentaler Freiheit gibt sich die Autonomie
des Willens in ihrem Vollzug auf.

Leistet der Wille einem Anspruch unbedingt
Folge, der ihm dufBerlich ist, bspw. auch einem
theonomen Anspruch, so iibt er auch dadurch
seine Autonomie aus, indem er alle anderen
Bestimmungsgriinde distanziert und sich eben
diesem Anspruch unbedingt hingibt. Er hat sich
dann zwar unbedingt entschieden, nun aber mit
dem Resultat, sich durch das Prinzip, fiir das er
sich entschieden hat, bedingen zu lassen. Die
Unbedingtheit der Autonomie geht sonach im
Vollzug dieser selbst verloren. Deshalb ist fiir
den Kant der GMS und KPV der durch ein
duflerliches Prinzip bestimmte Wille der hetero-
nome bzw. unfreie Wille. In diesen zur Grund-
legung der praktischen Philosophie verfafiten
Schriften denkt Kant damit quasi vom Resultat
des Vollzugs der Autonomie her. Die Grundfrage
richtet sich in diesen Schriften auf das unbedingt
Gute bzw. den guten Willen, und dieser ist eben
derjenige, der im Vollzug seiner Autonomie
diese auch bewahrt und sich nicht selbst aufgibt.
Erst in der REL gerit dann die Frage nach dem
Bosen explizit in den Blick, und damit auch die
Moglichkeit, dafl der transzendentale Freiheits-
vollzug als derjenige der Autonomie des Willens
sich auch selbst verwirken kann.

Nur sein eigenes, ihm selbst immanente Gesetz
kann der Wille also begriindetermaflen auf unbe-
dingte Weise befolgen. Aufgrund dieser Einsicht
kann Kant davon ausgehen, als erster die Mog-
lichkeit eines unbedingten sittlichen Anspruchs
begriindet zu haben: So mufiten alle vorherigen

87

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuche einer solchen Begriindung fehlschla-
gen, da sie stets auf "irgendein Interesse als Reiz
oder Zwang" rekurrieren mufiten, solange man
"den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze
gebunden" sah und "es sich aber nicht einfallen"
lie3, "daf er nur seiner eigenen ... Gesetzgebung
unterworfen sei". "Man bekam" dann "niemals
Pflicht, sondern Notwendigkeit der Handlung aus
einem gewissen Interesse heraus"3! und verfehlte
damit das Wesen des sittlichen Anspruchs. Letz-
terem zufolge ist es dem Willen aufgegeben, im
Vollzug seiner Autonomie diese zu affirmieren,
und damit seine Unbedingtheit zu bewahren,
denn nur unter dieser formalen Voraussetzung
vermag sich der Wille den materialen Gehalten
dieses Anspruchs gegeniiber offenzuhalten.

§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

Die nach Ansdtzen Kants weitergefiihrte tran-
szendentale Reflexion hinsichtlich der Unbe-
dingtheit des sittlichen Anspruchs ergibt also die
Selbstaffirmation der Autonomie des Willens als
transzendentalen Anspruch, der als solcher unbe-
dingt und in dieser Unbedingtheit auch begriindet
ist. Nur das ihm selbst immanente Gesetz der
Selbstaffirmation seiner Autonomie kann der
Wille auf begriindete Weise unbedingt anerken-
nen, indem er sich damit selbst bestitigt.32

Kant allerdings hat seine transzendentale
Reflexion auf die Autonomie des Willens nicht

31 GMS BA 73.

32 Entsprechend muB das sittliche Gebot vollig a priori schon mit
dem Begriff des Willens eines verniinftigen Wesens iiberhaupt
verbunden" gedacht werden (GMS BA 62), so daB auszugehen ist
"von dem Verhiltnisse eines Willens zu sich selbst, so fern er sich
bloB durch Vernunft bestimmt" (GMS BA 63).

88

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

explizit von seinen ethischen Ausfiihrungen
abgesetzt, denn ihm geht es nicht nur in transzen-
dentaler Absicht um die Bedingungen der
Moglichkeit eines sittlichen Anspruchs und damit
einer Ethik iiberhaupt, sondern dariiber hinaus
auch darum, eine ganz bestimmte Konzeption
einer Ethik zu rechtfertigen. In diesem Sinne
pendelt er bei seinen Ausfithrungen immer
wieder zwischen den entsprechenden Ebenen.

So setzt er bspw. eingangs der GMS mit der
transzendentalen Problematik an, indem er in der
Vorrede auf die Unbedingtheit moralischer Ver-
pflichtung rekurriert und dann sogleich im ersten
Abschnitt auf den Willen als die Instanz der Rea-
lisierung dieser Unbedingtheit eingeht.33 Anstatt
nun aber die transzendentale Reflexion fortzufiih-
ren und dabei den Willen als unbedingte Aktuali-
tit weiter zu reflektieren, was geradewegs zur
Lehre von der Autonomie fithren wiirde, geht
Kant stattdessen zur Formulierung des ethischen
Prinzips iiber. Hierbei geht er davon aus, daf} die
gesollten Inhalte unter ein einziges Gesetz als
principium diiudicationis, das er bekanntlich als
kategorischen Imperativ bezeichnet, subsumier-
bar und solchermaflen begriindbar sein miifiten.
Anstatt die Moglichkeit eines ethischen An-
spruchs transzendental zu begriinden, geht Kant
also dazu iiber, diesen Anspruch auf eine Formel
zu bringen, mithin ein ethisches Prinzip zu
entwickeln. Danach wendet er sich wieder der
transzendentalen Reflexion zu, indem er auf die

33 Die Begriindung dafiir, daB der Wille allein auf unbedingte
Weise gut sein kann, kann dahingehend zusammengefa3t werden,
daB der Wille sowohl als Grund allen Handelns zu denken ist, wie
auch in der alleinigen Michtigkeit des Handelnden liegt. Alle
anderen Faktoren menschlichen Handelns sind hingegen durch
duBere Einfliisse beeinfluBbar.

89

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung des kategorischen Imperativs durch
die Autonomie des Willens reflektiert.

Aufgrund dieses Wechsels der Reflexionsebe-
nen aber ist Kants Argumentation im Hinblick
auf den Anspruch ihrer durchgehenden Stringenz
von vornherein zum Scheitern verurteilt. Seine
transzendentale Begriindung findet sich zum Teil
nur ansatzweise und in Andeutungen ausgefiihrt,
wihrend die Darstellung seiner Ethik nur vorder-
griindig stringent erscheint. Bei genauerer Be-
trachtung ndmlich finden sich diesbeziiglich an
entscheidenden Stellen unzureichend begriindete
Annahmen. Indem Kant dann von der Ethik des
kategorischen Imperativs aus auch wieder auf die
transzendentale Ebene der Autonomie des Wil-
lens wechselt, geraten diese Annahmen dann
sogar in Verbindung mit letzterer, so daff Kant
die Autonomie des Willens nicht lediglich in dem
bisher von uns rekonstruiertem Umfang vertritt,
sondern sie dariiber hinaus mit Implikationen
seiner Ethik versieht.34 Dadurch kann Kant sich
dann schlieBlich sogar iiberreden, dal auch nur
eine ganz bestimmte Konzeption von Ethik,
nidmlich die des kategorischen Imperativs, tran-
szendental begriindet und somit die einzig mog-
liche sei.

Der Versuch, kontinuierlich von transzenden-
taler zu ethischer Reflexion iiberzugehen und
umgekehrt muf} aus prinzipiellen Griinden fehl-
schlagen, da beide Reflexionen auf unterschiedli-
chen Fragestellungen beruhen, die aufeinander
irreduzibel sind. Die transzendentale Frage lautet
in etwa: Unter welchen Bedingungen 148t sich

34 Ein Kommentar zur GMS wie zur KPV aus der Perspektive
transzendentaler Reflexion einerseits und ethischer Reflexion
andererseits stellt unseres Erachtens noch ein Desiderat dar.

90

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein sittlicher Anspruch iiberhaupt rechtfertigen?
Die ethische Frage hingegen lautet: Was soll ich
unter Voraussetzung eines sittlichen Anspruchs
tun? Transzendentalphilosophie begriindet somit,
dafl man iiberhaupt eine Ethik haben solle, nicht
jedoch die konkrete Form derselben. Im Riick-
gang vom sittlichen Anspruch kann auf die Auto-
nomie des Willens als Bedingung der Moglich-
keit dieses Anspruchs geschlossen werden und
der Vollzug dieser Autonomie kann dann kon-
struktiv als Selbstaffirmation derselben gedacht
werden. Damit jedoch ergibt sich keine konkrete
Ethik, sondern es wird lediglich regressiv das
Unbedingte erschlossen, das bei jeder ethischen
Forderung immer schon mitgefordert wird und es
wird dariiber hinaus versucht, konstruktiv dieses
Unbedingte als Vollzug transzendentaler Freiheit
zu denken. Das Verhiltnis von Transzendental-
philosophie und Ethik besteht sonach darin, daf3
erstere die Ermoglichung der letzteren aufweist,
ohne daf letztere aus ersterer deduzierbar wire.
Nun ist jedoch auch eine transzendentale Re-
flexion keinesfalls gehaltlos und allenfalls dieser
Gehalt, den man als transzendentalen Anspruch
benennen konnte, kann nun als negatives Krite-
rium im Hinblick auf eine konkrete Ethik dienen.
Im Zusammenhang mit Kants Lehre kann, wie
wir sahen, der transzendentale Anspruch als
Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit bzw.
Selbstbewahrung der Autonomie des Willens
rekonstruiert werden. Entsprechenderweise darf
freilich kein ethisches Gebot die Selbstaufgabe
transzendentaler Freiheit fordern. Ein ethischer
Anspruch darf nicht das transzendentale Funda-
ment negieren, auf dem er basiert. Das ethische
Sollen erheischt Anerkennung, nicht Unterwer-
fung. Die Unbedingtheit, mit der ein ethischer

91

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch auftritt, besteht gerade darin, daf er
fordert, seinen Gehalt aus Freiheit anzuerkennen.
Ethisch gehandelt werden soll nicht unter Auf-
gabe der Freiheit, sondern im Vollzug der Frei-
heit.

Der ethische Anspruch ist insofern unbedingt,
als er die Selbstaffirmation transzendentaler Frei-
heit immer schon mitfordert. Er fordert vom
Willen, alle etwaigen faktischen Bestimmungs-
griinde zu distanzieren, um sich in transzenden-
taler Freiheit daraufhin offenzuhalten, der Forde-
rung auf unbedingte Weise, ndmlich um ihrer
selbst willen, nachkommen zu konnen. Der tran-
szendentale Anspruch und der ethische Anspruch
fallen in der sittlichen Erfahrung eines unbeding-
ten Anspruchs ineins und werden lediglich in der
Reflexion voneinander getrennt, wobei gerade
das transzendentale Moment den Anspruch der
Unbedingtheit begriindet. Parallel hierzu sind ja
in je konkreter gegenstidndlicher Erfahrung tran-
szendentale und empirische Momente ebenfalls
immer schon miteinander verbunden und nur
durch Reflexion voneinander trennbar. Letztere
als transzendentale unterscheidet erst zwischen
dem erfahrungskonstitutiven Moment der tran-
szendentalen Grundsidtze des Verstandes und
dem kontingenten Moment der Empirie. Entspre-
chend unterscheidet transzendentale Reflexion in
praktischer Hinsicht zwischen dem transzenden-
talen Moment der Selbstaffirmation der Auto-
nomie des Willens, das fiir Sittlichkeit konstitutiv
ist, und dem ethischen Moment, in dem Sittlich-
keit sich in je konkreter Gehaltlichkeit realisiert.

Die Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit
begriindet also die ethische Forderung in ihrer
Unbedingtheit, d. h. sie begriindet die Moglich-
keit, da} eine ethische Forderung um ihrer selbst

92

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

willen erfiillt werden kann. Damit aber ist noch
keine Festlegung dahingehend getroffen, worin
denn die ethische Forderung zu bestehen habe. Es
bleibt noch offen, auf welchen Prinzipien die
Ethik beruhe, welche Struktur sie habe, beispiels-
weise ob sich der ethische Anspruch dadurch
ausprigt, daf er die Erfiillung von Gesetzen oder
die Realisierung von Werten fordere und vieles
mehr. Transzendentalphilosophie ermoglicht die
ethische Diskussion, ohne eine Ethik zu priju-
dizieren.

Indem Kant die beiden Reflexionsniveaus nicht
klar trennt, erweckt er den Anschein, als wiirde
die transzendentale und die ethische Problematik
in einem engeren, als dem eben erlduterten,
sachlichen Zusammenhang stehen. Dabei geraten
ihm Momente in die transzendentale Reflexion,
die seiner Ethik entnommen sind. Ndherhin wird
der transzendentale Anspruch der Selbstaffirma-
tion der Autonomie des Willens dahingehend
erweitert, dal3 diese Autonomie nur dann besteht,
wenn der Wille nicht "nur seiner eigenen",
sondern dabei auch "allgemeinen Gesetzgebung
unterworfen"35 ist. Fiir den autonomen Willen
bedeutet die Verbindung von eigener und zu-
gleich allgemeiner Gesetzgebung, sich eodem
actu als "Oberhaupt”, aber auch "Glied" im
"Reich der Zwecke"3% zu vollziehen. Allgemeine
Gesetzlichkeit sowie die weitere Bestimmung
derselben als Gesetzgebung von Vernunftwesen,
die als Selbstzwecke zu erachten sind, sind die
wesentlichen Momente der Ethik des katego-
rischen Imperativs. Indem Kant diese Momente
mit dem transzendentalen Anspruch der Autono-

35 GMS BA 73.
36 GMS BA 75.

93

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mie des Willens verquickt, sucht er dieser Ethik
selbst transzendentalen Status zu verleihen und
sie als die einzig mogliche darzustellen.

Kants Argumentationsstrategie besteht dabei
ndherhin darin, die Momente der allgemeinen
Gesetzlichkeit moralischer Maximen sowie der
Selbstzweckhaftigkeit des Vernunftwesens als
unabdingbare ethische Prinzipien zu begriinden
zu suchen, um dann die damit begriindete Ethik
des kategorischen Imperativs mit dem transzen-
dentalen Anspruch der Autonomie des Willens zu
verbinden. Kant verfdllt damit gar nicht dem
methodischen Fehler des Versuchs, von transzen-
dentaler Reflexion ausgehend zur Ableitung einer
bestimmten Ethik zu gelangen, sondern sucht
vielmehr umgekehrt, eine ganz bestimmte Ethik
als die einzig verniinftige zu begriinden, um dann
im nachhinein eine Synthese herzustellen zwi-
schen den Prinzipien dieser Ethik und dem
transzendentalen Anspruch der Autonomie des
Willens. Die prinzipielle Offenheit transzenden-
taler Reflexion gegeniiber verschiedenen Kon-
zeptionen von Ethik wird sonach durch ethische
Reflexion aufzuheben gesucht, welche allein eine
einzige Konzeption als begriindet glaubt aus-
geben zu konnen.

Doch diesem Anspruch ethischer Reflexion
vermoOgen Kants Ausfiihrungen nicht gerecht zu
werden, worauf im folgenden nur in aller Kiirze
eingegangen werden soll. Die wesentlichen Mo-
mente der Ethik des kategorischen Imperativs,
die allgemeine Gesetzlichkeit einer moralischen
Maxime als solcher sowie die Selbstzweckhaf-
tigkeit des Vernunftwesens, erweisen sich langst
nicht als zureichend begriindet. Die grofie, ja
sogar verbliiffende Plausibilitdt, dic man ihnen
prima facie zuzusprechen geneigt sein mag, ver-

94

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wandelt sich bei ndherer Betrachtung von Kants
Raisonnement jedenfalls in Skepsis.37

Grundlegend fiir Kants Ethik ist das Moment
der allgemeinen Gesetzlichkeit einer moralischen
Maxime als solcher. Die ihr entsprechende For-
mel des kategorischen Imperativs leitet Kant als
erste ab. Sie besteht darin, daBl einer Maxime des
Willens das moralische Kriterium abverlangt
wird, als allgemeines Gesetz gewollt werden zu
konnen. Und diese Ableitung, wonach "der blofe
Begriff eines kategorischen Imperativs auch die
Formel an die Hand gebe", verbliifft in der Tat.
"Denn da der Imperativ aufler dem Gesetze nur
die Notwendigkeit der Maxime enthélt, diesem
Gesetz gemdfl zu sein, das Gesetz aber keine
Bedingung enthilt, auf die es eingeschrinkt war,
so bleibt nichts als die Allgemeinheit eines
Gesetzes tiberhaupt iibrig, welchem die Maxime
der Handlung gemiB sein soll ... "38 "Der kate-
gorische Imperativ ist also nur ein einziger, und
zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, daf sie ein
allgemeines Gesetz werde."3?

Gegeniiber dem hypothetischen Imperativ, der
prinzipiell von einer vorgéngigen Zwecksetzung
als seiner Bedingung abhingt, gebietet der kate-
gorische Imperativ unbedingt. Soviel ist unstrei-
tig nach den von Kant vorgenommenen Begriffs-
definitionen. Zugestanden werden kann auch, daf3
die Unbedingtheit des Gesetzes darin bestehe,

37 Diese Kritik aber verfolgt keineswegs die Absicht, daB Kants
ethische Prinzipien schlechthin unhaltbar wiren, sondern
lediglich, daB sie erhebliche Defizite hinsichtlich ihrer
Begriindung aufweisen.

¥ GMSBASIf.

% GMS BA 52.

95

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB dieses durch keine Bedingung eingeschrinkt
werde. Dies erscheint unproblematisch, sofern
eben damit nichts anderes gesagt sein soll, als die
Trivialitdt: das unbedingte Gesetz unterstehe kei-
ner Bedingung. Problematisch aber erscheint die
Folgerung, wonach gelten soll, es bliebe "nichts
als die Allgemeinheit eines Gesetzes iiberhaupt
iibrig". Unbedingtheit muf} ja nicht eo ipso Allge-
meinheit bedeuten.

Kant gibt keine Begriindung, warum ein unbe-
dingter Anspruch die Form eines allgemeinen
Gesetzes haben miisse. Der Schein einer Begriin-
dung aber entsteht durch Kants ambivalenten
Gebrauch des Begriffs "Gesetz", womit er den
logischen Hiatus zwischen dem Moment der
Unbedingtheit und dem der Allgemeinheit zu
iiberbriicken sucht. Diesen Begriff ndmlich fiihrt
er zunichst nur ein, um die Unbedingtheit sittli-
cher Imperative zu kennzeichnen. Ist dieser
Begriff aber erst einmal in diesem Sinne einge-
fiihrt, findet Kant in ihm ganz selbstverstiandlich
das Moment der Allgemeinheit enthalten, wobei
auch Assoziationen mit dem Begriff des Gesetzes
in theoretischer Hinsicht hilfreich sind, sofern fiir
ein Naturgesetz ja innerhalb eines bestimmten
Bereichs allgemeine Giiltigkeit angenommen
wird.40 Wird deshalb die Konnotation des Mo-

40 Kant 148t gar keinen Zweifel daran, daB er den Begriff des
Gesetzes dem theoretischen Bereich entnimmt; vgl. etwa GMS
BA 36: "Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein
verniinftiges Wesen hat das Vermdgen, nach der Vorstellung der
Gesetze, d. i. nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen ...".
Bezeichnend hierbei ist, mit welcher Selbstverstdndlichkeit der
Begriff des Gesetzes im Zusammenhang bereits mit der Absicht-
lichkeit des Handelns eingefiihrt wird, obwohl er damit doch gar
nicht in zwingendem Zusammenhang steht. Absichtliches
Handeln liegt ja bereits vor, wenn man nach einer Maxime

96

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ments der Allgemeinheit in gewisser Hinsicht als
Implikation des Begriffs eines Gesetzes womog-
lich unvermeidbar, so bliebe jedoch Kants Ein-
fiihrung gerade dieses Begriffs zur Kennzeich-
nung der unbedingten Geltung eines sittlichen
Anspruchs zu beanstanden. In diesem Sinne
konnte man Kant gar unterstellen, er habe gerade
den Begriff des Gesetzes als willkiirliche Kenn-
zeichnung fiir die Unbedingtheit eines sittlichen
Anspruchs nur deshalb eingefiihrt, um das Mo-
ment der Allgemeinheit dann analytisch aus ihm
hervorzuzaubern.

Im Sinne der angedeuteten Argumentations-
strategie wird in der GMS der Begriff des Geset-
zes nur eingefiihrt, um die Unbedingtheit sitt-
licher Imperative zum Ausdruck zu bringen, denn
es soll damit eine sich von allen anderen Impe-
rativen abhebende "Notigung des Willens deut-
lich unterschieden"4! werden. Allein um "die
Ungleichheit der Notigung des Willens deutlich”
zu machen, werden die Imperative unterschieden
in "Regeln", "Ratschldge" und "Gebote (Geset-
ze)". Der Begriff der letzteren wird allein fiir
sittliche Imperative im Hinblick auf deren un-
bedingte Geltung reserviert. Doch in der hierfiir
sogleich folgenden Begriindung wird dann ein-
fach als selbstverstindlich unterstellt, mit dem
Begriff des Gesetzes gehe neben dem definito-
risch festgelegten Moment der Unbedingtheit
auch das Moment der Allgemeinheit einher,
indem Kant weiter ausfiihrt: "nur das Gesetz
fiihrt den Begriff einer unbedingten und zwar

handelt, und dieser muB ja nach Kants sonstigem Verstindnis
keine allgemeine Gesetzlichkeit eignen.
41 GMS BA 43.

97

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

objektiven und mithin allgemein giiltigen
Notwendigkeit bei sich"42, womit dann freilich
unbedingte und allgemeine Geltung austauschbar
werden und Kant in der spiter folgenden Ab-
leitung der Grundformel des kategorischen
Imperativs ganz selbstverstdndlich die "Allge-
meinheit eines Gesetzes" voraussetzen kann. Die
Willkiirlichkeit der Bezeichnung eines unbeding-
ten sittlichen Anspruchs als Gesetz kommt in
obigem Zitat im iibrigen dadurch recht gut zum
Ausdruck, da3 Kant zunichst sogar zwei Begriffe
zur Kennzeichnung des sittlichen Anspruchs
anbietet, nimlich "Gebot" und "Gesetz", wobei er
letzteres sogar zundchst noch in Klammer setzt,
womit man wohl annehmen darf, dafl er den
Begriff "Gebot" zunichst fiir die ndherliegende
Bezeichnung hilt. Hierin konnte man ihm nur
zustimmen, denn der Begriff des Gebotes scheint
dem praktischen Kontext sittlicher Erfahrung
weit ndher zu stehen, als der mit Assoziationen
aus dem Bereich der Natur beladene Begriff des
Gesetzes. Da Kant jedoch wohl genau auf diese
Assoziationen, welche im wesentlichen das Mo-
ment allgemeiner Giiltigkeit beinhalten, abzielt,
ersetzt er kurzerhand den Begriff des Gebotes
durch den des Gesetzes.43

42 GMS BA 43.

43 Die mit dem Begriff des Gesetzes verbundenen Konnotationen
aus dem theoretischen Bereich nimmt Kant dann bewuBt in
Anspruch, wenn er die allgemeine Gesetzlichkeit moralischer
Maximen explizit in Analogie zur Naturgesetzlichkeit denkt und
damit zu folgender zweiten Formel des kategorischen Imperativs
gelangt: "handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden sollte"
(GMS BA 52). Sofern die moralische Maxime als allgemeines
Gesetz gewollt werden kann, kann sie gleichsam betrachtet
werden, als ob sie ein Gesetz einer Natur sei, die durch

98

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Festzuhalten jedenfalls bleibt, daf die Einfiih-
rung des Prinzips der allgemeinen Gesetzlichkeit
als ethischer Qualifikation von Kant keineswegs
zwingend begriindet wird. Und dies gilt auch im
Hinblick auf das zweite wesentliche Konstituens
der Ethik des kategorischen Imperativs, ndmlich
von der These der Selbstzweckhaftigkeit des Ver-
nunftwesens. Letztere fiihrt Kant eigentlich des-
halb ein, um die Maximen, die allein nach dem
Kriterium widerspruchsfreier allgemeiner Ge-
setzlichkeit gewollt werden kOnnten, weiter
einzuschridnken. Als allgemeines Gesetz konnte
ja eine unendliche Anzahl moglicher Maximen
widerspruchsfrei gewollt werden, deshalb sucht
Kant nach einer ndheren Spezifizierung im Hin-
blick auf die moralische Qualifikation von
Maximen.

Diese erfolgt nach Kant, indem der kategori-
sche Imperativ nicht nur fordert, daf} eine Maxi-
me als allgemeines Gesetz widerspruchsfrei ge-
wollt werden konnte, sondern dariiber hinaus

menschliches Handeln zu konstituieren wire. Eine Ungereimtheit
unserer Interpretation kénnte u. U. darin gesehen werden, daB der
hier auf ethischem Niveau problematisierte Begriff des Gesetzes
auf transzendentalem Niveau mit dem Prinzip der Autonomie
explizit in Anspruch genommen wird (Vgl. oben § 12). Dies
allerdings kann allein bereits durch die strikte Unterschiedenheit
der Reflexionsniveaus gerechtfertigt erscheinen. Es scheint ja
keinerlei methodische Veranlassung zu bestehen, Begriffe trans-
zendentaler Reflexion mutatis mutandis in ethischer Reflexion
wiederholen zu miissen. Vielmehr erscheint es weit eher ange-
zeigt, daB jede dieser Reflexionen ihre Begrifflichkeit eigens zu
begriinden hat. In diesem Sinne kann transzendentale Reflexion
einen Bezug zwischen Freiheit und Gesetz im Prinzip der
Autonomie positiv darstellen, wihrend die ethische Reflexion den
Begriff des Gesetzes weit weniger zwingend zu rechtfertigen
vermag.

99

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch einen unbedingten Zweck dekretiert, der
nicht wiederum zum Mittel fiir einen anderen
Zweck herabgesetzt werden kann. Die sittliche
Qualifikation einer Maxime ist damit erst dann
gegeben, wenn sie diesem Zweck an sich selbst
nicht widerspricht. Der unbedingte Zweck kon-
kurriert dabei aber nicht mit allen anderen
Zwecken auf gleicher Ebene, wobei er diese
letztlich zu blofen Mitteln herabsetzen wiirde,
sondern ist formaliter als ein Zweck iiberhaupt zu
denken, der hinsichtlich der sittlichen Qualifika-
tion einer Maxime und deren konkreter Zweck-
setzung als mitgesetzt mufl unterstellt werden
konnen. Als diesen unbedingten Zweck denkt
Kant das Vernunftwesen und leitet daraus die
entsprechende Spezifizierung des kategorischen
Imperativs ab: "Handle so, da3 Du die Mensch-
heit sowohl in Deiner Person als in der Person
eines jeden anderen jederzeit als Zweck, niemals
bloB als Mittel brauchst".44

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen
bzw. des Vernunftwesens fiihrt Kant aber als eine
bloBe Behauptung ein: "Nun sage ich: der
Mensch und iiberhaupt jedes verniinftige Wesen
existiert als Zweck an sich selbst ... "45 Und fiir
diese Behauptung wird auch keine zureichende
Begriindung geboten, sondern sie wird lediglich
ex negativo dadurch zu stiitzen gesucht, daf}
durch Neigungen vermittelten Objekten wie auch
vernunftlosen Wesen eine unbedingte Werthaf-
tigkeit und damit eine Selbstzweckhaftigkeit
abgesprochen wird. Dabei ist zwar die Struktur
erkennbar, daf3 der oberste Zweck der Vernunft
nur in dieser selbst und nicht in Vernunftfrem-

44 GMS BA 66 f.
45 GMS BA 64.

100

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem bestehen konne, nicht aber wird von Kant
auf zureichende Weise begriindet, wie gerade das
individuelle Vernunftwesen diese Struktur der
Selbstrealisation der Vernunft zu mediatisieren
vermag. Allein aufgrund dieser Struktur wiren ja
auch iiberindividuelle Vernunftleistungen (wie
etwa Hegels Objektivationen des Geistes, bspw.
Staat, Gesellschaft, Familie etc.) als Kandidaten
der unbedingten Zwecksetzung von vornherein
gar nicht auszuschlieen. Sollte jeder Anschein
eines unhinterfragt vorausgesetzten Individualis-
mus vermieden werden, so mii3te die Unbedingt-
heit des individuellen Vernunftwesens nicht nur
ex negativo, sondern positiv ausgewiesen wer-
den. 46

Die ethischen Prinzipien der allgemeinen
Gesetzlichkeit einer Maxime wie auch des Ver-
nunftwesen als eines Selbstzwecks werden also
von Kant nicht hinreichend begriindet. Die Ethik
des kategorischen Imperativs findet sich damit
keineswegs als die einzig mogliche ausgewiesen.
Damit kann recht betrachtet auch der Befund der
ethischen Reflexion Kants keine Veranlassung
ergeben, die erorterten ethischen Prinzipien mit
dem transzendentalen Prinzip der Selbstaffirma-
tion transzendentaler Freiheit als der Autonomie

46 Das Vernunftwesen als unbedingten Zweck positiv auszu-
weisen, liegt wohl in der Intention zweier genuiner Lehrstiicke
Fichtes: der Selbstsetzung des Ich und der Interpersonalitits-
deduktion. In der Selbstsetzung des Ich kann sich das menschliche
Vernunftwesen in seiner Unbedingtheit erfahren und der Inter-
personalititsdeduktion zufolge muB es als diesbeziigliche Mog-
lichkeitsbedingung eodem actu ein anderes, es aufforderndes
menschliches Vernunftwesen setzen. In der Durchfiihrung dieser
Lehrstiicke sucht Fichte in einer transzendentalen Genesis
aufzuweisen, wie Unbedingtheit im commercium menschlicher
Freiheit sich gerade zwischen menschlichen Vernunftwesen
konstituiert.

101

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Willens in eine zwingende Verbindung zu
bringen. Der autonome Wille als solcher muf
sonach nicht zwingend mit allgemeiner Gesetz-
gebung in einem Reich der Zwecke von Ver-
nunftwesen einhergehen. Die Offenheit transzen-
dentaler Freiheit gegeniiber verschiedenen Kon-
zeptionen von Ethik vermag Kants ethische
Reflexion also entgegen ihrem Anschein nicht
aufzuheben.

Hinsichtlich Kants praktischer Philosophie
erscheint damit allein der transzendentale Grund-
gedanke zwingend, wonach ein unbedingter sitt-
licher Anspruch auf die Selbstaffirmation tran-
szendentaler Freiheit als der Autonomie des Wil-
lens zuriickzufiihren sei. Die von Kant ebenfalls
angestrebte Begriindung der Ethik des kategori-
schen Imperativs als der allein moglichen Ethik
vermag hingegen nicht zu iiberzeugen.4’

47 Deshalb mogen auch die Versuche durchaus sinnvoll sein,
Kants Ethik zu einer Diskursethik zu transformieren. Einen argen
methodischen Fehler begehen diese Versuche allerdings dann,
wenn sie sich dabei auch iiber Kants transzendentale Freiheits-
lehre, mithin iiber das Prinzip der Selbstaffirmation der Auto-
nomie des Willens hinwegsetzen zu konnen glauben. Vgl. hierzu
die berechtigte Kritik von H. Krings (1980), S. 69-98.

102

https://dol.org/10.5771/9783495096713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
	§ 9 Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs
	§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer Hinsicht
	§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit
	§ 12 Die Autonomie des Willens
	§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens
	§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

