
B. Transzendentale Freiheit als 
Autonomie des Willens

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
Indem Kant in der KRV die Idee transzendentaler 
Freiheit nicht festzuhalten vermag, ergibt sich 
auch eine schwerwiegende Konsequenz im Hin­
blick auf die in dieser Schrift vertretene Konzep­
tion der Vernunft. Wie wir sahen, ist auch die 
transzendentale Bestimmung des Gegenstandes 
in seiner Gegenständlichkeit durch Kants Theorie 
der Erfahrung als Freiheit im Sinne der Setzung 
einer Determination zu verstehen. Und gleiches 
kann auch gelten von der transzendental präsu- 
mierten Regulativität der Erkenntnis, wodurch 
letztere immer schon im Hinblick auf die Idee 
eines umfassenden systematischen Zusammen­
hangs hin orientiert wird.1 Bezeichnenderweise 
aber thematisiert Kant den Freiheitsbegriff in 
diesem Zusammenhang nicht ausdrücklich, son­
dern spricht immer nur von der Spontaneität des 
Verstandes bzw. der Vernunft, ohne diese Spon­
taneität, die den transzendentalen Entwurf im 
Hinblick auf mögliche Erfahrung leistet, als 
Realisierung transzendentaler Freiheit auszu­
weisen zu suchen. 1

1 Vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 19 f.: "Keine Idee zu haben, 
bedeutet einen Mangel an Freiheit gegenüber der Quantität und 
Qualität der Einzel Wissenschaften."

54

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem Kant diese Spontaneität sonach unbe­
gründet läßt, leistet er den enormen psychologi­
stischen Mißverständnissen Vorschub, denen 
seine Interpreten auf unterschiedliche Weisen 
immer wieder unterliegen. Wird Spontaneität 
theoretischer Vernunft nämlich nicht ausdrück­
lich als ein unbedingtes Handeln transzendentaler 
Freiheit gedacht, so kann sie freilich leicht als 
Ausdruck irgendwelcher angeborener oder ange­
lernter psychologischer Ausstattung des Men­
schen verstanden werden. Dieses prinzipielle 
Mißverständnis liegt mutatis mutandis letztlich 
auch heutigen biologistischen Interpretationen 
zugrunde, welche Kants Theorie der Erfahrung 
evolutionstheoretisch zu deuten suchen.2

Dabei liegt es sachlich durchaus in der Konse­
quenz des Kantischen Denkens, die Spontaneität, 
welche die Möglichkeit der Erfahrung stiftet, als 
Hervorbringung transzendentaler Freiheit aufzu­
fassen. Einerseits nämlich entspringt diese Spon­
taneität Kants Ausführungen zufolge reiner Ver­
nunft und andererseits hat letztere ja als kritische 
sich immer schon als unbedingt gesetzt, bedeutet 
doch die KRV eine Kritik der reinen Vernunft 
allein durch reine Vernunft, mithin allein nach 
einer Maßgabe, die dieser selbst immanent ist. 
Gerade von diesem Gesichtspunkt macht Kant 
keinen systematischen Gebrauch, obgleich es 
sich dabei doch um die Perspektive handelt, die 
all seinem kritischen Philosophieren zweifellos 
zugrundeliegt. So bringt Kant diese spezifisch 
neuzeitliche Selbstsetzung der Vernunft durchaus 
in programmatischen Äußerungen zum Aus­
druck, wonach ihm Philosophie als systematische 

2 Einen Überblick über die diesbezüglich neuere Diskussion bietet 
der von W. Lütterfelds (1987) edierte Sammelband.

55

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstdarstellung der Vernunft gilt, ohne sie 
jedoch auch nur annähernd in ihrer fundamenta­
len Bedeutsamkeit zu berücksichtigen.

Indem Kant die Selbstsetzung reiner Vernunft, 
wonach diese sich aus eigener Spontaneität zu 
reflektieren vermag, nicht mehr reflexiv einholt, 
übersieht er die Relevanz der ursprünglichen 
Praktizität der Vernunft. Damit aber kann ihm 
diese Praktizität auch nicht als Realisierung tran­
szendentaler Freiheit bewußt werden und eben­
sowenig die Erkenntnis ermöglichende Sponta­
neität als ein Derivat dieser Freiheit. So 
reflektiert er zwar diese Spontaneität, benennt 
damit auch die Praktizität von Vernunft, wie sie 
sich bereits im theoretischen Bereich verwirk­
licht, vermag jedoch diese Praktizität nicht mehr 
als Hervorbringung transzendentaler Freiheit zu 
denken.

Kant übergeht damit die Möglichkeit, einen 
ursprünglichen Zusammenhang von Vernunft 
und transzendentaler Freiheit zu denken,wonach 
Vernunft in der Selbstsetzung transzendentaler 
Freiheit zu sich selbst kommt und Freiheit und 
Vernunft solchermaßen als die zwei sich wech­
selseitig fordernden Aspekte der einen unbe­
dingten, transzendentalen Aktualität offenbar 
werden.3

In der KRV aber bleibt transzendentale Frei­
heit nicht nur in ihrer fundamentalen Bedeutsam­
keit für Vernunft überhaupt unreflektiert, sondern 
wird darüber hinaus, wie wir sahen, auch für völ­

3 Erst von Fichte wird dieser ursprüngliche Zusammenhang von 
Vernunft und transzendentaler Freiheit reflektiert, wenn er in 
seiner Darstellung der Wissenschaftslehre von 1801 das absolute 
Wissen als Synthesis von Sein und Freiheit denkt. Vgl. hierzu den 
hervorragenden Kommentar von W. Janke (1970), S. 207-301.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lig irrelevant im Hinblick auf praktische Vernunft 
erachtet, wodurch Kant zu einem theologischen 
Eudaimonismus gelangt. Und allein diese Konse­
quenz seiner versäumten Reflexion transzenden­
taler Freiheit in ihrer systematischen Relevanz 
erscheint Kant offenbar untragbar. Die Funktio- 
nalisierung moralischen Handelns im Hinblick 
auf Glückseligkeit, sei diese innerweltlich oder 
transzendent realisierbar, scheint Kant dem Fak­
tum des sittlichen Anspruchs, sofern dieser als 
schlechthin gebietend erfahren wird, nicht 
gerecht werden zu können. Entsprechenderweise 
geht Kant ab der GMS davon aus, daß der 
sittliche Anspruch als ein unbedingter zu verste­
hen sei, und es bedarf nun zur Begründung des­
selben einer reinen Vernunft, die in praktischer 
Hinsicht unbedingt ist und solchermaßen eine 
Realisierung transzendentaler Freiheit darstellt.

Die Annahme transzendentaler Freiheit wird 
sonach für Kant nur im Hinblick auf ein ganz 
bestimmtes Problem, eben demjenigen morali­
schen Handelns, erforderlich, womit freilich 
nicht der fundamentale Zusammenhang von tran­
szendentaler Freiheit und Vernunft hergestellt 
wird, der sich aus der Reflexion der Selbstset­
zung kritischer Vernunft ergeben könnte. Nicht 
die ursprüngliche Praktizität der Vernunft wird 
als transzendentale Freiheit reflektiert, sondern 
letztere wird lediglich für eine praktische Ver­
nunft in Anspruch genommen, der es allein um 
die Begründung von Moralität zu tun ist.

In diesem Zusammenhang erscheint ein Hin­
weis zum Verständnis der Entwicklung von 
Kants kritischem Denken angebracht. Ein gravie­
rendes Mißverständnis bisheriger Kantinterpreta­
tion besteht in der meist stillschweigenden, weil 
für selbstverständlich gehaltenen Voraussetzung, 

57

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant habe sich zunächst in der KRV der theore­
tischen Vernunft zugewandt und die Ausarbei­
tung der praktischen Vernunft eben späteren 
Schriften vorbehalten, die ja dann tatsächlich in 
Gestalt der GMS, der KPV, oder auch der MS 
erfolgt sind. Entsprechenderweise wird es dann 
oftmals als eine Verdeutlichung von Kants Inten­
tionen erachtet, die KRV als "Kritik der reinen 
(theoretischen) Vernunft" zu bezeichnen.

Kant aber hat eine derartige Aufteilung der 
Vernunftvermögen keineswegs von Anfang an 
intendiert. In der KRV ist Kant keinewegs der 
Auffassung, seine kritische Philosophie sei durch 
eine Art von KPV zu ergänzen. Die KPV ist viel­
mehr in wesentlicher Hinsicht eine spätere Kor­
rektur der KRV. Und wäre sie dies nicht, so hätte 
sie neben der letzteren auch keinerlei Bewandt­
nis, denn die KRV ist nicht als Kritik nur theore­
tischer Vernunft, sondern als eine Selbstreflexion 
der ganzen Vernunft intendiert. Vernunft im 
praktischen Gebrauch ist darin keineswegs aus­
gespart, sondern wird, wie gesehen, im Rahmen 
eines theologischen Eudämonismus begründet. 
Diese Position ist mit der transzendentalen 
Theorie der Erfahrung nicht ohne weiteres 
inkompatibel, so daß der KRV durchaus eine ein­
heitliche Konzeption von Vernunft entnommen 
werden kann. Die KPV erhält ihre Bewandtnis 
nicht dadurch, daß sich Kant nach der Reflexion 
theoretischer Vernunft nun der Reflexion prakti­
scher Vernunft zuwendet, sondern dadurch, daß 
Kant sich veranlaßt sieht, seine Konzeption prak­
tischer Vernunft gegenüber der diesbezüglich in 
der KRV vertretenen Auffassung korrigieren zu 
müssen. Erst dadurch wird die Einheit der Ver­
nunft zum Problem, die in der KRV für Kant 
schon erreicht schien.

58

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinsichtlich der in der KRV vertretenen Kon­
zeption praktischer Vernunft wird insofern eine 
strikte Korrektur unumgänglich, als Kant ab der 
GMS auf der Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs insistiert4 und damit reine Vernunft prak­
tisch werden muß. Dies jedoch ist mit der KRV 
nicht vereinbar. Auf Unbedingtheit hin offen 
blieb Vernunft der dort vertretenen Konzeption 
zufolge zwar in ihrer erkenntniskonstitutiven 
Spontaneität, wiewohl dies nicht weiter reflek­
tiert wurde, hinsichtlich des Handelns aber be­
stritt die KRV eine Unbedingtheit der Vernunft, 
indem sie letztere als immer schon auf Glück­
seligkeit hin ausgerichtet verstand. Mit der erst­
maligen Reflexion des Prinzips unbedingter Sitt­
lichkeit in der GMS wird die Konzeption von 
Vernunft, welche der KRV zugrundeliegt, 
gesprengt. Vernunft muß nun in ihrer Unbedingt­
heit reflektiert werden und dies, gerade im aus- 
schließenden Gegensatz zur KRV, in praktischer 
Hinsicht. Da Kant offenbar die Unvereinbarkeit 
mit der KRV sieht, vollzieht er diese Reflexion 
zunächst isoliert in der GMS und stellt die Dar­
stellung einer einheitlichen Konzeption von Ver­
nunft der KPV anheim.5

4 Kant jedoch macht seine Selbstkorrektur als solche nicht 
deutlich. Dies kann in der Befürchtung begründet liegen, durch 
die Andeutung von Selbstkorrekturen gegenüber der KRV die 
Aufmerksamkeit von diesem Werk, das anfänglich ohnehin nur 
sehr zögerlich rezpiert wurde, abzulenken. So übergeht er später 
einfachhin die in der KRV enthaltenen Ausführungen zur 
praktischen Vernunft und nimmt lediglich auf die dortigen 
Ausführungen zur theoretischen Vernunft Bezug, wobei er diese 
dann meist als spekulative Vernunft benennt.
5 So erfordert die "Kritik einer reinen praktischen Vernunft, daß, 
wenn sie vollendet sein soll, ihre Einheit mit der spekulativen in 
einem gemeinschaftlichen Prinzip zugleich müsse dargestellt 
werden können, weil es doch am Ende nur eine und dieselbe 

59

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So ist es die Begründung der Moralität, wo­
durch das in der KRV fallengelassene Thema 
transzendentaler Freiheit wieder aufgenommen 
und letztere als Prinzip in Anspruch genommen 
wird. Im Zusammenhang damit stellt Kant in der 
GMS nun auch endlich Idar, daß die bereits in der 
KRV reflektierte erkenntniskonstitutive Sponta­
neität des Verstandes ebenfalls in transzenden­
taler Freiheit gründen müsse. Diese Klarstellung 
erfolgt in der Absicht, die Inanspruchnahme 
transzendentaler Freiheit zur Begründung von 
Moralität zu rechtfertigen. Diese Deduktion frei­
lich kann nicht als zwingend erachtet werden, 
solange dabei nicht nachgewiesen wird, daß eine 
in theoretischer Hinsicht unbedingte Vernunft in 
praktischer Hinsicht prinzipiell nicht heteronom 
bedingt sein könne.6 Wenn somit für Kant auch 
die Inanspruchnahme transzendentaler Freiheit in 
theoretischer und praktischer Hinsicht letztlich 
unabhängig voneinander bleiben muß, so tritt 
dieses Prinzip nun doch ab der GMS als Konsti- 
tuens aller Vernunft klar in den Blick. Gleich­
wohl hinterläßt Kants Philosophie das Desiderat, 
die ursprüngliche Praktizität der Vernunft selbst 
als transzendentale Freiheit zu denken und damit 
deren Inanspruchnahme in theoretischer und 
praktischer Hinsicht, und darüber hinaus in mög­
licherweise noch anderen Hinsichten, zu begrün­
den.

Vernunft sein kann, die bloß in der Anwendung unterschieden 
sein muß" (GMS BA XIV).
6 Vgl. hierzu D. Henrich (1975), S. 68 f.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 9 Die Unbedingtheit des 
sittlichen Anspruchs

Ab der GMS wird das Prinzip transzendentaler 
Freiheit zur Begründung von Moralität erforder­
lich, da die Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs nun in aller Konsequenz gedacht wird.7 
Entsprechenderweise muß die Befolgung dieses 
Anspruchs um seiner selbst willen erfolgen und 
darf nicht von ihm äußerlichen Bestimmungs- 
gründen abhängig gemacht werden, auch nicht 
von einem zugrundeliegenden Streben nach wie 
auch immer verstandener Glückseligkeit. Allein 
diese Voraussetzung macht nun den Gedanken 
erforderlich, daß menschliches Handeln durch 
transzendentale Freiheit begründet sei.8

7 Bereits in der Vorrede zur GMS besteht Kant darauf, daß der 
Grund der Verbindlichkeit allein in der reinen Vernunft anzu­
nehmen sei (GMS BA VIH). "Denn bei dem, was moralisch gut 
sein soll, ist es nicht genug, daß es dem sittlichen Gesetze gemäß 
sei, sondern es muß auch um desselben willen geschehen" (GMS 
BA X). Die Handlung darf nicht nur pflichtmäßig sein, sondern 
sie muß darüber hinaus auch aus Pflicht erfolgen (GMS BA 8 f.). 
Danach führt Kant dann diesbezüglich die Konzeption der 
"Handlung aus Achtung fürs Gesetz " ein (GMS BA 14), die er in 
der KPV wesentlich erweitert und vertieft. Außerdem unter­
scheidet Kant dort im Sinne des unbedingten sittlichen Anspruchs 
zwischen Moralität und bloßer Legalität der Handlung und knüpft 
daran seine Lehre von der Triebfeder und dem Interesse an der 
Befolgung des Gesetzes (vgl. KPV A 141). Prägnant formuliert 
findet sich die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs auch, wenn 
Kant "das moralische Gesetz" nicht nur in "formaler" und 
"materialer" Hinsicht als "Bestimmungsgrund" der "Handlung" 
bezeichnet, sondern nun auch in "subjektiver" Hinsicht (KPV A 
133). Vgl. zu diesem Problemkomplex überhaupt das sehr 
wichtige Kapitel "Von den Triebfedern der reinen praktischen 
Vernunft" (KPV A 126-159).
8 Sofern "reine Vernunft wirklich praktisch ist", steht "mit diesem 
Vermögen ... auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest" 
(KPV A 4). So ist diese "Freiheit... auch die einzige unter allen 

61

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und hier ist auch bezüglich Kants praktischer 
Philosophie die Trennlinie zu ziehen zwischen 
transzendentaler Reflexion einerseits und Ethik 
andererseits. Fragen hinsichtlich des materialen 
Aspekts des Sittengesetzes, wie bspw., ob die 
moralischen Gebote inhaltlich aus reiner Ver­
nunft begründbar sind bzw. aus dem kategori­
schen Imperativ abgeleitet werden können, 
betreffen die Ethik. Transzendentale Reflexion 
hingegen richtet sich auf die Begründung des 
Sittengesetzes und fragt nach der Bedingung der 
Möglichkeit seiner Geltung. Im Gegensatz zu 
seiner Theorie der Erfahrung, wo Kant sich 
bemüht, das transzendentale Reflexionsniveau als 
solches kenntlich zu machen, tut er dies in seiner 
praktischen Philosophie allerdings nicht, obwohl 
er diese Reflexion tatsächlich, zumindest ansatz­
weise, durchführt. Im folgenden soll deshalb zu­
nächst kurz darauf eingegangen werden, in wel­
chem Sinne man bei Kants praktischer Philoso­
phie von Transzendentalphilosophie bzw. tran­
szendentaler Reflexion sprechen könne, bevor 
letztere in ihrem Grundzug zu rekonstruieren 
gesucht wird.

§ 10 Transzendentale Reflexion
in praktischer Hinsicht

Kant verwendet den Begriff Transzendentalphi­
losophie in seiner praktischen Philosophie aus­
drücklich nicht. Es wäre allerdings verfehlt, 

Ideen der spekulativen Vernunft, wovon wir die Möglichkeit a 
priori wissen", eben weil sie "die Bedingung des moralischen 
Gesetzes ist" (KPV A 5).

62

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allein deshalb darauf zu schließen, daß in seiner 
praktischen Philosophie auch der Sache nach kei­
ne transzendentale Reflexion vorkomme. Viel­
mehr benennt er die der transzendentalen Theorie 
der Erfahrung analoge Reflexion der praktischen 
Philosophie als "Metaphysik der Sitten". Sonach 
sollen in der "Transzendentalphilosophie ... bloß 
die besondern Handlungen und Regeln des reinen 
Denkens, d. i. desjenigen, wodurch Gegenstände 
völlig a priori erkannt werden" vorgetragen wer­
den, während "die Metaphysik der Sitten ... die 
Idee und die Prinzipien eines möglichen reinen 
Willens untersuchen" soll "und nicht die Hand­
lungen und Bedingungen des menschlichen Wil­
lens überhaupt, welche größtenteils aus der Psy­
chologie geschöpft werden".9 Kants Transzen­
dentalphilosophie sucht die Bedingungen der 
Möglichkeit der Erfahrung zu erweisen durch 
Rekurs auf die apriorischen Prinzipien derselben. 
Die Metaphysik der Sitten sucht die Bedingungen 
der Möglichkeit sittlichen Handelns zu erweisen 
durch Rekurs auf die Prinzipien eines diesem a 
priori zugrundeliegenden reinen Willens. Ebenso 
wie die Transzendentalphilosophie hierbei von 
allen im Zusammenhang mit dem Erkennen sich 
abspielenden empirischen, insbesonders psycho­
logischen Vorgängen absieht, untersucht auch die 
Metaphysik der Sitten nach Kant keine psycholo­
gischen Faktoren des menschlichen Willens. 
Kant kennzeichnet also als "Metaphysik der Sit­
ten" eine der Sache nach transzendentale Refle­
xion im praktischen Bereich.

Geht man davon aus, daß es im praktischen 
Bereich um die Bedingungen der Möglichkeit des 
sittlichen Anspruchs geht, und damit um die 

9 gms ba xn.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen der Möglichkeit eines Willens, der 
diesem Anspruch unterliegen kann, so ergibt sich 
eine eindeutige Parallelität zwischen transzen­
dentaler Reflexion im theoretischen und prakti­
schen Bereich. Theoretisch nämlich gilt: Die 
Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung 
sind gleich den Bedingungen der Gegenstände 
der Erfahrung. Und praktisch kann nun gelten: 
Die Bedingungen der Möglichkeit des sittlichen 
Anspruchs sind gleich den Bedingungen des 
Willens, der diesem Anspruch unterliegt. In theo­
retischer Hinsicht wurde das Faktum der Erfah­
rung begründet durch den Aufweis der Struktur 
der Gegenständlichkeit überhaupt. In praktischer 
Hinsicht wird das Faktum des sittlichen An­
spruchs begründet durch den Aufweis der Struk­
tur des reinen bzw.unbedingten Willens.

Darüber hinaus entwickelt Kant in der GMS 
die transzendentale Fragestellung noch weiter, 
wobei die Parallelität zur KRV sich diesbezüg­
lich vollendet. Gegen Ende des zweiten Ab­
schnitts nämlich führt Kant aus, daß das Prinzip 
der Autonomie des Willens lediglich analytisch 
aus dem der Sittlichkeit gewonnen worden sei.10 11 
Nicht gezeigt wurde hierbei jedoch, "daß Sittlich­
keit kein Hirngespinst sei".11 Diese Aufgabe aber 
liegt Kant zufolge "nicht mehr binnen den 
Grenzen der Metaphysik der Sitten, sondern ist 
Gegenstand der KPV, zu der er im dritten Ab­
schnitt der GMS einen Übergang schaffen will. 
In Anlehnung an die KRV besteht Kant zufolge 
diese Aufgabe einer KPV darin, "einen mögli­
chen synthetischen Gebrauch der reinen prakti- 

10 GMS BA 95.
11 GMS BA 96.

64

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Vernunft"12 aufzuzeigen. Wie in der KRV 
synthetische Sätze a priori aufweisen, wie die 
Spontaneität des Verstandes Sinnlichkeit ur­
sprünglich bestimmt und dadurch immer schon 
Wirklichkeit konstituiert, ist Kant zufolge auch 
der Wirklichkeitsbezug des autonomen Willens 
zu reflektieren. Der Durchführung dieser Refle­
xion widmet Kant in der KPV gegen Ende der 
Analytik der praktischen Vernunft das Kapitel 
"Von den Triebfedern der reinen praktischen 
Vernunft".

Vollendet sich in dieser Hinsicht transzenden­
tale Reflexion durch Darlegung der Bezugnahme 
des Apriorischen auf die Empirie, so weist die 
GMS einer KPV schließlich noch eine weitere 
Aufgabe zu, die als Vollendung transzendentaler 
Reflexion hinsichtlich der Begründung des Apri­
orischen selbst erachtet werden kann, nämlich die 
"Einheit" dieser "reinen praktischen Vernunft... 
mit der spekulativen in einem gemeinschaftlichen 
Prinzip" darzustellen, "weil es doch am Ende nur 
eine und dieselbe Vernunft sein kann, die bloß in 
der Anwendung unterschieden sein muß".13 Der 
Aufweis einer transzendentalen Struktur zur 
Begründung der Sittlichkeit entbehrt solange 
einer letztlichen Rechtfertigung, als diese Struk­
tur sich nicht aus der Einheit der Vernunft 
begründet. In transzendentaler Reflexion wendet 
sich die Vernunft auf ihre Ursprünge zurück und 
die dabei erschlossenen Strukturen, Ideen bzw. 
Transzendentalien müssen zu einer Einheit 
vereinbar sein, sofern es doch ein und dieselbe 
Vernunft ist, die sich reflexiv einzuholen ver­
sucht. Dieser Abschluß transzendentaler Refle­

12 GMS BA 96.
13 GMS BA XIV.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion durch Aufweis der Vernunft in ihrer Einheit 
bleibt für Kant allerdings ein unbewältigtes 
Problem. Und womöglich ist das Zurückbleiben 
hinter diesem weitestgehenden Anspruch tran­
szendentaler Reflexion der wahre Grund, warum 
Kant mit dem Begriff der Transzendentalphiloso­
phie ab der GMS zurückhaltender umgeht und 
ihn seiner praktischen Philosophie verweigert.

In der KRV hingegen kann Kant in der Einheit 
der Vernunft noch gar keinen Problemüberhang 
erkennen, da er dort vielmehr der Auffassung ist, 
Vernunft in dieser ihrer Einheit bereits reflektiert 
zu haben. Sofern dort praktische Vernunft noch 
gar nicht in ihrer Unbedingtheit in Erscheinung 
tritt, bringt ihre (theonome) Begründung kein 
transzendentales Problem mit sich. Die transzen­
dentale Wende bezieht sich in der KRV allein 
auf die Theorie der Erfahrung, so daß deren 
Resultaten konkurrenzlos transzendentaler Status 
verliehen werden konnte. Erst die ab der GMS 
behauptete Unbedingtheit praktischer Vernunft 
sprengt die in der KRV bereits erreicht geglaubte 
Einheit der Vernunft. Und hier läßt sich noch 
eine Vermutung anschließen. Der Begriff der 
Unbedingtheit verschärft sich für Kant ab der 
GMS. Kant scheint in der KRV zufrieden zu sein 
mit empirischer Unbedingtheit. Die transzenden­
talen Grundsätze des Verstandes werden als em­
pirisch unbedingt gerechtfertigt, nicht als unbe­
dingt schlechthin. Nun ab der GMS, wo mit der 
Begündung der Sittlichkeit eine gegenüber der 
theoretischen zweite transzendentale Struktur 
auftritt, sieht Kant in aller Schärfe das Problem 
einer weitergehenden Rechtfertigung transzen­
dentaler Prinzipien. Der Aufweis ihrer Apriorität 
im Hinblick auf Empirie genügt nun nicht mehr. 
Transzendentalität, und das heißt der Rang des 

66

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbedingten ist nun darüber hinaus erst gerecht­
fertigt, wenn alle Transzendentalien aus einer 
Einheit heraus begründbar sind.

Die Problemstellung, der Kant sich damit 
gegenübersieht, ist enorm. Da er keine Lösung 
sieht, theoretische und praktische Vernunft in 
ihrer transzendentalen Struktur aus einer Einheit 
heraus zu begreifen, widmet er Betrachtungen 
über die Vereinbarkeit der beiden Strukturen 
mehr und mehr Raum. Hinweise auf Vereinbar­
keit und sinnhafter Bezogenheit sollen das syste­
matische Manko ersetzen. Vor diesem Hinter­
grund ist der dritte Abschnitt der GMS zu sehen. 
Kant sucht hierin durchaus auf die Einheit der 
Vernunft hinzuführen, indem er vom Begriff 
transzendentaler Freiheit als Grundbegriff aus­
geht. Die verschiedenen Deduktionsversuche14 
dienen dem Zweck, diesem Begriff die adäquate 
Stellung im Systemganzen zu verschaffen, um 
gleichzeitig für eine KPV eine Ausgangsbasis im 
Hinblick auf der dieser gestellten Aufgabe, der 
Einheit der Vernunft, zu gewinnen.

§11 Der Wille als Instanz
transzendentaler Freiheit

Transzendentale Freiheit als unbedingtes Anfan­
genkönnen ist als Bedingung der Möglichkeit 
eines unbedingten sittlichen Anspruches zu den­
ken, denn letzterer fordert als solcher, in welch 
konkretem Gehalt er auch immer auftreten mag, 
formaliter stets die Befolgung um seiner selbst 
willen, d. h. er verbietet, seine Befolgung von 
irgendwelchen anderen Bestimmungsgründen ab­

14 Vgl. hierzu D. Henrich (1975).

67

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hängig zu machen. Nur wenn der Mensch in 
seinem Handeln auf eine unbedingte Weise frei, 
und damit eben nicht vorgängig auf irgendwelche 
Bestimmungsgründe fixiert ist, kann er diesem 
Anspruch entsprechen.15 Als Instanz bzw. Aktua­
lität dieser transzendentalen Freiheit benennt 
Kant den Willen und so eröffnet er die GMS mit 
dem berühmten Satz: "Es ist überall nichts in der 
Welt, ja überhaupt auch außerhalb derselben zu 
denken möglich, was ohne Einschränkung für gut 
könnte gehalten werden, als allein ein guter 
Wille."16

Hier erscheinen einige kurze Bemerkungen 
angebracht, wie der Begriff dieses Willens, mit 
dem Kant zu seiner neu entwickelten Lehre prak­
tischer Vernunft ansetzt und deren Grundbegriff 
er dann auch stets bleibt, näher zu verstehen ist. 
Kants Zitat weist bereits auf einen wesentlichen 
Punkt hin. Der Wille muß gedacht werden, wobei 
"denken" hier durchaus im prägnanten Kanti- 
schen Sinne, und damit im Unterschied zum Er­
kennen, zu verstehen ist. Erkannt werden nämlich 
kann der Wille, der sich als transzendentale 
Freiheit vollzieht, nicht. In diesem Sinne ist er ja 
als eine unbedingte Aktualität zu verstehen und 
Modi des Unbedingten liegen, wie Kant in der 
Dialektik der reinen Vernunft aufweist, außerhalb 
der Erkenntnis eines endlichen Vernunftwesens. 
Abzuhalten ist deshalb jeder Versuch, Kants 
Begriff des Willens auf irgendeine Weise psy­
chologisch zu fassen. Als psychologisches Ver­
mögen wäre er zwar ein möglicher Gegenstand 
der Erkenntnis, wobei diese je nach Methode ent­
weder direkt-introspektiv oder indirekt-behavio­

15 Vgl. hierzu KPV § 5.
16 GMS BAI.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristisch vorgehen könnte. Und innerhalb der 
Psychologie könnten sich dabei die unterschied­
lichsten Konzeptionen des Willens ergeben, vom 
eigenständigen, seelischen Akt bis hin zum 
gespensterhaften Scheinbegriff.17 Als eine unbe­
dingte Aktualität aber entzieht sich der Wille 
jedweder psychologischen Methode, wie über­
haupt jedem wissenschaftlichen Erkenntnisver­
such, da hierbei stets nur Bedingtes in den Blick 
geraten kann. Psychologie vermag also hin­
sichtlich Kants Willensbegriff nichts beizutragen. 
Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit ist 
ein von psychologischen Erkenntnissen völlig 
unabhängiger philosophischer Begriff.18

17 Vgl. hierzu etwa die Position von G. Ryle (1969) im Gegensatz 
zur introspektiven Psychologie.
18 Kant grenzt seinen Begriff entsprechend ab. So unterscheidet er 
zwischen einem "reinen Willen" und einem "menschlichen Willen 
Überhaupt", wobei ersterer als der zu denkende philosophische 
Begriff, letzterer als psychologisches Vermögen zu verstehen ist 
(GMS BA XII). An anderer Stelle findet sich die entsprechende 
Unterscheidung zwischen einem oberen und einem unteren 
Begehrungsvermögen (KPV A 41, 44 f.). Und an wieder anderer 
Stelle wird das Begehrungsvermögen der Psychologie 
zugewiesen, womit der Wille für die sittliche Betrachtung 
übrigbleibt. Obwohl Kants Terminologie also keineswegs eindeu­
tig ist, findet sich die Unterscheidung zwischen einem in sittlicher 
Hinsicht relevanten Vermögen und einem Gegenstand der 
Psychologie doch der Sache nach durchgehend berücksichtigt. 
Womöglich wäre es im Hinblick auf die Vermeidung psycholo­
gistischer Mißverständnisse jedoch sinnvoller gewesen, wenn 
Kant hinsichtlich des Vollzugs transzendentaler Freiheit auf einen 
künstlichen Begriff, wie bspw. den einer unbedingten Aktualität, 
ausgewichen wäre, von dem wir in unserer Interpretation 
gebrauch machen. Ein gelungenes Paradigma einer transzenden­
talen Reflexion unter Verwendung derart abstrakter Begriffe, 
welche psychologistische Konnotationen weitestgehend vermei­
det, stellt H. Krings "Transzendentale Logik" (1964) dar.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der philosophische Begriff des Willens als 
einer unbedingten Aktualität ergibt sich aus kei­
ner direkten bzw. theoretischen Betrachtung 
menschlichen Handelns, sondern erst im Rahmen 
einer Reflexion dieses Handelns unter sittlicher 
Perspektive, wobei es einem unbedingten An­
spruch unterworfen gedacht wird. Kants Begriff 
des Willens als Instanz transzendentaler Freiheit 
ist sonach ab ovo ein normativer Begriff. Näher- 
hin ist er dies, indem er eine unbedingte Aktuali­
tät benennt, welche als transzendentale Bedin­
gung der Möglichkeit von Normativität schlecht­
hin zu denken ist. Der sittliche Anspruch, in 
welch konkretem Gehalt er auch immer vorstellig 
wird, fordert logisch vorrangig, prinzipiell einen 
Willen in Form einer unbedingten Aktualität, da 
anders der Unbedingtheit der Forderung eben 
nicht entsprochen werden kann.

§ 12 Die Autonomie des Willens
Der Wille als unbedingte Aktualität vollzieht also 
transzendentale Freiheit, wodurch allein dem un­
bedingten Anspruch der Sittlichkeit entsprochen 
werden kann. Kant zeigt dies in der GMS, wobei 
er von der ethischen Reflexion zur transzenden­
talen überleitet. Er geht vom unbedingten sitt­
lichen Anspruch aus, versucht diesen formelhaft 
zu erfassen, um dann die transzendentale Freiheit 
(Autonomie) des Willens als Bedingung der 
Möglichkeit dieses Anspruchs auszuweisen. So 
gelangt die regressive Methode, ausgehend vom 
Faktum des sittlichen Anspruchs, zur Formu­
lierung des kategorischen Imperativs, der diesen 
Anspruch gewissermaßen ethisch auf den Begriff 
bringt, zur transzendentalen Freiheit (Autonomie) 

70

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Willens als Bedingung der Möglichkeit 
dieses Anspruchs.

Kant gelangt dabei zu verschiedenen Formulie­
rungen moralischer Gesetze, die in der Kantlite­
ratur meist als verschiedene Formeln des katego­
rischen Imperativs aufgefaßt werden. Hierbei 
aber wird übersehen, daß in Kants Raisonnement 
eben ethische und transzendentale Reflexion in­
einander laufen. Deshalb aber kann die Formel, 
welche die Autonomie des Willens zum Aus­
druck bringt, nicht als eine Formel neben den 
anderen betrachtet werden, sondern muß den 
ethischen Formeln gegenüber als transzendentale 
Formel verstanden werden, welche, anstatt einen 
kategorischen Imperativ auf eine gewisse Weise 
zu formulieren, vielmehr die Bedingung der 
Möglichkeit eines kategorischen Imperativs 
begründet.

Im Zuge von Kants Raisonnement schleichen 
sich hierbei allerdings Aussagen ein, die er nicht 
argumentativ begründet. Im Hinblick auf das 
transzendentale Resultat, der Autonomie des Wil­
lens, handelt es sich diesbezüglich insbesonders 
um die Behauptung, wonach diese Autonomie 
nicht nur bedeute, daß der Wille selbst sich sein 
Gesetz gebe, sondern darüber hinaus auch allge­
mein gesetzgebend sei in einem Reich der 
Zwecke. Für dieses Moment der Allgemeinheit 
sowie dem einzelnen Vernunftwesen als Zweck 
an sich, beides Lehrstücke, die von Kant mit 
allem Nachdruck vertreten werden, lassen sich 
bei ihm nämlich keine Begründungen finden. Wir 
werden deshalb bei der weiteren Darstellung von 
Kants transzendentaler Reflexion von diesen Im­
plikationen absehen, um diese Reflexion allein 
in dem Kern zu rekonstruieren, der durch Kants 
Ausführungen auch begründbar erscheint. Weiter 

71

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unten werden wir dann Kants Übergang von der 
ethischen zur transzendentalen Ebene zu rekon­
struieren suchen und dabei auf die erwähnten 
unausgewiesenen Behauptungen Kants näher ein­
gehen.

Die unbedingte Aktualität des Willens wird 
von Kant also näherhin als Autonomie des Wil­
lens konzipiert. Mit diesem Begriff denkt Kant 
eine Synthese von Freiheit und Gesetz19 und 
vermeidet damit, daß transzendentale Freiheit 
doch noch zu einem bloßen hiatus irrationalis 
würde. Kants diesbezügliche Reflexion findet 
sich eingangs des dritten Abschnittes der GMS. 
Sie ist sehr kurz, doch nicht unkompliziert, da er 
auch noch den Begriff der "Kausalität" heran­
zieht. Er geht davon aus, daß der Begriff des Wil­

19 Vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 25: "Freiheit ist der Begriff 
eines Unbedingten, dessen unbedingte Betrachtung zu nichts 
führt. Das Unbedingte muß sich, sofern es nicht leer und 
nichtssagend bleiben will, auf den Widerspruch einlassen, in 
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein ... 
Das Unbedingte löst diesen Widerspruch dadurch, daß es die 
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: die 
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorge­
geben, sondern selbstgegeben ... Die Freiheit in dieser ihrer 
Einschränkung wird seit Kant als Autonomie bezeichnet." H. 
Krings sucht damit den Begriff des Gesetzes als notwendiges 
Implikat der Idee der Freiheit herzuleiten, sofern letztere real 
wirksam werden will. Kant denkt, wie oben deutlich werden soll, 
den Begriff des Gesetzes als notwendiges Implikat der Freiheit, 
sofern letztere sich auf einen sittlichen Anspruch einlasscn soll. 
H. Krings denkt damit aus der Perspektive der Idee der Freiheit 
selbst, während Kant vom Anspruch ausgeht, dem Freiheit immer 
schon ausgesetzt ist. Beides ergänzt sich. Sofern nämlich der 
Gedanke von H. Krings deutlich macht, daß Freiheit nur real 
wirksam werden kann, indem sie sich (autonom) selbst ein Gesetz 
gibt, wird der von Kant gedachte sittliche Anspruch, wonach 
Freiheit sich auf ein Gesetz einlassen soll, begründend 
unterfangen.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lens als solcher "eine Art von Kausalität lebender 
Wesen, sofern sie vernünftig sind", beinhalte.20 
Aufgrund des Willens als unbedingter Aktualität 
aber muß diese Kausalität "unabhängig von frem­
den sie bestimmenden Ursachen wirkend sein" 
können.21 "Der Begriff einer Kausalität" aber 
führt "den von Gesetzen bei sich, nach welchen 
durch etwas, was wir Ursache nennen, etwas 
anderes, nämlich die Folge, gesetzt werden muß: 
so ist die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigen­
schaft des Willens nach Naturgesetzen ist, darum 
doch nicht gar gesetzlos, sondern muß vielmehr 
eine Kausalität nach unwandelbaren Gesetzen, 
aber von besonderer Art sein; denn sonst wäre 
ein freier Wille ein Unding".22 Da es um die Frei­
heit einer unbedingten Aktualität des Willens 
geht, so können diese Gesetze nur vom Willen 
selbst gesetzt sein. Der Wille muß sie sich selbst 
zum Gesetz gegeben haben. Autonomie des Wil­
lens bedeutet zunächst also, daß der Wille sich 
sein Gesetz selbst gibt. Ist er dazu in der Lage, so 
kann er sich auch ein Gesetz geben, das mit 
einem sittlichen Anspruch einhergeht.

Freiheit und Gesetz. Zum zweiten Mal wird 
eine Antwort zu geben versucht, beides zusam­
menzudenken. Bereits in der KRV war als Auflö­
sung der Antinomie der Gedanke gegeben, Frei­
heit negiere nicht Gesetzlichkeit, sondern ver­
mittle sich durch diese. Und nun wird die Gesetz­
lichkeit sogar gleichsam in den Aktus der Frei­
heit selbst hineingennommen. Es sind nun zwei 
gedankliche Niveaus zu unterscheiden: In der 
KRV wurde nach Auflösung der Antinomie das 

20 GMS BA 97.
21 GMS BA 97.
22 GMS B A 97 f.

73

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ergebnis erreicht, Freiheit und Gesetzlichkeit 
zusammen denken zu können, ohne daß der eine 
Begriff den anderen negierte, doch blieben die 
Begriffe hierbei einander äußerlich, obgleich sie 
aufeinander bezogen wurden. Der Begriff der 
Gesetzlichkeit wurde nicht in den der Freiheit 
hineingenommen, sondern blieb durchwegs als 
naturale Gesetzlichkeit verstanden. Dabei for­
derte Freiheit die naturale Gesetzlichkeit gerade 
zur Vermittlung ihrer selbst in der Sinnenwelt, so 
daß naturale Gesetzlichkeit zum Ausdruck der 
Wirksamkeit der Freiheit wurde. Diese Struktur 
der Freiheit wird nun in der GMS keineswegs 
aufgehoben, sondern vielmehr auf transzendenta­
lem Niveau ergänzt. Auf diesem Niveau verhal­
ten sich die Begriffe Freiheit und Gesetz nun 
nicht mehr äußerlich zueinander, sondern im 
Begriff der Autonomie wird eine echte Synthese 
gedacht. Der Aktus der Freiheit wird dabei nun 
nicht mehr auf seine Vermittlung und Wirksam­
keit in der Sinnenwelt hin gedacht, obgleich dies 
als wichtiges Strukturmoment von Freiheit kei­
neswegs negiert wird, sondern der Aktus wird 
gewissermaßen an sich selbst gedacht. Gedacht 
wird die auf transzendentalem Niveau mit dem 
Begriff der Freiheit verbundene schlechthinnige 
Selbstursprünglichkeit und dabei erweist sich der 
Begriff des Gesetzes als wesentliches Moment 
nunmehr des Freiheitsbegriffes selbst. Schlecht­
hinnige Selbstursprünglichkeit als Realisierung 
von Unbedingtheit ist unter Vermeidung eines 
hiatus irrationalis zu denken als Autonomie des 
Willens, derart, daß dieser sich ein Gesetz seines 
Wollens gibt.

Somit ist nun neben dem negativen auch ein 
positiver Begriff transzendentaler Freiheit gege­
ben. Dem negativen Begriff, der unbedingten Ak­

74

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tualität zufolge darf der Wille nicht auf irgend­
eine Ausrichtung fixiert sein. Dem positiven 
Begriff, der Autonomie zufolge muß der Wille 
sich ein Gesetz bzw. Prinzip seines Wollens 
geben. Beide Momente sind in ihrer Einheit 
Bedingung der Möglichkeit, einem unbedingten 
Anspruch Folge leisten zu können. Denn nur 
kraft unbedingter Aktualität kann der Wille alle 
vorgängigen Ausrichtungen prinzipiell distanzie­
ren, um dann kraft seiner Autonomie den unbe­
dingt fordernden sittlichen Anspruch zum Gesetz 
seines eigenen Wollens machen zu können.

§13 Autonomie als Gesetz des Willens

Kants Lehre zufolge bedeutet also die Autonomie 
des Willens einerseits, daß dieser sich sein 
Gesetz selbst gibt, und andererseits ist die Auto­
nomie des Willens als Bedingung der Möglich­
keit eines unbedingten Anspruchs zu denken. 
Hierbei aber drängt Sich sogleich ein Problem 
auf. Warum nämlich soll ein Wille, der als auto­
nomer sich das Gesetz seines Wollens schlechter­
dings selbst geben kann, überhaupt einem unbe­
dingten Anspruch folgen? Gibt er damit nicht 
gerade seine Unbedingtheit auf zugunsten der 
Anerkennung einer anderen Unbedingtheit? 
Kann man eine Begründung denken, warum ein 
unbedingt freier Wille, der sich autonom seine 
Gesetze geben kann, einen unbedingten An­
spruch anerkennen soll? Es stellt sich sonach die 
Frage, ob die Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs angesichts der Autonomie des Willens 
begründet werden kann, oder ob nicht dessen 
Unbedingtheit alle an ihn gerichteten Ansprüche 
zu bedingten herabsetzt.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefunden werden muß mithin ein Ausweg aus 
dem Dilemma, wonach der sittliche Anspruch 
mit der Autonomie des Willens einerseits eine 
Bedingung seiner Möglichkeit voraussetzen muß, 
die ihn andererseits unmöglich zu machen droht. 
Die Legitimität des sittlichen Anspruchs in seiner 
Unbedingtheit steht damit auf dem Spiel. Wäre 
dieser einerseits nur denkbar aufgrund der Auto­
nomie des Willens, angesichts derselben aber 
wiederum nicht denkbar, so wäre er überhaupt 
nicht widerspruchsfrei denkbar und müßte fallen­
gelassen werden. Obwohl Kant dieses Problem 
nicht deutlich macht, erteilt er ihm die richtige 
Lösung, ohne diese allerdings befriedigend zu 
begründen, wofür eben das unzureichende Be­
wußtsein dieses Problems ausschlaggebend sein 
mag. Zunächst rekonstruieren wir in kurzen 
Zügen Kants Antwort.

Der unbedingte sittliche Anspruch ist Kant zu­
folge derjenige praktischer Vernunft, so daß Kant 
auch von einer Autonomie der praktischen Ver­
nunft sprechen kann.23 Das Problem, einen unbe­
dingten sittlichen Anspruch angesichts eines 
autonomen Willens zu denken, stellt sich sonach 
als die Frage, warum ein autonomer Wille die 
Autonomie praktischer Vernunft anerkennen 
solle. Dabei, so scheint es prima facie, müßte der 
Wille seine Autonomie durch Unterordnung 
unter eine andere Autonomie verlieren. Kants 
Lösung des Problems besteht nun im wesent­
lichen darin, daß er den Willen mit praktischer 
Vernunft gleichsetzt.24 Damit gelangt er zu dem 
Gedanken, daß der Wille als praktische Vernunft 
seine Autonomie realisiert und praktische Ver­

23 Vgl. etwa KPV § 8 LS 4.
24 Vgl. etwa KPV BA 36; R. Eisler (1930), S. 606.

76

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft als Wille ihrer Autonomie Geltung ver­
schafft. Realisierung von Unbedingtheit bedeutet 
damit gleichermaßen die Realisierung der Auto­
nomie praktischer Vernunft, wie der Autonomie 
des Willens. Praktische Vernunft und Wille kon­
kurrieren sonach nicht in ihrer Unbedingtheit, 
sondern finden sich als Ausdruck ein und der­
selben unbedingten Aktualität. Als Konsequenz 
der Identität von Willen und praktischer Vernunft 
aber ergibt sich dann der Schluß, daß der 
unbedingte Anspruch der letzteren, zu dem der 
autonome Wille sich entschließen soll, auf 
irgendeine Weise als Gesetz dieses Willens selbst 
zu denken ist. Der mit der Autonomie des 
Willens verbundene Sinn wird dabei auf ent­
scheidende Weise präzisiert: Der Wille soll kraft 
seiner Autonomie nicht lediglich einen unbe­
dingten Anspruch als Gesetz seines Wollens 
affirmieren, sondern der Wille soll vielmehr 
einen unbedingten Anspruch als Gesetz seines 
Wollens affirmieren, der allein ihm selbst ent­
stammt. Der unbedingte Anspruch wird als im­
mer schon mit dem autonomen Willen als sol­
chem gegeben gedacht und wird dadurch allererst 
in seiner Unbedingtheit begründbar. Ein gegen­
über dem autonomen Willen äußerlicher An­
spruch muß in seiner Unbedingtheit unbe­
gründbar bleiben. Der autonome Wille könnte 
ihn nicht anerkennen, ohne sich selbst dabei in 
seiner Autonomie aufzugeben. Gegenüber einem 
ihm äußerlichen Anspruch kann der autonome 
Wille nur vor der Alternative stehen, entweder 
seine Autonomie aufzugeben oder unter Auf­
rechterhaltung derselben die Unbedingtheit des 
Anspruchs zu negieren. Ein Anspruch, der dem 
autonomen Willen hingegen selbst entstammt, ist 
in seiner Unbedingtheit begründbar, sofern der 

77

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wille sich dabei nun gerade zu nichts anderem 
aufgefordert findet als dazu, seinen eigenen 
Anspruch zu realisieren, also sich selbst zu ver­
wirklichen.

Anstatt ein ihm äußeres Gesetz, das mit dem 
Anspruch unbedingter Geltung auftreten mag, 
sich anzueignen, soll der autonome Wille also 
das Gesetz seiner unbedingten Verpflichtung im 
Rückgang in sich selbst finden. Die Autonomie 
des Willens, der positive Begriff transzendentaler 
Freiheit, impliziert nach Kant sonach zwei 
Momente: Einmal das unbedingte Anfangenkön­
nen des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben. 
Zum zweiten, daß der Wille hierbei sich nicht ein 
ihm äußerliches Gesetz gibt, sondern sein eigenes 
ihm immanentes. Sofern dieses zweite Moment, 
und damit der Vollsinn von Autonomie, nicht 
strikt festgehalten wird, stellen sich unausweich­
lich die krassesten Mißverständnisse hinsichtlich 
Kants Freiheitslehre ein.

Hier stoßen wir allerdings auch auf ein Defizit 
in Kants transzendentaler Reflexion. Er macht 
nicht mehr transparent, wie denn der unbedingte 
Anspruch, den der autonome Wille anerkennen 
soll, als ihm eigener aus ihm selbst hervorgeht, 
und gelangt deshalb auch nicht zur Formulierung 
dieses Anspruchs. Stattdessen sucht er offenbar 
den kategorischen Imperativ als diesen Anspruch 
auszugeben. Doch damit verleiht er einem ethi­
schen Prinzip, das selbst einer transzendentalen 
Begründung bedarf, transzendentalen Rang. Es 
stellt sich sonach die Aufgabe, Kants transzen­
dentale Reflexion im Hinblick auf die Begrün­
dung des sittlichen Anspruchs weiterzuführen. 
Der Wille in seiner transzendentalen Freiheit ist, 
wie wir sahen, nicht anders zu denken, denn als 
unbedingte Aktualität, die sich autonom be­

78

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmt. Soll der sittliche Anspruch dem Willen 
selbst immanent sein, so kann er danach nichts 
anderes sein, als der Vollzug dieser Freiheit 
selbst. Das Gesetz, das sich der autonome Wille 
als sein eigenes, in ihm selbst liegendes geben 
soll, kann sonach nur die Autonomie selbst sein. 
Der autonome Wille soll sich selbst ein Gesetz 
sein, mithin seine Autonomie affirmieren. Dem 
autonomen Willen ist seine Autonomie nicht nur 
gegeben, sondern gleichermaßen aufgegeben. Die 
transzendentale Freiheit in ihrer Unbedingtheit 
besteht wesentlich in der Affirmation ihrer selbst. 
In dieser Selbstaffirmation besteht ihre Hervor­
bringung aus eigener Ursprünglichkeit.

Das unbedingte sittliche Gesetz besteht also in 
der Selbstaffirmation des autonomen Willens. 
Dies ist die unbedingte Verpflichtung, die als 
transzendentaler Anspruch jedem sittlichen An­
spruch immer schon zugrundeliegt.25 Letzterer 
fordert einen Willen, der auf Unbedingtheit hin 
offen ist, und dies ist nur dann der Fall, wenn der 
Wille sich als autonomer selbst affirmiert. 
Sonach fordert der an den autonomen Willen 
ergehende unbedingte sittliche Anspruch, als 
Anspruch dieses Willens an sich selbst, gerade 
nichts anderes, als die Bewahrung der Unbe­
dingtheit des Willens oder m. a. W. dessen 
Selbstaffirmation. Kurz: Der dem autonomen 
Willen immanente unbedingte Anspruch besteht 
im Vollzug dieser Autonomie. Transzendentale 
Freiheit unterliegt keinem anderen unbedingten 

25 Kant zufolge ist die "Autonomie des Willens als oberstes 
Prinzip der Sittlichkeit" (GMS BA 87) zu erachten. Zutreffender 
wäre dieses Prinzip als die Selbstaffirmation des autonomen 
Willens zu erachten. Hier wird deutlich, daß Kant die 
entscheidende Reflexion nicht mehr vollzieht.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch, als sich selbst zu affirmieren und sich 
damit zu vollziehen.

Damit aber ist die transzendentale Reflexion 
hinsichtlich der Begründung des sittlichen An­
spruchs noch nicht an ihr Ziel gelangt, denn diese 
Begründung ist noch nicht im strengen Sinne 
gedacht. In Ergänzung zu Kant wurde der sitt­
liche Anspruch transzendental durch die Selbst­
affirmation des autonomen Willens begründet, 
wobei davon ausgegangen werden konnte, daß 
aus einem autonomen Willen als solchem gar 
kein anderer Anspruch ableitbar erscheint. Dabei 
aber wurde lediglich ex negativo argumentiert. 
Wenn, so wurde argumentiert, der autonome 
Wille keinem anderen Anspruch unterworfen 
gedacht werden kann, als der Selbstaffirmation 
dieser Autonomie, so sei diese sein Gesetz. 
Zwingend ist diese Begründung nur unter Vor­
aussetzung der Identität von Wille und prak­
tischer Vernunft, wodurch sich erst die Aufgabe 
stellt, den sittlichen Anspruch als einen dem 
Willen selbst immanenten Anspruch zu denken. 
Weist man unter dieser Prämisse den einzig 
denkbaren Anspruch auf, so gelangt man zwar zu 
einem in sich konsistenten Gedanken, bewahr­
heitet damit aber nicht die Prämisse selbst. Man 
könnte nach wie vor die Identität von Wille und 
praktischer Vernunft bestreiten, und damit auch 
wiederum die Prämisse der Annahme dieser 
Identität, nämlich, daß ein autonomer Wille 
überhaupt einem sittlichen Anspruch unterliege. 
Allein in der Absicht einer Begründung der 
sittlichen Verpflichtung eines autonomen Willens 
werden diese Annahmen gemacht, die letztlich 
auf regressivem Wege zum transzendentalen 
Anspruch der Selbstaffirmation des autonomen 
Willens als transzendentaler Freiheit führen.

80

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch nur, wenn nun auch gegenläufig 
konstruktiv die Begründung dieses transzenden­
talen Anspruchs, ausgehend vom Vollzug tran­
szendentaler Freiheit, gedacht werden kann, kann 
das bisherige Resultat bestätigt werden. Die Prä­
misse eines sittlichen Anspruchs angesichts eines 
autonomen Willens sowie der der Ermöglichung 
dieser Prämisse dienende Gedanke der Identität 
von Willen und praktischer Vernunft werden 
dann als unbedingt begründet gedacht. Nur wenn 
der transzendentale Anspruch der Selbstaffir­
mation des autonomen Willens aus dem Vollzug 
transzendentaler Freiheit selbst generiert wird, ist 
die Aufgabe zufriedenstellend gelöst, denn nur 
dann ist positiv gedacht, daß der autonome Wille 
einer unbedingten Verpflichtung unterliegt.

Kant sah dies durchaus als Desiderat. Bezeich­
nend hierfür ist der kurze § 6 der KPV. Dort 
nämlich zielt Kant eindeutig auf die Begründung 
einer unbedingten Verpflichtung eines autono­
men Willens ab, wenn er sich eingangs dieses 
Abschnittes folgende "Aufgabe" stellt: "Voraus­
gesetzt, daß ein Wille frei sei: das Gesetz zu fin­
den, welches ihn allein notwendig zu bestimmen 
tauglich ist".26 Erwarten könnte man nun, daß das 
Gesetz der Freiheit selbst gedacht würde, also 
dasjenige Gesetz, ohne dessen Anerkennung 
Freiheit selbst sich nicht vollziehen kann. Anders 
ist die Rede von einem Gesetz, das "notwendig" 
einen freien Willen soll bestimmen können, gar 
nicht sinnvoll, denn jedes andere Gesetz, als 
dasjenige, das den Vollzug der Freiheit selbst 
ermöglicht, kann durch Freiheit als solcher ja 
distanziert und abgewiesen werden. Kant aber 
gelangt nicht zu dieser Vollendung der tran­

26 KPV A 52.

81

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


szendentalen Geltungsreflexion. Er gelangt ledig­
lich zu dem Resultat, daß hierbei nur die "gesetz­
gebende Form" des "praktischen Gesetzes" den 
Bestimmungsgrund des Willens ausmachen 
kann".27 Damit ist aber lediglich die Einsicht 
erreicht, daß allein der sittliche Anspruch durch 
sein schlechthinniges bzw.unbedingtes Gebieten 
einen freien Willen bestimmen kann, daß mithin 
ein Wille als unbedingte Aktualität von keinem 
Anspruch verpflichtet werden kann, der selbst 
unter irgendeiner Bedingung steht, denn der 
unbedingt freie Wille muß ja diese vorgängige 
Bedingung nicht akzeptieren. Ein unbedingter 
Anspruch aber gebietet schlechthin und macht 
deshalb auch vor einem schlechthin freien Willen 
nicht halt, sondern fordert diesen ja geradezu als 
Bedingung seiner Möglichkeit. Doch solange die 
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht auf 
die Unbedingtheit des Willens selbst zurückge­
führt wird, bleibt dieser Anspruch dem Willen 
gegenüber äußerlich und muß als willkürlich 
erscheinen, womit aber das Resultat, das sich 
Kant selbst zur Aufgabe stellt, nämlich "das 
Gesetz zu finden, welches ihn (sc. den freien 
Willen) allein notwendig zu bestimmen tauglich 
ist", offensichtlich doch nicht erreicht ist. Uner­
reicht bleibt damit die Intention, die Kant mit der 
Setzung der Identität von Wille und praktischer 
Vernunft verfolgte, nämlich den sittlichen Ans­
pruch angesichts eines autonomen Willens zu 
rechtfertigen.

Erst wenn, wie oben bereits gefordert, die 
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs aus dem 
Vollzug transzendentaler Freiheit selbst be­
gründet wird, ist jene Identität von autonomem 

27 KPV A 52.

82

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen und praktischer Vernunft, welche Kant als 
Instanz des sittlichen Anspruchs denkt, in der 
Reflexion eingeholt bzw. im eigentlichen Sinne 
gedacht. Eine Identität, von der Kant immer 
wieder Gebrauch macht, ohne eben die hiefür 
erforderliche Reflexion vollzogen zu haben. Die­
ses Manko, wie auch die Verlegenheit, es nicht 
beheben zu können, ist Kant wohl unmittelbar im 
Anschluß an seine diesbezüglichen Ausführun­
gen des § 6 der KPV bewußt geworden, wenn er 
eingangs der unmittelbar anschließenden "An­
merkung" jene Identität zunächst kurz problema­
tisiert, um dann sogleich zu einer anderen Frage­
stellung überzugehen.28

Die hier bei Kant fehlende Reflexion der 
Begründung der Unbedingtheit des sittlichen 
Anspruchs aus dem Vollzug der unbedingten 
Aktualität des Willens bzw. der transzendentalen 
Freiheit selbst, wurde in jüngerer Zeit von H. 
Krings durchgeführt. Die Unbedingtheit des 
sittlichen Anspruchs bleibt hierbei eben nicht nur 
faktisch angesetzt, sondern wird im eigentlichen 
Sinne gedacht, indem sie aus dem Aktus tran­
szendentaler Freiheit generiert wird.29 Transzen­
dentale Freiheit wird hierbei zunächst als ein 
unbedingtes, schlechthinniges Sich-Öffnen für 
Gehalt gedacht, wobei sie prinzipiell jedwedem 

28 "Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also 
wechselweise auf einander zurück. Ich frage hier nun nicht, ob sie 
auch in der Tat verschieden seien, und nicht vielmehr ein 
unbedingtes Gesetz bloß das Selbstbewußtsein einer reinen 
praktischen Vernunft, diese aber ganz einerlei mit dem positiven 
Begriff der Freiheit sei ..." (KPV A 52).
29 Etwa im Sinne Fichtes tritt hierbei an die Stelle faktischer 
Evidenz eine genetische Evidenz. Vgl. die zweite Darstellung der 
Wissenschaftslehre von 1804 und hierzu W. Janke (1970), S. 310 
ff.

83

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gehalt eröffnet ist. Bedingte Gehalte aber können 
das Telos dieses Sich-Öffnens nicht voll erfüllen. 
Nur in einem unbedingten Gehalt kann vielmehr 
das Telos des unbedingten Sich-Öffnens liegen. 
Dieser unbedingte und schlechthin erfüllende 
Gehalt für die Freiheit kann deshalb letztlich nur 
wieder Freiheit selbst sein. Somit wird im Voll­
zug dieses transzendentalen Aktus die Selbstaf­
firmation der Freiheit gedacht. Der Vollzug der 
Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wird 
als schlechthinnige Selbstaffirmation gedacht. 
Krings transzendentale Freiheitslehre entwickelt 
damit den Gedanken, wie aus dem Vollzug der 
Freiheit die Unterwerfung unter das Gesetz der 
Freiheit als integrales Moment dieses Vollzugs 
generiert wird, wodurch kantisch gesprochen die 
Freiheit als ratio essendi des Gesetzes reflektiert 
wird.

Diese Reflexion kann nun in Kants Freiheits­
lehre einbezogen werden. Letzterer zufolge 
besteht transzendentale Freiheit, wie wir sahen, 
negativ in der unbedingten Aktualität des Willens 
und positiv in der Autonomie desselben. 
Schlechthinniges Sich-Öffnen für Gehalt be­
deutet nun, daß der Wille in seiner unbedingten 
Aktualität die autonome Setzung jedweden 
Gehalts ermöglicht. Bedingte Gehalte aber kön­
nen das Telos der aus unbedingter Aktualität 
erfolgenden autonomen Setzung nicht erfüllen. 
Eine unbedingte Aktualität kann ihr Telos nur in 
sich selbst haben, so daß der erfüllende Gehalt 
der autonomen Setzung nur wieder die Auto­
nomie selbst sein kann. Selbstaffirmation des 
autonomen Willens kann sonach als Konsequenz 
von Kants Lehre als Prinzip transzendentaler 
Freiheit gedacht werden. Und dieses Prinzip ist 
dann auch als Grund unbedingter Geltung zu 

84

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken, sofern dieses Prinzip aus der Unbe­
dingtheit des Vollzugs transzendentaler Freiheit 
generierbar ist.

Krings transzendentale Freiheitslehre führt 
damit Kants Intention, die Unbedingtheit des sitt­
lichen Anspruchs auf ein Gesetz des eigenen 
Willens zurückzuführen, konsequent zuende, 
womit die Identität von Wille und praktischer 
Vernunft eine Begründung erfährt und nicht län­
ger bloße Voraussetzung bleibt. Diese Identität 
ist im Hinblick auf die Begründung eines sittli­
chen Anspruchs von entscheidender Bedeutung. 
Würde nämlich zwischen gebietender Vernunft 
und Willen eine echte Differenz bestehen, so 
könnte die Unbedingtheit des Anspruchs nicht 
begründet werden und die Befolgung dieses 
Anspruchs müßte letztlich als eine Irrationalität 
erachtet werden. Die Aufnahme außerhalb der 
Vernunft liegender Bestimmungsgründe wäre 
mehr als begreiflich, denn warum sollte ein Wille 
einem unbedingten Anspruch Folge leisten, wenn 
dieser Anspruch nicht letztlich sein eigener wäre. 
Einem äußerlichen Anspruch allein um seiner 
selbst willen Folge zu leisten, erscheint als 
Irrationalität.30 Autonomie wäre nur um den 
Preis der Irrationalität zu haben. Die Alternative 
wäre irrationale Autonomie oder rationale Hete- 
ronomie.

30 Vorkantisch neuzeitlich ergab sich diese Problematik im 
theologischen Kontext des amour pur-Streits, wobei die Frage 
erörtert wurde: Kann Gott allein um seiner selbst willen unter 
Absehung zusätzlicher Motive geliebt werden oder spielt hier 
nicht immer schon die Aussicht auf jenseitige Glückseligkeit mit 
herein? Ausgetragen wurde diese Kontroverse vor allem zwischen 
den Bischöfen Fenelon und Bossuet; vgl. hierzu R. Spaemann 
(1990).

85

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autonomie des Willens bedeutet bei Kant also 
nicht nur, daß sich der Wille das Gesetz seines 
Wollens selbst gibt, sondern darüber hinaus, daß 
er sich ein Gesetz gibt, das dem Vollzug dieser 
Autonomie entspringt und deren Selbstaffir­
mation fordert. Heteronomie des Willens be­
deutet entsprechenderweise nicht lediglich wört­
lich übersetzt Fremdbestimmung des Willens, 
derart, daß der Wille lediglich durch ein Prinzip 
bestimmt würde, ohne dies selbst zu wählen. 
Ebensowenig wie Autonomie nicht in bloßem, 
wenn auch unbedingtem Wählenkönnen besteht, 
schließt Heteronomie dieses aus. Heteronomie 
des Willens liegt vielmehr dann vor, wenn der 
Wille im Vollzug seiner Autonomie sich ledig­
lich das Gesetz seines Wollens gibt, ohne eben 
eodem actu diesen Vollzug seiner Autonomie 
selbst zu affirmieren.

Die hinsichtlich des Autonomieprinzips fest­
gestellte Unterscheidung ist eine entscheidende 
Voraussetzung für die später darzustellende 
Rekonstruktion des transzendentalen Freiheits­
vollzugs. Denn nur, wenn innerhalb des Vollzugs 
von Autonomie noch einmal eine Differenz ge­
setzt wird zwischen eben reiner Selbstbe­
stimmung bzw. Selbstgesetzgebung als solcher, 
die sich nicht eo ipso als Affirmation ihrer selbst 
vollzieht, und andererseits der Selbstbestimmung, 
die sich im Vollzug ihrer Autonomie affirmiert, 
kann unterschieden werden zwischen einem sich 
vollbringenden und einem sich verwirkenden 
Vollzug der Autonomie bzw. der transzenden­
talen Freiheit selbst und ethisch dann entspre­
chend zwischen gut und böse. Folgende grundle­
gende Struktur des transzendentalen Freiheits­
vollzugs zeichnet sich damit ab: Im sich vollbrin­

86

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden Vollzug transzendentaler Freiheit be­
wahrt sich die Autonomie des Willens im Voll­
zug ihrer selbst. Im sich verwirkenden Vollzug 
transzendentaler Freiheit gibt sich die Autonomie 
des Willens in ihrem Vollzug auf.

Leistet der Wille einem Anspruch unbedingt 
Folge, der ihm äußerlich ist, bspw. auch einem 
theonomen Anspruch, so übt er auch dadurch 
seine Autonomie aus, indem er alle anderen 
Bestimmungsgründe distanziert und sich eben 
diesem Anspruch unbedingt hingibt. Er hat sich 
dann zwar unbedingt entschieden, nun aber mit 
dem Resultat, sich durch das Prinzip, für das er 
sich entschieden hat, bedingen zu lassen. Die 
Unbedingtheit der Autonomie geht sonach im 
Vollzug dieser selbst verloren. Deshalb ist für 
den Kant der GMS und KPV der durch ein 
äußerliches Prinzip bestimmte Wille der hetero- 
nome bzw. unfreie Wille. In diesen zur Grund­
legung der praktischen Philosophie verfaßten 
Schriften denkt Kant damit quasi vom Resultat 
des Vollzugs der Autonomie her. Die Grundfrage 
richtet sich in diesen Schriften auf das unbedingt 
Gute bzw. den guten Willen, und dieser ist eben 
derjenige, der im Vollzug seiner Autonomie 
diese auch bewahrt und sich nicht selbst aufgibt. 
Erst in der REL gerät dann die Frage nach dem 
Bösen explizit in den Blick, und damit auch die 
Möglichkeit, daß der transzendentale Freiheits­
vollzug als derjenige der Autonomie des Willens 
sich auch selbst verwirken kann.

Nur sein eigenes, ihm selbst immanente Gesetz 
kann der Wille also begründetermaßen auf unbe­
dingte Weise befolgen. Aufgrund dieser Einsicht 
kann Kant davon ausgehen, als erster die Mög­
lichkeit eines unbedingten sittlichen Anspruchs 
begründet zu haben: So mußten alle vorherigen 

87

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuche einer solchen Begründung fehlschla­
gen, da sie stets auf "irgendein Interesse als Reiz 
oder Zwang" rekurrieren mußten, solange man 
"den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze 
gebunden" sah und "es sich aber nicht einfallen" 
ließ, "daß er nur seiner eigenen ... Gesetzgebung 
unterworfen sei". "Man bekam" dann "niemals 
Pflicht, sondern Notwendigkeit der Handlung aus 
einem gewissen Interesse heraus"31 und verfehlte 
damit das Wesen des sittlichen Anspruchs. Letz­
terem zufolge ist es dem Willen aufgegeben, im 
Vollzug seiner Autonomie diese zu affirmieren, 
und damit seine Unbedingtheit zu bewahren, 
denn nur unter dieser formalen Voraussetzung 
vermag sich der Wille den materialen Gehalten 
dieses Anspruchs gegenüber offenzuhalten.

§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

Die nach Ansätzen Kants weitergeführte tran­
szendentale Reflexion hinsichtlich der Unbe­
dingtheit des sittlichen Anspruchs ergibt also die 
Selbstaffirmation der Autonomie des Willens als 
transzendentalen Anspruch, der als solcher unbe­
dingt und in dieser Unbedingtheit auch begründet 
ist. Nur das ihm selbst immanente Gesetz der 
Selbstaffirmation seiner Autonomie kann der 
Wille auf begründete Weise unbedingt anerken­
nen, indem er sich damit selbst bestätigt.32

Kant allerdings hat seine transzendentale 
Reflexion auf die Autonomie des Willens nicht 

31 GMS BA 73.
32 Entsprechend muß das sittliche Gebot "völlig a priori schon mit 
dem Begriff des Willens eines vernünftigen Wesens überhaupt 
verbunden" gedacht werden (GMS BA 62), so daß auszugehen ist 
"von dem Verhältnisse eines Willens zu sich selbst, so fern er sich 
bloß durch Vernunft bestimmt" (GMS BA 63).

88

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


explizit von seinen ethischen Ausführungen 
abgesetzt, denn ihm geht es nicht nur in transzen­
dentaler Absicht um die Bedingungen der 
Möglichkeit eines sittlichen Anspruchs und damit 
einer Ethik überhaupt, sondern darüber hinaus 
auch darum, eine ganz bestimmte Konzeption 
einer Ethik zu rechtfertigen. In diesem Sinne 
pendelt er bei seinen Ausführungen immer 
wieder zwischen den entsprechenden Ebenen.

So setzt er bspw. eingangs der GMS mit der 
transzendentalen Problematik an, indem er in der 
Vorrede auf die Unbedingtheit moralischer Ver­
pflichtung rekurriert und dann sogleich im ersten 
Abschnitt auf den Willen als die Instanz der Rea­
lisierung dieser Unbedingtheit eingeht.33 Anstatt 
nun aber die transzendentale Reflexion fortzufüh­
ren und dabei den Willen als unbedingte Aktuali­
tät weiter zu reflektieren, was geradewegs zur 
Lehre von der Autonomie führen würde, geht 
Kant stattdessen zur Formulierung des ethischen 
Prinzips über. Hierbei geht er davon aus, daß die 
gesellten Inhalte unter ein einziges Gesetz als 
principium diiudicationis, das er bekanntlich als 
kategorischen Imperativ bezeichnet, subsumier­
bar und solchermaßen begründbar sein müßten. 
Anstatt die Möglichkeit eines ethischen An­
spruchs transzendental zu begründen, geht Kant 
also dazu über, diesen Anspruch auf eine Formel 
zu bringen, mithin ein ethisches Prinzip zu 
entwickeln. Danach wendet er sich wieder der 
transzendentalen Reflexion zu, indem er auf die 

33 Die Begründung dafür, daß der Wille allein auf unbedingte 
Weise gut sein kann, kann dahingehend zusammen gefaßt werden, 
daß der Wille sowohl als Grund allen Handelns zu denken ist, wie 
auch in der alleinigen Mächtigkeit des Handelnden liegt. Alle 
anderen Faktoren menschlichen Handelns sind hingegen durch 
äußere Einflüsse beeinflußbar.

89

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründung des kategorischen Imperativs durch 
die Autonomie des Willens reflektiert.

Aufgrund dieses Wechsels der Reflexionsebe­
nen aber ist Kants Argumentation im Hinblick 
auf den Anspruch ihrer durchgehenden Stringenz 
von vornherein zum Scheitern verurteilt. Seine 
transzendentale Begründung findet sich zum Teil 
nur ansatzweise und in Andeutungen ausgeführt, 
während die Darstellung seiner Ethik nur vorder­
gründig stringent erscheint. Bei genauerer Be­
trachtung nämlich finden sich diesbezüglich an 
entscheidenden Stellen unzureichend begründete 
Annahmen. Indem Kant dann von der Ethik des 
kategorischen Imperativs aus auch wieder auf die 
transzendentale Ebene der Autonomie des Wil­
lens wechselt, geraten diese Annahmen dann 
sogar in Verbindung mit letzterer, so daß Kant 
die Autonomie des Willens nicht lediglich in dem 
bisher von uns rekonstruiertem Umfang vertritt, 
sondern sie darüber hinaus mit Implikationen 
seiner Ethik versieht.34 Dadurch kann Kant sich 
dann schließlich sogar überreden, daß auch nur 
eine ganz bestimmte Konzeption von Ethik, 
nämlich die des kategorischen Imperativs, tran­
szendental begründet und somit die einzig mög­
liche sei.

Der Versuch, kontinuierlich von transzenden­
taler zu ethischer Reflexion überzugehen und 
umgekehrt muß aus prinzipiellen Gründen fehl­
schlagen, da beide Reflexionen auf unterschiedli­
chen Fragestellungen beruhen, die aufeinander 
irreduzibel sind. Die transzendentale Frage lautet 
in etwa: Unter welchen Bedingungen läßt sich 

34 Ein Kommentar zur GMS wie zur KPV aus der Perspektive 
transzendentaler Reflexion einerseits und ethischer Reflexion 
andererseits stellt unseres Erachtens noch ein Desiderat dar.

90

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein sittlicher Anspruch überhaupt rechtfertigen? 
Die ethische Frage hingegen lautet: Was soll ich 
unter Voraussetzung eines sittlichen Anspruchs 
tun? Transzendentalphilosophie begründet somit, 
daß man überhaupt eine Ethik haben solle, nicht 
jedoch die konkrete Form derselben. Im Rück­
gang vom sittlichen Anspruch kann auf die Auto­
nomie des Willens als Bedingung der Möglich­
keit dieses Anspruchs geschlossen werden und 
der Vollzug dieser Autonomie kann dann kon­
struktiv als Selbstaffirmation derselben gedacht 
werden. Damit jedoch ergibt sich keine konkrete 
Ethik, sondern es wird lediglich regressiv das 
Unbedingte erschlossen, das bei jeder ethischen 
Forderung immer schon mitgefordert wird und es 
wird darüber hinaus versucht, konstruktiv dieses 
Unbedingte als Vollzug transzendentaler Freiheit 
zu denken. Das Verhältnis von Transzendental­
philosophie und Ethik besteht sonach darin, daß 
erstere die Ermöglichung der letzteren aufweist, 
ohne daß letztere aus ersterer deduzierbar wäre.

Nun ist jedoch auch eine transzendentale Re­
flexion keinesfalls gehaltlos und allenfalls dieser 
Gehalt, den man als transzendentalen Anspruch 
benennen könnte, kann nun als negatives Krite­
rium im Hinblick auf eine konkrete Ethik dienen. 
Im Zusammenhang mit Kants Lehre kann, wie 
wir sahen, der transzendentale Anspruch als 
Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit bzw. 
Selbstbewahrung der Autonomie des Willens 
rekonstruiert werden. Entsprechenderweise darf 
freilich kein ethisches Gebot die Selbstaufgabe 
transzendentaler Freiheit fordern. Ein ethischer 
Anspruch darf nicht das transzendentale Funda­
ment negieren, auf dem er basiert. Das ethische 
Sollen erheischt Anerkennung, nicht Unterwer­
fung. Die Unbedingtheit, mit der ein ethischer 

91

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch auftritt, besteht gerade darin, daß er 
fordert, seinen Gehalt aus Freiheit anzuerkennen. 
Ethisch gehandelt werden soll nicht unter Auf­
gabe der Freiheit, sondern im Vollzug der Frei­
heit.

Der ethische Anspruch ist insofern unbedingt, 
als er die Selbstaffirmation transzendentaler Frei­
heit immer schon mitfordert. Er fordert vom 
Willen, alle etwaigen faktischen Bestimmungs­
gründe zu distanzieren, um sich in transzenden­
taler Freiheit daraufhin offenzuhalten, der Forde­
rung auf unbedingte Weise, nämlich um ihrer 
selbst willen, nachkommen zu können. Der tran­
szendentale Anspruch und der ethische Anspruch 
fallen in der sittlichen Erfahrung eines unbeding­
ten Anspruchs ineins und werden lediglich in der 
Reflexion voneinander getrennt, wobei gerade 
das transzendentale Moment den Anspruch der 
Unbedingtheit begründet. Parallel hierzu sind ja 
in je konkreter gegenständlicher Erfahrung tran­
szendentale und empirische Momente ebenfalls 
immer schon miteinander verbunden und nur 
durch Reflexion voneinander trennbar. Letztere 
als transzendentale unterscheidet erst zwischen 
dem erfahrungskonstitutiven Moment der tran­
szendentalen Grundsätze des Verstandes und 
dem kontingenten Moment der Empirie. Entspre­
chend unterscheidet transzendentale Reflexion in 
praktischer Hinsicht zwischen dem transzenden­
talen Moment der Selbstaffirmation der Auto­
nomie des Willens, das für Sittlichkeit konstitutiv 
ist, und dem ethischen Moment, in dem Sittlich­
keit sich in je konkreter Gehaltlichkeit realisiert.

Die Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit 
begründet also die ethische Forderung in ihrer 
Unbedingtheit, d. h. sie begründet die Möglich­
keit, daß eine ethische Forderung um ihrer selbst 

92

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


willen erfüllt werden kann. Damit aber ist noch 
keine Festlegung dahingehend getroffen, worin 
denn die ethische Forderung zu bestehen habe. Es 
bleibt noch offen, auf welchen Prinzipien die 
Ethik beruhe, welche Struktur sie habe, beispiels­
weise ob sich der ethische Anspruch dadurch 
ausprägt, daß er die Erfüllung von Gesetzen oder 
die Realisierung von Werten fordere und vieles 
mehr. Transzendentalphilosophie ermöglicht die 
ethische Diskussion, ohne eine Ethik zu präju- 
dizieren.

Indem Kant die beiden Reflexionsniveaus nicht 
klar trennt, erweckt er den Anschein, als würde 
die transzendentale und die ethische Problematik 
in einem engeren, als dem eben erläuterten, 
sachlichen Zusammenhang stehen. Dabei geraten 
ihm Momente in die transzendentale Reflexion, 
die seiner Ethik entnommen sind. Näherhin wird 
der transzendentale Anspruch der Selbstaffirma­
tion der Autonomie des Willens dahingehend 
erweitert, daß diese Autonomie nur dann besteht, 
wenn der Wille nicht "nur seiner eigenen", 
sondern dabei auch "allgemeinen Gesetzgebung 
unterworfen"35 ist. Für den autonomen Willen 
bedeutet die Verbindung von eigener und zu­
gleich allgemeiner Gesetzgebung, sich eodem 
actu als "Oberhaupt", aber auch "Glied" im 
"Reich der Zwecke"36 zu vollziehen. Allgemeine 
Gesetzlichkeit sowie die weitere Bestimmung 
derselben als Gesetzgebung von Vernunftwesen, 
die als Selbstzwecke zu erachten sind, sind die 
wesentlichen Momente der Ethik des katego­
rischen Imperativs. Indem Kant diese Momente 
mit dem transzendentalen Anspruch der Autono­

35 GMS BA 73.
36 GMS BA 75.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mie des Willens verquickt, sucht er dieser Ethik 
selbst transzendentalen Status zu verleihen und 
sie als die einzig mögliche darzustellen.

Kants Argumentationsstrategie besteht dabei 
näherhin darin, die Momente der allgemeinen 
Gesetzlichkeit moralischer Maximen sowie der 
Selbstzweckhaftigkeit des Vernunftwesens als 
unabdingbare ethische Prinzipien zu begründen 
zu suchen, um dann die damit begründete Ethik 
des kategorischen Imperativs mit dem transzen­
dentalen Anspruch der Autonomie des Willens zu 
verbinden. Kant verfällt damit gar nicht dem 
methodischen Fehler des Versuchs, von transzen­
dentaler Reflexion ausgehend zur Ableitung einer 
bestimmten Ethik zu gelangen, sondern sucht 
vielmehr umgekehrt, eine ganz bestimmte Ethik 
als die einzig vernünftige zu begründen, um dann 
im nachhinein eine Synthese herzustellen zwi­
schen den Prinzipien dieser Ethik und dem 
transzendentalen Anspruch der Autonomie des 
Willens. Die prinzipielle Offenheit transzenden­
taler Reflexion gegenüber verschiedenen Kon­
zeptionen von Ethik wird sonach durch ethische 
Reflexion aufzuheben gesucht, welche allein eine 
einzige Konzeption als begründet glaubt aus­
geben zu können.

Doch diesem Anspruch ethischer Reflexion 
vermögen Kants Ausführungen nicht gerecht zu 
werden, worauf im folgenden nur in aller Kürze 
eingegangen werden soll. Die wesentlichen Mo­
mente der Ethik des kategorischen Imperativs, 
die allgemeine Gesetzlichkeit einer moralischen 
Maxime als solcher sowie die Selbstzweckhaf­
tigkeit des Vemunftwesens, erweisen sich längst 
nicht als zureichend begründet. Die große, ja 
sogar verblüffende Plausibilität, die man ihnen 
prima facie zuzusprechen geneigt sein mag, ver­

94

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wandelt sich bei näherer Betrachtung von Kants 
Raisonnement jedenfalls in Skepsis.37

Grundlegend für Kants Ethik ist das Moment 
der allgemeinen Gesetzlichkeit einer moralischen 
Maxime als solcher. Die ihr entsprechende For­
mel des kategorischen Imperativs leitet Kant als 
erste ab. Sie besteht darin, daß einer Maxime des 
Willens das moralische Kriterium abverlangt 
wird, als allgemeines Gesetz gewollt werden zu 
können. Und diese Ableitung, wonach "der bloße 
Begriff eines kategorischen Imperativs auch die 
Formel an die Hand gebe", verblüfft in der Tat. 
"Denn da der Imperativ außer dem Gesetze nur 
die Notwendigkeit der Maxime enthält, diesem 
Gesetz gemäß zu sein, das Gesetz aber keine 
Bedingung enthält, auf die es eingeschränkt war, 
so bleibt nichts als die Allgemeinheit eines 
Gesetzes überhaupt übrig, welchem die Maxime 
der Handlung gemäß sein soll ... "38 "Der kate­
gorische Imperativ ist also nur ein einziger, und 
zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, 
durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein 
allgemeines Gesetz werde."39

Gegenüber dem hypothetischen Imperativ, der 
prinzipiell von einer vorgängigen Zwecksetzung 
als seiner Bedingung abhängt, gebietet der kate­
gorische Imperativ unbedingt. Soviel ist unstrei­
tig nach den von Kant vorgenommenen Begriffs­
definitionen. Zugestanden werden kann auch, daß 
die Unbedingtheit des Gesetzes darin bestehe, 

37 Diese Kritik aber verfolgt keineswegs die Absicht, daß Kants 
ethische Prinzipien schlechthin unhaltbar wären, sondern 
lediglich, daß sie erhebliche Defizite hinsichtlich ihrer 
Begründung aufweisen.
38 GMSBA51 f.
39 GMS BA 52.

95

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß dieses durch keine Bedingung eingeschränkt 
werde. Dies erscheint unproblematisch, sofern 
eben damit nichts anderes gesagt sein soll, als die 
Trivialität: das unbedingte Gesetz unterstehe kei­
ner Bedingung. Problematisch aber erscheint die 
Folgerung, wonach gelten soll, es bliebe "nichts 
als die Allgemeinheit eines Gesetzes überhaupt 
übrig". Unbedingtheit muß ja nicht eo ipso Allge­
meinheit bedeuten.

Kant gibt keine Begründung, warum ein unbe­
dingter Anspruch die Form eines allgemeinen 
Gesetzes haben müsse. Der Schein einer Begrün­
dung aber entsteht durch Kants ambivalenten 
Gebrauch des Begriffs "Gesetz", womit er den 
logischen Hiatus zwischen dem Moment der 
Unbedingtheit und dem der Allgemeinheit zu 
überbrücken sucht. Diesen Begriff nämlich führt 
er zunächst nur ein, um die Unbedingtheit sittli­
cher Imperative zu kennzeichnen. Ist dieser 
Begriff aber erst einmal in diesem Sinne einge­
führt, findet Kant in ihm ganz selbstverständlich 
das Moment der Allgemeinheit enthalten, wobei 
auch Assoziationen mit dem Begriff des Gesetzes 
in theoretischer Hinsicht hilfreich sind, sofern für 
ein Naturgesetz ja innerhalb eines bestimmten 
Bereichs allgemeine Gültigkeit angenommen 
wird.40 Wird deshalb die Konnotation des Mo­

40 Kant läßt gar keinen Zweifel daran, daß er den Begriff des 
Gesetzes dem theoretischen Bereich entnimmt; vgl. etwa GMS 
BA 36: "Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein 
vernünftiges Wesen hat das Vermögen, nach der Vorstellung der 
Gesetze, d. i. nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen 
Bezeichnend hierbei ist, mit welcher Selbstverständlichkeit der 
Begriff des Gesetzes im Zusammenhang bereits mit der Absicht­
lichkeit des Handelns eingeführt wird, obwohl er damit doch gar 
nicht in zwingendem Zusammenhang steht. Absichtliches 
Handeln liegt ja bereits vor, wenn man nach einer Maxime 

96

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ments der Allgemeinheit in gewisser Hinsicht als 
Implikation des Begriffs eines Gesetzes womög­
lich unvermeidbar, so bliebe jedoch Kants Ein­
führung gerade dieses Begriffs zur Kennzeich­
nung der unbedingten Geltung eines sittlichen 
Anspruchs zu beanstanden. In diesem Sinne 
könnte man Kant gar unterstellen, er habe gerade 
den Begriff des Gesetzes als willkürliche Kenn­
zeichnung für die Unbedingtheit eines sittlichen 
Anspruchs nur deshalb eingeführt, um das Mo­
ment der Allgemeinheit dann analytisch aus ihm 
hervorzuzaubern.

Im Sinne der angedeuteten Argumentations­
strategie wird in der GMS der Begriff des Geset­
zes nur eingeführt, um die Unbedingtheit sitt­
licher Imperative zum Ausdruck zu bringen, denn 
es soll damit eine sich von allen anderen Impe­
rativen abhebende "Nötigung des Willens deut­
lich unterschieden"41 werden. Allein um "die 
Ungleichheit der Nötigung des Willens deutlich" 
zu machen, werden die Imperative unterschieden 
in "Regeln", "Ratschläge" und "Gebote (Geset­
ze)". Der Begriff der letzteren wird allein für 
sittliche Imperative im Hinblick auf deren un­
bedingte Geltung reserviert. Doch in der hierfür 
sogleich folgenden Begründung wird dann ein­
fach als selbstverständlich unterstellt, mit dem 
Begriff des Gesetzes gehe neben dem definito- 
risch festgelegten Moment der Unbedingtheit 
auch das Moment der Allgemeinheit einher, 
indem Kant weiter ausführt: "nur das Gesetz 
führt den Begriff einer unbedingten und zwar 

handelt, und dieser muß ja nach Kants sonstigem Verständnis 
keine allgemeine Gesetzlichkeit eignen.
41 GMS BA 43.

97

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektiven und mithin allgemein gültigen 
Notwendigkeit bei sich"42, womit dann freilich 
unbedingte und allgemeine Geltung austauschbar 
werden und Kant in der später folgenden Ab­
leitung der Grundformel des kategorischen 
Imperativs ganz selbstverständlich die "Allge­
meinheit eines Gesetzes" voraussetzen kann. Die 
Willkürlichkeit der Bezeichnung eines unbeding­
ten sittlichen Anspruchs als Gesetz kommt in 
obigem Zitat im übrigen dadurch recht gut zum 
Ausdruck, daß Kant zunächst sogar zwei Begriffe 
zur Kennzeichnung des sittlichen Anspruchs 
anbietet, nämlich "Gebot" und "Gesetz", wobei er 
letzteres sogar zunächst noch in Klammer setzt, 
womit man wohl annehmen darf, daß er den 
Begriff "Gebot" zunächst für die näherliegende 
Bezeichnung hält. Hierin könnte man ihm nur 
zustimmen, denn der Begriff des Gebotes scheint 
dem praktischen Kontext sittlicher Erfahrung 
weit näher zu stehen, als der mit Assoziationen 
aus dem Bereich der Natur beladene Begriff des 
Gesetzes. Da Kant jedoch wohl genau auf diese 
Assoziationen, welche im wesentlichen das Mo­
ment allgemeiner Gültigkeit beinhalten, abzielt, 
ersetzt er kurzerhand den Begriff des Gebotes 
durch den des Gesetzes.43

42 GMS BA 43.
43 Die mit dem Begriff des Gesetzes verbundenen Konnotationen 
aus dem theoretischen Bereich nimmt Kant dann bewußt in 
Anspruch, wenn er die allgemeine Gesetzlichkeit moralischer 
Maximen explizit in Analogie zur Naturgesetzlichkeit denkt und 
damit zu folgender zweiten Formel des kategorischen Imperativs 
gelangt: "handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch 
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden sollte" 
(GMS BA 52). Sofern die moralische Maxime als allgemeines 
Gesetz gewollt werden kann, kann sie gleichsam betrachtet 
werden, als ob sie ein Gesetz einer Natur sei, die durch 

98

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Festzuhalten jedenfalls bleibt, daß die Einfüh­
rung des Prinzips der allgemeinen Gesetzlichkeit 
als ethischer Qualifikation von Kant keineswegs 
zwingend begründet wird. Und dies gilt auch im 
Hinblick auf das zweite wesentliche Konstituens 
der Ethik des kategorischen Imperativs, nämlich 
von der These der Selbstzweckhaftigkeit des Ver- 
nunftwesens. Letztere führt Kant eigentlich des­
halb ein, um die Maximen, die allein nach dem 
Kriterium widerspruchsfreier allgemeiner Ge­
setzlichkeit gewollt werden könnten, weiter 
einzuschränken. Als allgemeines Gesetz könnte 
ja eine unendliche Anzahl möglicher Maximen 
widerspruchsfrei gewollt werden, deshalb sucht 
Kant nach einer näheren Spezifizierung im Hin­
blick auf die moralische Qualifikation von 
Maximen.

Diese erfolgt nach Kant, indem der kategori­
sche Imperativ nicht nur fordert, daß eine Maxi­
me als allgemeines Gesetz widerspruchsfrei ge­
wollt werden könnte, sondern darüber hinaus 

menschliches Handeln zu konstituieren wäre. Eine Ungereimtheit 
unserer Interpretation könnte u. U. darin gesehen werden, daß der 
hier auf ethischem Niveau problematisierte Begriff des Gesetzes 
auf transzendentalem Niveau mit dem Prinzip der Autonomie 
explizit in Anspruch genommen wird (Vgl. oben § 12). Dies 
allerdings kann allein bereits durch die strikte Unterschiedenheit 
der Reflexionsniveaus gerechtfertigt erscheinen. Es scheint ja 
keinerlei methodische Veranlassung zu bestehen, Begriffe trans­
zendentaler Reflexion mutatis mutandis in ethischer Reflexion 
wiederholen zu müssen. Vielmehr erscheint es weit eher ange­
zeigt, daß jede dieser Reflexionen ihre Begrifflichkeit eigens zu 
begründen hat. In diesem Sinne kann transzendentale Reflexion 
einen Bezug zwischen Freiheit und Gesetz im Prinzip der 
Autonomie positiv darstellen, während die ethische Reflexion den 
Begriff des Gesetzes weit weniger zwingend zu rechtfertigen 
vermag.

99

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch einen unbedingten Zweck dekretiert, der 
nicht wiederum zum Mittel für einen anderen 
Zweck herabgesetzt werden kann. Die sittliche 
Qualifikation einer Maxime ist damit erst dann 
gegeben, wenn sie diesem Zweck an sich selbst 
nicht widerspricht. Der unbedingte Zweck kon­
kurriert dabei aber nicht mit allen anderen 
Zwecken auf gleicher Ebene, wobei er diese 
letztlich zu bloßen Mitteln herabsetzen würde, 
sondern ist formaliter als ein Zweck überhaupt zu 
denken, der hinsichtlich der sittlichen Qualifika­
tion einer Maxime und deren konkreter Zweck­
setzung als mitgesetzt muß unterstellt werden 
können. Als diesen unbedingten Zweck denkt 
Kant das Vernunftwesen und leitet daraus die 
entsprechende Spezifizierung des kategorischen 
Imperativs ab: "Handle so, daß Du die Mensch­
heit sowohl in Deiner Person als in der Person 
eines jeden anderen jederzeit als Zweck, niemals 
bloß als Mittel brauchst".44

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen 
bzw. des Vemunftwesens führt Kant aber als eine 
bloße Behauptung ein: "Nun sage ich: der 
Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen 
existiert als Zweck an sich selbst ... "45 Und für 
diese Behauptung wird auch keine zureichende 
Begründung geboten, sondern sie wird lediglich 
ex negativo dadurch zu stützen gesucht, daß 
durch Neigungen vermittelten Objekten wie auch 
vernunftlosen Wesen eine unbedingte Werthaf- 
tigkeit und damit eine Selbstzweckhaftigkeit 
abgesprochen wird. Dabei ist zwar die Struktur 
erkennbar, daß der oberste Zweck der Vernunft 
nur in dieser selbst und nicht in Vernunftfrem-

44 GMS BA 66 f.
45 GMS BA 64.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem bestehen könne, nicht aber wird von Kant 
auf zureichende Weise begründet, wie gerade das 
individuelle Vernunftwesen diese Struktur der 
Selbstrealisation der Vernunft zu mediatisieren 
vermag. Allein aufgrund dieser Struktur wären ja 
auch überindividuelle Vernunftleistungen (wie 
etwa Hegels Objektivationen des Geistes, bspw. 
Staat, Gesellschaft, Familie etc.) als Kandidaten 
der unbedingten Zwecksetzung von vornherein 
gar nicht auszuschließen. Sollte jeder Anschein 
eines unhinterfragt vorausgesetzten Individualis­
mus vermieden werden, so müßte die Unbedingt­
heit des individuellen Vemunftwesens nicht nur 
ex negativo, sondern positiv ausgewiesen wer­
den.46

Die ethischen Prinzipien der allgemeinen 
Gesetzlichkeit einer Maxime wie auch des Ver­
nunftwesen als eines Selbstzwecks werden also 
von Kant nicht hinreichend begründet. Die Ethik 
des kategorischen Imperativs findet sich damit 
keineswegs als die einzig mögliche ausgewiesen. 
Damit kann recht betrachtet auch der Befund der 
ethischen Reflexion Kants keine Veranlassung 
ergeben, die erörterten ethischen Prinzipien mit 
dem transzendentalen Prinzip der Selbstaffirma­
tion transzendentaler Freiheit als der Autonomie 

46 Das Vernunftwesen als unbedingten Zweck positiv auszu- 
weisen, liegt wohl in der Intention zweier genuiner Lehrstücke 
Fichtes: der Selbstsetzung des Ich und der Interpersonalitäts­
deduktion. In der Selbstsetzung des Ich kann sich das menschliche 
Vernunftwesen in seiner Unbedingtheit erfahren und der Inter­
personalitätsdeduktion zufolge muß es als diesbezügliche Mög­
lichkeitsbedingung eodem actu ein anderes, es aufforderndes 
menschliches Vernunftwesen setzen. In der Durchführung dieser 
Lehrstücke sucht Fichte in einer transzendentalen Genesis 
aufzuweisen, wie Unbedingtheit im commercium menschlicher 
Freiheit sich gerade zwischen menschlichen Vernunftwesen 
konstituiert.

101

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Willens in eine zwingende Verbindung zu 
bringen. Der autonome Wille als solcher muß 
sonach nicht zwingend mit allgemeiner Gesetz­
gebung in einem Reich der Zwecke von Ver­
nunftwesen einhergehen. Die Offenheit transzen­
dentaler Freiheit gegenüber verschiedenen Kon­
zeptionen von Ethik vermag Kants ethische 
Reflexion also entgegen ihrem Anschein nicht 
aufzuheben.

Hinsichtlich Kants praktischer Philosophie 
erscheint damit allein der transzendentale Grund­
gedanke zwingend, wonach ein unbedingter sitt­
licher Anspruch auf die Selbstaffirmation tran­
szendentaler Freiheit als der Autonomie des Wil­
lens zurückzuführen sei. Die von Kant ebenfalls 
angestrebte Begründung der Ethik des kategori­
schen Imperativs als der allein möglichen Ethik 
vermag hingegen nicht zu überzeugen.47

47 Deshalb mögen auch die Versuche durchaus sinnvoll sein, 
Kants Ethik zu einer Diskursethik zu transformieren. Einen argen 
methodischen Fehler begehen diese Versuche allerdings dann, 
wenn sie sich dabei auch über Kants transzendentale Freiheits­
lehre, mithin über das Prinzip der Selbstaffirmation der Auto­
nomie des Willens hinwegsetzen zu können glauben. Vgl. hierzu 
die berechtigte Kritik von H. Krings (1980), S. 69-98.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54 - am 17.01.2026, 14:44:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
	§ 9 Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs
	§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer Hinsicht
	§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit
	§ 12 Die Autonomie des Willens
	§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens
	§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

