
https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal
Jahrbuch · Zur europäischen Moderne  

31/2023

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Auftrag der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft

herausgegeben von

Maximilian Bergengruen · Alexander Honold · Gerhard Neumann (†)  

Ursula Renner · Günter Schnitzler · Gotthart Wunberg (†)

JAHRBUCH · ZUR EUROPÄISCHEN MODERNE 31/2023

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auflage 2023
© Rombach Wissenschaft – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, 

Baden-Baden 2023. 
Typographie: Friedrich Pfäfflin, Marbach 

Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung bei der  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch die des Nachdrucks 

von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  

Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-98858-029-0  (Print) 
ISBN 978-3-98858-030-6 (ePDF)

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Rudolf Kassner zum 150. Geburtstag am 11. September 2023
Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten

Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. Bohnenkamp
7

Miriam Schabinger
Ödipus nach Sophokles und vor Freud

Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«
93

Maximilian Bergengruen
In einem »wachen Traum«

Persönlichkeitsspaltung und Dämonologie in Hofmannsthals »Ödipus 
und die Sphinx«

121

Traian-Ioan Geanӑ
Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol

Hieroglyphendiskurs und doppelte Symbolik in Hofmannsthals 
»Gespräch über Gedichte«

139

Günter Schnitzler
Hugo von Hofmannsthal und die Musik

163

Antonia Eder
Eigenzeiten und Raumsemantik

Hofmannsthals Textkunst als Libretti für Strauss
239

Peter W. Marx
Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen: Hofmannsthals und 

Reinhardts gemeinsame Theaterarbeit
269

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.
Mitteilungen

297

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
305

Anschriften der Mitarbeiter
317

Register
319

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Kassner
zum 150. Geburtstag am 11. September 2023
Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten

Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. Bohnenkamp

An Franz Servaes1

Paris 11/3 1900.
11 rue Toullier

Sehr geehrter Herr!
Sie  haben  mich  sehr  verpflichtet  durch  die  Recension  meines 

Buches,2  nehmen  Sie  meinen  aufrichtigsten  u.  herzlichsten  Dank 

* Die hier vorgelegten unveröffentlichten Briefe Rudolf Kassners (1873–1959) aus den 
Jahren 1900 bis 1959 umspannen die sechs Jahrzehnte seines literarischen Schaffens. 
Sie gewähren Einblick in Aspekte seines Lebens und Arbeitens, seiner Reisen, seiner 
Beziehungen zu Freunden und Weggefährten und bieten – oft harsche – Urteile sowie 
überraschende Aussagen zu Selbstverständnis und Eigeninterpretation. Die Dokumente 
stammen aus dem Deutschen Literaturarchiv in Marbach am Neckar (DLA), dem Frei­
en Deutschen Hochstift in Frankfurt a.M. (FDH), dem Goethe- und Schiller-Archiv in 
Weimar (GSA), dem Bundesarchiv in Koblenz, dem Kubin-Archiv im Lenbachhaus, 
München, dem Stadtarchiv Monacensia in München (Monacensia), dem Archiv der Otto 
von Bismarck-Stiftung in Friedrichsruh (Bismarck-Stiftung), der Österreichischen Natio­
nalbibliothek in Wien (ÖNB), der Wienbibliothek im Rathaus, Wien, der Bibliothek I 
Tatti, The Harvard University Center for Italian Renaissance Studies in Florence (I Tat­
ti), den Winterthurer Bibliotheken in Winterthur sowie aus Privatbesitz. Allen genannten 
Instituten sei für die Erlaubnis zum Abdruck der Dokumente gedankt, insbesondere 
dem Deutschen Literaturarchiv i. A. der Deutschen Schillergesellschaft, die sämtliche 
Rechte an Rudolf Kassners Werken und Briefen innehat. Auszüge aus hier aufgenomme­
nen Briefen, die bereits in den Anhängen der »Sämtlichen Werke« (Rudolf Kassner, 
Sämtliche Werke. Im Auftrag der Rudolf Kassner Gesellschaft hg. von Ernst Zinn 
und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. I–X. Pfullingen 1969–1991; künftig zitiert als: KSW 
I–X) oder den veröffentlichten Kassner-Briefeditionen bekannt gemacht wurden, sind 
in den folgenden Anmerkungen nicht eigens gekennzeichnet. Hervorhebungen durch 
Unterstreichungen in den Originalbriefen sind durch Kursivierungen wiedergegeben. 
Zusätze des Herausgebers und erschlossene Datierungen sind in spitze Klammern <...>, 
im Original eindeutig zu Tilgendes und Aussparungen innerhalb wörtlicher Zitate in 
eckige Klammern [...] gesetzt. Die wechselnde Schreibung von »Januar« und »Jannuar« 
ist Teil der Kassnerschen Privatorthographie, in der sich »Jannuar« am österreichischen 
»Jänner« orientiert.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 7

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgegen.  Vor  allem  haben  Sie  meinem  Buche  den  persönlichen 
Hintergrund  gelassen,  den  es  verdient,  und  das  danke  ich  Ihnen 
noch  ganz  besonders.  Zu  dem  Bedenken,  das  Sie  gegen  Schluss 
aussprechen, haben Sie insofern ein Recht als Sie das Buch kennen. 
Ja  noch  mehr,  es  kam mir  selbst  oft,  während  ich  daran  arbeitete 
u. mein bester Freund3 äußerte es schon, bevor er das Buch kannte. 
Aber  trotz  allem,  für  mich  bedeutet  das  Buch  noch  nicht  einmal 
eine Sicherheit, für lange, glaube ich, noch nur ein Versprechen mir 
selbst  gegenüber  u.  denen,  die  meinen  Bestrebungen  sympathisch 
entgegentreten.

Ich  selbst  gehöre  zu  den  vielleicht  wenig  glücklichen  u. 
zufriedenen Menschen,  die  keine  Ansichten  haben,  nichts  vertreten 
können,  niemals  zum  Zeugen  aufgerufen  werden  können,  sich 
immer  ohne  Recht  und  Anspruch  glauben,  die  niemals  die  Welt 
schön  finden  u.  nur  selig  sind,  wenn  ihnen  etwas  zum  Bilde 

1 ÖNB. – Franz Servaes (1862–1947), deutscher Journalist und Literaturkritiker, der 
1899 als Kunstkritiker nach Wien übersiedelte, seit 1900 für die »Neue Freie Presse« ar­
beitete und ab 1904, nach dem Tod Theodor Herzls (1860–1904), die Feuilletonredakti­
on übernahm; vgl. M. Jakob, Servaes, Franz; in: Österreichisches Biographisches Lexi­
kon 1815–1950. Bd. 12. Wien 2005, S. 193.

2 Unter  dem  Titel  »Kunstliteratur«  hatte  Servaes  im  »Kunstblatt«  der  »Neuen 
Freien  Presse«  vom  3. März  1900.  Morgenausgabe,  S. 16–18,  in  einer  Sammelrezen­
sion neue Bücher über italienische Renaissance, japanische Kunst und zeitgenössische 
englische  Malerei  vorgestellt.  Dabei  widmet  er  Kassners  »Die  Mystik,  die  Künstler 
und  das  Leben.  Über  englische  Dichter  und  Maler  im  19.  Jahrhundert.  Accorde« 
(Leipzig:  Eugen  Diederichs  1900:  KSW  I,  S. 5–313)  auf  den  Seiten  17  und   18  eine 
ausführliche,  überaus  einfühlsame  Besprechung  und  konstatiert,  Kassner  habe  »zur 
Kunst  ein  durchaus  geistiges  Verhältniß.  Er  genießt  die  Welt,  insoferne  sie  seinem 
Geiste  als  etwas  ästhetisch  Vollendetes  erscheint  und  er  diesen  Schein  zu  lieben 
vermag. Und er genießt das Kunstwerk, insoferne sich ihm diese geistig erfaßte Welt 
darin spiegelt«;  allerdings bestehe »eine Gefahr für Kaßner: daß er so werde wie der 
Marc  Aurel,  den  er  beschreibt.  Einer,  dessen  Seele  die  Fähigkeit  verliert,  sich  ihrer 
Zeit  noch  mitzutheilen,  weil  sie  sich  immer  wieder  auffängt  in  ihren  eigenen 
Gedanken,  ›gleich  wie  die  Blätter  und  Blüthen  eines  Ornaments  immer  zueinander 
zurückkehren – in  Selbstliebe‹.  Das  traurige Los aller  ausschließlich Ornamentalen!« 
(das  Zitat  aus  Kassners  Buch:  KSW I,  S. 237f.)

3 Gemeint  ist  Gottlieb  Fritz  (1873–1934),  genannt  Tetzel,  Kassners  gleichaltriger 
Berliner  Studienfreund,  namhafter  Pionier  des  deutschen  Volksbüchereiwesens  und 
späterer  Direktor  der  Berliner  Stadtbibliothek;  vgl.  Rudolf  Kassner,  Briefe  an Tetzel. 
Hg.  von  Ernst  Zinn  und  Klaus  E.  Bohnenkamp.  Pfullingen  1979;  Gottlieb  Fritzʼ 
Briefe  an  Kassner  sind  verloren.

8 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird,  die  nie  sagen  können,  was  sie  lieben  –  aus  ebensoviel 
Anspruchslosigkeit  als  Mißtrauen  –  die  nur  etwas  hassen  –  den 
Begriff.  Ich  bin  wie  Montaigne  sagt  ondoyant,  mir  geht  alles 
ineinander  u.  rechtfertigt  sich  mitselbst.  –  Ich  bin  vielleicht  etwas 
Psychologe,  d.h.  das  ist  das  Positive  an  mir.  Aber  damit  kann 
ich  mich  eben  nur  behaupten,  u.  ich  käme  nicht  vorwärts,  wenn 
ich  nicht  ein  Ideal  hätte,  das  mich  immer  u.  immer  wieder  aus 
Augenblicken der  Müdigkeit  u.  des  Entsagens  herausholt.  Ich  habe 
den  leidenschaftlichen  Ehrgeiz  mit  zu  arbeiten  an  dem,  was  der 
junge  Nietzsche  irgendwo  »philosophische  Cultur«  nennt.  Gut,  ich 
bin  Egoist,  wir  können es  gar  nicht  anders  sein,  wenn wir  denken. 
Wenn  wir  denken,  lebendig,  schöpferisch  denken,  so  sind  wir  auf 
unseren  Egoismus  angewiesen  wie  der  Maler  auf  die  Farbe.  Der 
Denker  muß  Egoist  sein  wie  die  Welt  Farbe  hat.  Egoismus  ist 
Fatalismus, das muß er werden, zu dem muß er sich erlösen. Mystik 
ist  auch  nichts  anderes  als  Egoismus.  Im  Mittelalter  begriff  die 
Mystik  das  Verhältnis  der  einzelnen  Seele  zu  Gott.  Unser  Gott  ist 
das große Leben, an dem wir theilnehmen, und unsere Mystik kann 
gar nichts anders sein als Erlösung des wilden, wirren Lebens durch 
den  Gedanken,  durch  uns,  durch  unseren  Egoismus.  Und  unser 
Ziel  kann  kein  anders  sein  als  unseren  Egoismus  für  das  Leben 
fruchtbar  zu  machen.  Es  ist  der  umgekehrte  Weg  des  Helden,  u. 
wir  können  dem  Philosophen  keine  weitere  Definition  geben  als 
wenn  wir  sagen,  er  ist  der  nothwendige  Gegensatz  zum  Helden. 
Der  Held  kommt  nach  langem  Handeln  zu  einem  Gedanken, 
der  ihn  anfeuert  u.  beruhigt,  der  Philosoph  ........  Verehrter  Herr, 
Sie  werden  mich  verstehen.  Es  ist  sonst  nicht  meine  Art,  über 
mich  von  vornherein  zu  sprechen.  Ich  fühle  immer,  daß  ich  mich 
damit  an  etwas  hindere.  An  u.  für  sich  bin  ich  mir  ziemlich 
gleichgiltig,  ich  brauche  immer  Gegenstände,  um  mich  zu  finden. 
Ich habe es  jetzt  nur  gethan,  weil  ich  glaubte,  daß Ihre  Worte  mir 
dazu  ein  Recht  geben.  Wenn  ich  mich  heute  in  meine  Gedanken 
zurückziehen  müßte,  ich  wäre  der  unglücklichste  Mensch  auf  der 
Welt, ich wäre überhaupt nicht mehr. Also warten wir ab, was noch 
um  mich  werden  kann.  Um  sich  herum  etwas  werden  lassen,  an 
seinen  Gedanken  etwas  geschehen  lassen,  das  ist  unser  aller  Ziel, 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 9

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das  Ziel  von  uns  Platonikern.  Nehmen  Sie  nochmals  allen  meinen 
Dank  entgegen,  Sie  sind  der  Erste,  der  mich  an  die  Öffentlichkeit 
geworfen hat.  Hoffentlich werden wir uns wiederfinden!

Gestatten Sie die ergebensten Grüße

Ihrem

Rudolf Kassner

Der kindergelähmte zweijährige Rudolf Kassner mit seiner ältesten Schwester Marie um 
1875 (Privatsammlung Stuttgart)

10 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Eugen Diederichs4

Wien 4/1 02.

Lieber Herr Diederichs!
es  scheint  also  doch  im  Rathe  der  Götter  bestimmt,  dass  wir 

uns nicht verstehen.  Sie haben ja ganz recht,  wenn Sie von meinen 
»Schattengestalten« sprechen,5 aber so lange Sie nicht einsehen, dass es 
das Schicksal dieser Menschen – oder besser gesagt, dieses Menschen 
– ist, ein Schatten zu bleiben, so haben Sie kein inneres Recht, vom 
Schatten zu sprechen. Ich zeichne da gar keinen Menschen in erster 
Linie,  sondern  ein  Schicksal,  u.  dieses  Schicksal  drücke  ich  ganz 
musicalisch aus schon im Gesamttitel »Der Tod und die Maske«. Auf 
dem Grunde  des  ganzen  liegt  nicht  ein  harter  trockener  Gedanke, 
sondern ein so durchdringendes,  erschöpfendes Gefühl,  dass es sich 
nur ganz von Ferne ausdrücken lässt. Meine ganze Dichtung ist nur 
Text  zu  einer  Musik,  und diese  Musik  muss  jeder  finden,  um sich 
den Text zu begleiten. Die Musik fließt zwischen den Zeilen, u. die 
Worte sind durch etwas auseinandergehalten, was sie erst beim letzten 
endlichen Verstehen zusammenfügt.  Ich kann mich nicht  ganz  klar 
machen wenn ich sagen will, wie alles nur Musik ist, wie alles von jedem 
seine Musik verlangt. Ich kenne die Dichtung fast auswendig, jedes Wort 
ist in mir Bewegung, nichts ist umsonst, nichts unbegründet, ich bin 
mir des ganzen so sicher u. Sie sagen mir, es sind Schattengestalten 
in jenem Ton, wie man es von mißlungenen Romanen meint.  Voila 
ce que j’appelle Mißverständnis. Der Faun aus »Psyche und Faun« ist 
überall auch in der kleinsten dieser Dichtung. Ich ziehe ihm z.B. die 
Gleichnisse des Abenteurers vor.  Wenn es jemals in einer Dichtung 

4 GSA. – Der Verleger Eugen Diederichs (1867–1930) hatte am Eingang des neuen 
Jahrhunderts Kassners Erstlingswerk »Die Mystik, die Künstler und das Leben« verlegt 
(s. oben Anm. 2), das zweite Buch »Der Tod und die Maske« jedoch kritisch beurteilt und 
die Veröffentlichung abgelehnt. Gleichwohl hatte er Kassner den Weg zu Rudolf von 
Poellnitz (1865–1905) eröffnet, seinem einstigen Lehrmeister und engen Freund, den er 
1898 als Prokurist des zwei Jahre zuvor in Florenz gegründeten Eugen-Diederichs-Ver­
lags nach Leipzig geholt hatte. 1901 hatte Poellnitz die Geschäftsführung des Insel-Ver­
lags in Leipzig übernommen.

5 Diederichs Brief ist nicht erhalten.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 11

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgedrückt  wurde,  dass  jeder  Hamlet  ein Bajazzo u.  jeder  Bajazzo 
ein  Hamlet  ist  u.  dass  diese  beiden  nur  in  einem  Augenblick,  im 
schnellsten  möglichen  Seelenaugenblick,  identisch  sind,  so  sagt  das 
mein »Bajazzo«. Ja empfinden Sie da nicht, dass der Schatten Schicksal 
ist, und dass der Tod und die Maske hier zusammenklingen zu einem 
unendlich finsteren u. schwermüthigen Augenblick. Bruckmann gefiel 
der Faun am wenigsten,  von den anderen sagte mir seine Frau,  ein 
wirklich geistreiches Geschöpf,  dass sie noch nie Dinge gelesen hat, 
die so augenblicklich dramatisch und geschaut sind.6 Ja Schatten hin u. 
her, das sind wirkliche Schatten. Und wer sagt Ihnen, dass der wirkliche 
Schatten nicht die größte Realität ist. Sie müssen bei dem ganzen den 
Hintergrund erst begreifen, dann werden Sie sehen, wie der Schatten 
nothwendig, wie er das einzig Mögliche ist. »Der Tod und die Maske« 
ist  bei  mir  keine  lyrische  Laune  –  dazu  habe  ich  keine  Begabung, 
dazu bin ich dumm wie ein Stock – der »Tod und die Maske« ist eine 
Weltanschauung einer Jugend, wie sie mir noch keiner vorgelebt hat. 
Und ich habe ausdrücken können, was ich wollte, restlos u. für immer, ich 
verachte eine Dichtung, die nicht ausdrücken kann was sie möchte, ich 
hab – dazu bin ich genug Mystiker – keinen Pardon für den Künstler, 
der mehr kann als er will, ich bin in solchen Fällen so streng, dass ich 
das für Phrase halte, was der Künstler nicht ausdrücken kann, wenn er 
es ausdrücken möchte. Was in meiner Dichtung als Wort u. Bewegung 
nicht ausgedrückt ist, das lebt ganz lebendig u. lustig7 im Hintergrund 
als Musik. Und wenn Musik der Hintergrund ist, darf das Leben anderes 
als Schattenhaft <!> sein, wenn es nicht wesenlos sein soll! Denken Sie 
über den Satz nach. Das ist eine Maxime meiner Ästhetik.

Wenn Sie mein Buch nicht nehmen, so wird mich das nicht von 
Ihnen bringen, dazu achte ich Ihre rein idealen Bestrebungen viel zu 
hoch, aber traurig ist es, dass wenn einer, wie ich es von mir glaube, 
ein Werk für immer geschaffen hat – ich kann mir keinen Zeitpunct 
denken, in dem lebendige Menschen in diesem Buch kein Leben 
finden – aber traurig ist es, wenn einer unter solchen Umständen 

6 Kassner hatte das im Sommer 1901 in Siena abgeschlossene Buch bei seiner Rückkehr 
aus Italien dem Verlegerpaar Elsa und Hugo Bruckmann in München aus dem Manuskript 
vorgelesen; vgl. BW Bruckmann, S. 34 und S. 90.

7 Lesung unsicher.

12 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heute in Deutschland, wo man Maeterlincks oft im schlechten Sinne 
schattenhafte Gestalten verehrt, um Verleger betteln gehen muss! Ich 
erzählte Hofmannsthal unlängst von meiner Sache u. versuchte ihm 
von einigem einen lebendigen Eindruck beizubringen, und dann als er 
mich um einen Verleger fragte, sagte ich ihm: Ja, ich weiß das noch 
nicht, vielleicht finde ich keinen, da sagte er mir ganz naiv u. erstaunt, 
wie denn das möglich sei?8 Ja bei mir scheint eben vieles möglich, bei 
mir scheint es möglich, dass derselbe Hofmannsthal, der jetzt meine 
»Mystik Künstler u. Leben« für das Bedeutendste – ich habe es schrift­
lich – erklärte, was über Kunst gesagt wurde,9 2 Jahre lang in Wien 
von der Existenz des Buches nichts wußte, derselbe Hofmannsthal, 
der alle literarischen Kreise Deutschlands beinahe persönlich kennt. 
Nun ich nehme die Worte Hofmannsthals immer nur bildlich, aber 
ich denke gerne dabei daran, wie Sie mich eigentlich nur für eine 
abstracte Denkmaschine halten. Ich habe Sie im Verdachte, dass das 
»Schattenhafte« bei Ihnen auch so viel bedeutet wie abstracte Denkma­
schine, abstracter Rest. Da allerdings will ich mich nicht verständigen, 
das trifft mich nicht, da bleibe ich rein. »I stand and wait.« Mir ist es 
unbegreiflich, wie Sie von Psyche und Faun »entzückt« sein können u. 
Ihnen das Andere nichts sagen kann u. ich schwöre Ihnen, dass die 
Anderen mir bei der Conception einen stärkeren shock gaben.

Ob Sie es nun nehmen oder nicht, jedenfalls schicken Sie es mir gleich 
zurück. Ich will den Titel ändern, die Mottos aus Dantes Purgatorio 
beifügen, das Dramalog »Vor dem Tode« durch ein anderes ersetzen10 u. 
das ganze Chamberlain vorlegen. Wenn Sie wollen, wird er Ihnen dann 
ein Urtheil abgeben, obwohl ich mich geniere, ihn darum zu bitten u. er 
nach allem, was er von mir hält, es für lächerlich halten möchte.11

8 Zu Kassners frühen Besuchen bei Hofmannsthal in Rodaun am 4. und 27. Dezem­
ber 1901 s. BW Kassner, S. 11–18.

9 Hofmannsthal hatte am 11. Dezember 1901 geschrieben: »Ich glaube, daß niemals 
in einem Buch so tief eindringende Gedanken über Künstler und Kunstwerke ausgespro­
chen worden sind« (BW Kassner, S. 13).

10 Italienische Zitate aus Dantes »Inferno« und »Purgatorio« stehen als Motti auf dem 
Titelblatt und vor mehreren Gleichnissen: KSW I, S. 315, 317, 343, 361, 377, 385, 413. – Das 
Stück »Vor dem Tode« fehlt; in Kassners Nachlass haben sich dazu keine Spuren gefunden.

11 Nach Diederichsʼ endgültigem Entscheid verständigt sich Kassner unverzüglich mit 
Poellnitz und lässt ihn am 13. Januar 1902 wissen: »Ich glaube wirklich Diederichs hat sich 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 13

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Inselverlag ist mir sehr sympathisch u. wenn Sie es nicht neh­
men, kriegt er es. Nur soll mir Herr von Pöllnitz darüber gleich schrei­
ben, denn ich will, dass man mit dem Druck sofort12 beginnt. Ich warte 
lange genug, ich habe anderes zu arbeiten, und da will ich alles hinter 
mir haben.

Nichts für ungut, lieber Herr Diederichs, Sie wissen selbst, wie ich 
für Ihren Verlag u. Ihre schönen Bemühungen alle Hochachtung habe 
u. ich diese mit meinen Freunden theile, aber wenn Sie in mir Leben 
finden wollen, so suchen Sie es dort, wo ich es hinterlegt habe.

Mit besten Grüßen Ihr

Rudolf Kassner

An Lili Schalk13

Dresden 3/9 06.

Verehrte Frau!
Ich danke Ihnen vielmals für Ihren lieben freundschaftlichen Brief. 

Es gibt Ereignisse, denen wir mit den Worten nicht genügen können, 
und darum schweige ich lieber von den vergangenen Tagen, die mehr 

in kein rechtes Verhältnis zu meinem Buche setzen können. Inwieweit er oder ich Unrecht 
haben, das kann man ja nicht gleich ersehen.« Dem Brief hatte er das Manuskript mit der 
»einzigen Bedingung« eines sofortigen Druckbeginns beigefügt, es jedoch noch einmal für 
»zwei Tage« zurückgefordert, um es »zunächst meinem ausgezeichneten Freunde H. St. 
Chamberlain vorzulesen« und einige Änderungen am Text  vorzunehmen (GSA).  Die 
Lesung findet am 17. Januar in Chamberlains Wiener Salon statt. Drei Tage später urteilt 
der Hausherr:  »Wie neulich schon gesagt,  ich habe den berauschenden Genuss eines 
Zwiefachen erlebt: die Erfüllung der sicheren Ahnung und die Erfahrung des Niegeahnten. 
Zunächst u. zuvörderst: Ihr Werk ist ganz Ihr eigenes. Jede Zeile ist Ihr Besitz; Konzeption u. 
Durchführung  sind  Ihnen  allein  eigenthümlich.  [...]« (Klaus  E.  Bohnenkamp,  Rudolf 
Kassner und Houston Stewart Chamberlain. Briefe und Dokumente einer Freundschaft. 
Münster 2020 [künftig zitiert als: Kassner–Chamberlain], S. 109–113).

12 Fünfmal unterstrichen. Das Buch wird nach schleppendem Satz und Druck, abge­
sehen von einigen Vorausexemplaren, in der zweiten Aprilhälfte 1902 ausgeliefert.

13 Wienbibliothek im Rathaus. – Lili Schalk, geb. von Hopfen (1873–1967), in erster 
Ehe verheiratet mit dem Maler und Radierer Ernst Moritz Geyger (1861–1941), heiratet 
sie 1904 den Hofkapellmeister und späteren Direktor der Wiener Staatsoper Franz 
Schalk (1863–1931). Kassner hatte sie am 26. Januar 1902, noch als Frau Geyger, bei 
Hofmannsthal in Rodaun kennengelernt; s. BW Kassner, S. 19.

14 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch durch die Art, wie sie es brachten, als durch das Traurige selbst 
traurig waren.14

Es liegt in meinem Wesen, welches ich nicht mehr theilen kann, dass 
ich alles als Mensch empfinde und in mich aufnehme oder abstoße, 
und in diesem menschlichen Sinne war der Tod meines Vaters etwas 
tief Trauriges, weil er über einen kam, der sich noch in der letzten 
Minute mit der Angst gegen ihn wehrte, weil es darum schien, dass er 
ein Leben nicht versöhnte sondern einfach nur verweigerte. – Ihr<e> 
Aufforderung, einige Zeit bei Ihnen in St. Veit15 zu verbringen ist so 
freundlich wie ich nur denken kann, doch sind zwei Gründe, die mich 
bewegen Sie zu bitten, davon abzusehen. Erstens muss ich jetzt noch 
einige Wochen in der alten Wohnung verbringen, um die Räumung 
und Verschickung der Möbel zu beaufsichtigen und zweitens war ich 
den ganzen Sommer so viel zu Gaste! Ich muss also jetzt einige Zeit 
bei mir bleiben, um mich nicht ganz zu vergessen. Dafür verspreche 
ich Ihnen sooft wie möglich mich bei Ihnen zu zeigen. Ich sage Ihnen 
alles das so, weil ich Sie zu gut kenne um nicht zu wissen, dass Sie 
alles verstehen. Bis nach Neujahr muss und will ich noch gerne in 
Wien bleiben. Ich verlasse in Wien so gute Freunde, dass es aussieht, 
als wollte ich das Schicksal herausfordern, als wollte ich verschwenden, 
indem ich diese Stätte guter Freunde verlasse. Doch wenn man recht 
und furchtlos besitzt, muss man auch verschwenden können. Augen­
blicklich steckt in mir so viel äußeres Leben, so viel Hin u. Her, so viel 
Sachen, die man eben nur abthun muss, dass ich kaum erwarten kann, 
bis sich das alles setzt und ich das Leben so fortführen kann, wie es 
mich wirklich bewegt.

14 Kassners Vater Oskar, geb. am 4. November 1843 in Grottkau/Schlesien, war am 
31. Juli 1906 in Groß-Pawlowitz gestorben. In Wien hatte er als Witwer ab 1900 gemein­
sam mit dem Sohn in der von Kassner erwähnten Wohnung in der Karlsgasse 18 ge­
wohnt.

15 Vermutlich denkt Kassner an die ehemalige Gemeinde St. Veit, die 1867 in Ober- 
und Unter-St. Veit geteilt und 1890/92 in den XIII. Wiener Gemeindebezirk Hietzing ein­
gemeindet wurde (https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/St._Veit_[Vorort] [12. Mai 
2023]). Hier, in der Hügelstraße 10, liegt das Wohnhaus der Schalks; vgl. Adolph Leh­
mann's allgemeiner Wohnungs-Anzeiger für d. k.k. Reichshaupt- u. Residenzstadt Wien 
u. Umgebung. Wien 1906. Bd. 2, S. 905.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 15

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/St._Veit_
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/St._Veit_


Ich bin hierher gekommen, um die Kunstausstellung zu sehen.16 

Keine Sache um sich aufzuregen, einige anständige und einige unan­
ständige Prätensionen, aber durchaus keine Schöpfungen. Dafür sah 
ich aber diesmals wirklich die Sistinische Madonna und dass es ein 
wunderbares ist. Bis Mittwoch bleibe ich hier, dann gehe ich nach 
Lautschin und hoffe Montag oder Dienstag den 11. in Wien einzutref­
fen, den Tag darauf werde ich wohl in der Hügelgasse klingeln. Einst­
weilen Ihnen und Mr. Schalk in Freundschaft

Ihr

Rudolf Kassner

An Alfred Kubin17

St. Ives 4 /8 08.

Lieber Herr Kubin!
Ihr freundlicher Brief hat mich auf Umwegen hier in England, in 

Cornwall erreicht. Es freute mich sehr zu hören, dass Sie im großen 
u. ganzen thätig und guter Dinge sind. Mehr soll man nicht verlangen. 
Von mir ist soviel zu sagen, dass ich, seit längerer Zeit in England, 
im Begriffe bin eine längere Reise nach Indien zu unternehmen. Mitte 
October steche ich in See. Ich verspreche mir sehr viel davon u. glaube, 
dass ich manches dort sehe, was Anderen verschlossen bleibt. Der 

16 Die »Dritte Deutsche Kunstgewerbe-Ausstellung« findet vom 12. Mai bis 31. Okto­
ber 1906 in Dresden statt.

17 Kubin-Archiv. – Der österreichische Grafiker und Schriftsteller Alfred Kubin 
(1877–1959) hatte sich 1906 auf Schloss Zwickledt bei Wernstein am Inn niedergelassen. 
Hier lebt er bis zum Tode mit seiner Frau Hedwig (1874–1948), der verwitweten Schwes­
ter des Schriftstellers Oskar A. H. Schmitz, die er im Februar 1904 im Hause Karl Wolfs­
kehls in München kennengelernt und bald darauf geheiratet hatte (vgl. Paul Raabe, Al­
fred Kubin. Leben Werk Wirkung. Hamburg 1957). Zu diesem Ereignis hatte Kassner, 
der mit Kubin seit gemeinsamen frühen Münchner Tagen in Verbindung steht, am 
7. April 1904 gratuliert: »Ich war wirklich sehr überrascht, als ich vorgestern die Anzeige 
Ihrer Vermählung erhielt u. freue mich mit Ihnen u. wünsche Ihnen u. Ihrer Kunst alles 
Glück. Ich glaube, die Ehe kann Ihnen die Ruhe u. Sicherheit im Gemüthlichen bringen, 
die Sie als Gegengewicht für Ihr Schaffen brauchen. Wir Künstler wir machen ja alles 
ideell auch das, was wir besitzen u. gerade darum ist es nothwendig uns zu binden. [...]« 
(Kubin-Archiv).

16 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heilige, der Tiger u. der Affe – das sind drei Dinge, auf die ich mich 
gut verstehe.

In München war ich seit vergangenem Herbst nicht. Thut mir leid, 
dass ich heuer nicht hinkann. Den alten Keyserling zu sehen ist mir 
immer eine große Freude.18

War in Berlin gewesen. Gott, dort ist immer etwas los. Gut, dass so 
etwas existiert u. gut, dass man nicht unbedingt dabei sein muss. Ich 
vertrage immer weniger den Jargon der Literaten u. den spricht dort 
heute jedermann.

Ihr Anerbieten mir eine Mappe mit Ihren Zeichnungen19 zu schi­
cken, nehme ich dankbar an. Nur warten Sie mit dem Schicken bitte 
bis ich von Indien zurück bin.

18 Der Dichter Eduard von Keyserling (1855–1918), dem Kassner fast fünfzig Jahre 
später eine von Bewunderung und rührender Verehrung getragene »Erinnerung an Edu­
ard von Keyserling. Zum 100. Geburtstag am 14. Mai 1955« widmen wird (KSW X, 
S. 405–417 und S. 958–972). 1930 versucht Kassner, Keyserlings Gesicht physiognomisch 
zu deuten (KSW IV, S. 337), und 1938 erzählt er im »Buch der Erinnerung« von den ge­
meinsamen Begegnungen in München (KSW VII, S. 15, 84f; vgl. KSW X, S. 323). Er, der 
Keyserling »wie wenige verstand und liebte«, wird in den Münchner Kriegsjahren »zum 
treuesten Besucher des Einsamen« und bricht am offenen Grab des am 28. September 
1918 Verstorbenen auf dem Münchner Nordfriedhof in »Schluchzen« aus (Otto Freiherr 
von Taube, Erinnerungen an E. von Keyserling; in: Die neue Rundschau. IL. Jg. der Frei­
en Bühnen. Bd. II. Berlin 1938, S. 287–305).

19 Die sog. »Weber-Mappe« mit 15 Faksimiledrucken nach getönten Federzeichnun­
gen auf Büttenpapier. Hg. und verlegt von Hans von Weber (München 1903). Als sich 
Kubin und Kassner nach mehr als dreißig Jahren im Oktober 1941 in Bad Ischl wieder­
sehen, widmet Kubin »Seinem lieben Rudolf Kassner in Anerkennung seines Werkes 
und Freude über das Wiedersehen in Ischl im Oktober 1941« das 1939 erschienene Buch 
»Vom Schreibtisch eines Zeichners« (Eberhard Köstler, Tutzing, Katalog Autographen. 
November 2004, Nr. 73), zu dem Kassner am 28. Oktober 1941 notiert: »[...] mir ist bei 
Ihren Zeichnungen das Element der Imagination in einem besonderen Sinn aufgefallen, 
so dass ich sagen möchte, dass, wenn Sie sich nicht in Ihrer Imagination (Traum) verfan­
gen hätten, Sie unten liegen geblieben oder in ein Loch gepurzelt wären. Oder auch gar 
nicht auf die Welt gekommen wären oder als Schuster oder sonst was. Sie sind in Ihre 
Imagination sozusagen erst hineingewachsen wie der Fuß des Knaben in den Stiefel oder 
den Rock des Vaters, der seit Uranfang der Welt da war. Dank also für das Buch, das 
mich auch sonst unterhalten konnte. Es ist mir auch aufgefallen, dass es ein sehr österrei­
chisches Buch ist, was gleichfalls seinen Werth bestimmt, wenn nicht erhält, denn das 
Österreichische hat nicht nur einen wirklichen, sondern auch einen Raritätswerth. Freu­
en wir uns also daher!« (Kubin-Archiv).

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 17

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich reise nächstens nach Irland u. Schottland u. werde überhaupt 
bis 16./ Oct.20 nicht recht sesshaft sein.

Nun leben Sie wohl! Alles Gute
von Ihrem aufrichtigen

Rudolf Kassner

An Lili Schalk21

THE GRAND HOTEL,
CALCUTTA.22

21/ I 09.

Liebe Dame Schalk!
Diese Woche gibt es Briefe, allerhand, nach allen Seiten. Dank 

für den Ihren. Ich bin in Calcutta u. lasse für mich schneidern und 
schustern, da mein Gepäck nun nicht gefunden ist.23 Calcutta ist nicht 
so uninteressant als man annehmen möchte. Es hat schöne indische 
Landhäuser mit großen Gärten, u. wenn dieser Bengale ein Frommer 
ist, so sieht man dann immer vor seinem mit großer Raumverschwen­
dung gebauten Hause ein Rinderpaar – das heilige höckrige Rind – 
und Saraivögel – der heiligste Vogel Indiens – davor. Ich kenne hier 
einen sehr hohen Brahmanen,24 bei dem ich zuweilen sehr gute Musik 
– indische natürlich – höre. Ich will sie Ihnen nicht beschreiben, damit 

20 An diesem Tag bricht Kassner zu seiner Indienreise auf. »Ich gehe also«, hatte er 
Lili Schalk am 19. September aus London mitgeteilt, »nach Indien, Birma und Ceylon. 
Am 16. October mit dem 10,000 Tonnen Dampfer Macedonia der P und O. Linie von 
London (Tilbury) aus. Am 6. Nov. komme ich in Bombay an. Fünf Monate werde ich 
wohl dort bleiben.« (Wienbibliothek im Rathaus).

21 Wienbibliothek im Rathaus.
22 Gedruckter Briefkopf.
23 Kassner war am 3. Dezember in der Nähe von Lucknow bei einem Eisenbahnun­

glück »heil« durchgekommen: »Nur mein ganzes großes Gepäck ist verloren. Betrete in 3 
Tagen Benares wie ein wahrer Pilger« (an Gerty von Hofmannsthal, Lucknow, 10. De­
zember 1908: BW Kassner, S. 124). Von Lucknow war er nach Kalkutta weitergereist.

24 S. den folgenden Brief Kassners an diesen »gelehrten Gastfreund Chaudhuri«, den 
er auf der Seereise nach Indien zwischen dem 16. Oktober und 6. November 1908 an 
Bord der »Macedonia« kennengelernt und in Kalkutta besucht hatte; vgl. KSW VII, 
S. 675f.

18 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der edle Don25 über meine Ausdruckunfähigkeit nicht entsetzt <ist>. 
Es ist etwas Übersubtiles, immer auf der Spitze, im Äußersten lebend 
u. dann bricht es immer wieder ab, ganz plötzlich, wie gegen unseren 
Wunsch und vergeht wie in Trauer u. dann ist es wieder oben, auf 
der Spitze im Äußersten u. wir glauben – echt wagnerisch – an einen 
Sieg, eine Vollendung doch wieder bricht es ab. Vor einem Grabe eines 
sehr berühmten Heiligen in Delhi habe ich so etwas singen hören von 
einem blinden Manne, so einen leidbeladenen Sieg, so etwas, das Gott 
anklagt u. doch vor ihm kriecht ... Es war wunderschön ... . Jetzt habe 
ich also doch die Musik beschrieben – im Hause des Gehenkten.26

Schade, daß man doch so wenig mit Indern zusammenkommt, die 
nicht Kutscher, Fremdenführer u. der eigene Diener27 sind. Denn das 
ist alles Canaille u. muß schlecht behandelt werden u. verträgt davon 
auch unglaublich viel. Ich liebe die Sweeper, die kastenlosen, die kein 
Hindu berühren wird. Auch mein Diener, dem ich zweimal täglich 
sage, daß er nur ein Schwein ist, wird einen Sweeper nicht berühren 
u. wenn man diesem Geld gibt, so formt er die Hände wie zu einem 
Becher u. man läßt das Geld hineinfallen – damit man nur ja nicht 
seine Hand mit der des Kastenlosen in Berührung bringt. Und das 
fegt u. kehrt den Staub u. Koth in allen Straßen u. in allen Zimmern 
seit tausend Jahren u. viel länger, mit einem ganzen kleinen Besen, 
gebückt, halb nackt, Vater, Großvater, Sohn, Mutter, Tochter. Nie 
etwas anderes als Fegen den Staub und Koth seit Jahrtausenden. Es 
wird meinem Diener nicht einfallen, in meinem Zimmer zu kehren, o 
nein, wenn ich herausgehe, läßt er den Sweeper herein wie ein Thier 
u. das kehrt u. wenn es gekehrt hat, wird es wieder herausgelassen. 
Und manchmal sind die Kerle wirklich schön, gut gebaut, mit einem 
gierigen, fremden Blick. Gestern sah ich an einem Ort einen Greis, 

25 Franz Schalk.
26 Mit Blick auf das Thema ›Musik‹ im Hause des Dirigenten Schalk spielt Kassner 

hier auf das Sprichwort an: »Im Hause des Gehenkten rede nicht vom Stricke« (Sprich­
wörter der germanischen und romanischen Sprachen. Vergleichend zusammengestellt 
von Ida von Düringsfeld, und Otto Freiherrn von Reinsberg–Düringsfeld. Bd. 2. Leipzig 
1875, S. 225: Nr. 405).

27 Zu Kassners indischem Diener Ali aus Lucknow – »er trug seinem Rang entspre­
chend nie mehr <als Kassners Sonnenhelm>, nie einen Koffer« – und dessen Verhältnis 
zum »sweeper« vgl. KSW VII, S. 169f. und S. 216.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 19

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Männer, einige Mädchen u zwei Kinder kehren! Es war ganz 
erschütternd. Viele von diesen Sweeper werden Christen, viele aber 
nicht, denn auch die Christen-Sweeper dürfen nur kehren, was immer 
ihr Selbstbewußtsein sei.

Wie geht es Ihnen? Wie geht es u.s.w. Schreiben Sie mir doch wieder 
einmal! Nach c/o Cook u. Son, Colombo (Ceylon) oder eben dahin 
Cairo.

Ich fahre am 27. nach Ceylon u. Südindien u. am 2. März nach Ae­
gypten u. im Mai bin ich <in> Wien – das habe ich aber, glaube ich, 
schon hundertmal geschrieben.

Alls Gute Ihnen u. allen.
Ihr

Rudolf Kassner

Chamberlains Hochzeit – terrible.28

An Jogesh Chandra Chaudhuri29

LE GOLF HÔTEL
Saint-Lunaire (Ille-et-Vilaine)

Cote d’Émeraude
23/8 10

Dear Mr. Chaudhuri.30

I ask you most kindly for permission to introduce to you Dr. Karl 
Wolfskehl, a german poet and writer of distinction, who is travelling in 

28 Kassners ehemals enger Freund Houston Stewart Chamberlain (1885–1927) hatte 
sich von seiner ersten, von Kassner hochgeschätzten Frau Anna, geb. Horst ((1855–1927), 
scheiden lassen und in zweiter Ehe Eva (1867–1942), die jüngste Tochter Richard Wag­
ners, am 26. Dezember in Bayreuth standesamtlich und am Folgetag in Zürich kirchlich 
geheiratet. Auf die entsprechende Meldung war Kassner in Kalkutta »zufällig« bei der 
Lektüre der Londoner Wochenschrift »The Graphic« gestoßen; vgl. Kassner–Chamber­
lain (wie Anm. 11), S. 443–447.

29 DLA: A: Wolfskehl, Karl. Indienreise. Brieffragment; die zweite abschließende Sei­
te fehlt. Der beiliegende Umschlag ist adressiert an: J. Chaudhuri Esqu. / High Court of 
Calcutta / 78 Old Bally gunge / Calcutta. – Wolfskehl plant zu dieser Zeit eine Reise 
nach Indien, für die seine Frau Hanna das vorliegende Empfehlungsschreiben von Kass­
ner erbittet. Der erklärt ihr am 19. August aus Saint-Lunaire nach mancherlei Einschrän­

20 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


India in order to study your religion and philosophy. I thought your 
advise might be of great help to him as it was so to me 2 years ago, 
when I called on you. I still cherish the memory of the hours, I spent 
in your beautiful house and I never will forget Sarasvati’s glorious 
festival31 which I would not have enjoyed so much as I did if it had not 
been for your company. How do you do? I hope well. Have you been 
in England again to see your son? I did wait for you in Vienna last 
autumn, but you probably did not pass32

kungen: »Mir bleibt für Ihren Mann da nur noch ein Herr Chaudhuri in Calcutta, Advo­
kat, sehr gebildet, aus einer großen bengalischen Brahmanenfamilie, er spricht nur 
englisch, natürlich, doch dann wie der Reisende es spricht, so gebe ich Ihrem Mann sehr 
gerne einen Brief mit u. schreibe Chaudhuri von hier aus« (DLA). Wolfskehl wird das 
Schreiben nicht nutzen. Zusammen mit Melchior Lechter bricht er am 3. Oktober 1910 
auf, muss sich aber schon am 11. Dezember wegen schweren Fiebers zur Rückkehr ent­
schließen (Karl Wolfskehl. 1869–1969. Leben und Werk in Dokumenten. Katalog der 
Ausstellung der Hessischen Landesbibliothek Darmstadt. Darmstadt 1969, S. 170).

30 Jogesh Chandra Chaudhuri (1864–1951) ist, so Kassner, »Richter am obersten Ge­
richtshof in Kalkutta – damals noch die Kapitale Indiens –, der Brahmanenkaste ange­
hörig und einer der drei oder vier großen Familien der Stadt entstammend [...], religiös 
freisinnig, zum Brahmasomaj sich bekennend, das man am besten als Glaubensbekennt­
nis der Gebildeten und Aufgeklärten, als eine Art metaphysisch unterbauten Rationalis­
mus bezeichnen mag« (KSW VII, S. 257). Chaudhuri wirkt – nach dem Studium der 
Rechte in Calcutta und Oxford – als Richter am Calcutta High Court und wird, auch als 
Gründer und Herausgeber der juristischen Zeitschrift »Calcutta Weekly Notes«, zu 
einem der bedeutendsten Juristen Indiens. Ihm zu Ehren trägt das 1970 in Calcutta ge­
gründete und hochrenommierte Law Collge den Namen «Jogesh Chandra Chaudhuri 
Law College«. Vgl. The Cyclopedia of India. Bd. 1. Calcutta 1907, S. 209f. (mit Abb.).

31 Das Vasant Panchami oder Saraswati-Puja genannte hinduistische Frühlingsfest ist 
der höchste Feiertag der Göttin Sarasvati. Es beginnt am fünften Tag (Panchami) des 
Hindumonats Magha, nach modernem Kalender im Januar/Februar jeden Jahres (Axel 
Michaels, Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart. München 1998, S. 341). Kassner 
schildert und deutet das Ereignis im »Buch der Erinnerung« in dem Prosastück »Der 
Shivapriester« (KSW VII, S. 257–263) und schreibt: »Das Fest findet alljährlich im Janu­
ar statt und besteht darin, daß Bilder, Statuetten der Göttin, Puppen in Seide, mit Stei­
nen und Perlen besät und besteckt, oder ungeschmückte, je nach den Lebensverhältnis­
sen der Frommen, auf Wagen, mächtigen, knarrenden von vier Zebus gezogenen Gestel­
len, auf denen die Familienmitglieder vom Großvater bis zum Enkel, stehend oder sit­
zend, mitten um die Puppe herum Platz finden, oder auch auf Wägelchen, Schubkarren 
durch die Straßen der Stadt geführt werden. Den großen Wagen schreiten viele Tänzerin­
nen mit Musik voran, den kleineren wenige oder keine. [...] Der Zug geht zum Flusse 
Hugli <einem Mündungsarm des Ganges>, in dessen Fluten die Puppen samt ihrem 
Schmuck, darunter sich sicherlich auch mancher echte finden mag, geworfen werden 
und versinken. [...].«

32 Die Fortsetzung auf zweitem Blatt fehlt.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 21

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Anton Kippenberg33

<Wien,> 15. 12.13.

Lieber Herr Kippenberg.
Ihr Brief hat mich gerührt. Es ist eine Freude und eine tiefe Befriedi­

gung für einen Schriftsteller es mit einem solchen Verleger zu thun 
<zu> haben. In meiner Verbindung mit Ihnen sehe ich die einzige 
Förderung, die mir als Schriftsteller wiederfährt u. wenn ich Ihnen 
dafür danke, so thue ich es mit voller u. ganzer Aufrichtigkeit. Der 
Vertrag ist ja wohl wie er nur sein konnte, ich habe ihn gar nicht so 
beansprucht.34

Den Gross-Inquisitor erhalten Sie ganz bestimmt vor Ende Jannu­
ar.35

Das Ms.36 geht in ein paar Tagen an Sie ab. Da ich den »Doppelgän­
ger« im Jannuar vorlesen will, so muss ich mir ihn noch schnell in der 
neuen Fassung typieren lassen.37

33 DLA: A: Kippenberg-Archiv.
34 Kassners »Melancholia. Eine Trilogie des Geistes« war 1908 bei S. Fischer in Berlin 

erschienen (KSW II, S. 177–372). Als Kassner und Kippenberg (1874–1950) durch Ver­
mittlung Rilkes 1910 vereinbart hatten, Kassners Gesamtwerk im Insel-Verlag zu sam­
meln, gehört die geplante zweite Auflage des Buchs zum beschlossenen Programm. Kass­
ner hatte die Rechte S. Fischers durch ein erhebliches finanzielles Opfer ablösen können, 
angesichts dessen Kippenberg mit Übersendung des Verlagsvertrags am 13. Dezember 
angekündigt hatte, »das Honorar gleich für die ganze Auflage zahlbar« einzusetzen: »Sei­
en Sie überzeugt, daß ich stolz bin auf jedes Buch, das von Ihnen im Insel-Verlag er­
scheint.« (GSA)

35 Nicht zuletzt aus finanziellen Gründen hatte Kassner seit dem Vorjahr damit be­
gonnen, für die Insel-Bücherei russische Werke ins Deutsche zu übersetzen. Nach Gogols 
»Mantel« (Insel-Bücherei Nr. 24: 1912) und Tolstois »Der Tod des Iwan Iljitsch« (Nr. 52: 
1913) hatte er Kippenberg im September 1913 die Parabel vom »Großinquisitor« aus Dos­
tojewskis Roman »Die Brüder Karamasow« als »das Tiefste u. Erschütterndste, was über 
Religion u. Rom gesagt wurde«, vorgeschlagen. Das Manuskript wird er mit leichter Ver­
spätung am 8. Februar 1914 abliefern. Das Buch erscheint Ende Juli 1914 als Nr. 149 der 
Insel-Bücherei und erreicht bis heute eine Auflagenhöhe von über 250 000 Exemplaren. 
Als Nr. 314 folgt in der Insel-Bücherei 1920 noch Kassners Übertragung von Puschkins 
»Pique Dame« (vgl. Heinz Sarkowski, Der Insel-Verlag. Eine Bibliographie 1899–1969. 
Frankfurt a. M. 1970; S. 504, 508, 523, 590).

36 Das Manuskript der »Melancholia«.
37 »Der Doppelgänger. Eine Geschichte und eine Theorie«, das erste Stück der ersten 

»Verwandlung: Der Narr« aus der »Melancholia« (KSW II, S. 181–213), gehört zu den 
von Kassner – und Rilke – oft und gern vorgelesenen Texten. Auf Anraten Houston Ste­

22 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tag, an dem die Melancholia in Ihrem Verlag erscheinen wird, 
wird für mich ein Freudentag sein.

Ich war die letzten Wochen nicht wohl, geht mir wieder besser. Mei­
ne mathematischen u. naturwissenschaftlichen Studien sind für mich 
von größter Bedeutung, ja ein wahres Glück.38

Ich freue mich sehr Sie im Januar hier begrüßen zu können.
Einstweilen die besten Grüße[n] u. Ihnen u. den Ihren die 

fröhlichsten Weihnachten.
   
Ihr
sehr ergebener

Rudolf Kassner

wart Chamberlains hatte Kassner in der zweiten Fassung unter dem neuen Titel »Der 
Doppelgänger. Eine Hyperbel« den ursprünglichen Schlussabschnitt ganz gestrichen 
(vgl. KSW VII, S. 141). Die von Kassner angekündigte öffentliche Lesung findet am 
13. Januar 1914 statt, wird aber, soviel ich sehe, in den Wiener Medien nicht angezeigt. 
Gleichwohl ist sie, wie Fürstin Marie von Thurn und Taxis Rilke am 29. Januar wissen 
lässt, »gut besucht«: Kassner »schien sehr zufrieden. Ich war es sehr mit dem ersten Theil 
– als zweites las er den Doppelgänger – und ich finde, daß gerade der zum Vorlesen 
nicht paßt – Auch, Sie wissen wie er vorliest, manchmal wunderschön und manchmal ver­
gißt er ganz auf sein Auditorium, liest ganz für sich und kein Mensch versteht was« (Rai­
ner Maria Rilke und Marie von Thurn und Taxis. Briefwechsel. Besorgt durch Ernst 
Zinn. Im Niehans & Rokitansky Verlag Zürich und im Insel-Verlag. 1951 [künftig zitiert 
als: Rilke–Taxis], S. 352; s. auch Rudolf Kassner an Marie von Thurn und Taxis. Briefe 
und Dokumente. Teil II: 1907–1933. Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. Bohnen­
kamp; in: HJb 23, 2015, S. 51–252 [künftig zitiert als: Kassner–Taxis II], hier S. 137).

38 Schon am 29. April 1913 hatte Kassner Elsa Bruckmann mitgeteilt: »Betreibe in 
Mußestunden höhere Mathematik, auch Physik«, und am 7. Januar 1914 spricht er von 
sich als einem, der »sich fragt, ob er hinter einem Physikalischen Buch oder einer Diffe­
rentialgleichung ein paar köstliche Stunden haben« werde (BW Bruckmann, S. 527 und 
S. 531). Die intensiven Studien stehen in Zusammenhang mit dem künftigen Hauptwerk 
»Zahl und Gesicht«, das 1919 erscheinen wird. Im Nachwort zur dritten Auflage von 
1956 erinnert sich Kassner, fünf Jahre für das Buch gebraucht zu haben, »wenn ich die 
Jahre dazurechne, die für das Studium der Mathematik, der mathematischen Physik ver­
wendet wurden. Es war das eine Zeit förmlicher Besessenheit von der Zahl, vom Zahlen­
mäßigen« (KSW III, S. 360).

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 23

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Anton Kippenberg39

<Wien,> 7.9.14.

Lieber Herr Dr. Kippenberg!
Ich bin Ihnen seit mehr als vier Wochen einen Brief resp. eine 

Antwort schuldig. Ich kann sie erst heute, da man etwas klarer sieht 
in dem Sinne geben daß ich mich gerne bereit erkläre weiter für Rilke 
jährlich Mk. 500. beizutragen. Ob ich noch einen finden werde, kann 
ich heute noch nicht sagen, da die meisten ja erst nach dem Kriege 
wissen werden, was sie haben.

Wo sind Sie? Haben Sie sich als Freiwilliger gemeldet? Arbeitet der 
Verlag weiter oder hat er den Betrieb einschränken müssen?40

Über die große Zeit in der wir leben fühlen wir alle gleich. Wie 
stark, groß, einzig ist doch das deutsche Volk jedesmal in der Noth! 
Glücklich, im wahrsten u. tiefsten Sinne glücklich alle die Menschen, 
die an dieser wunderbaren Erhebung eines ganzen Volkes unmittelbar 
u. mittelbar theilnehmen dürfen! Welche Armee! Welche Führung! 
Doch auch Österreich leistet sehr Großes. Die Bedingungen, unter 
denen wir kämpfen, sind sehr schwer! Dass wir Lemberg räumten, ist, 
glaube ich, gut. Sie resp. die Rücksicht darauf hat uns behindert u. der 
Besitz wird den Feind verwirren.41

39 DLA: A: Kippenberg-Archiv.
40 Nach Kriegsbeginn begleitet Kippenberg zunächst »als Reserveoffizier Truppen­

transporte und Munitionslieferungen zur Front«, ab September 1914 bildet er »Rekruten 
in Halle aus« und hält sich »nur zeitweilig in Leipzig« auf. Der Verlag arbeitet »unter der 
Leitung Katharina Kippenbergs mit reduzierten Kräften« (Der Insel Verlag 1899–1999. 
Die Geschichte des Verlags. 1899–1964 von Heinz Sarkowski. Chronik 1965–1999 von 
Wolfgang Jeske. Eingeleitet von Siegfried Unseld. Frankfurt a.M. / Leipzig 1999, S. 158 
und S. 163f.).

41 Das »Kriegspressequartier« hatte am 5. September 1914 gemeldet: »Die österrei­
chisch-ungarische Hauptarmee hat Lemberg und seine Umgebung geräumt, nicht nur 
weil dort die militärische Verteidigung Schwierigkeiten bietet, sondern auch weil die Be­
hauptung dieses Punktes bei der allgemeinen strategischen Lage nicht sehr vorteilhaft er­
schien. Dabei spielte auch die Rücksicht mit, daß der Stadt eine durch strategische Not­
wendigkeiten keineswegs gerechtfertigte Beschießung durch die russische Artillerie er­
spart werden soll.« (http://www.stahlgewitter.com/14_09_05.htm [21. April 2023])

24 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.stahlgewitter.com/14_09_05.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.stahlgewitter.com/14_09_05.htm


Schreiben Sie mir wo Sie sind! Alles Gute Ihnen u. den Ihren.
Ihr

Rudolf Kassner

Von der Melancholia ist noch ein Bogen zu setzen. Vielleicht erhalte 
ich den bald – wenn Sie jetzt überhaupt setzen42

An Albert von Jantsch43

München 22.3.19.

Mein lieber Albert.
Herr von Vietinghoff44 war gestern bei mir. Er bat mich direct um 

Geld. Wie ich Dir schon telegraphierte, konnte ich ihm nur 100 Mk. 
leihen, da das Geldbeschaffen für uns, für mich bes. jetzt äußerst 
schwierig ist. Ich bekomme von der Devisencentrale augenblicklich 
nur 500 Mk. monatlich bewilligt. Vietinghoff meint, mit 100 Mk. sei 
ihm bis I. IV. gedient, dann brauche er aber 500 .... Ich unterhalte kei­
ne oder nur ungern Beziehungen zu Zeitungen. Heute abend kommt 

42 Nach Abschluss des Satzes gibt Kassner am 2. Oktober 1914 zu bedenken, das 
Buch »jetzt im Krieg erscheinen zu lassen, hat keinen Sinn«. Nach seiner am 17. Novem­
ber geäußerten Bitte um »Aushängebogen« ruht die Verlagskorrespondenz über längere 
Zeit – aus dem Jahr 1915 fehlen jegliche Nachrichten –, so dass ihn die Nachricht vom 
16. November 1916 völlig überrascht, das Buch komme »in dieser Woche zur Ausgabe«. 
Es erscheint als »Zweite Auflage« mit der irreführenden Jahreszahl im Impressum: 
»Leipzig / im Insel-Verlag / 1915« (vgl. Sarkowski, Der Insel-Verlag [wie Anm. 35], S. 196, 
Nr. 880, ohne Hinweis auf die um ein Jahr verspätete Auslieferung). Das Widmungsex­
emplar für Hugo von Hofmannsthal ist auf »Dezember 1916« datiert (BW Kassner. 
S. 196).

43 Privatsammlung Stuttgart. Der Schriftsteller und Übersetzer Albert Ritter von 
Jantsch (1891–1973), Dr. phil., Dipl. agr., ist verheiratet mit Kassners Nichte Hilda 
(1893–1972), Tochter seines ältesten Bruders Oskar (1865–1948). Zu Jantschs späterer 
Mitgliedschaft in der NSDAP in Österreich und seiner Rolle bei der ›Arisierung‹ des 
Paul Zsolnay-Verlags in Wien vgl. Murray G. Hall, Der Paul Szolnay Verlag. Von der 
Gründung bis zur Rückkehr aus dem Exil. Tübingen 1994, S. 469–471.

44 Vermutlich Harald von Vietinghoff–Scheel (geb. 1890); ihm widmet Albert von 
Jantsch im Druck seine 1916 erschienene Leipziger Dissertation »Die Entwicklung der 
Zuckerindustrie Mährens und ihr Einfluss auf die Landwirtschaft«.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 25

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jemand zu mir, der mit den Neuesten Nachrichten45 in Verbindung ist. 
Vielleicht kann der etwas thun. Es ist nicht so leicht heute in Deutsch­
land ein Unterkommen zu finden, bes. in den so genannten Freien 
Berufen. Die Leute, bes. Officiere, die heute zur Zeitung wollen, sind 
zahllos. Sogar Mikusch, der wohl der am wenigsten begabte Schriftstel­
ler in Mitteleuropa ist,46 hat sich gleich um einen Redacteurposten 
beworben und das für ganz selbstverständlich gehalten.

Hier ist es jetzt ganz ruhig. Überhaupt hören sich die Revolutionen, 
bes. die Münchner viel schrecklicher von Weitem an als sie in der 
Nähe sind. Ich hatte an den betreffenden Tagen immer große Mühe 
mir zu sagen: Heute ist Revolution. Pass auf! Es wird nur unerhört viel 
geschwätzt u. auch gelogen u. noch mehr ambuliert. Männlein u. Weib­
lein, Lümmel u. Flitschen, die sich augenblicklich ohnehin sehr gerne 
haben u. das auch immerfort zeigen u. an jedem Ort, sind noch näher 
zusammen an solchen Tagen. Und dazwischen wird immer wieder in 
die Luft geknallt oder die Trambahn kann nicht weiter. Trotzdem ist 
man hier noch auf allerlei gespannt.

Meine Frau dürfte im April nach Wien kommen. Ich nicht vor 
dem Sommer. Wir dürfen in unserem Haus noch bis September blei­
ben.47 Dann kommt wieder ein neues Kapitel, vielmehr eine neue 
Überschrift. Nur habe ich noch keine Ahnung, wie sie lauten wird. Ich 
lasse es darauf ankommen.

Gegenwärtig  ist  Georg  Friemel  Sohn48  bei  uns  zu  Gast.  Er  hat 
ungefähr  alle  englischen  u.  französischen  Offensiven  in  der  ersten 

45 Die »Münchner Neuesten Nachrichten«, von 1848 bis 1945 eine der einflussreichs­
ten Tageszeitungen Süddeutschlands. Der erwähnte »jemand« war nicht zu ermitteln.

46 Dagobert von Mikusch–Buchberg (1874–1950), preußischer Offizier, Schriftsteller 
und Übersetzer, seit 1904 verheiratet mit Kassners Cousine Margarete Latzel (1881–
1959); vgl. KSW VII, S. 732; BW Bruckmann, S. 469.

47 Kassner und seine Frau müssen das Anfang September 1916 gemietete Haus in 
München-Bogenhausen, Herschelstraße 13, im Sommer 1919 aufgeben. Nach schwieriger 
Suche werden sie schließlich in der »Villa Dünsser« in Oberstdorf im Allgäu ein ange­
messenes neues Heim finden.

48 Georg Friemel (1859–1960), Ehemann von Kassners ältester Schwester Marie (1867–
1957),  General  der Pioniere der 2.  Armee,  wird 1917 zum Generalleutnant befördert 
und 1918 pensioniert. Sein gleichnamiger Sohn Georg (1891–1977) hatte 1910 ebenfalls die 
militärische Laufbahn eingeschlagen, diente im Laufe des Ersten Weltkriegs an verschie­
denen Fronten, zuletzt ab Oktober 1916 bis zum Kriegsende als Führer der 5. Kompanie des 
Badischen  Pionier-Bataillons  Nr. 14.  Nach  Kriegsende  setzt  er  seine  Karriere  in  der 

26 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stellung mitgemacht, aber ich glaube, seine angeborene Nüchternheit 
ist noch stärker gewachsen als das Erlebte, so dass dieses Erlebte jetzt 
gänzlich kuscht.

Nun adieu! Grüße alle zuhause von Deinem
aufrichtigen

Rudolf Kassner

An Bernard Berenson49

Oberstdorf im bairischen Allgäu50

27. I. 20.

Mein lieber Berenson!
Ich schicke Ihnen mein neues Buch51 und hoffe, dass es Sie in guter 

Gesundheit und Laune findet. Ich möchte gern von Ihnen etwas hören, 
von Ihnen u. unseren gemeinsamen Bekannten. Sie sind der erste von 

Reichswehr erfolgreich fort, wird als Oberst 1937 Kommandeur des Infanterie-Regiments 
65 und gerät im Mai 1940 bei den Kämpfen um die Festung Holland »unter grauenerre­
genden Umständen in englische Gefangenschaft [...], jetzt in Canada, ist General geworden« 
(Kassner an Fürstin Herbert Bismarck, 12. Januar 1914); erst im Oktober 1947 wird er 
entlassen; vgl. https://www.lexikon-der-wehrmacht.de/Personenregister/F/FriemelGeorg-
R.htm (12. Juni 2023).

49 I Tatti. – Bern(h)ard Berenson, am 26. Juni 1865 im litauischen Vilnius als Bern­
hard Valvrojenski geboren, war 1875 mit seiner Familie nach Boston ausgewandert, die 
dort den Namen »Berenson« annahm. Nach Studien an der Harvard University ließ er 
sich 1889 in Florenz nieder und machte sich bald einen Namen als Experte italienischer 
Renaissance-Malerei. 1900 mietete er die Villa »I Tatti« in Settignano nahe Florenz, die 
er 1907 erwirbt. Durch Vermittlung der Fürstin Marie von Thurn und Taxis wird er spä­
testens im Frühjahr 1906 auf Kassner aufmerksam und versichert ihr am 5. März jenes 
Jahres: »I shall be happy to make the acquaintance of Dr. Kassner.« Die erste Begegnung 
im Sommer 1907 markiert den Beginn einer Freundschaft, die bis in die 1950er Jahre 
andauert. Ein letztes Treffen findet, soviel wir wissen, im Herbst 1937 in Wien statt, in 
dessen Verlauf Kassner, politisch kurzsichtig und naiv, noch glaubt, der »Anschluss« Ös­
terreichs an das Deutsche Reich »would be prevented by Mussolini« (Nicky Mariano, 
Forty Years with Berenson. New York 1966, S. 263f.); vgl. Rudolf Kassner an Marie von 
Thurn und Taxis. Briefe (1902–1933) und Dokumente. Teil I: 1902–1907; in. HJb 22, 
2014, S. 91–204, hier S. 96.

50 Das Ehepaar Kassner hatte sich am 4. August 1919 von München nach Oberstdorf 
in die »Villa Dünsser« umgemeldet.

51 Rudolf Kassner, Zahl und Gesicht. Nebst einer Einleitung: Der Umriss einer 
universalen Physiognomik. Leipzig 1919; mit der handschriftlichen Widmung: »für B. 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 27

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lexikon-der-wehrmacht.de/Personenregist
https://⁠
https://e
https://⁠
https://r/F/FriemelGeorg-R.htm
https://r/F/FriemelGeorg-R.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lexikon-der-wehrmacht.de/Personenregist
https://e
https://r/F/FriemelGeorg-R.htm
https://r/F/FriemelGeorg-R.htm


unseren »Feinden«, an den ich schreibe. Wie Sie auch vor mehr als 
fünf Jahren der letzte waren52 in einer Reihe, die ich nicht geschrieben 
haben würde, wenn ich, wenn wir damals besser informiert gewesen 
wären (Diese Erklärung bin ich Ihnen schuldig) Vielleicht sehen wir 
uns in den nächsten Jahren doch einmal wieder. So bald werde ich 
wohl nicht die Grenzen überschreiten – nicht nur deshalb, weil ich, 
trotzdem ich Unterthan des tschechoslovakischen Staates bin,53 mein 
ganzes Geld in Wien habe. Jetzt ist nicht die Zeit zum Reisen oder nur 
ganz schreckliche Menschen reisen jetzt.

Was soll ich Ihnen von mir sagen? Schon seit 1916 lebe ich den 
Haupttheil des Jahres in München (jetzt in Oberstdorf), im Sommer 
war ich dann immer in meiner Heimath, jedes Jahr auch für Wochen 
bei den Taxis54 u. im Herbst in Wien. Das Buch, das ich Ihnen schicke, 
ist die Arbeit dieser schrecklichen Jahre. Ich hätte entweder gar nicht 
arbeiten können oder nur ganz so intensiv, wie ich es gethan habe.

Von unseren gemeinsamen Bekannten werden Sie zum Theil selber 
gehört haben. Von anderen weiß ich wenig, weil ich sie selten sehe. 
Gott, die Hauptsache ist jetzt zu wissen, ob einer noch todt oder leben­
dig ist. Von Keyserling kann ich nur sagen, dass er nicht nur lebendig 
ist, sondern auch sein wundervolles Reisetagebuch publiziert55 u. eini­
ge ausgezeichnete Brochuren geschrieben hat – politisch-kulturellen In­

Berenson / von Rudolf Kassner / Oberstdorf i. Allgäu Bayern Jannuar 1920« und dem 
eingeklebten »EXLIBRIS BERNARDI ET MARIAE BERENSON« (I Tatti).

52 Briefe Kassners an Berenson aus der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg sind nicht er­
halten; die überlieferten Briefe, beginnend mit dem hier vorgelegten, enden am 25. Au­
gust 1954.

53 Am 28. Oktober 1918 war die Tschechoslowakische Republik (ČSR) ausgerufen 
worden, hervorgegangen aus den zu Österreich-Ungarn gehörenden Gebieten Böhmen, 
Mähren und Österreichisch-Schlesien sowie aus den zu Ungarn gehörenden Gebieten 
Oberungarn (Slowakei) und Karpatenukraine. Auf diese Weise war der in Mähren gebo­
rene Kassner zum tschechoslowakischen Staatsbürger geworden.

54 Auf Schloss Lautschin in Böhmen.
55 Graf Hermann Keyserling, Das Reisetagebuch eines Philosophen. – Die erste 

einbändige Auflage war im Dezember 1918 bei Duncker und Humblot in München 
und Leipzig erschienen; die zweite Auflage in zwei Bänden folgte 1919 bei Reichl in 
Darmstadt.

28 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halts.56 Das hat mich sehr gefreut. In seiner Familie, in seiner weiteren 
in Russland, hat das Unglück schrecklich gewüthet.

Ich schließe! Leben sie wohl u. seien Sie u. Ihre v.57 Frau58 besonders 
von mir gegrüßt.

Ihr

Rudolf Kassner

Wie ist es den Söhnen von Mrs. Crawshay, Mrs. Lesly, u. Mrs. 
Guthrie im Kriege gegangen?59

An Bernard Berenson60

Oberstdorf im bairischen Allgäu
30. 3. 20.

Mein lieber Berenson!
Ich danke Ihnen sehr für Ihren freundlichen Brief. Er war das erste 

freundschaftliche Zeichen von jenseits der Grenze seit 6 Jahren. Das 

56 Beispielsweise: Kulturprobleme des Orients und des Okzidents. Eine Botschaft 
an die Völker des Ostens. Jena 1913; Was uns not tut. Was ich will. Darmstadt 1919; 
Philosophie als Kunst. Darmstadt 1920.

57 Lies: verehrte.
58 Die Kunsthistorikerin Mary Berenson, geb. Smith (1864–1945), hatte Berenson 

1888 in London kennengelernt. Hier lebt und arbeitet das Paar zusammen und heiratet, 
nach dem Tod von Marys erstem Gatten, dem irischen Anwalt Benjamin Francis Conn 
Costelloe (1855–1899), im Jahre 1900.

59 Mary Crawshay, geb. Leslie (1858–1936), seit 1893 verheiratet mit Robert Thomp­
son Crawshay (1856–1940) aus der Familie der englischen ›Iron Masters‹. Sie ist befreun­
det mit Bernard Berenson (vgl. The Letters of Bernard Berenson and Isabella Stewart 
Gardner. 1887–1924. Ed. and annotated by Rollin van N. Hadley. Boston 1987, S. 402, 
405, 466) und verwandt mit der Familie Guthrie, auf deren Schloss Duart Castle auf der 
Isle of Mull Kassner ihr wohl im Sommer 1908 begegnet war. Jedenfalls ist ihr Name im 
dortigen Gästebuch (»Aug<ust>«) nur durch zwei weitere Einträge vom Namenszug »Ru­
dolf Kassner 2 Sept.« getrennt. Kassner denkt hier an Mary Crawshays Sohn, den 1894 
geborenen Captain Jack William Leslie Crawshay, sowie an ihren Neffen Captain Nor­
man Leslie (geb. 1886, gefallen im Oktober 1914 in Frankreich), Sohn ihres Bruders John 
Leslie (1857–1944), sowie – vermutlich – an Patrick Guthrie (1895–1922), Sohn ihrer 
Schwester Olive Leslie (1872–1945), die 1894 Walter Murry Guthrie (1869–1911) geheira­
tet hatte; vgl. Kassner–Taxis II (wie Anm. 37), S. 64, Anm. 65.

60 I Tatti. 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 29

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war lange, lange besonders für unsere pre-war Mentalität, die zu sehr 
in Augenblicken und Ungeduld gelebt hat. Ach Feindschaft liegt den 
Deutschen wenig, zu wenig, und trotzdem verstehe ich, dass es mir 
heute nicht ganz leicht würde mit meinen französischen Freunden zu 
sprechen, allerdings nur mit diesen, denn im Franzosen ist Feindschaft 
und echte Grausamkeit und die gilt es dann aufzunehmen. Doch reden 
wir lieber nicht von Politik. Die Dummheit, die tiefe, verbrecherische 
Dummheit zuerst bei uns und jetzt bei den anderen ist unfasslich und 
hat etwas vom Willen zum Chaos, von Verstricktheit, von Fatalität, als 
könnten es die Menschen nicht mehr leisten. Je demokratischer die 
Welt wird, je planer, je geschichtlicher, umso mehr wird es stets so 
zum Äußersten kommen müssen; die großen Menschen, die wahren 
Profeten – wozu jetzt nicht die geringste Anlage vorhanden ist – waren 
dazu da sich zwischen dieses Äußerste und die Menschen aufzustellen 
und den Zusammenstoß zu mildern. Heute gilt es zu sehen was man 
verträgt, ob man doch nicht viel mehr verträgt, als man von Tag zu 
Tag oder während man Zeitung liest, für möglich hält.

Ich lebe hier in vollkommener Abgeschiedenheit, zumal jetzt, da 
meine Frau für Monate in eine Gartenschule gegangen ist. Ich lese viel 
in theologischen Schriften und botanisiere. Die wirkliche Einsamkeit 
ist für den Geist gut, der Körper kann sie ohne Methode nur viel 
schwerer bewältigen. Ich bin sehr, sehr in diesen Jahren aus meinem 
früheren so beweglichen Leben herausgekommen.

Ich habe in letzter Zeit mich wieder mit englischen Dichtern des 
19ten Jahrhunderts anlässlich einer Neuausgabe eines Jugendbuches 
von mir beschäftigen müssen!61 Das liegt einem doch sehr ferne. Shel­

61 Kassners 1900 erschienenes Erstlingswerk »Die Mystik, die Künstler und das Le­
ben« erlebt 1920 unter dem schlichten Titel »Englische Dichter« im Insel-Verlag eine um­
gearbeitete und rigoros gekürzte Neuauflage. In einer Vorbemerkung erklärt Kassner: 
»Alles Überflüssige, Grimassige, Falsche, Unreife ist aus dem Buch gestrichen worden, 
soweit dies anging und der Bestand und Sinn des Ganzen dadurch nicht in Frage gestellt 
wurde. Es ist nichts Neues hinzugefügt und keine Meinung oder Wertschätzung des bes­
ser Belehrten und Gereiften eingeschoben und hineingeschmuggelt worden. Der Wert 
des Buches liegt weniger in der Kritik des Fünfundzwanzigjährigen, als in einer das kom­
mende Werk vorausbestimmenden, vorausahnenden Gesamtanschauung. Es ist durch­
weg mehr das Werk eines Sehenden als das eines Urteilenden« (KSW III, S. 466).

30 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ley zu lesen ist fast eine Qual. Keats geht gerade noch.62 Je älter 
die Menschheit wird, umso wichtiger wird ihr Prosa. Wir haben in 
Deutschland jetzt einen einzigen großen Dichter Stefan George, aber 
wie ist auch bei ihm das Wort mehr als er selber, wie ist nicht auch bei 
ihm das Wort (ein wenn auch wundervolles) Parade!63

Sie fragen nach der Fürstin Lichnowsky:64 Ich kenne sie nicht, 
weiß aber zufällig, dass sie in Berlin lebt. Mit ihr übrigens Leonie 
Keyserlingk, die sich und ihren Mann65 durch Arbeit in irgend einem 
Ministerium erhalten muss u. bei der Fürstin Lichnowsky sozusagen 
Quartier hat.

Was ist das mit dem Orden der Schweigsamkeit von Mrs. Crawshay? 
Eine liebe, gute Person, das letztemal war ich mit ihr bei einer von 
ihr protegierten Tänzerin in London in irgendeinem Theater zusam­
men;66 ich fand sie, die Tänzerin, über alles Maß miserabel und muss 
mit meinem offenen Geständnis Mrs. Crawshay wahrscheinlich doch 
sehr verletzt oder gekränkt (hurt) haben, was mir heute leid thut, 
damals aber wahrscheinlich unvermeidlich war.

Leben Sie wohl! Alles Gute Ihnen und Ihrer Frau!
Ihr

Rudolf Kassner

Ich hoffe Sie lesen die deutsche Type leicht; ich habe mich bemüht 
sehr deutlich zu schreiben.

62 In »Die Mystik, die Künstler und das Leben« behandelt Kassner die beiden Dich­
ter in den Kapiteln »Percy Bysshe Shelley« und »John Keats«: KSW I, S. 69–109 und 
S. 110–131; mit den gleichen Kapitel-Überschriften in »Englische Dichter«: KSW III, 
S. 467–500 und S. 501–517.

63 Vgl. das spätere Urteil über George im Brief an Felix Braun vom 28. November 
1949 unten S. 77.

64 Die Schriftstellerin Mechtilde Lichnowsky (1879–1958), geb. Gräfin von und zu Ar­
co–Zinneberg, seit 1904 verheiratet mit dem Gutsbesitzer, Diplomaten und ehemaligen 
deutschen Botschafter in London (1912–1914) Karl Max Fürst von Lichnowsky (1860–
1928). Sie wohnt in Berlin, Buchenstraße 2.

65 Constantin (Costi / Kosti) von Ungern–Sternberg (1888–1945) und seine Ehefrau 
Leonie, geb. von Keyserling (1887–1945), Schwester Hermann von Keyserlings.

66 Kassner hatte sich zuletzt 1912 in London aufgehalten.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 31

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Erich von Kahler67

Oberstdorf 28. 11. 20.

Mein lieber Kahler!
Ich habe Ihr Buch68 zweimal gelesen und glaube es auch richtig gele­

sen zu haben. Zunächst bewundere ich und anerkenne ich in einem 
sehr hohen Maße die Beredsamkeit darin; sie ist durchaus echt und 
angemessen. Dann folge ich Ihnen ganz und gar in allem – wie soll 
ich sagen – Praktischem, in Ihren Angriffen und Vorschlägen (so bes. 
von pag. 82 an)69 Nur halb gehe ich sozusagen mit im Philosophischen, 
wenn wir das vom Anderen einmal trennen wollen. Da scheint manches 
nur richtig. Wenig weiß ich damit anzufangen, wenn einer sagt: Fort 
vom Begriff, auf zur Idee oder: Vom Begriff zurück zur Idee. Begriff 
und Idee sind wie Unterfutter und Stoff. Die Kunst ist eben: trotz 
der Begriffe Ideen, trotz des Gedächtnisses Einbildungskraft zu haben. 
Logik kann etwas Herrliches sein. Allerdings nicht für Pedanten u. 
bei diesen. Sollen aber die Pedanten darum »schauen« dürfen oder 
müssen?! Übrigens ist der moderne Begriff, wie er seit Descartes, 
Galilei, Leibniz besteht, ohne Mathematik oder besser ohne die Zahl 
nicht zu verstehen. Daher Ihr falscher Begriff vom »Unendlichen«. Wie 
das Unendliche zum Ewigen steht, das glaube ich in »System und 

67 DLA: A: Kahler, Erich von. – Der in Prag geborene Erich von Kahler (1885–1970) 
verbringt seine Jugend in Wien und ist dort eng befreundet mit Kassners späterer Ehe­
frau Marianne Eissler (1864–1945). Seit 1912 lebt er als Privatgelehrter und Anhänger 
des George-Kreises in Wolfratshausen bei München.

68 Erich von Kahlers »Wissenschaft und Beruf« war kurz zuvor im Berliner Verlag 
von Georg Bondi erschienen, der – laut einer Anzeige am Schluss des Bandes – die 
Schriften »Aus dem Kreise der Blätter für die Kunst«, d.h. dem George-Kreis, betreut. 
Kahler erklärt in einer »Vorbemerkung« (S. 5) zu dieser Abhandlung, die in Auseinander­
setzung mit Max Webers »Wissenschaft als Beruf« (Berlin 1919) entstanden war, das »Ge­
wicht dieser Schrift« liege »auf dem Durchbruch einer neuen Grundanschauung und 
geistiger Arbeitsweise«. Schon im Vorjahr hatte er am Nachmittag des 10. Mai in Mün­
chen im Hause von Emil Preetorius in Anwesenheit Kassners, Thomas Manns, Ricarda 
Huchs u.a. aus diesem »Werk über den Zustand der Wissenschaften« vorgelesen: »Streng 
und schmerzvoll, im Tonfall des George-Kreises, dem er nahe steht, vorgetragen, übri­
gens mit anmutender Sprechweise« (Thomas Mann, Tagebücher 1918–1921. Hg. von Pe­
ter de Mendelssohn. Frankfurt a.M. 1979, S. 233).

69 Kahler behandelt hier das Problem von »Generalisieren und Spezifizieren« und 
wendet sich »gegen jede Systematik im alten Sinne«.

32 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ordnung« scharf und entschieden auseinandergehalten zu haben.70 Es 
gibt kein Ewig versus Unendlich. Oder nur eines im »Kreis«. Wenn 
ich ganz aufrichtig sein soll, so ist mir das in Ihrem Buch, was an 
den »Kreis« erinnert, wenig sympathisch; es ist darin schon einiges 
davon enthalten, mehr als ich gedacht hätte; vielleicht bin ich aber 
nach Gundolfs Predigt über George,71 die mir stellenweise widerwärtig 
ist, dagegen empfindlicher. Ich werde wohl mit mir selber gelegentlich 
auf Ihr Buch von neuem zurückzukommen haben, ist doch das große 
Thema vom Begriff und der Idee von der Zahl und dem Gesicht von 
Anfang bis jetzt mein Thema gewesen und wird es dies immer bleiben 
müssen. Es war für mich darum erschütternd zu sehen, wie davon in 
Ihrem Buch trotz allerlei Verbeugungen auch nicht die geringste Notiz 
genommen wird.

Mit den besten Grüßen an Sie und vielen Empfehlungen an Ihre 
von mir so verehrten Eltern72 schließe ich als

Ihr
aufrichtig ergeb.

Dr. Rudolf Kassner

An Erich von Kahler73

<Oberstdorf, 10. Dezember 1920>

Mein lieber Kahler!
Es lag mir natürlich gänzlich fern Sie zu verletzen, dazu sind Sie 

mir menschlich zu lieb. Wollen wir also die »Verbeugungen« streichen! 

70 Mit Bezug auf das Kapitel »System und Ordnung« in Kassners im Vorjahr erschie­
nenem Hauptwerk »Zahl und Gesicht« (wie Anm. 51), S. 97–156; in der überarbeiteten 
Fassung der dritten Auflage von 1956 in: KSW III, S. 262–300.

71 Der Seitenhieb gilt nicht Gundolfs großem »in Vorbereitung« befindlichem 
»George«-Buch, das erst Ende Oktober 1920 ausgeliefert wird (vgl. H<ans>-J<ürgen> See­
kamp / R<aymond> C. Ockenden / M<arita> Keilson, Stefan George. Leben und Werk. 
Eine Zeittafel. Amsterdam 1972, S. 311), sondern wohl dem Vortrag »Stefan George in 
unserer Zeit«, den Gundolf am 15. Dezember 1913 in Göttingen gehalten hatte und der 
gleich darauf als Broschüre erschienen war.

72 Rudolf (1852–1932) und Antoinette von Kahler, geb. Schwarz (1862–1951).
73 DLA: A: Kahler, Erich von.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 33

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonst konnte ich aus Ihrem Briefe ersehen, wie wenig Sie im Grunde 
von meinem Werke wissen u. sehen. Wie ich selber nur und ausschließ­
lich danach strebe zu sehen, nicht was ein Werk meint, sondern was 
es ist, so interessiert es mich nur zu wissen, ob einer mein Werk sieht, 
wie es ist. Dafür dass es ist, dafür sorge und lebe ich. Das andere 
kommt in zweiter Linie oder gar nicht. Ich weiß, dass mein Werk 
vollkommen eindeutig u. einheitlich ist u. die Klarheit hat, die allem 
Gestalteten eignet. Es hat nur den einen Fehler, dass ich noch immer 
auf der letzten Seite mehr weiß u. sehe als auf der ersten. Je älter ich 
werde, um so geringer muss dieser Fehler werden. In meinem letzten 
wird er nicht mehr sein. Nach meinem Tode wird es natürlich eine Tu­
gend sein. Meinetwegen. Aber trotzdem war es vordem ein Fehler. Ein 
deutscher, wenn Sie wollen. Über den Begriff haben Sie sich in Ihrem 
Briefe klarer ausgedrückt als in Ihrem Buch. Wenn Sie übrigens sehen 
wollen, wohin die Menschen, so wie sie einmal sind, ohne Begriff, mit 
der bloßen wie der »Kreis« sagt, Schau kommen, so lesen Sie doch das 
Büchlein des Pannwitz-Schülers, des 17-18jährigen Redlich, Sohn des 
Josef, über Mahler »Eine Erkenntnis«, bis dorthin etwa, wo er frei nach 
seinem Meister vom Dionysischen Buddha spricht,74 da ist mir lieber, 
einer zählt die Reime im Hartman von der Aue und wird daraufhin 
Außerordentlicher u. gründet eine Familie!

Ich beginne jetzt ein Büchlein: Physiognomik, vielmehr Grundlagen 
der Ph., ein etwas verdünnter Auszug davon geht am 25. I. als Vortrag 
in München vom Stapel,75 darin werde ich wohl auch auf das ewige 
Thema vom Begriff u. der Idee kommen.

74 Hans Ferdinand Redlich, Gustav Mahler. Eine Erkenntnis. Nürnberg 1919; vgl. den 
Abschnitt »Zarathustra-Dionysos« (S. 12–14) sowie im Schlussabschnitt »Der Glaube« 
(S. 30–32) die Aussage: »Im ›Lied von der Erde‹ klingt ein dionysischer Buddhismus« 
(S. 32). Hans Ferdinand Redlich (1903–1968) – in der Folge wird er sich als Musikologe 
einen Namen machen – ist Josef Redlichs Sohn (1869–1936). Hofmannsthal hatte dem 
Vater am 30. August 1919 zur Schrift des 16jährigen mitgeteilt: »Hans Ferdinands Arbeit 
über Mahler habe ich aufmerksam gelesen, der Materie, die er behandelt, stehe ich als 
ein Laie gegenüber, muß also doppelt bescheiden sein.« Doch deute sich »wie ein Conti­
nent unterm Wasserspiegel, ein künftiger Besitz und vielleicht eine wirkliche, weit über 
das Jugendliche hinausreichende Productivität an« (BW Redlich, S. 45).

75 »Die Grundlagen der Physiognomik« werden vom Insel-Verlag Anfang März 1922 
ausgeliefert, mit der geduckten Vorbemerkung: »Diese Abhandlung ist aus einem Vor­
trag entstanden, der am 21. Januar 1921 in München gehalten wurde. Das ist der Grund, 

34 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meine herzlichsten Empfehlungen Ihren verehrten Eltern. Ihnen 
selbst alles Gute.

Ihr

Dr. Rudolf Kassner

Oberstdorf 10.12.20

An Lili Schalk76

<Paris, 15. Oktober 1926>77

Meine sehr Verehrte, nur das: Paul Valéry kommt dieser Tage nach 
Wien (Bristol)78 Vielleicht haben sie die Freundlichkeit ihn einmal in 

warum die Form der Anrede gewahrt wurde.« Allerdings findet der Vortrag nicht am 21., 
sondern am 24. Januar 1921 im Münchner »Museumssaal (im Palais Porcia, Promenade­
platz)« statt, so die Ankündigung in den »Münchner Neuesten Nachrichten« vom 18. Ja­
nuar 1921. Morgenausgabe, S. 2 (vgl. KSW IV, S. 541f.). 1951 erscheint, zusammen mit 
der zweiten Auflage der »Physiognomik«, eine überarbeitete Neufassung unter dem 
Jakob Böhme entlehnten Titel »Von der Signatur der Dinge«: KSW IV, S. 5–73.

76 Wienbibliothek im Rathaus.
77 Kassner war am 6. Oktober 1926 nach Paris gereist und, wie er Fürstin Herbert 

Bismarck am selben 15. Oktober berichtet, schon bald »mit allem bekannt, was um den 
<von Marguerite Bassiano gegründeten und von Paul Valéry herausgegebenen> Commerce 
herum ist«. Vom 20. bis 28. Oktober weilt er dann als Gast der Bassianos in deren »Villa 
Romaine« in Versailles; vgl. La Rivista »Commerce« e Marguerite Caetani. I. Briefwech­
sel mit deutschsprachigen Autoren. Hg. von Klaus E. Bohnenkamp und Sophie Levie. 
Rom 2012 (künftig zitiert als: BW Caetani), S. 189, Anm. 14.

78 Paul Valéry trifft in der Nacht auf den 20. Oktober 1926 in Wien ein und nimmt an der 
»Schlußsitzung des Kongresses für kulturelle Zusammenarbeit« am 20. Oktober teil; vgl. 
den Bericht der »Neuen Freien Presse« im Morgenblatt des 21. Oktober 1926, S. 8, mit einer 
Zusammenfassung der »Rede Paul Valérys«, die »mit den Worten herzlichen Dankes an 
Hugo Hofmannsthal« als Präsidenten der Tagung »und Karl Rohan« als Gründer des 1924 
ins Leben gerufenen »Verbands für kulturelle Zusammenarbeit« (»Europäischer Kultur­
bund«) schließt. Dieser Dritte Internationale Kongress vom 18. bis 20. Oktober 1926 steht 
unter dem Thema »Die Rolle des Geistesmenschen im Aufbau Europas«. Hofmannsthal 
veröffentlicht  schon  vor  Tagungsbeginn  einen  »Gruß  an  Kultureuropa«,  in  dem  er 
»gewissermaßen symbolisch« den Namen Paul Valéry als »Dichter-Denker« hervorhebt (SW 
XXXV,  S. 277);  am  18. Oktober  folgt  dann  zur  Eröffnung  der  Tagung  seine  große 
Ansprache »Der Deutsche in Europa« (SW XXXV, S. 278–282). Vgl. Max Clauss, Die dritte 
Jahresversammlung  des  Verbandes  für  kulturelle  Zusammenarbeit  in  Wien  vom  18. 
bis 20. Oktober; in: Europäische Revue 2, 1926, S. 196–200.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 35

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ihre Loge einzuladen; er möchte sehr gerne die Oper hören.79 Ich habe 
ihm von Ihnen etc erzählt. Sie wissen, wie das zu machen ist. Durch 
Hofmannsthal, durch einen Brief etc. Er kennt Wien nicht. Ich finde 
ihn einen ganz bes. reizvollen Menschen, u. dann ist <er> der einzige 
bedeutende Dichter, Kopf, wie Sie wollen, Frankreichs. Der Brief ist 
expediert. Alles Gute. Es ist sehr gut hier.

R.K.

An Christiane von Hofmannsthal80

Palais d’Orsay81

Paris 3.6.27.

Ach mein liebes Kind, da bin ich nun. Im Hotel d’Orsay, Quai d’Orsay. 
Fünf Stock hoch, sehr gut, magenverstimmt, überhaupt nicht durchaus 
dans mon assiette. In Versailles war es gut, aber vielleicht nicht zu gut. 
Vielfach dumme Gesellschaften in Paris, doch immerhin nicht ohne 
Komik und darum annehmbar, einmal ein diner im Ritz von einer 
reichen Amerikanerin gegeben, 150 Personen, dann im Garten82 russi­
sches ballet, ein andersmal eine musicalische Soirée bei der Przssin 

79 Der in der Nacht zum 20. Oktober anreisende Valéry verpasst die am 19. Oktober für 
die Teilnehmer des Kongresses angesetzte Aufführung der »Ariadne auf Naxos«. Ob Lili 
Schalk bis zu seiner Weiterfahrt nach Prag in dieser Sache erfolgreich tätig wird, wissen wir 
nicht.

80 DLA: D: Zimmer, Christiane und Heinrich. – Kassner begleitet Entwicklung und 
Leben Christiane von Hofmannsthals seit ihrer Geburt am 14. Mai 1902 bis zum eige­
nen Tod, aus der Nähe und Ferne, aufmerksam und von väterlicher Zuneigung getragen. 
Und Christiane erinnert sich im Dezember 1983: »Schon als junges Mädchen stand ich 
auf der Kärntnerstrasse in der Hoffnung R.K. werde mit seinen zwei Stöcken mühsam 
vorbeikommen und mir winken ihn ein Stück zu begleiten« (KSW VII, S. 744).

81 Kassner war nach Abschluss einer Vortragsreise, die ihn zuletzt am 23. Mai 1927 
nach Freiburg im Breisgau geführt hatte, nach Versailles zu den Bassianos gereist und 
hatte, wie im Vorjahr, an mehreren der von ihnen veranstalteten gesellschaftlichen Ereig­
nisse in Versailles und Paris teilgenommen. Wohl an diesem 3. Juni, allenfalls einen Tag 
früher, war er nach Paris ins »Hôtel Palais d’Orsay« am linken Seine-Ufer, nicht weit vom 
Louvre, übergesiedelt; vgl. BW Caetani (wie Anm. 77), S. 190, Anm. 1.

82 Im Garten der Bassiano-Villa »Romaine« in Versailles.

36 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Polignac, Strawinskys neues Werk wurde vorgeführt,83 mitten unter 
allen Menschen Lili.84 Lili und Mme de Bassiano – oh es gab da schon 
manche Situation. Die Bassianos erwarten dich in Düsseldorf.85 Er ist 
durchaus etwas sehr Liebes. Sie sehr gut, aber du genre jaloux, darum 
nicht befreiend. Und dann diese Ängstlichkeit mit den Kindern!86 In 
Paris habe ich noch nicht meine Freunde gesehen. Mein stomaco ist 
eher triste u. darum beeile ich mich mit nichts. Doch es fängt heute 
zu Mittag an.87 Bei Zifferers88 war ich. Doch wie immer sie sind, ein 
Ereignis sind sie auf keinen Fall. Wenn auch sozusagen der mechani­
sche Mittelpunkt eines solchen. Ich glaube, ich werde nicht nach der 
Bretagne, sondern nach der Schweiz gehen.89 Wie geht es Dir? Grüße 

83 Gemeint ist das szenische Oratorium »Oedipus Rex« auf ein lateinisches Libretto 
von Jean Cocteau, das, kurz nach dieser Privatvorstellung bei Prinzessin Edmond de Po­
lignac, geb. Winaretta Singer, am 30. Mai 1927 im Théâtre Sarah Bernhardt aufgeführt 
worden war; vgl. Igor Stravinsky, An Autobiography (zuerst 1936), hier zitiert nach der 
Ausgabe New York 1962, S. 132f.; Michael de Cossart, The Food of Love. Princesse Ed­
mond de Polignac (1865–1943) and her Salon. London 1978, S. 177.

84 Lili Schalk. Spätestens seit dem Frühjahr 1925 stehen Lili und Franz Schalk mit 
den Bassianos in Verbindung, als Roffredo di Bassiano (1871–1961) mit Blick auf eine 
mögliche Aufführung seiner Oper »Hypathia« nach Wien kommt. Er trifft am 6. Mai mit 
Hofmannsthal in Rodaun zusammen, der seiner Tochter Christiane zuvor angekündigt 
hatte, er »werde Schalk auf den Besuch vorbereiten« (TB Christiane, S. 163). Roffredo be­
richtet seiner Frau Marguerite am 7. Mai von dieser Begegnung, allerdings »in great hur­
ry as I am going sightseeing with Mme. Schalk« (BW Caetani [wie Anm. 77], S. 95–97).

85 Am 10. Juni 1927 wird die neue Fassung von Roffredo Caetanis Oper »Hypathia« 
am Großen Haus in Düsseldorf uraufgeführt; Christiane wird daran teilnehmen; vgl. BW 
Caetani (wie Anm. 77), S. 156f. mit Anm. 4.

86 Lelia (1913–1977) und Camillo Caetani (1915–1940).
87 Wie im Vorjahr kommt Kassner auch diesmal wieder mit Freunden und Bekann­

ten wie André Gide, Charles Du Bos, Marcel Schwob oder Guy de Pourtalès zusammen, 
vor allem aber lernt er den Diplomaten und Dichter Saint–John Perse (Alexis Saint–Lé­
ger Léger; 1887–1975) kennen (vgl. BW Caetani [wie Anm. 77], S. 190f., Anm. 1), den er 
am 29. Juni 1927 im nächsten Brief an Christiane »den liebsten (sagen wir so, dabei be­
deutet lieb auch bedeutend oder sonst allerlei) Franzosen« nennen wird. Auf Bitten Mar­
guerite Bassianos wird er 1938 aus dessen »Éloges« (1925) ausgewählte Stücke unter dem 
Titel »Preislieder« ins Deutsche übersetzen, in: Corona 8, 1938, H. 3, S. 271–280.

88 Paul Zifferer (1879–1929) und seine Gattin Wanda, geb. Rosner (1889–1958). Ziffe­
rer, Journalist, Schriftsteller und Diplomat, amtiert von Oktober 1919 (vgl. BW Zifferer, 
S. 248 und S. 259) bis zu seinem Tod als Presse-Attaché an der Österreichischen Bot­
schaft in Paris.

89 Kassner reist von Paris zunächst nach Basel zu Carl J. Burckhardt und von dort 
nach Sils-Baseglia im Engadin, vgl. BW Caetani (wie Anm. 77), S. 190.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 37

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salz,90 sage ihm, daß ich in Oos vorbeifuhr, aber daß die Zeit gegen 
mich (u. ihn) war, daß mir in Karlsruhe mein Überzieher (alt, köstlich 
u.s.w.) aus dem Coupée gestohlen wurde u. wenn er will, so soll er es 
als Rache dafür ansehen, daß ich in Oos durchfuhr u. mir nur dachte: 
Hier ist der Zug nach Baden! Viele Grüße. Die Burckhardts waren in 
Basel am Bahnhof, auch die sehr sympathische Schwester.91

D<ein> R.K.

An Lili Schalk92

Louċen 5./9. 31

Liebe, nur in Ihrem eigenen Herzen, in der Liebe zu ihm, haben Sie 
das Maß um ganz zu ermessen, was Sie an ihm verloren haben.93 

90 Arthur Salz (1881–1963), Nationalökonom und Wirtschaftswissenschaftler; seit 
1923 außerordentlichen Professor für Volkswirtschaftslehre an der Universität Heidel­
berg, mit Wohnsitz in Baden-Baden. 1933 wird er als »Nicht-Arier« beurlaubt und 
schließlich entlassen. Er emigriert zunächst nach Großbritannien, wo er als Gastprofes­
sor an der Universität von Cambridge lehrt, und wechselt 1934 als Professor an die ame­
rikanische Ohio State University (vgl. Dorothee Mußgnug, Die vertriebenen Heidelber­
ger Dozenten. Zur Geschichte der Rupprecht-Karls-Universität nach 1933. Heidelberg 
1988, S. 21f. und S. 37; Johannes Fried, Zwischen »Geheimem Deutschland« und »gehei­
mer Akademie der Arbeit«. Der Wirtschaftswissenschaftler Arthur Salz. In: Geschichts­
bilder im George-Kreis: Wege zur Wissenschaft. Hg. von Barbara Schlieben u.a. Göttin­
gen 2004, S. 249–302). Christiane steht mit Salz in freundschaftlichem Kontakt und be­
richtet wenig später, am 21. Juli 1927, im Brief an Thankmar von Münchhausen: »Un­
längst verbrachte ich einen ganz entzückenden Abend mit Salz« und anderen (B Chris­
tiane, S. 109).

91 Carl J. Burckhardt (1891–1974) und seine Ehefrau Elisabeth, geb. de Reynolds 
(1906–1989: die Hochzeit hatte am 10. November 1926 stattgefunden), sowie Burck­
hardts Schwester Theodora (Dory) von der Mühll (1896–1982).

92 Wienbibliothek im Rathaus.
93 Franz Schalk war am 3. September 1931 im Sanatorium Edlach bei Reichenau an 

der Rax in Niederösterreich an den Folgen einer zur Lungenentzündung entarteten ver­
schleppten Grippe verstorben. Hier auch wird er beigesetzt. Am 21. Juni hatte er zum 
letztenmal am Pult der Wiener Staatsoper eine Aufführung von Richard Wagners »Tris­
tan und Isolde« geleitet. Vgl. den Nachruf »Franz Schalk †« von Josef Reitler in: Neue 
Freie Presse, 4. September 1931. Morgenblatt, S. 1–3: »An seiner Bahre trauert mit dem 
Wiener Operntheater Oesterreich, die musikalische Welt.« Kassner war ihm »1902 das 
erstemal […] bei einer musikalischen Soirée« begegnet: »Keyserling war auch dabei, und 
Schalk verwechselte uns constant« (an Fürstin Bismarck, 27. Mai 1943).

38 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Keiner von Ihren Freunden hat Sie daran zu erinnern. Und Sie werden 
nun eine Verbindung mit dem theuren Vergangenen damit erhalten, 
dass Sie das Andenken daran ganz rein bewahren wie nur Sie es 
vermögen, weil Sie so zu ihm gestanden haben vom Anfang bis zum 
Ende. Ich habe die ganzen letzten Wochen hindurch erfahren und zu 
erfahren gewusst, durch andere, wie schlecht es ihm ging,94 und habe 
deshalb nicht geschrieben, weil ich mir denken konnte, wie schwer 
es Ihnen fallen müsse, mir es zu bestätigen. Dort, wo er war, wird 
keiner treten. Auch nicht für seine Freunde. Ich habe Lotte Lehmann95 

gebeten, einen Kranz an sein Grab an meiner Stelle zu legen. Ich bin 
noch hier, weil wir in den letzten Tagen den Tod meiner Gastgeberin 
der Fürstin T. erwarten mußten.96 Wenn es auch heute besser geht, so 
ist die Gefahr noch nicht beseitigt.

In Treue Ihr

Rudolf Kassner

An Anton Kippenberg97

<Wien,> 21/ VI. 32

Lieber Herr Doctor Kippenberg!
Ich habe mich über diese Besprechung von Prof. Emgen98 gefreut, 

noch mehr aber über das Lebenszeichen von Ihnen. Mell erzählte mir 

94 An Marguerite Bassiano hatte Kassner schon am 4. Juni geschrieben: »Schalk war 
sehr krank gewesen, sieht aus wie einer, den der Tod einmal angeblickt hat« (BW Caetani 
[wie Anm. 77], S. 231).

95 Die von Kassner hochverehrte Sopranistin Lotte Lehmann (1888–1976).
96 Fürstin Marie von Thurn und Taxis hatte sich einer Operation unterziehen müs­

sen. Zum weiteren Krankheitsverlauf bis zu ihrem Tod am 16. Februar 1932 vgl. Kass­
ner–Taxis II (wie Anm. 37), S. 238–244.

97 GSA: Insel-Verlag.
98 Anton Kippenberg hatte Kassner am 15. Juni 1932 mitgeteilt, er habe in Weimar den 

Rechtsphilosophen Prof. Dr. Carl August Emge (1886–1970) kennengelernt, der »gerne« mit 
Kassner »in Verbindung treten möchte«. Dem Brief beigefügt ist offenbar eine Kassner 
betreffende »Besprechung« Emges, die bislang nicht zu ermitteln war. In der Folge trifft 
Emge wiederholt mit Kassner bei der Fürstin Bismarck auf Schloss Schönhausen zusammen 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 39

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon von seinem Besuch bei Ihnen, leider auch davon, dass es Ihrer 
Frau gar nicht gut ging damals. Hoffentlich hat sich das gebessert.

Von mir ist so weit Gutes zu berichten, was die Gesundheit u. Kraft 
des Geistes u. des Körpers anbelangt. Ich war sehr fleißig und habe 
gut gearbeitet. Ich habe eine Physiognomik fast fertig, die ich aber für 
den Delfinverlag99 geschrieben habe u. dann einen Band Gleichnisse100 

samt einem Essay Beobachtungen über den Ruhm, die Nachahmung 

und schreibt in seinen »Erinnerungen eines Rechtsphilosophen« (Studium Berolinense. 
Aufsätze und Beiträge zu Problemen der Wissenschaft und zur Geschichte. Hg. von Hans 
Leussink, Eduard Neumann und Georg Kotowski. Berlin 1960, S. 37–108; hier S. 88f.): 
»Unvergeßlich die Abende, wo, die überzarte Fürstin auf einer Couchette liegend, ihre 
empfindlichen  Augen  gegen  das  schon  gedämpfte  Licht  mit  dem  schwarzen  Fächer 
schützte, und Kassner, der körperlich seit seiner Jugend schwer lädierte, am Kamin aus 
seinen neuen Arbeiten [...]  vorlas.«  Im Gegensatz  zu  Hermann von Keyserlings  »aus 
Einfällen geradezu explodierender Persönlichkeit« bewundert er »die ruhige Glut, die 
Kassners  Meditationen  boten«  als  »heilsam«  und  betont:  »Wo  auch  immer  ich  mit 
einfühlfähigen Geistern rechnen konnte, wies ich auf die für mich so wichtig gewordenen 
Ideen Kassners über Indiskretion, Maß, Rolle der Zahlen, des Bildhaft-Physiognomischen 
[...] hin. Kassner war ja nicht nur in die griechischen und östlichen, indischen Auffassungen 
tief eingedrungen; er war auch ein Kenner mathematischer Problematik,  erfaßte ihre 
Tragweite.« Die im Bundesarchiv zu Koblenz verwahrte Korrespondenz stammt vornehm­
lich aus Kassners Schweizer Jahren zwischen 1946 und 1958; vorangehen eine Nachricht 
vom November 1940 sowie ein – ungewöhnlicherweise – undatiertes Schreiben aus den 
letzten Kriegsmonaten 1945, s. unten S. 53. – Emges Laufbahn – auch im Nationalsozialis­
mus  –  ist  bemerkenswert:  1916  Privatdozent,  1922  Professor  für  Philosophie  an  der 
Universität Gießen; ab 1924 Privatdozent an der Universität Jena und zwei Jahre später 
Professor am Herder-Institut in Riga; 1927 Professor für Philosophie an der Universität Jena 
und gleichzeitig ab 1931 Wissenschaftlicher Leiter des Nietzsche-Archivs in Weimar; ab 
1935 Professor für Philosophie und Rechtsphilosophie an der Universität in Berlin; 1939 
bis 1945 ordentliches Mitglied der Preußischen Akademie der Wissenschaften; in der 
Nachkriegszeit bis 1959 Professor für Philosophie und Rechtsphilosophie in Würzburg und 
Senator der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz (s. unten S. 79 mit 
Anm. 245); vgl. Ernst Klee, Das Personenlexikon zum Dritten Reich. Frankfurt a.M. 2003, 
S. 134.

99 Zum Münchner Delphin-Verlag, mit dem Kassner durch Vermittlung Wilhelm 
Hausensteins in den Jahren 1930 und 1932 vorübergehend zusammenarbeitet, vgl. Bar­
bara Schier, Der Delphin-Verlag Dr. Richard Landauer. In: Buchhandelsgeschichte. Auf­
sätze, Rezensionen und Berichte zur Geschichte des Buchwesens 162, 1995, Nr. 2, S. 51–
60; s. auch unten Anm. 102 und 103.

100 »Das Buch der Gleichnisse«, an dem Kassner seit Sommer 1931 arbeitet, wird mit 
Unterbrechungen fortgeführt und im April 1933 vorläufig abgeschlossen. In der Folge 
noch mehrfach umgestaltet und erweitert, erscheint es in der zweiten Aprilhälfte 1934 im 
Insel-Verlag: KSW V, S. 155–305; zur Entstehung s. ebd., S. 611–615.

40 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


u. das Glück,101 den ich Ihnen zur Verfügung stellen würde, wenn 
Sie Lust hätten ihn zu bringen. Mit dem Absatz von 600 E<xempla­
ren> können Sie rechnen u. da ich auf der zwischen uns üblichen 
Vorauszahlung der 1ten Auflage weder bestehen kann noch will, so 
würden Sie ja nichts riskieren. Die Physiognomik habe ich sozusagen 
im Auftrage des Delfinverlags geschrieben, auf jeden Fall muss ich ihm 
das Ms. erst einmal schicken.102 Vom Physiognomischen Weltbild sind 
ca 800 E verkauft worden, nur war der Vertrag schlecht gewesen für 
mich. Einen ähnlichen würde ich nie mehr unterschreiben. Mir lag 
aber damals viel daran, dass das Buch vor Weihnachten 30 erschien.103

Ich habe einen großen Schatz für den Inselverlag 13 ungedruckte u. 
unbekannte Gedichte Rilkes (in einem köstlichen Büchlein mit eigener 
Hand niedergeschrieben dazu noch 20 andere, alles unter dem Titel 
Lieder der Nacht) Mir ist es pecunär so trist gegangen, dass ich es den 
Schweizer Freunden R<ilkes> (die Geld haben) verkaufen wollte. Jetzt 
hat man mir ein wenig geholfen. Wollen Sie das unter uns behalten, 
bitte, u. nichts Ruth Rilke sagen, die von der Existenz des Bandes weiß. 
Jedenfalls sage ich es Ihnen. Mir hat Rilke das Bändchen so um 1914 

101 Kassners am 23. Februar 1932 im Manuskript vollendete »Betrachtungen über den 
Ruhm, die Nachahmung und das Glück« (an Fürstin Bismarck vom gleichen Tage) werden 
erst  mehr als  zwei  Jahre später  in der  von Martin Bodmer und Herbert  Steiner  hg. 
Zweimonatsschrift »Corona« gedruckt (4, H. 4, April 1934, S. 421–444, und H. 5, Juni 1934, 
S. 544–561). Wohl im Oktober desselben Jahres 1934 erscheinen sie in Form einer 48-
seitigen Broschüre als »Schriften der Corona XI« des R. Oldenbourg-Verlags in München / 
Berlin / Zürich (KSW VI, S. 363–408; die bibliographischen Daten ebd., S. 823f.).

102 Kassner wird das Manuskript der im März 1932 begonnen »Physiognomik« schon 
Anfang August dem Delphin-Verlag zuleiten können. Nach den üblichen Korrekturgän­
gen erscheint das Buch in der zweiten Novemberhälfte 1932: Rudolf Kassner, Physiogno­
mik. München: Delphin-Verlag 1932 (in der überarbeiteten Fassung von 1951 jetzt in: 
KSW V, S. 5–153; S. 540).

103 Rudolf Kassners »Das physiognomische Weltbild« war ebenfalls im Münchner 
Delphin-Verlag erschienen: KSW IV, S. 301–538. Kassner hatte es dem Verlag im Som­
mer 1930 übergeben, da er es im Rahmen seiner ersten Bewerbung um den Literari­
schen Nobelpreis noch unbedingt vor Jahresende 1930 dem Komitee in Stockholm hatte 
vorlegen wollen, Kippenberg aber angesichts der schwierigen Wirtschaftslage eine Veröf­
fentlichung erst für das nächste Frühjahr hatte in Aussicht stellen können (vgl. KSW IV, 
S. 684f.). Beide Bände werden nach der erzwungenen Liquidation des Delphin-Verlags 
vom Insel-Verlag übernommen und gehören seit 1935 zu dessen Programm (vgl. Insel-
Almanach 1936, S. 170, und Insel-Almanach 1937, S. 192). Ab 1938, nach dem »An­
schluss« Österreichs, können sie allerdings wegen des Bildteils mit Photographien von 
Juden wie Walther Rathenau und Albert Einstein nicht mehr ausgeliefert werden.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 41

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herum geschenkt u. es war durch Jahre in meinem Koffer in Deutschland 
gelegen.104

Nächstes Jahr am 11. Sept. 33 werde ich 60. Ich will es feiern, indem 
ich endlich die Aesthetik schreibe, die ich 30 bis 40 Jahre vorbereite.105 

Und noch etwas Passendes. Schopenhauer brach durch als er 60 wurde, 
und schrieb danach legor et legar.106 Jedenfalls will ein Student hier 
eine Doctorsdissertation über mich einreichen. Er kam extra aus Kö­
nigsberg dazu her.107

104 Vgl. Rainer Maria Rilke. Gedichte an die Nacht. Hg. von Klaus E. Bohnenkamp. 
Insel-Bücherei Nr. 1261. Frankfurt a.M. / Leipzig 2004. Zur Entstehung und Überlieferung 
s. ebd., S. 103–116.

105 Am 15. September 1931 hatte Kassner im Brief an Fürstin Bismarck zum ersten 
uns greifbaren Male den Gedanken einer physiognomischen Ästhetik formuliert: »eine 
Ästhetik [...], die nach der Physiognomik zu kommen hat«. Doch ehe er das Vorhaben 
systematisch verfolgt, drängt sich, neben anderem, 1934 »Das Buch der Gleichnisse« vor 
(s. oben Anm. 100). Erst Ende März 1936 kann er diese »Ästhetik« als Buch »Von der Ein­
bildungskraft« als »fertig« melden und das gründlich durchgesehene Manuskript dem 
Insel-Verlag am 11. Mai 1936 zuschicken. Am selben Tag heißt es im Brief an Fürstin Bis­
marck: »Obwohl ich weiß, daß dieses Buch nie untergehen kann, solange Geist Geist <,> 
Menschengeist Menschengeist ist, bin ich tief traurig u. die Thränen rinnen mir so, daß 
ich nicht schreiben kann« (KSW V, S. 677, 681). Das Buch erscheint Ende September 
1936: KSW V, S. 307–521.

106 »Ich werde gelesen, und ich werde gelesen werden«: Arthur Schopenhauer (1788–
1860) in der auf »August 1854« datierten »Vorrede« zu »Ueber den Willen in der Natur«: 
»[...] was sie <die Philosophieprofessoren> über Alles fürchteten, daher mit vereinten 
Kräften und seltener Standhaftigkeit, mittelst eines so tiefen Schweigens, so einträchti­
gen Ignorierens und Sekretierens, wie es noch nie dagewesen, über ein Menschenalter 
hinaus, glücklich zu verhüten gewußt haben, – dies Unglück ist dennoch eingetreten: 
man hat angefangen, mich zu lesen, – und wird nun nicht wieder aufhören. Legor et 
legar: es ist nicht anders« (Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke. Hg. von Arthur 
Hübscher. Bd. 4: Schriften zur Naturphilosophie und zur Ethik. Leipzig 1938, S. XIIf.).

107 Dies ist  der erste  Hinweis  auf  Alphons Clemens Kensik (1907–1978),  Kassners 
späteren  ›Eckermann‹,  der  sich  im Laufe  der  kommenden  Jahrzehnte  mit  einer  nie 
abgeschlossenen Dissertation über »Zahl und Gesicht« befassen und eine Reihe meister­
hafter  Gespräche mit  Kassner  vorlegen wird,  die  im »Gedenkbuch« zum achtzigsten 
Geburtstag (wie unten, Anm. 164, S. 181–234), in mehreren Ausgaben der »Neuen Zürcher 
Zeitung« und im nach Kensiks Tod maschinenschriftlich vervielfältigten und von Erica de 
Bary besorgten Buch »Narziss / im Gespräch mit Rudolf Kassner / von A. Cl. Kensik / 1947–
1958« (Eigenverlag, Zürich 1988) an die Öffentlichkeit gelangen. Von 1927 bis 1930 studiert 
er an der Universität Königsberg Philosophie, Germanistik und Kunstgeschichte, mit dem 
Berufsziel, Dozent zu werden; unterbricht für zwei Jahre sein Studium und arbeitet als 
Lektor am Sender Königsberg und als Mitarbeiter der Hartungschen Zeitung, ehe er zum 
Sommersemester 1932 das Studium fortsetzt.  Zu seiner Vita und den entscheidenden 
folgenden Begegnungen mit Kassner ab März 1941 vgl. die Angaben und Daten in KSW X, 

42 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben Sie recht herzlich wohl u. sagen Sie bitte alles Liebe Ihrer 
sehr verehrten Frau von

Ihrem
aufrichtig ergeb.

Dr. Rudolf Kassner

Fürstin Taxis geht es etwas besser. Sie ist jetzt sehr rührend u. froh, 
dass sie mit Ihnen wieder gut ist.108

An Christiane Zimmer–von Hofmannsthal109

<Wien, 21. September 1935>

Ach, Christiane, ich warte doch nur auf dich. Was soll ich anders 
sagen?110

R.K.

21.9.35.

S. 885–888.  Am  24. Januar  1951  wird  Kassner  Gerty  von  Hofmannsthal  Kensik  als 
jemanden schildern, »der an einer Arbeit über mich 10 Jahre arbeitet, nicht fertig wird u. 
jedesmal weint, wenn er Abschied nimmt. Ein Russe, aber seit seiner Kindheit in Polen u. 
Deutschland lebend, vom 8.-16. Lebensjahr als Wunderkind in Polen Conzerte am Klavier 
gebend. Merkwürdiges, liebes, hochbegabtes Geschöpf, aber hoffnungslos russisch.« (FDH)

108 Es ist fraglich, ob die Verstimmung in Zusammenhang mit den »Erinnerungen an 
Rilke«  steht,  welche  die  Fürstin  sehr  bald  nach  Rilkes  Tod  in  einer  ersten  Fassung 
zusammengestellt  hatte.  In dieser Sammlung – »Rainer Maria Rilke.  Briefe,  Notizen, 
Ungedrucktes von 1909–1926« – hatte sie es, wie Ernst Zinn anmerkt, unternommen, die 
Briefe des Dichters, soweit sie ihr damals schon mitteilbar schienen, mit einführenden, 
überleitenden und erläuternden Seiten zu einer umfangreichen Sammlung zu verbinden« 
(Rilke–Taxis [wie Anm. 37], S. 973). Kassner hatte Kippenberg am 4. Januar 1928 gemeldet, 
die Fürstin sei mit dieser Arbeit »bald fertig« und werde ihm das Manuskript zuschicken mit 
der Bitte um einen »Vertrag für das was Autor oder Herausgeber in solchem Fall zu erhalten 
hat«. Da weder das Korrespondenzarchiv noch das Inventarverzeichnis des Insel-Verlags 
entsprechende Hinweise  enthalten,  mag Kippenberg  das  Projekt  mündlich  abgelehnt 
haben. Die endgültige Fassung wird dann 1932 im Verlag R. Oldenbourg in München / 
Berlin / Zürich als »Schriften der Corona I« gedruckt: Fürstin Marie von Thurn und Taxis–
Hohenlohe, Erinnerungen an Rainer Maria Rilke. Deutsche Ausgabe. Bes. von Georg H. 
Blokesch (vgl. Marlene Rall, Zweimonatsschrift [wie Anm. 194], S. 75–77).

109 DLA: A: Zimmer, Christiane und Heinrich. Abgeschnittenes Halbblatt, ohne Um­
schlag.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 43

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Heinrich Zimmer111

<Wien, 2. Mai 1938>

Lieber, Tod und Maske ist erschienen 1902. Hofmannsthal ist erst 1904 
sozusagen darauf gekommen u. hat es George zugeschickt,112 der ihm, 
dem Buch, keinen Vorzug zukommen lassen wollte vor den Englischen 
Dichtern (in der ersten, umfangreichen Auflage). Briefe von St. George 
habe ich keine.113

Ihre Karte ist ohne Datum u. ohne Adresse. Ich muß Gerti der 
letzteren wegen anrufen, weil ich sie immer wieder vergesse.114 Uns 
allen geht es hier ganz herrlich.115 Alles Gute u. Liebe

R.K.

2.5.38.

110 Christiane und Heinrich Zimmer verkaufen Ende Juni 1935 ihr Haus in der Hei­
delberger Quinckestraße, »dann zwei Monate bissl ungewiß [...]« (Christiane an Thank­
mar von Münchhausen, 9. Juni 1935: B Christiane, S. 141f.). Kassner ruft Fürstin Bis­
marck am 27. September zu: »Christiane Zimmer ist da«, und Heinrich Zimmer kann 
unter dem 20. Oktober 1935 lesen: »Christiane war gut, sehr gut, d. h. es war gut, sehr 
gut, sie zu sehen.«

111 DLA: A: Zimmer, Christiane und Heinrich. – Heinrich Zimmer (1890–1943), seit 
1922 Dozent und ab 1926 außerplanmäßiger Professor für Indologie an der Universität 
Heidelberg. Hier hatte er 1927 Christiane von Hofmannsthal als Studentin kennenge­
lernt und am 14. Juni 1928 geheiratet. Zwei Monate vor Kassners Zeilen – am 26. Febru­
ar 1938 – war Zimmer die Lehrbefugnis und das Recht zur Führung des Professorenti­
tels entzogen worden – wegen ›nicht-arischer Versippung‹ durch die Ehe mit der als 
Halbjüdin eingestuften Christiane. 1939 emigriert die Familie nach England und im 
Jahr darauf in die USA, wo Zimmer am 22. März 1943 stirbt (s. Kassners Beileidsschrei­
ben an Christiane, unten S. 65). Kassner hatte ihn am 13. Mai 1930 bei einem Besuch in 
Heidelberg kennen und schätzen gelernt.

112 Hier irrt Kassner: Hofmannsthal hatte das in der zweiten Aprilhälfte 1902 ausge­
lieferte Buch schon kurz darauf George zuschickt; vgl. BW George (1953), S. 147f.; und 
S. 263; BW Kassner, S. 26–28. Da das Buch in Hofmannsthals Bibliothek fehlt, liegt die 
Vermutung nahe, er habe George sein eigenes Exemplar überlassen.

113 Kassner war mit George »nur einmal«, am 29. März 1904, in Hofmannsthals 
»Fuchsschlössl« in Rodaun zusammengetroffen; vgl. BW Kassner, S. 47–49.

114 Die bei Gerty von Hofmannsthal erfragte Adresse ist die des im Herbst 1935 
bezogenen Hauses in der Heidelberger Bergstraße 147. Diese Anschrift setzt Kassner 
auf die Vorderseite dieser Postkarte: Herrn / Prof. Dr. Heinrich Zimmer / Heidelberg / 
Bergstrasse 147.

115 Das von Kassner äußerst selten benutzte Wort ist – für den Empfänger leicht zu 
entschlüsseln – ein schmerzlich-sarkastischer Kommentar zum »Anschluss« Österreichs 

44 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Fürstin Herbert Bismarck116

Loućen 18. 8. 38.
b. Nymburk117

Dearest princess, it was like home-coming. I arrived in his new beauti­
full <!> motorcar from Prague a little after 11ho in the night, the sweet 
old man,118 Louis119 and the famous Joseph the butler were all sitting 
in the front of the castle on one of the longish benches waiting for me. 

an das Deutsche Reich, der nur wenige Wochen zuvor, am 13. März 1938, durch den Ein­
marsch deutscher Truppen vollzogenen worden war. Am 14. März hatte Hitler auf dem 
Heldenplatz in Wien vor einem frenetisch »jubelnden Menschenmeer« »den Eintritt mei­
ner Heimat in das Deutsche Reich« gemeldet; vgl. die ausführlichen Berichte der »Neuen 
Freien Presse« vom 15. März 1938, S. 1–4. Am folgenden Tag hatte Kassner Fürstin Bis­
marck mit Blick auf seine ausländischen Freunde und Bekannten zugerufen: »[...] all have 
gone, Vienna will become a sort of Leipzig.«

116 Bismarck-Stiftung. Der Brief ist wegen der herrschenden Briefzensur englisch ge­
schrieben. – Kassner hatte die zwei Jahre ältere Fürstin Herbert Bismarck, geb. Margue­
rite Gräfin Hoyos (1871–1945), im September 1924 auf Schloss Schwertberg in Oberös­
terreich, dem Besitz ihres Bruders Alexander (Alik / Alek) Graf Hoyos (1876–1937), ken­
nengelernt. In der Folge trifft er mit ihr bis 1942 beinahe alljährlich auf Schloss Fried­
richsruh und seit 1929 auf Schloss Schönhausen zusammen, ihrem Witwensitz, den sie – 
nach der Eheschließung ihres ältesten Sohnes Otto (1897–1975) mit der Schwedin Ann–
Mari Tengbom (1907–1999) am 18. April 1928 – bezogen hatte (vgl. KSW IX, S. 863, 
866). In seiner 1947 geschriebenen »Erinnerung an Berlin« aus dem »Umgang der Jahre« 
setzt er der zwei Jahre zuvor verstorbenen Fürstin – »die aufmerksamste, mit dem Her­
zen am tiefsten eindringende, ich möchte wagen zu sagen: innigste Leserin meiner Bü­
cher« – ein sehr persönliches Ehrenmal: KSW IX, S. 275–280. S. Andrea Hopp, Im 
Schatten des Staatsmanns. Johanna, Marie und Marguerite von Bismarck als adelige Ak­
teurinnen (1824–1945). Paderborn 2022, S. 303–496: Adel verpflichtet: Marguerite von 
Bismarck (1871–1945); zu ihrem Verhältnis zu Kassner ebd., S. 447–451 und passim (mit 
sachlichen Fehlern sowie falschen biographischen und bibliographischen Zuordnungen).

117 Kassner war, nach einem mehrwöchigen Besuch bei Fürstin Herberts Bruder und 
Schwägerin Alexander und Edmée Hoyos (1892–1945) auf Schloss Schwertberg, am 
9. August mit der Bahn nach Prag gereist und am Bahnhof mit dem Auto des Fürsten 
Taxis nach Schloss Lautschin abgeholt worden.

118 Fürst Alexander von Thurn und Taxis (1851–1939), Kassners Gastgeber und Le­
bensfreund, dem er nach dessen Tod am 21. Juli 1939 einen sehr persönlich grundierten, 
anrührenden Gedenkaufsatz widmen wird, der unter dem Titel »Freundschaft. / Erinne­
rung an den Prinzen Alexander von Thurn und Taxis« im Januar und Februar 1940 in 
der »Europäischen Revue« (16, H. 1, S. 34–42, und H. 2, S. 96–102) erscheint und 1946 in 
das Buch »Die zweite Fahrt« aufgenommen wird: KSW VII, S. 515–547.

119 Louis (Ludwig) von Thurn und Taxis bzw. Luigi della Torre e Tasso (1908–1985), 
Enkel des Fürsten Alexander von Thurn und Taxis.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 45

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I did not trust to my eyes when I saw from far the white evening shirts 
glistening in the dark. It is good to be here and nothing comes near 
in a way to the last ½ hour of the day which generally I spend on the 
beautifull <!> terrace. The smoke from the huts of the villages. The 
scent of the flowers on the terrace, something indeffinissable from very 
far mix together and make the moment perfect. There are quite a lot 
of people here amongst them a mutual friend from England, I have not 
seen for say! 26 years. He, Captain Barton,120 is the only man of all my 
friends then and there I am re-seeing. How different life was reacting 
on him and on me in these 26 years! How different life itself for an 
Englishman and a man of the old Austrian empire!

I am waiting for my proofs121 and so I did not start anything new.
I take very long walks in the morning, there and then I am left 

entirely to myself. Occasionally I went with the whole company to the 
woods where they do the usual crayfish-fishing, which ends for me by 
being tiresome. Therefore I gave it up. I am going to stay here another 
12-14 days. Častalovice122 – did you perhaps mention anything about 
my coming? I like C.123 but the others are alien to me, very much so 

120 Capt. Basil Kelsey Barton (1879–1958); konservativer britischer Politiker, Mitglied 
des Unterhauses von 1931–1935 (Who’s Who of British Members of Parliament. Vol. III. 
1919–1945. Brighton / Sussex 1979, S. 22). Barton ist auch mit Rilke und Fürstin Marie 
von Thurn und Taxis bekannt, vgl. Rilke–Taxis (wie Anm. 37), S. 191.

121 Die Druckfahnen zum »Buch der Erinnerung«, das am 22. November 1938 er­
scheint: KSW VII, S. 769.

122 Schloss Častalovice (Častolowitz) in Böhmen, seit Mitte des 17. Jahrhunderts im 
Besitz der Grafen von Sternberg.

123 Cecilia Gräfin Sternberg (1908–1983), Tochter des Grafen Adolf Cécil Reventlow-
Criminil (1861–1927) und der Alice Gräfin Hoyos (1877–1923), einer Schwester der Fürs­
tin Bismarck. 1928 hatte sie in Wien Graf Leopold Sternberg (1896–1957) geheiratet. In 
ihren 1977 in englischer Sprache veröffentlichten Erinnerungen »The Journey«, die 1979 
in der Übersetzung von Christian Spiel unter dem Titel »Es stand ein Schloß in Böhmen. 
Wanderjahre einer Europäerin« erschienen, porträtiert sie die Mitglieder ihrer weitver­
zweigten Verwandtschaft, unter ihnen Fürstin Bismarck (»Tante Maggie«) und deren 
Sohn Albrecht, gen. Eddie (1903–1970), »der mich bat, über unsere Familien zu schrei­
ben« (so in der Widmung »zum Gedächtnis« im Vorsatz des Buches). Bei »Tante Maggie« 
begegnet sie auf Schloss Schönhausen gelegentlich Rudolf Kassner, dem »großen Philo­
sophen«, dessen meiste Bücher sie gelesen hat, »bezaubert von der dichterischen Kraft 
der Sprache und ihrer evokativen Bildgewalt«, obwohl diese Schriften »für jemanden, 
der in der Philosophie nicht zu Hause war«, »schwer zu verstehen« waren (ebd., S. 72, 
209f.). Gleichwohl wagt sie es, Kassners 1914 veröffentlichtes Gespräch »Die Chimäre« 
(KSW III, S. 141-166) ins Englische zu übersetzen, »was mich freut [...]. Sie hat Phantasie, 

46 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indeed. That is why I still shrink from the idea of going there. I have 
not made up my mind yet, but this is for you only.124 Schwertberg 
was good, better than usually. I mean so to say Edmée125 was better, 
somehow more interesting, more opened, richer. Kippenberg is a stran­
ge fish.126 He has not the slightest idea of what my things are. He 
only understands things which he can learn or quote127 by heart. He is 
clever, but very »un-magic« – She128 is living now in a little house close 
to the Goethe-Gartenhaus in Weimar, which he rented,129 and there 
she sits writing a book on Rilke.130

Did you get the thing from Schwertberg?131 How are you? Weather 
changed all over Europe. I hope it did not affect you. I am very glad to 
see Goedela and Dr. D.132 in spite of her husbands133 métier, which is a 

was ja ganz unerläßlich ist, wenn man etwas von meinen Sachen haben will« (Kassner an 
Fürstin Herbert Bismarck, 16. Juni 1943).

124 Kassner wird der Einladung nach Schloss Častalovice nicht folgen.
125 Edmée Gräfin Hoyos.
126 Anton Kippenberg war am 5. August 1938 zu Gesprächen mit Kassner nach 

Schloss Schwertberg gekommen und hatte für den Autor überraschend großzügige Be­
dingungen bei der bevorstehenden Veröffentlichung des »Buchs der Erinnerung« einge­
räumt; vgl. KSW VII, S. 629.

127 Lesung unsicher.
128 Katharina Kippenberg (1876–1947).
129 Das Ehepaar Kippenberg hatte 1936 das »Parkhäuschen neben Goethes Garten­

haus« gemietet, »richtete es mit alten Möbeln und Bildern ein und verbrachte dort 
bis 1945 jedes Jahr im Sommer oder Herbst mehrere Wochen oder Monate« (Sabine 
Knopf, Katharina Kippenberg. »Herrin der Insel«. Beucha Markkleeberg 2010, S. 137f.).

130 Katharina Kippenberg, Rainer Maria Rilke. Ein Beitrag. Leipzig 1935 (Sarkowski, 
Der Insel-Verlag [wie Anm. 35], Nr. 921). Zur 2., erweiterten Auflage von 1938 wird Kass­
ner am 30. November 1938 der »Liebe<n> und Verehrte<n>« »herzlichst« danken: »Ich 
habe nur Theile daraus gelesen und finde es wie damals das beste und treueste und vor 
allem reinste von denen, die über Rilke geschrieben worden sind. Zudem ist die Sprache 
von so schöner u. deutlicher Flüssigkeit wie es sein soll, wenn ein Lebenslauf beschrieben 
wird.« (DLA)

131 Es handelt sich um eine Geldsendung, die Kassner am 9. August von Schwertberg 
mit der Bitte »Please keep orm e me« angekündigt hatte.

132 Nicht ermittelt.
133 Lies: husband’s. – Gemeint ist Hermann Graf Keyserling, der Goedela (1896–

1981), die jüngste Tochter der Fürstin Bismarck, im März 1919 geheiratet hatte. Seit dem 
letztlich unheilbaren Zerwürfnis des Jahres 1907 über Keyserlings Buch »Unsterblich­
keit« (vgl. Kassner–Chamberlain [wie Anm. 11], S. 380–394) stehen sich beide Männer 
äußerst kritisch gegenüber: Vor allem Kassner begegnet Keyserling, dem Menschen 
ebenso wie dem Autor– trotz seiner positiven Würdigung von Keyserlings Büchern 
»Menschen als Sinnbilder« (1926) und »Wiedergeburt« (1927) (KSW IV, S. 295–299, vgl. 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 47

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


most loathsome thing to me, the most loathsome on earth. I could not 
forget it in the presence even of hers.134

Good bye. Best love.135

An Fürstin Herbert Bismarck136

Wien 17. 9. 42

Gnädigste Fürstin,
die Wünsche für das nächste Lebensjahr137 sind jetzt alle eindring­

licher, »meinender«, ernster, wann immer sich die Gelegenheit dazu 
ergiebt vom einem zum anderen. So sind es auch die meinen für Sie 
an diesem Tag des Jahres, das an sich gar nichts Jubelndes, Jubelhaftes 
aufweisen kann, dafür aber durch schwerliche Zeitläufte hindurch zu 
einem guten Ende führen soll. Für Sie, für Ihre Lieben, für Schoen­
hausen,138 das so ganz das Ihre ist, das Ihre geworden. Was ich alle 
Jahre mehr, in diesem Jahr zweifellos ganz stark gefühlt habe. Ich habe 
es gleich am ersten Tag Lulu Behr139 gegenüber ausgesprochen. Mir 

die Zeugnisse ebd., S. 677f.) – über die Jahre hin mit erheblicher Distanz. Am 16. März 
1940 wird er Bernard Berenson erklären, Keyserling sei »ein pures Monstrum geworden, 
vor dem man rein physische Angst hat«. (I Tatti)

134 Lies: her’s.
135 Ab »glad to see ...« am linken Rand quer zugeschrieben; ohne Unterschrift.
136 Bismarck-Stiftung. – Kassner hatte sich in Begleitung seines ›Adlatus‹ Alphons 

Clemens Kensik vom 25. August bis zum 15. September 1942 als Gast der Fürstin in 
Schönhausen aufgehalten.

137 Die Fürstin begeht am 20. September 1942 ihren 71. Geburtstag.
138 Das um 1700 errichtete Schloss Schönhausen an er Elbe, im Nordwesten der 

gleichnamigen Gemeinde in der Altmark nahe Stendal gelegen, ist Otto von Bismarcks 
Geburtsort und seit 1928 Witwensitz der Fürstin. 1945 entschädigungslos durch die 
DDR-Behörden enteignet, wird es 1958 bis auf einen Seitenflügel gesprengt, in dem seit 
1998 ein Bismarck-Museum eingerichtet ist. – Kassners geplanter Besuch im Spätsom­
mer 1944, um »das 20jährige Jubiläum unserer Freundschaft zusammen zu feiern« (an 
die Fürstin, 13. September 1944), wird durch die Kriegswirren vereitelt. In seiner «Erin­
nerung an Berlin« bietet Kassner eine kleine, atmosphärisch dichte Schilderung des 
Schlosses und des umgebenden Schlossparks: KSW IX, S. 279f.

139 Baronin Louise (Lulu) von Behr, geb. Freiin von der Osten–Sacken (1879–1960), 
eine enge Freundin der Fürstin. Kassner steht mit ihr – lange vor der Bekanntschaft mit 
Fürstin Bismarck – seit Anfang des Jahrhunderts bis zu seinem Tod in freundschaftlich 
vertrauter Verbindung. Im Sommer 1911 hatte er zum Abschluss seiner ausgedehnten 

48 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würde es sehr fehlen und durch nichts ganz zu ersetzen sein, wenn 
es dieses Schoenhausen, das Ihre, nicht gäbe, denn es ist so sehr das, 
was kaum irgendein anderer Ort in Deutschland, was sicherlich kein 
anderer dort ist: eine Stätte des Bewahrens, der Treue, des Gefühles, 
des Spürens, dessen also, was im höchsten Sinn Freundschaft ist und 
sein soll. Ich habe Ihnen immer dafür gedankt, ich danke es Ihnen 
heute inniger denn je.

Lulu Behr wird Ihnen vielleicht schon eine Zeile geschrieben haben, 
wie alles in Berlin vom Lehrter bis zum Anhalter geklappt hat.140 Der 
Mann, der am Lehrter, meinen Namen nennend, vor dem Coupée 
stand, war nicht ein So und So, Portier oder was sonst aus dem Adlon, 
war gar nicht er, sondern die Vorsehung selber und gebärdete sich so. 
Wir waren alle ganz verblüfft, am meisten Kensik, wir hatten keiner 
einen eigenen Gedanken mehr, da alles Denken ausgeschaltet bleiben 
mußte. Die Vorsehung wirkte sogar weiter fast bis nach Wien, ein p. 
Stunden lang war ich im Coupée ganz allein, Schwarzfahrer schien es 
gar nicht geben zu dürfen dank dem Mann aus Berlin, dank eigentlich 
u. kürzer wiederum Schoenhausens trotzdem dass der Zug übervoll 
war. Ja das war eine gute Reise, das gute Ende eines so guten Verwei­
lens.

Bitte schreiben Sie mir bald, wie es Ihnen geht, wer am 20ten alles 
da war, was Ihre Tochter Hannah141 von Mutter und Tante sagt. Sie er­

Russlandreise einige Wochen auf dem Behrschen Gut Schleck im damals zum russischen 
Zarenreich gehörenden Kurland verbracht.

140 Gemeint sind der Lehrter und Anhalter Bahnhof in Berlin, an denen Kassner, von 
Schönhausen kommend, nach Wien umsteigen muss. Lulu Behr unterrichtet am folgen­
den 18. September die »Liebste Marguerite«: »[...] Kassner wird Dir geschrieben haben, 
wie herrlich bequem hier alles ging durch den Portier vom Adlon. Auch an der Bahn 
beim Einsteigen war es nicht schwierig. Kassner war dieses Jahr so besonders lieb u. fast 
rührend u. es ist so schön, dass Du so viel für ihn tun kannst. Du bist der Mensch, der 
am meisten für ihn sorgt. Und ich glaube, das[s] ist ihm eine grosse Beruhigung u. Woltat 
im Herzen. Wir unterhielten uns noch zu dreien sehr interessant über die vierte Dimensi­
on, Kassner war sehr munter u. lebendig. Dieser Kensik macht ihm Spass u. regt ihn an. 
Man ist immer wieder erschüttert, dass dieser wunderbare Mensch nicht mehr Freunde 
u. wirkliche Verehrer um sich hat. [...].«

141 Hannah (1893–1971), die von Kassner besonders geschätzte älteste Tochter der 
Fürstin Bismarck, hatte 1919 Waldemar von Bredow (1875–1933) in dessen zweiter Ehe 
geheiratet. Anders als ihre Brüder Otto (1897–1975) und Gottfried (1901–1949) ist sie 
von Anbeginn an eine erbitterte Gegnerin Hitlers und des Nationalsozialismus; vgl. 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 49

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innern sich unserer selbstgewählten Terminologie vom vorigen Jahre. 
Hier ist soweit alles in Ordnung. Gestern wurde Ihre Torte zum Thee 
serviert u. durchaus gewürdigt. Maries142 wurde auch namentlich ge­
dacht. Ich brauche immer ein p. Tage, um mich rückzuaclimatisieren 
<!>. Dann mache ich mich gleich an die Sibyllen u. Propheten.143

Ich schließe. Vielen Dank auch für die guten Tage, die Kensik in 
Ihrem Hause verleben durfte. Er war wirklich sehr glücklich.

Alles Liebe und Gute von

Rud. Kassner

An Max Mell144

Wien 17. II. 44

Lieber Mell, Folgenden Inhalts kam mir gestern aus Berlin-Charlotten­
burg ein Dokument zu: Da Ihre Ehefrau voll-jüdischer Abstammung 

Reiner Möckelmann, Hannah von Bredow. Bismarcks furchtlose Enkelin gegen Hitler. 
Darmstadt 2018.

142 Nicht näher ermittelt; wohl Köchin oder Hausangestellte auf Schönhausen.
143 Nach nur gut zwei Wochen, am 3. Oktober 1942, schickt Kassner das seit Novem­

ber 1941 mit dem Zürcher Atlantis-Verlag vereinbarte Manuskript an den in Berlin an­
sässigen Verlagslektor Richard Tüngel (1893–1970) und erhält am 21. Oktober die Kor­
rekturfahnen. Zwei Monate später erscheint der Essay, mit zahlreichen vorgeschalteten 
Abbildungen, unter dem Titel »Michelangelos Sibyllen und Propheten (Physiogno­
misch)« in der Zeitschrift »Atlantis. Länder – Völker – Reisen«. 14, Dezember 1942, H. 
12, S. 409–411: KSW VIII, S. 481–489; zur Entstehung s. ebd., S. 753–757.

144 Wienbibliothek im Rathaus. – Max Mell (1882–1971) gehört zu Kassners ältesten 
Wiener Freunden. 1914 hatte er als Trauzeuge bei Kassners Heirat mit Marianne Eissler 
amtiert und zehn Jahre später im »Inselschiff« (6, Weihnachten 1924, H. 1, S. 68–74) den 
Aufsatz »Über die Schriften Rudolf Kassners« publiziert, den Kassner als erste gültige 
Zusammenschau seines Schaffens begrüßt. Am 27. Dezember 1924 dankt er dem Autor: 
»Das, was Sie über meine Bücher geschrieben haben, ist sehr gut u. richtig und über­
haupt das erste Würdige, das darüber in der Öffentlichkeit geäußert wurde« (Wienbiblio­
thek im Rathaus); und an Anton Kippenberg schreibt er zwei Tage später: »Mells Aufsatz 
ist schön u. gut [...] Und er ist bedeutend, weil er das erstemal das ganze zusammen u. 
das Wichtig<e> sieht« (GSA). Als Dank und Anerkennung wird Kassner seinen Essay 
»Der größte Mensch«, der im Juli 1920 in der Zeitschrift »Der Neue Merkur« (4, 1920, 
H. 4, S. 240–247) erschienen war, bei der Übernahme in »Die Mythen der Seele« (Leipzig 
1924, S. 73–87) mit dem Zusatz versehen: »Max Mell gewidmet« (s. KSW IV, S. 602f. und 
S. 775) – eine Zueignung, die dann im frühen Nachkriegs-Sammelband »Der grösste 
Mensch. Auswahl aus den Schriften« (Wien 1946, S. 5–17) fehlt. Ob dabei Mells umstrit­

50 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, lehne ich Ihren Antrag auf Zulassung zu einer schriftstellerischen 
Thätigkeit aus grundsätzlicher Einstellung ab. Auf Grund vorstehen­
der Entscheidung ist Ihnen jede Bethätigung als Schriftsteller unter­
sagt. Im Übertretungsfall müsste die Strafbestimmung des § 28 der ers­
ten Durchführungsverordnung zum Reichskulturkammergesetz145 ge­
gen Sie in Anwendung gebracht werden.

Im Auftrag

G Uhlen146

Das nach 1½ Jahren.147 Ich theile es Ihnen mit, weil ich gehört habe, 
dass Sie meine Frau nach dem Bescheid gefragt hätten. Ich unterneh­
me natürlich gar nichts, weil ich warten kann. Die Insel will nun etwas 

tene Haltung während des »Dritten Reichs« (s. unten Anm. 217) und die seinerzeit noch 
anhaltende Diskussion darüber eine Rolle spielt, bleibt offen. Kassner jedenfalls lässt 
sich von diesen Umständen nicht beirren und bleibt Mell, dem»Freund« und »sweet crea­
ture«), weiterhin freundschaftlich verbunden (so im Brief an Marguerite Bassiano, Febru­
ar 1928: BW Caetani [wie Anm. 77], S. 201).

145 Der Paragraph sieht – nach freundlicher Auskunft von Herrn Dietrich Pannier, 
Leitender Regierungsdirektor an der Bibliothek des Bundesgerichtshofs in Karlsruhe – 
in seiner verschärften Form seit der dritten Durchführungsverordnung vom 19. April 
1937 »Ordnungsstrafen bis zu einhunderttausend Reichsmark« vor; vgl. Klaus E. Boh­
nenkamp, Rudolf Kassner (1873–1959). »Kleiner Abstammungsnachweis« vom 20. Juli 
1942. In: akten-kundig? Literatur, Zeitgeschichte und Archiv. Hg. im Auftrag des Öster­
reichischen Literaturarchivs, der Österreichischen Nationalbibliothek und der Wienbi­
bliothek im Rathaus von Marcel Atze u.a.: Sichtungen. Archiv, Bibliothek, Literaturwis­
senschaft 10/11, 2007/08, S. 379–383.

146 Nicht eindeutig zu entziffern. – Schon drei Tage früher, am 14. Februar 1944, hat­
te Kassner Bernt von Heiseler (1907–1969) mitgeteilt: »Ich bekomme eben von der 
Schriftthumkammer den Bescheid, dass mir jede schriftstellerische Bethätigung unter­
sagt ist (wegen meiner Frau). Ich hatte vor mehr als 1½ Jahren um Aufnahme ersucht, da 
ich aufgehört hatte čsl. Staatsbürger zu sein. Heute also die Entscheidung. Ich erspare 
mir jeden Commentar. [...]. Wie geht es Ihnen? Hier alles den Umständen entsprechend.« 
(DLA)

147 Am 11. Juli 1942 hatte Kassner Fürstin Bismarck mit Blick auf eine Mitgliedschaft 
in der Reichsschrifttumskammer erläutert, er sei bis zum März 1939 tschechoslowaki­
scher Staatsbürger gewesen und habe deshalb keiner reichsdeutschen Institution angehö­
ren können, sei aber schon mit dem 1938 veröffentlichten »Buch der Erinnerung« bei 
der Kammer gemeldet: »Bin also ein ad hoc Gemeldet-Zumeldender.« – Im März 1939 
waren deutsche Truppen in die Tschechoslowakei einmarschiert, um die sog. »Zerschla­
gung der Rest-Tschechei« zu vollziehen. Das besetzte Gebiet wurde in einem Führererlass 
als »Reichsprotektorat Böhmen und Mähren« zu einem Teil des Großdeutschen Reiches 
mit begrenzter Selbstverwaltung erklärt; vgl. Detlef Brandes, Die Tschechen unter deut­

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 51

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von mir in der Insel-Bücherei bringen, ich will sie aber auf dieses 
Document aufmerksam machen, da ich nicht weiß, ob das Abdrucken 
von etwas schon längst Erschienenem nicht auch unter die Rubrik »der 
Durchführung als Schriftsteller« fällt.

So viel also darüber. Gestern war Gabi Rechberg148 da u. sprach von 
Ihrem Stück.149 Mit der Zeit wird es von ganz Wien u. mehr gesehen 
sein; auch ein alter General aus der Steiermark war dazu eigens nach 
Wien gekommen. Das muss doch auch neben dem Ruhm etwas vom 
Unentbehrlichen bringen!

Mit den besten Grüßen u. auf baldiges Wiedersehen
Ihr

Rud. Kassner

An Carl August Emge150

<Wien, Anfang 1945>

Sehr geehrter Herr Professor!
Sie sind der Simon der Stylit unter den Philosophen; Simon stand 

auf einer Säule;151 Sie stehen auf einer Nadelspitze; d.h. Ihre Gedanken 

schem Protektorat. Teil I. Besatzungspolitik, Kollaboration und Widerstand im Protekto­
rat Böhmen und Mähren bis Heydrichs Tod (1939–1942). München 1969.

148 Wohl Gabriele Gräfin von Rechberg (1883–1966).
149 Max Mells Drama »Der Nibelunge Not« hatte am 23. Januar 1944 am Wiener 

Burgtheater seine erfolgreiche Uraufführung erlebt. Die Presse berichtet am 25. Januar 
von einer »glanzvollen« Aufführung und Mells »Schönstem und Reifsten« (Wiener Kro­
nen-Zeitung, S. 5), vom »großen dramatischen Wurf« (Neues Wiener Tagblatt. Tages-Aus­
gabe, S. 2f.), von »anregender Dichtung« und einem »Abend erlesener Kunst« (Völkischer 
Beobachter. Wiener Ausgabe, S. 4). Die Kritik lobt einhellig, Mell habe mit dem Stück 
»die Nibelungendichtung zur höchsten Bedeutung erhoben: zum Drama der deutschen 
Seele« (Hilde Haider–Pregler / Peter Roessler, Zeit der Befreiung: Wiener Theater nach 
1945. Wien 1998, S. 265). Der hier schon angekündigte Zweite Teil –»Kriemhilds Rache« 
– wird sieben Jahre später, am 8. Januar 1951, abermals am Burgtheater folgen. Zu Kass­
ners kritischer Haltung s. seinen Brief an Felix Braun vom 8. April 1952, unten S. 82.

150 Bundesarchiv, Koblenz.
151 Symeon Stylites der Ältere oder Simeon der Stylit (389-459), der erste christliche 

Säulenheilige. Er lebte über Jahrzehnte in Deir Seman bei Aleppo im Norden des 
heutigen Syrien, rund 60 km östlich von Antiochia, um durch strenge Askese Gott nahe­
zukommen, auf einer Säule mit oben aufgesetzter kleiner Plattform, die er nie verließ. 

52 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thun es. Was immerhin etwas sehr Seltenes ist. Vielen Dank für das 
erneute Schauspiel!

Ihrer Adresse muss ich wohl entnehmen, dass auch Sie ausgebombt 
sind?! Wie die meisten meiner Bekannten in Berlin, eigentlich alle mit 
Ausnahme der Baronin Behr (unberufen!!).152 In welche Welt sind wir 
nicht hineingeschickt worden, ich vor längerer, Sie vor kürzerer Zeit. 
Ich habe viele Freunde u. Leser dicht am Rhein. Ich denke mit Schau­
dern, was ihrer in nächster Zeit wartet. Nein, wir hätten noch warten 
sollen mit dem Hinausgeschickt werden oder viel früher können. Im 
Allgemeinen denke u. fühle ich nicht so und suche dem Gegenwärti­
gen gerecht zu werden, aber diesmal ist uns die Gerechtigkeit schwer 
gemacht worden ...

Ich hoffe, dass Sie u. Ihre Frau wohl sind, ich hoffe dasselbe in 
mehr als einem Sinn von Ihrem Sohn,153 den ich vor 8 Jahren (oder 9) 
einmal in Berlin traf.

Mit den besten Grüßen bin ich Ihr
sehr ergebener

Dr. Rud. Kassner

An Bernard Berenson154

Wien 4.9.45
IV. Tilgnerstr. 3

Lieber Berenson!
Ich danke Ihnen sehr für  Ihre Theilnahme an meinem Schicksal 

in  diesem  letzten  bösen  Jahr,  das  eigentlich  genau  am  10ten 

Vgl. Symeon Stylites der Ältere; in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Bd. 
11. Nordhausen 1996, Sp. 353–356.

152 Emge hatte bisher in Berlin-Grunewald in der Delbrückstraße 28 gewohnt und 
war nach Mainfranken gezogen. Auch Lulu von Behr lebt in Berlin-Grunewald, Niebuhr­
straße 2 (s. Berliner Adreßbuch 1943. 1. Bd., S. 579 und S. 143). Als sie wenig später aus­
gebombt wird, zieht sie zu Tochter und Schwiegersohn Amy und Friedrich von Gebsattel 
nach Schloss Hofhegnenberg im bayerischen Schwaben.

153 Lona Emge, geb. Küch, sowie der Sohn und spätere Soziologe Richard Martinus 
Emge (1921–2013).

154 I Tatti.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 53

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


September,  als  man das erstemal  die  innere Stadt  bombardiert  hat, 
seinen  Anfang  nahm.155  Hoffen  wir,  daß  es  in  der  nächsten  Zeit 
sein  Ende  findet.  Wir  schreiben  heute  den  IVten  September.  Doch 
bin  ich  nach  allem,  was  man  sonst  mit  Bösem  erfährt,  geneigt, 
nicht  allzu  optimistisch  im  Hinblick  auf  die  Zukunft,  die  nächste, 
zu  sein.  Ich  bin  also  heilgeblieben,  so  auch  die  Wohnung,  obwohl 
allerhand in  der  unmittelbarsten Nähe derselben geschehen ist.  Ich 
fühle  mich  nur  schwach,  was  freilich  nur  bei  meinem Gehen  zum 
Ausdruck  kommt,  which  has  become quite  a  poor  affair.  Vielleicht 
hat  Ihnen  oder  N.  M.156  Sophie157  vom  Unglück  ihrer  Freunde 
erzählt,  dass  Biba  Khuen  auf  der  Flucht  gestorben,158  dass  Karl 

155 Am Vormittag  des  10. September  1944  war  es  zum ersten  großen  Luftangriff 
auf  Wien  gekommen;  vgl.  den  Bericht  des  »Neuen  Wiener  Tagblatts«  vom 
11. September 1944, S. 3: »Rauch – Schutt – Ruinen. Terrorangriff auf das Stadtgebiet 
von  Wien«  sowie  die  kurze  Meldung  »Terrorangriff  auf  Wien«  im  »Völkischen 
Beobachter«.  Wiener  Ausgabe  vom selben  Tage,  S. 4.

156 Nicky  Mariano  (1887–1968)  hatte  Bernard  und  Mary  Berenson  um  1915 
kennengelernt.  Im  Herbst  1919  wird  sie  als  Bibliothekarin  in  I  Tatti  angestellt  und 
ab  1921  »as  a  friend  as  well  as  an  employee«  aufgenommen  und  »truly  loved  by 
both  of  them.  And  even  though  the  affection  between  B<ernard>  B<erenson>  and 
Nicky  soon  developed  into  a  love  affair,  Mary’s  love,  trust  and  sympathy  remained 
constant« (Mary  Berenson,  A  Self  Portrait  from  her  Letters  and  Diaries.  Hg.  von 
Barbara Strachey und Jayne Samuels. London 1983, S. 240f.).  Nicky lernt 1921 Marie 
von  Thurn  und  Taxis  kennen,  »the  friend  of  Rilke,  of  Kassner,  of  Keyserling«;  sie 
liest  Platons  Dialoge  »in  Kassner’s  magnificent  rendering«  und  erinnert  sich  an 
Begegnungen  im  Wien  des  Jahres  1937  (Mariano,  Forty  Years  with  Berenson  [wie 
Anm. 49],  S. 42,  102,  263).

157 Sophie von Ungern–Sternberg (1922–1972), Tochter von Constantin (Costi) und 
Leonie von Ungern–Sternberg. Kassner hatte sie am 14. Januar 1945 in einem seiner 
letzten  Briefe  an  Fürstin  Herbert  Bismarck  »sicherlich  eines  der  reizvollsten  u. 
liebenswerthesten  Geschöpfe«  genannt.

158 Nora, gen. Biba, Gräfin Khuen–Lützow, geb. von Lützow (1891–1945); sie hatte 
1924  in  zweiter  Ehe  Karl  Khuen  von  Belasi,  Graf  von  Khuen–Lützow  (1879–1963) 
geheiratet.  Am 15. Mai  1945  war  sie  auf  der  Flucht  aus  Mähren  in  Königwiesen  in 
Oberösterreich  gestorben.  Nicky  Mariano  bezieht  sich  möglicherweise  auf  Kassners 
Nachricht,  wenn  sie  in  ihren  Memoiren  »Forty  Years  with  Berenson« (wie  Anm. 49, 
S. 295)  festhält:  »Later  on  in  1945  we  heard  that  Byba  Khuen  had  died  during  her 
flight  from  the  invading  Russians.«  Mit  Bibas  Familie  steht  Berenson  in 
freundschaftlicher  Verbindung.  Anlässlich  eines  Besuchs  auf  Schloss  Grussbach  im 
Spätsommer  1933  hatte  er  notiert:  »The  ten  days  spent  with  the  Khuens  were  an 
unalloyed  delight  […]  Strange!  Biba’s  husband,  an  angle  on  earth,  is  out  of 
nationalistic fever a Nazi und Biba splutters after him« (A Matter of  Passion.  Letters 
of  Bernard  Berenson  and  Clotilde  Marghieri.  Hg.  von  Dario  Biocca.  Berkeley  / 

54 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Khuen  und  Adolf  Dubsky159  in  Mähren  alles  verloren  haben  bis 
auf  den  letzten  Spucknapf.160  Doch  ist  letzteres  das  Schicksal  aller 
Grossgrundbesitzer  u.  s.  w.,  die  nicht  direct  Czechen  waren,  d.h. 
die  Benešresolution  seinerzeit  unterschrieben  haben.161  Doch  das 
werden  Sie  wissen.  Meine  Familie  in  Schlesien  beheimathet  und 
begütert,  ist  schwer getroffen.

Ich habe von Italien seit der ersten Gefangenahme Mussolinis im 
Sommer 1943162 nichts mehr gehört, nichts von den Bassianos, nichts 
von Alessandro Pellegrini, nichts von meinem ganzen Übersetzungs­
werk, das er geleitet.163 Am Ende ist ihm etwas geschehen und lebt er 
gar nicht mehr?164

Oxford 1989,  S. 112–115);  vgl.  Kassner–Taxis  II  (wie  Anm. 37),  S. 183f.  mit  Anm. 647 
und 648.

159 Der  mit  Kassner  und  Berenson  befreundete  Adolf  Graf  Dubsky  von 
Trebomyslic  (1878–1953),  seit  1907  verheiratet  mit  Irene,  geb.  Gräfin  Lützow 
(1884–1980).

160 Mit Blick auf die mährischen Schlösser Grussbach (Grusbach) und Ziadlowitz, 
jeweils  im Besitz  der  Familien  Khuen–Belasi  und Dubsky.

161 Die  nach  Evard  Beneš  (1884–1948),  dem  Staatspräsidenten  der 
Tschechoslowakei  (1935–1938  und   1945–1948),  benannten  Beneš-Dekrete  waren 
während  der  deutschen  Besetzung  der  Tschechoslowakei  im  Zweiten  Weltkrieg 
von  der  Exilregierung  in  London  und  später  von  der  tschechoslowakischen 
Nachkriegsregierung  erlassen  und  gebilligt  worden.  Betroffen  war  vor  allem 
die  deutsche  Bevölkerungsgruppe,  die  sich  bei  der  Volksabstimmung  von  1938 
als  deutsch  bekannt  hatte.  Bis  1947  wurden  etwa  2,9  Millionen  Menschen 
zu  Staatsfeinden  erklärt,  enteignet  und  ausgebürgert.  Vgl.  Beppo  Beyerl,  Die 
Beneš-Dekrete.  Zwischen  tschechischer  Identität  und  deutscher  Begehrlichkeit.  Wien 
2002;  Barbara  Coudenhove–Kalergi  /  Oliver  Rathkolb  (Hg.),  Die  Beneš-Dekrete. 
Wien  2002.

162 Am 12. September 1943 war der gestürzte italienische Diktator Benito Mussolini 
am Gran Sasso d’Italia in den Abruzzen von deutschen Fallschirmjägern befreit worden; 
vgl. Sergio Lepri, La liberazione di Mussolini sul Gran Sasso 12 settembre; in: https://
www.sergiolepri.it/ [12. Mai 2023].

163 Der italienische Philologe, Literaturkritiker und Übersetzer Alessandro Pellegrini 
(1897–1985) hatte sich seit 1936 mit Kassners Werk auseinandergesetzt. In einem um­
fangreichen Aufsatz, der, neben Texten über Hans Carossa, Hugo von Hofmannsthal, 
Rainer Maria Rilke und Stefan George, den Mittelteil seines Buches »Novecento Tedes­
co« (Mailand 1942) bildet, hatte er es einer gründlichen Analyse und Deutung unterzo­
gen, welche Kassner lobend begrüßt. Im Oktober desselben Jahres 1942 hatte er im Ver­
lag von Valentino Bompiani in Mailand eine von ihm eingeleitete (S. 7–19) und von 
Giovanna Federici Ajroldi übersetzte Auswahl aus Kassners Schriften unter dem Titel 
»Gli elementi della umana grandezza et altro saggi« veröffentlicht. Fast gleichzeitig be­
mühte sich die von Adriano Olivetti (1901–1960), dem italienischen Industriellen und 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 55

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w
https://w
https://⁠
https://w
https://⁠
https://w.sergiolepri.it
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://w
https://w
https://w
https://w.sergiolepri.it


Captain Barrie165 hat uns auch von dem schweren Verlust erzählt, 
der Sie mit dem Tod Ihrer verehrten Gattin getroffen.166 Nehmen Sie 
meine ganze Theilnahme daran entgegen. Sie ist aus einer schauerlich 
gewordenen Welt dahingegangen, hoffentlich war das Ende nicht allzu 
schmerzvoll.

Ich habe den Tod der beiden mir so liebgewordenen Eltern der 
Sophie167 noch nicht überwunden und werde es nicht so leicht thun. 

militanten Antifaschisten, ins Leben gerufene »Nuove Edizione Ivrea« um die Überset­
zungsrechte an Kassners Gesamtwerk, das Pellegrini als Herausgeber einer auf zwanzig 
Bände angelegten italienischen Edition betreuen sollte. Kassner hatte sich das Projekt 
umgehend zu eigen gemacht und ein Vorwort zum als ersten Band vorgesehenen »Buch 
der Erinnerung« verfasst (vgl. zum Gesamtkomplex dieses Projektes KSW, S. 762–764). 
Das Unternehmen bleibt jedoch in den Vorbereitungen stecken. Wie Pellegrini rückbli­
ckend anmerkt, zwingen »die politischen Verhältnisse jener Jahre Adriano Olivetti in die 
Emigration, und als er von dort zurückkehrte, gestatteten ihm weder die italienische 
Wirtschaftslage noch die eigenen finanziellen Verhältnisse, das ursprüngliche Vorhaben 
des Verlages zu verwirklichen.« Auch hätten »die so engen Bindungen italienischer Geis­
tigkeit an Croce«, dem Kassners Werk trotz Pellegrinis Vermittlung »fremd und unan­
nehmbar« geblieben war, »sowie der religiöse Konformismus jener Jahre eine Veröffentli­
chung der Werke Kassners unmöglich« gemacht; vgl. Alessandro Pellegrini, Incontro con 
Rudolf Kassner; in: Il profondo ieri. Pisa 1981, S. 147ff; von Gottfried Stix als »Begeg­
nung mit Rudolf Kassner« übertragen. In: Literatur und Kritik, Nr. 151, Februar 1981, 
S. 4–13 (mit Auszügen aus dem Briefwechsel), hier S. 7. – Am 22. August 1942 hatte Pel­
legrini Kassner gebeten, »B. B<erenson>« zu grüßen.

164 Pellegrini berichtet: »Vom Sommer des Jahres 1943 bis zum März des Jahres 1946 
hatte ich keine Nachricht von ihm. Meine Wohnung in Mailand war ausgebombt worden 
und ich wußte auch nicht, wohin ich schreiben sollte« (ebd., S. 7). Der Briefwechsel lebt 
im Frühjahr 1946 wieder auf und reicht bis zu Kassners 80. Geburtstag. Aus diesem An­
lass wird – auf Kassners Bitte – Pellegrinis Aufsatz »Rudolf Kassner. La Fisionomica« 
aus dessen »Novecento Tedesco« noch einmal abgedruckt in: Rudolf Kassner zum acht­
zigsten Geburtstag. Gedenkbuch. Hg. von A<lphons> Cl<emens> Kensik und D<aniel> 
Bodmer. <Erlenbach-Zürich> 1953, S. 138–164.

165 Nach freundlichem Hinweis von Dr. Thomas Gruber, I Tatti, The Harvard Uni­
versity Center for Italian Renaissance Studies in Florenz, dürfte der amerikanische 
Captain John S. Barrie von den »Monument Men« gemeint sein, der mit Berenson seit 
1945 in persönlichem wie brieflichem Kontakt steht: https://hollisarchives.lib.harvard. 
edu/repositories/10/archival_objects/2167065 [21. Mai 2023].

166 Mary Berenson war »late in March 1945« »without suffering« gestorben (Mariano, 
Forty Years with Berenson [wie Anm. 49], S. 295).

167 Constantin (Costi /Kosti) von Ungern–Sternberg und seine Ehefrau Leonie waren 
am 10. April 1945 »von einem Amokläufer in Wien erschossen worden« (Ute Gahlings, 
Hermann Graf Keyserling. Ein Lebensbild. Darmstadt 1996, S. 296). Leonies Schwäge­
rin, Goedela von Keyserling, geb. von Bismarck, berichtet am 21. Juli 1946 in einem 
»Brief an die Mitglieder und Freunde der Gesellschaft für freie Philosophie« von dieser 
»furchtbaren Tragödie der Ermordung der geliebten Schwester meines Mannes durch 

56 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hollisarchives.lib.harv⁠a⁠r⁠d⁠.
https://edu/repositories/10/archival_objects/2167065
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edu/repositories/10/archival_objects/2167065


Sagen Sie, bitte, N. M.,168 dass ich Leonie heute ganz so sehe, wie sie es 
immer gethan. Sie war eine ausserordentliche Frau, so ausserordentlich 
war Kosti Ungern. Ich bin froh, dass Sophie die uns beiden, meiner 
Frau und mir, sehr liebgeworden ist, bei uns ihr Heim gefunden hat. 
Es war sehr ergreifend, wie sie am Abend des 13ten <April> mit Koffer 
und Rucksack zu Fuss ankam, alles sagte und um Aufnahme bat. Es 
war der erste Tag der russischen Eroberung.169

Bitte sagen Sie N. M. meine herzlichsten Grüsse und seien Sie selber 
aufs herzlichste gegrüsst von Ihrem

Rud. Kassner

An Fritz Usinger170

Wien 9/I. 45.

Sehr geehrter Herr Dr. Usinger!
Und doch ist meine Physiognomik, mein physiognomisches Welt­

bild171 nicht ohne den Gottmenschen zu denken. Er ist recht eigent­

einen verrückt gewordenen Portier des Hauses in Wien beim Einmarsch der Russen (er 
erschoß sämtliche Bewohner des Hauses, nur meine Nichte <Sophie> kam mit einer Ver­
wundung davon, er hatte wohl die Nerven verloren)« (Graf Hermann Keyserling. Ein Ge­
dächtnisbruch. Hg. vom Keyserling-Archiv Innsbruck-Mühlau. Innsbruck 1948, S. 153).

168 Nicky Mariano ist mütterlicherseits eine Cousine Leonie von Keyserlings. Ihre 
Mutter Cecilia (Cecil) Pilar von Pilchau (1847–1896) ist die ältere Schwester von Her­
mann und Leonie Keyserlings Mutter Johanna Pilar von Pilchau (1856–1915). Cecilia 
hatte 1879 den italienischen Philosophen und Religionshistoriker Raffaele Mariano 
(1840–1912) geheiratet. Am 12. Juli 1927 schreibt Hofmannsthal an Fürstin Marie von 
Thurn und Taxis über Nicky: »Diese Secretärin, die er <Berenson> mithat – als Kreu­
zung von einem süditalienischen Philosophen und einer Baltin schon praedestiniert, sehr 
klug zu sein – ist es anscheinend auch, und hat dazu etwas Lebendiges und auch, wenn 
ich nicht irre, Güte« (BW Taxis, S. 251f. mit Anm. 6).

169 Der Kampf um Wien zwischen Roter Armee und deutscher Wehrmacht dauerte 
im Stadtgebiet vom 6. bis 13. April, an welchem Morgen russische Einheiten vom Prater 
her die Donau überquerten und die Reichsbrücke stürmten. Am 15. April 1945 meldet 
die »Österreichische Zeitung« auf dem Titelblatt: »Wien ist frei«. Vgl. Markus Reissner, 
Die Schlacht um Wien 1945. Berndorf 2021.

170 DLA: A: Usinger, Fritz. – Dr. Fritz Usinger (1895–1982), Schriftsteller, Lyriker, Es­
sayist und Übersetzer; 1946 erster Träger des renommierten Georg-Büchner-Preises nach 
dem Krieg. Bis 1949 Lehrer an höheren Schulen in Bingen, Offenbach a.M. und Bad 
Nauheim, dann freier Schriftsteller in Friedberg / Hessen; Gründungsmitglied der 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 57

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich die Feder darin, der Hebel, die Mitte und der Kern, wie Sie es 
nehmen wollen. Er ist auch zeitlich vor dem physiognomischen Gedan­
ken da gewesen, indem ich ihn mit der Chimäre in den Elementen 
zusammenbringe. Da ist er mir das erstemal aufgegangen so, wie ich 
ihn später genommen, mir angeeignet habe. Der Gottmensch ist die 
incarnierte Vernunft, und zwar genau in eben der physiognomischen 
Welt und in keiner anderen. Und durch ihn, durch sein Da-sein, Ge­
setzt-sein unterscheidet sich die physiognomische Welt von der Welt 
Kants mit ihrer Kritik der Vernunft. Das Wichtigste aber erscheint 
mir, dass er statt im Mythos in der Geschichte lebt, die Geschichte 
gleichsam idealisiert. Daher das Gott und Mensch in einer Person statt 
des mythischen Gott im Menschen, wodurch allein die Freiheit, die 
Umkehr guarantiert ist und an Stelle von Nietzsches Wiederkehr steht. 
Nietzsche macht sich und allen alles leicht mit seinem unmöglichen 
Gedanken der Wiederkehr des Gleichen, ich mache mir und allen alles 
schwer mit dem Gedanken der Umkehr, der Wende, des Opfers und 
der Freiheit, die alle genau dasselbe aussagen: Umkehr, Wende, Opfer 

»Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung« in Darmstadt und Mitglied der – von 
Kassner abgewiesenen (s. unten Anm. 245) – Mainzer »Akademie der Wissenschaften 
und der Literatur«. Mit Kassner und dessen Werk setzt er sich seit 1941 in zahlreichen 
Aufsätzen auseinander, die er anschließend in mehrere seiner Sammelbände übernimmt 
(vgl. Andreas Nentwich, Fritz Usinger Bibliographie. Waldkirch 1989, S. 99 s. v. Kassner, 
Rudolf). Am 9. März 1942 hatte Kassner Fürstin Bismarck darauf aufmerksam gemacht, 
dass »Fritz Usingers Buch ›Geist und Gestalt‹ mit dem ausgezeichneten Aufsatz über 
mich« jetzt in zweiter Auflage erschienen sei. Diese zweite Auflage war gegenüber der 
ersten Auflage von 1939 um den genannten Aufsatz »Rudolf Kaßner und das physiogno­
mische Weltbild« (zuerst in: Der Bücherwurm 26, Nr. 11/12, Juni 1941, S. 175–186) er­
weitert worden. Zu Kassners 70. Geburtstag am 11. September 1943 hatte Usinger die 
von Kassner dankbar begrüßten Beiträge »Rudolf Kassner und die Deutung der Wirk­
lichkeit« (in: Kölnische Zeitung, 29. September 1943) und »Rudolf Kassner und die Deu­
tung des Menschen« (in: Völkischer Beobachter. Wiener Ausgabe, 10. Oktober 1943, 
S. 4) veröffentlicht (beide gehen 1947 in den Essayband »Das Wirkliche«, S. 112–118 und 
S. 119–124 ein). Zum letztgenannten hatte Kassner am 14. Oktober im Brief an Fürstin 
Bismarck angemerkt: »Usinger hält sich an das Physiognomische, was freilich nicht das 
Ganze meines Werkes deckt, gewiß nicht, hier versteht er viel und ist auf das Wichtigste 
gekommen.« Zum Verhältnis Usinger–Kassner vgl. Siegfried Hagen, Fritz Usinger. End­
lichkeit und Unendlichkeit. Bonn 1973, S. 203–207.

171 Vgl. Kassners Bücher »Das physiognomische Weltbild« (München 1930: KSW IV, 
S. 301–538) und »Physiognomik« (München 1932: KSW V, S. 5–153).

58 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Freiheit. Siehe alles darüber im Narciss.172 Freilich ist hier wie im­
mer im Reich der Idee das Schwierigste an das Leichteste gebunden: 
die Nicht-Resurrection an eben die Freiheit, wobei ich den Menschen 
es ganz überlassen muss, was sie im einen oder anderen Fall für das 
Schwierigste und was für das Leichteste halten. Ein Ausgleich, ein<e> 
Balance, eine Mitte ist ohne den Gottmenschen nicht zu erreichen. Die 
Schwierigkeit, die logische, liegt wie immer im historischen Christus, 
in seiner Einzigkeit, vielmehr im Postulat seiner Einzigkeit. Doch ist 
diese durch meine Idee der Einbildungskraft und deren Beziehung zur 
Idee der Gegenwärtigkeit behoben, was uns wiederum zur Idee der Ge­
schichte zurückbringt. Wenn wir diese Idee der Einbildungskraft rich­
tig erfassen, so ist in und mit ihr das Zufällige an Christus, dem Wesen 
der Wende, völlig getilgt. Worauf natürlich alles ankommt. Sonst könn­
te an Stelle von Christus auch Buddha stehen oder sonst einer der 
großen Heiligen, von denen Buddha zum Brahmanen in meinem Dia­
log sagt, dass es für ihn, den Heiligen, allein gleichgiltig sei, ob Gott 
ist oder nicht ist.173 Weil er ja die Brücke, die ewige, ist zwischen Ja 
und Nein. Wie eben der Gottmensch zwischen dem Schwierigsten und 
dem Leichtesten, der Nicht-Resurrection und der Freiheit oder auch 
zwischen dem Opfer und der Freiheit. Denn die Nicht-Resurrection 
(des Gottliebenden Narciss aus meinem Dialog174) ist das große, das 
kollossale <!> Opfer des einzelnen, zufälligen<,> preisgegebenen, verlo­
renen Menschen. Eigentlich nehme ich den Christus ohne den Jesus, 
ohne das Alte Testament; er ist gewissermaßen der Johanneische nur 

172 Narciss oder Mythos und Einbildungskraft, das der »Fürstin M. Bismarck gewid­
mete« Eingangsgespräch in Kassners gleichnamigem Buch (Leipzig 1928: KSW IV, 
S. 203–239). Am 1. Februar 1928 hatte Kassner seinem Verleger Anton Kippenberg mit­
geteilt: »Der Untertitel des Gesprächs (Mythos und Einbildungskraft) ist für alle dem Ge­
spräch folgenden Essays bindend, weshalb auch nothwendig sein wird, ihn auf das Titel­
blatt zu setzen.«

173 Das letzte Gespräch Gautamas, des späteren Buddha, mit seinem Lehrer (vor dem 
Aufbruch); in: Das Buch der Gleichnisse (1934): KSW V, S. 291–294: »Gautama, der spä­
tere Buddha: Ich will damit nur das eine sagen und nicht mehr, als daß der Vollendete 
oder jener, der am Ende des Leidens angelangt ist, als daß der Buddha allein von allen 
Wesen ebensogut sagen darf: Gott ist, wie: Gott ist nicht. Das ist die Meinung des Voll­
endeten, das ist die Meinung und Lehre des Buddha von Gott« (S. 293f.).

174 Vgl. Kassners Gespräch »Narciss oder Mythos und Einbildungskraft« (wie 
Anm. 172): KSW IV, S. 203–239; s. vor allem die Ausführungen über die »Welt des Gott 
liebenden Narciß« (ebd., S. 235f.).

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 59

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in einer apokalyptischen, sondern eben in der physiognomischen, 
unendlichen Welt. Womit ich ihn am deutlichsten bestimme, denn 
meine Physiognomik ist gegen die Apokalypse. Das Apokalyptische 
liegt sozusagen vor ihr im Magisch-Mythischen. Es ist das eine sehr 
wichtige, keineswegs gewaltsame Transponierung und hängt mit mei­
ner Idee der Freiheit u. der Verbindung derselben mit der Geschichte 
zusammen, welche Verbindung ganz un-Hegel’sch ist. Bei Hegel war 
alles Begriff, bei mir alles Anschauung. Der Begriff allein möchte mich 
tödten, auslöschen, in der Anschauung allein vermag ich zu leben, 
aufzuleben. Weshalb bei mir auch alle Einfälle, Zu-fälle Anschauung 
sind.

Nein, nein, lieber Herr, ohne den Gottmenschen und was an ihm 
hängt, ist meine Physiognomik nicht zu fassen, nicht zu rechtfertigen. 
Freilich habe ich den Gedanken, insofern als ich noch lebe und mein 
Denken Leben heißt, noch nicht ausgedacht. In meinem Buch »Aus­
druck und Grösse des XIX Jh.« werden Sie noch manche Aufklärung 
darüber finden,175 desgleich<en> in etwas, was sich zwischen dem Gott­
menschen und Buch der Erinnerung als Formen genommen hält und 
Sohn heißt und mein letztes Opus darstellt.176 Von meinem Buch sind 
5 Kopien da und werden an vielen Orten geborgen sein. Kann ich es 
wagen, eine soweit nach dem Westen zu schicken?177 Ich erhielt heute 

175 Kassners Werk »Das neunzehnte Jahrhundert. Ausdruck und Größe« war wäh­
rend der Kriegsjahre 1940 bis 1944 entstanden. Es wird Ende September 1947 in Kass­
ners neuem Schweizer Verlag Eugen Rentsch in Erlenbach-Zürich veröffentlicht: KSW 
VIII, S. 5–399; zur Entstehung s. ebd., S. 617–627.

176 Mit Bezug auf Kassners 1938 erschienene Werke »Der Gottmensch« (KSW VI, 
S. 5–95) und »Buch der Erinnerung« (KSW VII, S. 5–312). An dem genannten Prosa­
stück arbeitet Kassner seit dem Frühjahr 1944. In mehreren Anläufen ringt er um die 
gültige Form und teilt Fürstin Bismarck am 2. Februar 1945, einen Monat nach diesem 
Brief an Usinger, mit, »Der Sohn« werde »den Schluß bilden des zweiten Erinnerungsbu­
ches. Im Gesammelten Werk kann er vielleicht um des Schlusses willen in die Gott­
menschserie kommen.« Das Manuskript geht am 17. Januar der Fürstin zu, die eine Ma­
schinenabschrift anfertigen lässt, welche sie auf Kassners Bitte zur Sicherung an Lulu 
von Behr und Bernt von Heiseler schickt. Nach Kriegsende erscheint ein erster Teildruck 
»Der Sohn« in drei Abschnitten im 1. Jahrgang der österreichischen Monatsschrift »Der 
Turm« von September bis November / Dezember 1945. Der Gesamttext beschließt dann 
unter dem neuen Titel »Vater und Sohn. (Imaginär)« das Buch »Die zweite Fahrt. Erinne­
rungen« (Erlenbach-Zürich 1946: KSW VII, S. 548–592; zur Entstehung s. ebd., S. 752–
754).

177 Usinger wohnt in Friedberg in Hessen.

60 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Brief von Augsburg, der 21 Tage brauchte, wobei man mir sagte, 
dass ich froh sein soll, dass er überhaupt angekommen ist. Niemand 
verdient das Buch früher zu lesen als Sie, da Sie da und dort das Be­
deutendste über meine Bücher gesagt haben. Aber ich habe da Angst 
vor dem, was sehr bald Kriegsgebiet sein kann mit radical zerstörten 
Bahnen. Ich will mir noch alles überlegen. Eine Kopie möchte ich dem 
Heiseler schicken, obwohl so ein Bauernhof auch gar keine absolute 
Sicherheit bedeutet.178

Nun leben Sie wohl. Wenn wir uns einmal sehen, werden wir uns 
darüber noch eingehend unterhalten müssen.179 Für 1945 wünsche 
ich Ihnen gleichfalls das, was heute jeder Wohlgesinnte dem anderen 
wünschen muss.

Mit besten Grüßen
Ihr

Rud. Kassner

An Werner Reinhart180

Wien 3. XI. 45.

Hochgeehrter Herr!
Mein Freund Karl Burckhardt hat mir geschrieben, dass Sie die 

Güte haben werden, mich für einige Monate über den Winter und 
das erste Frühjahr hinweg, die uns hier in Wien nur Böses werden brin­
gen können, in der Schweiz gastlich aufzunehmen.181 Ich wollte Ihnen 

178 Bernt von Heiseler lebt auf dem Familienanwesen »Haus Vorderleiten« oberhalb 
von Brannenburg am Inn; vgl. seine postum erschienenen Erinnerungen: Haus Vorder­
leiten. Mit einem Nachwort von Max Mell. Stuttgart 1971.

179 Zu einer persönlichen Begegnung zwischen Kassner und Usinger kommt es nicht.
180 Winterthurer Bibliotheken.
181 Dass Kassner nach Ende des Zweiten Weltkriegs in der Schweiz eine neue Heim­

statt findet, geht auf die Initiative seiner Schweizer Freunde Carl Jacob Burckhardt und 
Theophil Spoerri sowie auf die großherzige Gastfreundschaft des Winterthurer Industri­
ellen und Mäzens Werner Reinhart (1884–1951) zurück. Vor die Wahl gestellt, entweder 
Gast von Burckhardts Schwiegervater Gonzague de Reynold oder von Werner Reinhart 
zu sein, entscheidet er sich für letzteren, weil »ich ihm gegenüber das geringere Beden­
ken habe zur Last zu fallen« (an Carl J. Burckhardt, 3. September 1945: Nachlass Burck­

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 61

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon immer sagen, wie tief mich <Ihr> Anerbieten rührt und welche 
Dankbarkeit mich dafür Ihnen gegenüber erfüllt. Ich thue es heute, 
da sich mir die Gelegenheit giebt, einem Bekannten diese Zeilen an 
Sie mitzugeben,182 und da wir ferner mit der allergrößten Wahrschein­
lichkeit darauf bauen dürfen, dass es zur Ausreise auch kommt, wozu 
es den vielen Behörden gegenüber, die wir jetzt haben, vieler Schritte 
bedurft hat.

Wenn also nichts mehr dazwischen kommt, so steigen wir, meine 
Frau und ich, so um den 20sten d. M. herum in Zürich aus, bleiben 
dort 2-3 Tage in einem Hotel, von wo ich mir erlauben werde, Sie, 
hochgeehrter Herr, in Winterthur anzutelefonieren, um Ihre Weisun­
gen betreffend den Aufenthalt u.s.w. zu empfangen. Meine Frau reist, 
wie gesagt, mit mir, und ich würde sehr dankbar sein, wenn Sie eine 
Woche lang mir in dem mir von Ihnen bestimmten Ort würde Gesell­
schaft leisten können; die übrige Zeit wird sie in Basel bei Freunden 
zubringen.183

hardt: Universitätsbibliothek Basel). Auf Kassners ein Jahr späteren »sehr lieben und gu­
ten Brief« zum Jahreswechsel 1946/47 wird Reinhart am 28. Dezember 1946 antworten: 
»Wenn ich selber in diesen Tagen Rückschau halte auf das was mir das Jahr gegeben und 
auch genommen hat so denke ich in ganz besonderer Weise an das was mir die Begeg­
nung mit Ihnen und ich darf wohl auch sagen die späte Freundschaft die daraus gewor­
den ist, alles geschenkt hat und das erfüllt mich mit einer aufrichtigen Dankbarkeit« 
(Winterthurer Bibliotheken). Dem »durchaus noblen, zartfühlenden« und »überaus güti­
gen Menschen« (an Carl J. Burckhardt, 28. Dezember 1945 und 13. März 1946; s. KSW 
VIII, S. 742) wird Kassner das Titelstück des am 1. Mai 1946 ausgelieferten Buches 
»Transfiguration« zueignen (s. unten Anm. 193): »Transfiguration. Werner Reinhart ge­
widmet« (KSW VIII, S. 419–480). Im Gedenken an den am 29. August 1951 Verstorbe­
nen wird Kassner seine im Sommer 1954 entstandene Betrachtung »Mache Musik, So­
krates« mit: »In memoriam Werner Reinhart« überschreiben und sie nach mehreren Vor­
abdrucken in den Band aufnehmen: Der goldene Drachen. Gleichnis und Essay. Erlen­
bach-Zürich und Stuttgart 1957: KSW X, S. 181–186.

182 Der Brief sollte »via Croix rouge« befördert werden (so Kassner an Werner Rein­
hart, 3. Dezember 1945). Allerdings wird Reinhart am 5. Dezember 1945 »nachträglich« 
für diese »noch von Wien aus« geschriebenen und »mir durch Ihre Frau Gemahlin über­
mittelten« Zeilen danken.

183 Am Montag, dem 3. Dezember 1945, unterrichtet Kassner Werner Reinhart, seine 
Frau werde »am Mittwoch mit dem frühesten Zug« nach Dornach reisen, »nach einem 
Aufenthalt von nur 6 Tagen, der sie sehr beglückt hat«. Marianne Kassner ist Anhänge­
rin der anthroposophischen Lehre Rudolf Steiners und verbringt alljährlich mehrere Wo­
chen im »Goetheanum«, dem Hauptsitz der Anthroposophischen Gesellschaft, in Dor­
nach bei Basel.

62 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich werde mich gleich nach der Ankunft mit meinem Freunde Prof. 
Theophil Spoerri (Haselheide 7) in Verbindung setzen.184

Indem ich bitte, meinen tief gefühlten Dank noch einmal ausdrü­
cken zu dürfen, schließe ich mit den ergebensten Empfehlungen

Ihr

Dr. Rudolf Kassner185

An Christiane Zimmer–von Hofmannsthal186

Hotel z. Adler
Ermatingen Thurgau

3. XII. 45.

Liebste Christiane, ich hatte mich sehr über Deinen Brief gefreut. Wie 
oft hatte ich nicht in diesen grausigen, verwunschenen Jahren Deiner 
gedacht, und wie tief hat mich das Unglück, das dich so grausam 

184 Der Schweizer Romanist Theophil Spoerri (1890–1974), von 1922 bis 1956 ordent­
licher Professor für romanische Philologie an der Universität Zürich, gehört zu Kassners 
engstem Schweizer Freundes- und Unterstützerkreis. 1955 wird er am 10. November die 
Laudatio bei der Verleihung des Schiller-Gedächtnispreises des Landes Baden-Württem­
berg an »den aus gesundheitlichen Gründen abwesenden« Kassner halten: Der Schiller-
Gedächtnispreis des Landes Baden-Württemberg 1955–1980. Eine Ausstellung des Deut­
schen Literaturarchivs Marbach am Neckar 1980, S. 14–34.

185 Am 7. November 1945 erteilt die Schweizerische Vertretung in Bregenz/Innsbruck 
das Visum zur Einreise für Rudolf und Marianne Kassner. Beide gelangen mit amtlicher 
Hilfe des Wiener Kulturamtes und des tätigen Einsatzes der dort wirkenden Herta Staub 
(s. unten Anm. 257) Ende November mit dem ersten wieder verkehrenden Schlafwagen 
in die Schweiz. Am 30. November treffen sie in Ermatingen ein, wo Werner Reinhart für 
sie im »Hotel Adler« ein Zimmer angemietet hat; gleichzeitig stellt er dem Gast tagsüber 
sein Haus auf dem Lilienberg als Aufenthalts- und Arbeitsort zur Verfügung: »Meine 
Dienstboten werden Ihnen immer gerne einen Arbeitsraum heizen und Ihnen auch ein 
Mittagsmahl bereiten wenn Sie lieber über Mittag oben bleiben« (Reinhart an Kassner, 
5. Dezember 1946; vgl. KSW VIII, S. 741f.; Herta Staub, »Hier winden sich Kränze zu 
ewiger Stille«. Vom Leben und vom Tode Rudolf Kassners in Sierre. In: Wort in der Zeit 
5, Folge 6, Juni 1959, S. 223–230). Der Lilienberg, ein ehemaliger Herrensitz im spätklas­
sizistischen Stil aus dem 19. Jahrhundert, war 1897 in den Besitz der Gebrüder Volkart 
in Winterthur und 1935, durch Heirat, in den der Familie Reinhart gelangt. Werner und 
Oskar Reinhart ließen die Villa renovieren und die Parkanlage erweitern. Heute ist das 
Haus ein gefragtes Begegnungszentrum für Unternehmerinnen und Unternehmer.

186 DLA: A: Zimmer, Christiane und Heinrich.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 63

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heimgesucht, im Herzen getroffen.187 Ich habe um seinetwillen, der 
ein außerordentlicher Mensch und Geist war, und ich habe um deinet- 
und deiner Kinder willen getrauert. Wir wollten alle nicht recht daran 
glauben, als wir nach Monaten davon hörten. Durch Irène Carlin,188 

die es wohl auch aus der Zeitung hatte.
Ich will Dir nicht von dem Schauerlichen der letzten 1½ Jahre er­

zählen, erinnere ich mich doch selber nur ungenau daran. Nach alle 
dem jetzt unter solchen Bedingungen, wie sie mir geboten wurden 
dank Burckhardt, Spoerri, Reinhart, ist das Hiersein ein großes, ein 
wahres Glück. Von mir jede Stunde neu empfunden. Freilich liegt 
mein schlechtes Gehen etwas wie ein Schatten darauf. Ich hoffe aber 
doch, dass mit der möglichen Ursache (Unterernährung etc)189 auch 
die Erscheinung verschwindet oder doch nicht in dem Ausmaß mehr 
wie in der letzten Zeit sich fühl- und bemerkbar macht. Es ist eine 
Nervensache, da es auch die Arme angegriffen hat. Ich werde oder 
kann 2-3 Monate hier, dann bei Bodmer in Genf einen Monat bleiben. 
Ich möchte, dass es im Ganzen fünf Monate werden.190 Meine Frau, 

187 Christianes Ehemann, der 1890 geborene Indologe Heinrich Zimmer, war am 
20. März 1943 im amerikanischen Exil in New Rochelle im Staate New York an den Fol­
gen einer Lungenentzündung gestorben. Kassner berichtet der Fürstin Bismarck am 
13. April 1943: »Ich habe unendliches Mitleid mit der armen Christiane, die mir einer 
der liebsten Menschen ist, die ich kenne. Er war ein hervorragender Geist, einer meiner 
allerbesten Leser. Wie hat er so etwas gleich verstanden wie das Gespräch zwischen dem 
Brahmanen und Gotama! Oder die Einbildungskraft« mit Bezug auf »Das letzte Ge­
spräch Gautamas, des späteren Buddha, mit seinem Lehrer« (wie oben Anm. 173), sowie 
das 1936 erschienene Buch »Von der Einbildungskraft«: KSW V, S. 307–221.

188 Irene Carlin (1889–1975), Tochter des schweizerischen Diplomaten Gaston Carlin 
(1859–1922, von April 1922 bis zu seinem Tod am 13. Juni 1922 Schweizer Gesandter in 
Berlin) und der Rosa von Gompertz (1867–1958) aus der mit Hofmannsthal befreunde­
ten Wiener Familie von Gompertz. Sie steht in der Nachkriegszeit mit Kassner als Emp­
fängerin zahlreicher Widmungsexemplare in freundschaftlicher Verbindung.

189 Hermann Broch, durch Erich von Kahler informiert, spricht am 19. Januar 1946 
im Brief an Daniel Brody von dem »elendesten Zustand« Kassners, der »so schwach ge­
worden infolge Hungerns, daß er sich überhaupt kaum mehr zu bewegen vermag« (Her­
mann Broch und Daniel Brody. Briefwechsel 1930–1951. Archiv für Geschichte des Buch­
wesens, Bd. 12, 1972, Brief 464, Sp. 849).

190 Der anfänglich auf den Winter beschränkte Besuch – die »Toleranzaufenthaltsbe­
willigung« für Ermatingen erlischt am 15. Mai 1946 – wird von der Schweizer Fremden­
polizei unter gewissen Bedingungen verlängert, zu denen jeweils von Schweizer Seite zu­
gesicherte Bürgschaften gehören, die von Fall zu Fall Burckhardt, Spoerri oder Reinhart 
leisten. So kann Kassner sich in Zürich, in Frontenex bei Genf und in Crans-Montana 

64 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Begleiterin, kaum entbehrlich, ist auch hier, geht aber nach einer 
Woche nach Dornach.191 Will oder kann (besser) nur 3 Monate hier 
verbleiben. Ich bin froh, dass ich es für sie mit erreichen konnte. War 
doch die ganze Zeit über für sie sehr furchtbar.

Ich hab sehr viel und gut gearbeitet. Die letzten Jahre hatte ich 
Schreibverbot. Was mir nicht wehthat und heute als Ehre gilt, wie es 
nicht anders zu erwarten war. Ich habe ja nicht eine Secunde lang an 
einen deutschen Sieg geglaubt.

Leider kann ich meine zwei Bücher,192 die als Ms. in einem Safe 
liegen, noch nicht publicieren. Aus Gründen, die wir aus den Jahren 
21, 22, 23 kennen.

Ich hoffe meine Coronaessays und dazu einen neuen, sehr umfang­
reichen wichtigen Aufsatz: Transfiguration genannt, hier verlegen las­
sen zu können.193 Mit der Corona ist es einstweilen aus, zumal Hei­

aufhalten, bis er schließlich Mitte August 1946 im wallisischen Sierre im renommierten 
»Hotel Bellevue« Unterkunft findet, »in einem schönen großen Zimmer, das Werner 
Reinhart mir ausgesucht hat« (an Alice Bodmer, 14. August 1946), und »von Muzot aus« 
betreut von Frieda Baumgartner, der ehemaligen Haushälterin Rilkes (an Herbert Stei­
ner, 19. Dezember 1946; vgl. KSW VIII, S. 742). Hier lebt und arbeitet er bis zum Tod 
am 1. April 1959 als Gast Reinharts und, nach dessen Tod am 29. August 1951, als Gast 
von dessen Erben.

191 S. oben Anm. 183.
192 Gemeint sind das Erinnerungsbuch »Die zweite Fahrt« sowie »Das neunzehnte 

Jahrhundert. Ausdruck und Größe«, die, jeweils im Eugen Rentsch Verlag in Erlenbach-
Zürich, Ende November 1946 bzw. am 20. September 1947 erscheinen; vgl. KSW VII, 
S. 775, und KSW VIII, S. 812. Zum Zeitpunkt dieses Briefes kann Kassner Christiane 
noch nicht auf sein Prosastück »Die Mutter« hinweisen, das er ihr widmen wird. Der 
Text entsteht als zuletzt konzipierter Teil der »Zweiten Fahrt« während jener Wochen, 
die er von Mitte Mai bis Ende Juni 1946 »in Burckhardts wunderbar gelegenem Haus« in 
Frontenex bei Genf verbringen wird (an Otto von Taube, 31. Mai 1946: Rudolf Kassner 
und Otto von Taube. Eine Dokumentation aufgrund der Briefe Kassners an Taube. Mit­
geteilt von Klaus E. Bohnenkamp; in: HJb 14, 2006, S. 239–367, hier S. 327). Ohne Vorab­
druck geht er aus dem Manuskript in die am 23. November 1946 ausgelieferte »Zweite 
Fahrt« ein: »Die Mutter / Christiane Zimmer–Hofmannsthal gewidmet« (KSW VII, 
S. 492–514).

193 Nach seiner Ankunft in der Schweiz hatte Kassner unverzüglich Verbindung zu 
Dr. Eugen Rentsch sen. (1877–1948) aufgenommen, der ihm als Verleger der Bücher 
Max Picards schon lange bekannt war. Er schlägt einen Band vor, der neben dem gegen­
wärtig in Arbeit befindlichen und titelgebenden Traktat »Transfiguration« (s. oben 
Anm. 181) Aufsätze aus der Vorkriegszeit enthalten solle, die bisher vornehmlich in der 
Schweizer Zweimonatsschrift »Corona« erschienen waren. Knapp drei Wochen nach die­
sem Brief an Christiane unterzeichnet Kassner am 21. Dezember 1945 den zwei Tage zu­

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 65

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seler, der H. Steiners Posten übernommen, Schreibverbot hat.194 Er 
war vor seiner endgiltigen Bekehrung Parteimitglied.195 So geht es im 
übrigen vielen. U. a. Nadler, der auch abgesetzt wurde, was Steiner in­
teressieren wird. Als Character ist er in der That kaum mehr als Dreck. 
Man muss nur die letzte Auflage seiner Literaturgeschichte lesen.196 

Bei ihm fällt mir Borchardt ein, der vor einiger Zeit am Schlag gestor­
ben ist.197 Doch fangen wir nicht erst mit Literatur und Literaten an. 
Sternberger ist Herausgeber einer Zeitschrift: Wandlung geworden.198 

vor ausgefertigten Verlagsvertrag. Das Buch erscheint am 1. Mai 1946: Rudolf Kassner, 
Transfiguration. Erlenbach-Zürich 1946: KSW VIII, S. 401–566; zur Entstehung und 
zum Inhalt s. ebd., S. 733–735.

194 Nach Herbert Steiners Emigration in die USA wird die »Corona« in »Neuer Fol­
ge« fortgesetzt und erscheint als »11. Jahr« mit vier Heften vom Frühjahr 1943 bis zum 
Winter 1943/44. Dabei übernimmt Bernt von Heiseler, »der mir sehr liebe«, die Betreu­
ung des »dichterischen Theils« (an Fürstin Bismarck, 16. Dezember 1942); vgl. Marlene 
Rall, geb. Zinn, Die Zweimonatsschrift »Corona« 1930–1943. Versuch einer Monogra­
phie. Diss. phil. Tübingen. 1972, S. 172–190. – Über Heiseler war 1942 kein Schreibver­
bot, wohl aber ein in seiner Auswirkung nicht weniger einschneidender »Papierentzug« 
verhängt worden.

195 Heiseler war am 1. Mai 1933 der NSDAP beigetreten (vgl. Ernst Klee, Das Kultur­
lexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945. Frankfurt a.M. 2007, S. 230). 
Er hatte zu dieser Zeit erklärt, »daß es ein geistiges Deutschland unter Hitlers Führung 
gibt« und »daß deutscher Geist und deutsche Kunst außerhalb des von Hitler geführten 
Reiches der Deutschen nicht existiert« (in: Das deutsche Wort. Die literarische Welt – 
N.F., 1934. 10. Jg. [ = Neue Folge 2. Jg.], Nr. 16, S. 12). Zur späteren »tiefgründigen Wand­
lung« in Heiselers Denken vgl. Rall, Die Zweimonatsschrift »Corona« (wie Anm. 194), 
S. 182f.: »Wie ein gutgläubiger Deutscher im Irrtum über das Dritte Reich befangen blei­
ben konnte, hat er <Heiseler> nach dem Krieg in seinem Roman ›Versöhnung‹ darge­
stellt.«

196 Der Germanist und Literaturhistoriker Josef Nadler (1884–1963) war seit 1931 
Professor für Deutsche Literatur an der Universität Wien. Ab 1938 Mitglied der NSDAP, 
vollendete er hier zwischen 1938 und 1941 eine Neuauflage seiner »Literaturgeschichte 
des deutschen Volkes. Dichtung und Schrifttum der deutschen Stämme und Landschaf­
ten«, in deren 4. und letztem Band er sich der Ideologie des Nazi-Regimes annäherte. 
1945 außer Dienst gestellt, wird er 1947 pensioniert und erlebt in der Folgezeit eine wohl­
wollende Rehabilitierung; vgl. Wendelin Schmidt–Dengler, Nadler und die Folgen. Ger­
manistik in Wien 1945 bis 1957; in: Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft 
vor und nach 1945. Hg. von Wilfried Barner und Christoph König. Frankfurt a.M. 1996, 
S. 35–46.

197 Rudolf Borchardt war am 10. Januar 1946 in Trins in Tirol gestorben.
198 Die Wandlung. Eine Monatsschrift. Unter Mitwirkung von Karl Jaspers, Werner 

Kraus u.a. hg. von Dolf Sternberger. Das erste Heft war im November 1945 erschienen. 
Nach vier Jahrgängen wird sie im August 1949 eingestellt; vgl. Literarische Zeitschriften 
und Jahrbücher 1880–1970. Verzeichnis der im Deutschen Literaturarchiv erschlossenen 

66 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie erscheint in Heidelberg, Alfred Weber und Heinrichs Freund, der 
Philosoph dort,199 sind Hauptmitarbeiter und die Inspiratoren.

Von deinen Wiener Freuden gedenken deiner mit der allergrößten 
Theilnahme. die Maurigs,200 die gleich kamen, als es hieß, ein Brief 
von Dir sei da. Keyserling ist jetzt in einem Sanatorium.201 Er hatte im 
vorigen Winter einen Schlaganfall. Doch kann er wieder gehen (wenn 
auch kaum mehr als 100-200 Schritte) will Österreicher werden u. die 
Schule der Weisheit in Innsbruck weiterführen,202 was wohl einer der 
groteskesten Gedanken ist, die in unserer Zeit auftauchten. Ferdsch 
C.203 hat Hoffnung seine Tochter204 in der Schweiz zu treffen, was ich 
ihm von Herze gönne. Er hatte es sehr schwer.

Periodica. Bearb. von Dagmar Laakmann und Reinhard Tghart. Marbach am Neckar 
1972, S. 170, Nr. 453.

199 Gemeint ist der Heidelberger Philosoph Karl Jaspers (1883–1969). Zu seiner 
Freundschaft mit Heinrich Zimmer vgl. den Briefwechsel: Karl Jaspers – Heinrich Zim­
mer, Briefe 1929–1939. Aus dem Nachlass zusammengestellt von Hans Sauer und Maya 
Rauch. In: Jahrbuch der Österreichischen Karl-Jaspers-Gesellschaft 6, 1993, S. 7–32.

200 Helene (Lela) Maurig von Sarnfeld, geb. Oswalt (1889–1976), und ihr Ehemann, 
der Jurist und Bankier Friedrich Ritter Maurig von Sarnfeld (1889–1954). Beide sind en­
ge Freunde Kassners und Christianes, die am 26. Oktober 1926 Thankmar von Münch­
hausen berichtet hatte, sie habe sich »sehr befreundet mit dieser kleinen Frau v. Maurig, 
die auch einen netten Mann und ein angenehmes Zu Hause hat« (B Christiane, S. 88). 
Nach Maurigs Tod am 29. Oktober 1954 wird Kassner seine 1933 entstandene und 1934 
in »Das Buch der Gleichnisse« eingegangene Meditation »Die Uhr« in überarbeiteter Fas­
sung in den 1955 bei Eugen Rentsch erscheinenden Band »Der Zauberer. Gespräch und 
Gleichnis« mit dem Zusatz »In memoriam Friedrich von Maurig« aufnehmen: KSW V, 
S. 198.

201 Keyserling hält sich mit seiner Frau ab Mitte Oktober 1945 für sechs Monate im 
Sanatorium Harthausen bei Bad Aibling auf; vgl. Goedela von Keyserlings Rundbrief 
(wie Anm. 167), S. 153f.

202 Vgl. dazu Goedela von Keyserlings Rundbrief (wie Anm. 167: S. 143–158), in wel­
chem sie über die »letzten Monate« im Leben ihres Mannes berichtet, der am 26. April 
1946 in Innsbruck stirbt.

203 Ferdinand (Ferdsch) Graf Colloredo–Mansfeld (1878–1967), österreichisch-ungari­
scher Diplomat. Kassner hatte ihn schon früh im Salon der Fürstin Marie von Thurn 
und Taxis kennengelernt und bleibt ihm lebenslang freundschaftlich verbunden. »Im 
Schreckensjahr 1945« wird er den »innerhalb weniger Wochen zum zweiten Male ob­
dachlos geworden<en>« Freund in seiner Wohnung in der Wiener Tilgnerstraße beher­
bergen, »bis es uns endlich gelang, in einer einigermaßen gesicherten Zone Wiens Unter­
kunft zu finden – die Tat eines Samariters, für die ich ihm zeitlebens dankbar sein wer­
de« (Ferdinand Graf Colloredo-Mansfeld, Rudolf Kassner. In: Rudolf Kassner. Gedenk­
buch [wie Anm. 164], S. 25–27).

204 Maria (Pepinella) Colloredo–Mansfeld (1913–1955).

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 67

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von meiner weiteren Familie wäre nur sehr Trauriges zu berichten, 
von der engeren wohl auch nichts Gutes. Man hört von Deutschland 
nichts. Von meiner jüngeren Schwester u. ihren Töchtern205 weiß ich 
fast 11 Monate nichts.

Bitte sage Marianne,206 dass ich ihr in zwei bis drei Tagen schreiben 
werde. Einstweilen sei Du aufs allerherzlichste gegrüßt von Deinem 
alten Dir sehr anhänglichen Freund

Rud. Kassner

An Gerty von Hofmannsthal207

Hl.208 z. Adler
Ermatingen

15.1.46.

Liebe Gerty! Welche lange nicht gelesene Schrift! Nicht gleich, nicht 
sofort realisiert. Etwas von Christiane, von der ich einen Brief hatte, 
hat mich dann gleich darauf gebracht. Sie wissen, wie ich Ihnen 1939 
sagte: Gerty, Musik auf dem Bahnhof, wann Sie wegfahren! Und es 
war richtig so: an Musik zu denken. Für Sie u. die anderen, die nach 
Westen konnten, war es ein kurzer Schmerz. Für so mehrere, die 
zurückbleiben konnten, mußten etc., ist das jetzt ein langer. Meine 

205 Margarethe Kassner, verheiratete Adams (1877–1972), und ihre drei Töchter Ruth 
(verheiratete Mallet), Gerta (verheiratete von Wolff) und Berti.

206 Marianne Duschnitz, geb. Geiringer, verwitwete Schlesinger (1891–1975). In erster 
Ehe verheiratet mit Gerty von Hofmannsthals Bruder Dr. Friedrich (Fritz) Schlesinger (geb. 
1883, ermordet im Konzentrationslager Buchenwald, beerdigt am 20. Januar 1939 auf dem 
Wiener Zentralfriedhof; vgl. https://www.geni.com/people/Friederich-Schlesinger/600000
0007014440830: 12. März 2021), emigriert sie 1939 in die USA und heiratet dort in den 
1940er Jahren den mit ihr aus Wiener Tagen bekannten Rudolf (Rudi) Duschnitz (1886–
1964).

207 FDH. Nach dem »Anschluss« Österreichs im März 1938 hatte sich die gesellschaft­
liche Lage Gerty von Hofmannsthals grundlegend verändert. Das Vermögen wurde von 
den Nazis beschlagnahmt; in das Rodauner Fuchsschlössl zog die regimetreue Heimat­
dichterin Maria Grengg ein. Im Juli 1939 emigrierte Gerty nach England, wurde 1947 
britische Staatsbürgerin und lebte bis zu ihrem Tod am 9. November 1959 in Oxford.

208 Lesung unsicher, wohl Abkürzung für H<ote>l; s. die Adressangabe im vorange­
henden Brief an Christiane Zimmer–von Hofmannsthal.

68 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.geni.com/people/Friederich-Schles
https://⁠
https://inge
https://⁠
https://r/6000000007014440830
https://r/6000000007014440830
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.geni.com/people/Friederich-Schles
https://inge
https://r/6000000007014440830
https://r/6000000007014440830


gesamte Familie, die in Schlesien begütert war oder was dort lebte, ist 
mehr oder weniger an den Bettelstab gebracht. Freilich an die Juden 
im Osten darf man nicht denken. Von allen die ich kannte, ist keiner 
zurückgekehrt. Darunter auch das liebe Frl. Anna nicht, die man 42 
holte u. die in Maria Theresienstadt starb, wohl an Hunger.209 Stefan 
Auspitz ist im übrigen einer der wenigen, die von dort zurückgekehrt 
sind: verheirathet.210 Ach ja, Ihre Freunde! Sie kamen, da ich keine 
Besuche mehr gemacht habe – alle die 6 Jahre war ich abends nie aus 
–, alle zu mir. Oft waren es 10 um meinen Tisch. Es war bis aufs letzte 
Jahr warm u. ich hatte Thee.211 Gretl212 sieht total unverändert aus, 
Kapsi213 etwas enttäuscht, weil die Russen nicht so sind, wie er sichs 
vor- und Franckenstein es uns im Radio dargestellt hat.214 Lisl besorgt 
um ihren Vater, sieht aber gut aus, sehr gut. Die Gundl215 – doch 

209 Fräulein Anna, der langjährige »gute Geist« des Hauses Kassner in Wien: Anna 
Löw, geb. am 7. März 1865, war im Sommer 1942 nach Theresienstadt deportiert und 
am 14. Juli 1942 als verstorben gemeldet worden (vgl. KSW X, S. 777f.), mit der Todesur­
sache: »Darmkatarrh, Herzmuskelentartung« (so die amtliche »Todesfallanzeige« / »Ghet­
to Theresienstadt«; in: Opferdatenbank der Dokumentationsstelle des österreichischen 
Widerstands, s. v. : https://www.holocaust.cz/de/opferdatenbank/opfer/54590–anna-l-w/ /: 
21. Januar 2021). Kassner wird ihr 1956 in der »Gedenktafel« »Die Klammer« ein ehren­
des Denkmal setzen (KSW X, S. 105–108).

210 Stefan Edler von Auspitz–Artenegg (1869–1945), Kunstsammler und Bankier des 
Bankhauses Auspitz, Lieben und Co in Wien. Er war am 10. Oktober 1942 nach Theresi­
enstadt transportiert worden und hatte dort die ebenfalls eingewiesene Josefine Fasal 
(1875–1960) geheiratet. Kurz nach seiner Befreiungwar er am 17. August 1945 in Wien 
verstorben.

211 Vgl. Milan Dubrovics atmosphärisch dichte Schilderung einer »stoischen Teerun­
de« im Hause Kassner in der Tilgnerstraße 3 im Bombenherbst des Jahres 1944, mit 
»Max Mell und Graf Colloredo, ein<em> besonders geschätzte<n> Freund des Hauses« 
(Milan Dubrovic, Veruntreute Geschichte. Wien / Hamburg 1985, S. 206–210).

212 Wohl die Tänzerin Grete Wiesenthal (1885–1970).
213 Nicht entschlüsselt.
214 Georg von Franckenstein (1878–1953), österreichischer Diplomat und Jugend­

freund Hofmannsthals. Von 1920 bis 1938 österreichischer Botschafter in Großbritanni­
en. Mit Österreichs »Anschluss« an das Deutsche Reich im März 1938 hatte er sein Amt 
verloren, war aber in London geblieben und, seit Juli 1938 britischer Staatsbürger, am 
26. Juli desselben Jahres als Sir George Franckenstein in den britischen Adelsstand erho­
ben worden.

215 Wohl Elisabeth (»Lisl«) Krippel (1901–1995) und – ohne Frage – deren ältere 
Schwester Adelgunde (»Gundl«) Krippel (1900–1986), eine Klassenkameradin Christiane 
von Hofmannsthals am Lyzeum in Hietzing und mit der Familie Hofmannsthal ebenso 
wie mit Kassner eng befreundet. Sie hatte 1943 den Kunsthistoriker Bernhard Degenhart 
(1907–1999) in dessen zweiter Ehe geheiratet. Beide Schwestern hatten 1918 bis 1923 an 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 69

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.holocaust.cz/de/opferdatenbank/opfer/54590
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.holocaust.cz/de/opferdatenbank/opfer/54590


von der wissen Sie ja durch Raimund. Der Degenhardt ist ein sehr 
lieber Mensch, jünger als sie, dafür aber sehr ergeben; auch gefördert, 
natürlich. Leider war er, um in Rom bleiben zu können, Parteimitglied 
geworden ... Nach Österreich wird er für eine Anstellung kaum je in 
Betracht kommen können.216 Natürlich arbeitet jetzt die Gegenpartei. 
Mell wie immer, etwas zurückgedrängt, aber es wird wieder gehen.217 

der Wiener Kunstgewerbeschule studiert, ihre Ausbildung jeweils mit einem Diplom ab­
geschlossen und sich als Kunstkeramikerinnen einen Namen gemacht; vgl. https://de.wik
ipedia.org/wiki/Elisabeth_und_Adelgunde_Krippel [22. März 2023].

216 Degenhart arbeitet nach Anstellungen in München und Florenz von 1933 bis 1939 
als Assistent an der Biblioteca Hertziana in Rom, ehe er – als Mitglied der Auslandsorga­
nisation der NSDAP – im September 1939 zum Kustos an der Albertina in Wien ernannt 
wird. Hier lernt er seine zweite Frau Gundel Krippel kennen. Nach Kriegsende seines 
Amtes an der Albertina enthoben, lehrt er in Italien am Istituto di Studi Germanici in 
Rom, bis er 1949 zum Konservator und 1965 Direktor der Staatlichen Graphischen 
Sammlung in München ernannt wird; vgl. Lexikon der österreichischen Provenienzfor­
schung: https://www.lexikon-provenienzforschung.org/degenhart-bernhard.av (1. März 
2023). – Zwei Monate nach diesem Brief an Gerty von Hofmannsthal wendet sich Kass­
ner am 28. März 1946 an Bernard Berenson in Florenz mit der Bitte: »Heute bekomme 
ich den flehentlichen Brief des Dr. Bernhard Degenhart aus Rom, ich soll mich bei 
einem Mächtigen für ihn verwenden, dass er, der Kunsthistoriker ist, viele Jahre vor dem 
Kriege in Rom angestellt war im deutschen Kunsthistorischen Institut (oder wie das 
heisst), aus Bayern stammt und darum seine Anstellung in Wien als Director der 
Albertina nicht wieder erlangen wird, dass er eine Anstellung bei der Hertziana (als Fuß­
note zugefügt: Abtheilung des Kunsthistorischen Instituts) finde. Er hätte, wenn Deutsche 
überhaupt in Betracht kommen, eine gewisse Aussicht, weil er dort zwischen 32–39 As­
sistent war. Er braucht nur einen Mächtigen, der ein Wort für ihn einlegt. Könnten Sie 
dieser Mächtige sein, haben Sie Neigung und Möglichkeit dazu? Degenhart ist ein sehr 
lieber Mensch, ich bin seit langem befreundet mit seiner Frau, die aus dem Kreise um 
Hofmannsthal kommt, und möchte ihr gerne gefällig sein. Sie haben 41 geheiratet und 
waren alles in allem kaum mehr als einige Monate zusammen. Bevor er nicht eine An­
stellung hat, kann er sie, die in Wien lebt, nicht kommen lassen. [...].«

217 Anspielung auf Mells zwiespältige Haltung nach dem »Anschluss« Österreichs, 
welchen er mitsamt Hitler, dem »gewaltigen Mann«, in seinem Gedicht »Am Tage der 
Abstimmung – 10. April 1938« begeistert feiert: »[...] Ja, unsrer Heimatlande lichter Rei­
gen / Will heim ins Reich, dem sie von je zu eigen, / dem sie nie entfremdet in den Zei­
ten, / Und unser erstes Wort darf sie zurückgeleiten. / Gewaltiger Mann, wie können wir 
dir danken? Wenn wir von nun an eins sind ohne Wanken. [...]« (in: Bekenntnisbuch ös­
terreichischer Dichter. Hg. vom Bund deutscher Schriftsteller Österreichs. Wien 1938, 
S. 68). Schon in den Vorjahren stand er dem Austrofaschismus nahe, trat 1933 aus dem 
PEN-Club aus, da der die Bücherverbrennung im Mai 1933 in Deutschland verurteilt 
hatte, wurde 1937 Präsident des NS-nahen »Bundes deutscher Schriftsteller Österreichs«, 
lehnte aber später die ihm angetragene Leitung der Reichsschrifttumskammer in Wien 
ab. 1940/41 wurden Aufführungsverbote für »Das Spiel von den deutschen Ahnen« und 
»Sieben gegen Theben« verhängt; und auch die von Josef Goebbels missbilligte zweite 

70 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Elisab⁠e⁠t⁠h_und_Adelgunde_Krippel
https://de.wikipedia.org/wiki/Elisab⁠e⁠t⁠h_und_Adelgunde_Krippel
https://www.lexikon-provenienzforschung.org/degenhart-bernhard.av
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lexikon-provenienzforschung.org/degenhart-bernhard.av


Seine Mutter218 lebt noch, so mit Ausnahme eines Bruders219 die ganze 
Familie, natürlich zusammen. Die Schwester220 h<at> s<ich> außeror­
dentlich gut bei der Belagerung u. danach benommen. Schlecht u. 
schwer hat es Frau Schalk. Die ganze Zeit über schon, keine Dienstbo­
ten, Haus in der Elisabethstrasse, der Rest des Vermögens, schwer 
getroffen. Gabriel221 seinen Posten verloren, jetzt in einer Nervenheil­
anstalt, er kommt oft zu meiner Frau, geht gleich in die Küche u. 
isst. Bei der Plünderung hat Lili alle Vorräthe verloren. Jetzt noch ist 
sie von einem Auto umgestoßen worden, Verletzung am Kopf u. in 
der Niere. Nein, sie hatte u. hat es schwer. Dabei 73. Ach ich könnte 
gar nicht aufhören zu erzählen. Alle meine geliebten Sommerorte, 
Lautschin, Láng, Schönhausen222 zerstört oder geplündert u. geraubt. 

Verleihung des Grillparzer-Preises im Jahre 1940 konnte erst nach Intervention von Josef 
Nadler erfolgen. Den 1940 gestellten Antrag auf Mitgliedschaft in der NSDAP hatte Mell 
noch vor der offiziellen Aufnahme zurückgezogen, wahrte aber sein gutes Verhältnis zu 
Baldur von Schirach, dem Gauleiter und Reichsstatthalter in Wien, der ihm anlässlich 
des 60. Geburtstages den Ehrenring der Stadt Wien überreichte. Ab 1940 distanzierte 
Mell sich zunehmend von den Nationalsozialisten (vgl. Christoph Heinrich Binder, 
Großdeutsche Sehnsüchte und nationalsozialistische Wirklichkeit. Max Mells Haltung in 
den Jahren 1933 bis 1945; in: Blätter für Heimatkunde 63, 1989, S. 3–9). Nach Kriegsen­
de machte er in seinem Entnazifizierungsverfahren geltend, er habe die NSDAP-Abzei­
chen nur als Schutz vor Anfeindungen getragen und unter anderem die 87–jährige Baro­
nin Gabriele Oppenheimer (1854–1943) vor drohender Deportierung gerettet – jene Yel­
la Oppenheimer, an die Kassner am 21. Dezember 1942 geschrieben hatte: »Ich freue 
mich immer vor neuem, wenn ich daran denke, wie sich in Ihrem Leben alles doch nun 
zum Guten gewandt vom Allerärgsten weg. Uns geht es so leidlich. Unser aller Gedanken 
sind zu sehr auf die Zukunft gerichtet, als dass man nicht verhältnismäßig leicht über 
manches Gegenwärtige hinwegkäme« (DLA: A: Kassner, Rudolf). In den Folgejahren er­
langt Mell den Rang eines österreichischen ›Staatsdichters‹ und wird zwischen 1951 
und 1959 mit zahlreichen Preisen und Ehrungen ausgezeichnet. Vgl. den kritischen Bei­
trag von Evelyne Polt-Heinzl: »Max Mell, wie immer der gehässigste«. Der österrei­
chische Schriftsteller Max Mell war ein kulturpolitisches Phänomen eigener Art. Ob 
Monarchie oder Republik, Ständestaat oder Nationalsozialismus – von offizieller Seite 
wurde sein Werk stets hoch geschätzt (https://volltext.net/texte/max-mell-wie-immer-der-
gehaessigste/ [12. Februar 2023]).

218 Marie Mell, geb. Rocek (1859–1948).
219 Hofrat Dr. Leo Mell (1881–1945).
220 Wohl die Schauspielerin Maria (Mary) Mell (1885–1954), die von 1901 bis zu 

ihrem Tod dem Ensemble des Burgtheaters angehört.
221 Gabriel Geyger(–Schalk) (1899–1978), Sohn Lili Schalks aus ihrer ersten Ehe mit 

dem Maler Ernst Moritz Geyger.
222 Kassners alljährliche Erholungsstätten vor dem Zweiten Weltkrieg: Lautschin: das 

böhmische Schloss des Fürsten Alexander von Thurn und Taxis; Láng: das südlich 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 71

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://volltext.net/texte/max-mell-wie-immer-d
https://⁠
https://e
https://⁠
https://r-g
https://r-g
https://⁠
https://ehaessigste
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://volltext.net/texte/max-mell-wie-immer-d
https://e
https://r-g
https://r-g
https://ehaessigste


Edmée Hoyos u. Fürstin Bismarck beide schon gestorben.223 Ich bin 
hier durch Burckhardt, habe darauf bestanden, dass meine Frau, die 
in Dornach ist, auch nach der Schweiz kann. Bin Burckhardt sehr 
dankbar. Er war da, Dory224 war da, Irène Carlin war da, Professoren 
aus Zürich waren da, ein Interviewer u.s.w. Ich bleibe wohl bis über 
den Sommer hier. Für April in Genf.

Christianes Schicksal ist uns allen sehr nahe gegangen.225 Sie alle 
waren uns überhaupt sehr gegenwärtig die ganzen furchtbaren Jahre 
hindurch. Heute ein Gedenkbombentag für Wien IV.226 Wir waren in 
Gottes Hand. Nun adieu. Alles Liebe immer

Ihr R .K. 

von Budapest gelegene ungarische Schloss des Grafen Janos Zichy (1868–1944) sowie 
Schönhausen, Witwensitz der Fürstin Herbert Bismarck.

223 Edmée Gräfin Hoyos war am 8. Februar 1945 in Schwertberg, ihre Schwägerin, 
Fürstin Herbert Bismarck, am 4. Oktober 1945 in Schönau gestorben.

224 Burckhardts Schwester Theodora (Dory) von der Mühll.
225 S. oben Anm. 187.
226 Am 15. Jänner 1945 waren die Bezirke Innere Stadt, Leopoldstadt, Landstraße 

und Kassners »IV. Bezirk« Wieden bombardiert und schwer getroffen worden; vgl. den 
Bericht »Schwerer Terrorangriff auf Wien« im »Neuen Wiener Tagblatt« (Tages-Ausgabe) 
vom 16. Januar 1945, S. 3.

227 DLA: A: Pfeiffer–Belli, Erich. – Erich Pfeiffer–Belli (1901–1989), deutscher 
Schriftsteller und Journalist; Feuilleton- und Kulturredakteur verschiedener Tageszeitun­
gen wie dem Stuttgarter Neuen Tagblatt, dem Berliner Tageblatt, der Frankfurter Zei­
tung, den Münchner Neuesten Nachrichten und der Süddeutschen Zeitung. Seit einem 
Besuch in Muzot im Spätherbst 1949 steht er mit Kassner bis zu dessen Lebensende in 
freundschaftlicher Verbindung, begleitet von nahezu jährlichen Besuchen in Sierre. Im 
Frühjahr 1957 stößt er mit seinem Vorschlag einer Sammlung verstreuter Schriften in 
der Taschenbuchreihe der Ullstein-Bücherei auf Kassners freudige Zustimmung. Im re­
gen Austausch über aufzunehmende Essays und den Titel – »Meinetwegen [...]. Geistige 
Welten – ich hänge nicht an diesem Titel, aber mir fällt heute kein besserer ein« (an 
Pfeiffer–Belli, 21. Mai 1958) – erscheint das Bändchen als Nr. 202 der »Ullstein Bücher« 
rechtzeitig zu Kassners 85. Geburtstag am 11. September 1958: Rudolf Kassner, Geistige 
Welten. Mit einem Vorwort von Carl J. Burckhardt. Hg. von Erich Pfeiffer–Belli. Dem 
Vorwort Burckhardts »An Rudolf Kassner« (S. 7–10) folgt ein Einführungsessay von Max 
Rychner (S. 11–18); den Schluss bildet Pfeiffer-Bellis Nachwort (S. 180–190).

72 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Erich Pfeiffer–Belli227

Sierre 25. 11. 49

Lieber Herr Pfeiffer–Belli!
Küper228 hat mir vier George Bände geschickt.229 Da es auf Ihre 

sehr freundliche Ver<an>lassung geschehen ist, so darf ich Sie wohl 
auch bitten, ihm in meinem Namen zu danken. Das geht doch? Unter 
uns: ich würde mich – aus Aufrichtigkeit – in meinem directen Dank 
vielleicht etwas kurz fassen, was ihn kränken könnte. Ich warf (wohl 
sehr genaue) Blicke ins Jahr der Seele und den Siebenten Ring, und 
war doch entsetzt ob manchem, vielem, vielem. Ich hatte beide Bände 
nie gemocht, aber ich dachte nicht, dass vieles darin directe verworfen 
ist. So etwa alles über Maximins »Gottheit«,230 wo einem das Kotzen 
ankommt, dann auch die ganz unwahre Beziehung zu allem, was Na­
tur ist, natürliche Menschenbeziehung. Er ist imposant dort, wo der 
Wille, die Domination auch in Form von Bewunderung, Bejahung im 
Spiel ist. Gott, was ist da Richard Wagner nicht mehr, viel mehr!231 

Und wie steht auch Rilke rein, menschlich daneben. Ich stehe nicht an, 

228 Der Verleger Helmut Küpper (1904–1956) gehörte schon während seiner Studien­
zeit in Heidelberg dem dortigen George-Kreis an. Nach seiner Promotion zum Dr. phil. 
wurde er 1935 Gesellschafter in Georges ›Hausverlag‹, dem Berliner Georg Bondi Verlag, 
und – nach Bondis Tod im Jahre 1935 – 1938 Alleininhaber des nun »Helmut Küpper 
vormals Georg Bondi« benannten Hauses. Nach dem Zweiten Weltkrieg nahm er die Ge­
schäfte zunächst in Bad Godesberg, sodann in Düsseldorf und München wieder auf. Vgl. 
Karl Josef Partsch, Küpper, Helmut. In: Neue Deutsche Biographie 13, 1982, S. 230f.

229 Die Gesamt-Ausgabe von Georges Werken in endgültiger Fassung war zwischen 
1927 und 1934 in 18 Bänden bei Otto von Holten in Berlin erschienen. Aus den Restbe­
ständen dieser Auflage stammen die hier genannten Bände, darunter »Das Jahr der 
Seele« als 4. und »Der Siebente Ringe« als 6./7. Band. Ab 1964 wird Küpper einen ver­
kleinerten photomechanischen Nachdruck dieser Gesamt-Ausgabe vorlegen, nachdem er 
bereits 1958 eine von Robert Boehringer besorgte zweibändige Ausgabe herausgebracht 
hatte.

230 Mit Bezug auf die »Maximin« betitelten Gedichte im »Siebenten Ring« (wie 
Anm. 229, S. 96–123), dessen erstes – »Kunfttag I« – mit den Versen beginnt: »Dem bist 
du kind dem freund / Ich sah in dir den Gott / Den schauernd ich erkannt / Dem meine 
andacht gilt.« Unter dem Namen »Maximin« war der junge Münchner Gymnasiast Maxi­
milian Kronberger, der am 16. April 1904, einen Tag nach seinem 16. Geburtstag, an 
Meningitis gestorben war, von George zu einem Gott idealisiert worden.

231 Vgl. die Gegenüberstellung George–Wagner in KSW VII, S. 85f. und KSW VIII, 
S. 235–238.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 73

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


S. G. zum ganz Unguten des Deutschen seit 1890 oder 1870 dazu zu 
zählen. Mit seiner Opposition dazu.232

Alles Gute u., noch einmal, Bitte um die paar Zeilen an Küper.
Ihr

Rud. Kassner

An Felix Braun233

Sierre 28./ 11. 49.

Lieber Herr Dr. Braun!
Ich  habe  das  Gefühl,  dass  Sie  zu  meinen  guten  Lesern 

gehören,  darum  war  es  mir  eine  Freude,  Ihnen  den  »Umgang  der 

232 Im nächsten Brief an Pfeiffer–Belli vom 2. Dezember 1949 kommt Kassner auf 
das Thema zurück: »Immer wieder bricht der Gedanke an George, seinen Ruhm seiner­
zeit in mir auf. Bei allem welche Gewalt über die Sprache! Und wie unheimlich sich doch 
das deutsche Schicksal in ihm widerspiegelt« (DLA): s. auch den folgenden Brief an Felix 
Braun.

233 Wienbibliothek im Rathaus. – Der Dichter und Schriftsteller Felix Braun (1885–
1973) war nach seiner Promotion zum Dr. phil. als Journalist tätig und wirkte von 1928 
bis 1938 als Privatdozent für deutsche Literatur in Palermo und Padua. 1939 emigrierte 
er nach Großbritannien, kommt 1951 nach Wien zurück (Kassner begrüßt ihn am 
25. Januar 1951 mit den Worten: »Hoffentlich können Sie sich in Österreich wieder ein­
leben (ohne zu grosse Opfer«) und arbeitet hier als Dozent am Reinhardt-Seminar und 
an der Akademie für angewandte Kunst (vgl. Lexikon deutsch-jüdischer Autoren. Bd. 3. 
Hg. vom Archiv Bibliographia Judaica. München 1995, S. 418–435; Isolde Emich, Leben 
und Schaffen des Dichters Felix Braun; in: Felix Braun zum achtzigsten Geburtstag am 
4. November 1965. Wien 1965, S. 3–22). – Braun war in den 1920er Jahren durch Ver­
mittlung des befreundeten »Romandichters« Emil Scholl (1875–1940), der Marianne 
Kassners Schwester Agnes Eissler (1884–1944) geheiratet hatte, mit Kassner auf dessen 
Wunsch in persönlichen Kontakt getreten und erinnert sich nach dem ersten Besuch in 
der Tilgnerstraße: »Ich war nicht beglückt, als ich fortging. Doch wußte ich, daß ich in 
einem oberen Bereich geweilt hatte« (Erinnerungen an Rudolf Kassner; in: Felix Braun, 
Anrufe des Geistes. Graz / Wien / Köln 1965, S. 139–157, hier S. 144f.; zuvor in: Der 
Bund. Bern, 28. August 1964, S. 7). – Brauns überlieferte Korrespondenz mit Kassner 
(wie in den allermeisten Fällen sind nur dessen Briefe erhalten) setzt im Juli 1932 ein 
und erstreckt sich bis März 1954 (Wienbibliothek im Rathaus). Am 25. August 1935 hat­
te Braun im »Literaturblatt« der »Neuen Freien Presse« (S. 22f.) »Kaßners ›Buch der 
Gleichnisse‹« als »das schönste seiner bisherigen Werke« besprochen.

74 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahre«234   schicken zu können.  Ich meine nicht,  Rilkes  Dichtung sei 
in  toto  eine  sublimierte  Phallik,  aber  diese  kommt  darin  vor.235 

Wenn  Sie  wie  ich  sein  geheimgehaltenes  Gedicht  auf  den  Phallus 
im Leib  der  Geliebten  oder  Mutter236  kennen  würden,  würden  Sie 
mich  besser  verstehen.  Es  ist  nicht  Erotik,  sondern  eben  Phallik, 
hängt  bei  ihm  mit  vielem  zusammen  und  mündet  in  seine  S. 
Freud-ik.  In  meiner  Einleitung  zum  Briefwechsel  zw.  ihm  u.  der 
Fürstin Taxis, der im Frühjahr bei Niehans u. Rokitansky in Zürich 
erscheint,  sage  ich  mein  letztes  Wort  darüber.237  Diese  Phallik 
kommt bei ihm, die sublimierte, aus seinem Abthun des Logos, aus 
seiner Beziehung zu Christus.

Ich las dieser Tage z. Th. mit wahrem Entsetzen in Georges 7tem 

Ring. Wie rein steht Rilke nicht daneben! Wie uneitel! Georges Dich­
tung ist zu einem grossen Theil sublimierte Eitelkeit. Ein Narciss, der 
geisselt! Mm. Purtscher–Wydenbruck bewundert sehr Eliot.238 Ich mag 

234 Rudolf  Kassner,  Umgang  der  Jahre.  Gleichnis  –  Gespräch  –  Essay  – 
Erinnerung.  Erlenbach-Zürich  1949:  KSW  IX,  S. 5–401.  Das  Buch  war  am 
8. November  1949  ausgeliefert  worden.

235 Im Aufsatz »Rainer Maria Rilke. Zu seinem zwanzigsten Todestag«, der, zuerst 
im  Dezember  1946  in  den  »Schweizer  Monatsheften« (26,  1946,  H.  9,  S. 552–558) 
erschienen,  den  »Umgang  der  Jahre«  beschließt  (KSW  IX,  S. 392–401),  spricht 
Kassner  »von einer  sublimierten  Phallik«  bei  Rilke,  unter  Verweis  auf  Gedichte  wie 
»Der  Schwan«,  »Flamingos«  oder  die  »fünfte  Elegie« (S. 397).

236 Die »Sieben Gedichte« aus dem Spätherbst 1915 werden erst  1956 im Zweiten 
Band von Rilkes »Sämtlichen Werken« öffentlich bekannt gemacht: Gedichte. Zweiter 
Teil. Hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit Ruth Sieber–Rilke besorgt durch Ernst 
Zinn.  Wiesbaden 1956,  S. 435–438.

237 Kassners  1948  abgeschlossener  und   1949  als  Sonderdruck  zur  Hundertjahr-
Feier  des  Schweizerischen Buchhändlervereins erschienener Aufsatz  »Zum Briefwech­
sel  zwischen  Rainer  Maria  Rilke  und  der  Fürstin  Marie  von  Thurn  und  Taxis–
Hohenlohe«  wird  übernommen  in  Rilke–Taxis  (wie  Anm. 37),  S.  XIII–XXXVII;  zu 
Rilkes  »Neigung  zur  Psychoanalyse«  s.  ebd.,  S.  XXXIVf.  (KSW X,  S. 339f.).

238 Die österreichische Schriftstellerin, Übersetzerin und Malerin Nora Gräfin Wy­
denbruck (1894–1959) ist seit 1919 mit dem Maler Alfons Purtscher (1855–1962) verhei­
ratet. 1926 folgt sie ihm nach England, wo beide 1933 die britische Staatsbürgerschaft er­
werben. Im Frühjahr 1921 war sie mit Rilke in brieflichen Kontakt getreten, hatte 1948 
dessen »Duineser Elegien« ins Englische übersetzt und 1949 die Biographie »Rilke: Man 
and Poet. A Biographical Study« veröffentlicht. Zu diesem Zweck hatte sie Kontakt zu 
Kassner aufgenommen, dem sie im »Foreword« (S. 6) neben anderen – darunter Felix 
Braun, ihrem »guide, philosopher and friend« – für die Erlaubnis dankt, »to quote from 
their works«. Kassner spielt mit seiner Bemerkung wohl auf die gedruckte Widmung des 
Rilke-Buches an: »To T. S. Eliot / the other great poet whom I have been privileged to 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 75

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(seit langem) seine Prosa; seine Dichtung ist synthetisch, wie es syn­
thetisches Elfenbein gibt u. ähnliches.239 Wie gut doch die österreich. 
Dichtung seit 1890 neben der der anderen dasteht! Der schauerliche 
Mangel an Natur bei den Deutschen seit der Romantik!

Mit den besten Wünschen u. Grüssen
Ihr

Rud. Kassner

Ich wüsste gerne die Adresse der Gerty Hofmannsthal.240

An Annette Kolb241

Sierre
Hotel »Bellevue« 13./III.50.

Liebe Annette Kolb!
Dank für die freundliche Überraschung durch Ihre Zeilen. Gide hat 

mein Paris (1900) seinerzeit im Mercur gelesen242 u. wollte sich darauf 

know, in gratitude« (S. 7). Sie hatte T. S. (Thomas Stearns) Eliot (1888–1965) im Februar 
1945 kennengelernt und wird in der Folge einige seiner Werke ins Deutsche übertragen; 
vgl. Nora Wydenbruck, My Two Worlds. An Autobiography. London / New York / To­
ronto 1956.

239 Kassner war Eliot im Herbst 1926 durch Vermittlung der Prinzessin Marguerite 
Bassiano in Paris begegnet und hatte ihn Fürstin Bismarck als »einen bedeutenden Lyri­
ker und Essayisten« vorgestellt. Die von Eliot herausgegebene Zeitschrift »The Criterion« 
hatte im Oktober 1930 (Bd. 10, Nr. 28, S. 25–35) Kassners Essay »Von der Eitelkeit« als 
»Concerning Vanity« in englischer Übersetzung veröffentlicht; und Eliot selbst wird 1953 
zu Kassners 80. Geburtstag eine kurze »Congratulation« beisteuern, »to salute and pay 
homage to so distinguished an author and so great a European who has every reason to 
look back with pride upon his life work« (Kassner, Gedenkbuch [wie Anm. 164], S. 207f.). 

240 Vgl. oben Anm. 207.
241 Monacensia. – Kassner hatte Annette Kolb (1870–1967) in der Zeit vor dem Ers­

ten Weltkrieg wohl im Münchner Salon des Verlegerehepaars Hugo und Elsa Bruck­
mann kennengelernt. Im Januar 1912 hatte er mit ihr am Treffen auf Schloss Neubeuern 
teilgenommen, zu dem Hugo von Hofmannsthal in Absprache mit der Schlossherrin Ju­
lie Freifrau von Wendelstadt alljährlich Freunde und Weggefährten einzuladen pflegte. 
Das Gästebuch von Neubeuern verzeichnet unter dem »5.I.12 – 7.I.12« auf derselben Sei­
te die Einträge Kassners, Annette Kolbs und Hugo und Gerty von Hofmannsthals (Rein­
hard Käsinger, Aus den Gästebüchern von Schloss Neubeuern Band I–VII. Neubeuern 
2009, S. 578). Im Februar 1933 hatte Annette Kolb Deutschland verlassen und sich nach 

76 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Einleitung zu Drouins Goethe beziehen. Ach! bitte schicken Sie 
mir nicht die Sagesse.243 Ich lese immer weniger gerne über, wie sich der 
alte Adolf Hildebrandt ausgedrückt hat.244

Ja die Akademie.245 Ich habe zu innerst gar keine Beziehung zu so 
etwas, schon wirklich gar keine, hatte nie eine gehabt, ebensowenig zu 

Stationen in Luxemburg, der Schweiz, England und Irland in Paris niedergelassen, ehe 
sie im April 1941 über Spanien und Lissabon nach New York emigriert und von dort als 
eine der Ersten Ende Oktober 1945 wieder nach Europa zurückgekehrt war. Hier zu­
nächst ohne feste »Bleibe [...] schlüpfte sie wieder [...] bei verschiedenen Freunden in der 
Schweiz« unter (Ich habe etwas zu sagen. Annette Kolb. 1870–1967. Hg. von Sigrid Bau­
schinger. Ausstellung der Münchner Stadtbibliothek. München 1993, S. 179) und war in 
Zürich auch Kassner begegnet; s. unten Anm. 249.

242 Rudolf Kassner, Erinnerungen an Paris. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für Eu­
ropäisches Denken 1, 1947/48, H. 6, S. 842–857; dabei handelt es sich um einen erweiter­
ten und überarbeiteten Teildruck des gleichnamigen Aufsatzes, der im Januar 1941 in 
der »Neuen Rundschau«, S. 41–52, erschienen war. Kassner hatte André Gide am 1. Ja­
nuar 1948 darauf aufmerksam gemacht: »Im Jannuar, gegen Ende, werden es 48 Jahre, 
dass ich Ihnen zum erstenmal begegnet bin. Wir frühstückten zusammen bei Duval auf 
dem Boulevard St. Michel. <Henri> Ghéon war dabei, <Charles> Chanvin u. ich glaube 
auch, Drouin [...]. Im Jahre 40 schrieb ich für die Neue Rundschau Erinnerungen an Pa­
ris 1900. [...]. Man will sie jetzt wieder abdrucken. Im Mercur [...]« (Klaus E. Bohnen­
kamp / Claude Foucart, Rudolf Kassners Briefe an André Gide. In: Jahrbuch der deut­
schen Schillergesellschaft 30, 1986, S. 83–127, hier S. 125). Aus dem »Merkur« geht der 
Text unter dem neuen Titel »Paris (1900)« 1949 in den »Umgang der Jahre« ein (KSW 
IX, S. 358–391). Darin erinnert sich Kassner der Wiederbegegnung mit dem vormaligen 
Berliner Kommilitonen Charles Drouin (1871–1943), der »das Buch über Goethe schrei­
ben« wollte und der, als Schwager André Gides, ihm den Zugang zur jungen Pariser Lite­
raturszene eröffnete.

243 Aus Drouins »La Sagesse de Goethe« waren unter dem Pseudonym Michel 
Arnaud zwischen September 1900 und Juni 1903 einzelne Kapitel in der Zeitschrift 
»LʼErmitage« erschienen. Nach Drouins Tod hatte André Gide das Werk zusammenge­
fasst und 1949 mit einer »Préface d’André Gide« bei Gallimard in Paris herausgebracht, 
ohne allerdings die hier zitierte Absicht zu verwirklichen, auf Kassners Pariser Erinne­
rungen einzugehen; vgl. KSW IX, S. 363–365 und S. 921f.

244 Diesen Ausspruch Adolf Hildebrandts (1847–1921), eines der führenden deut­
schen Bildhauer seiner Zeit mit Sitz in München, zitiert drei Jahre später auch Annette 
Kolb in ihrem zu Kassners 80. Geburtstag gedruckten Brief vom 14. Juli 1953: »Als eines 
Abends bei Adolf Hildebrandt die Rede kam auf ein Buch, das sich, glaube ich, auf Goe­
the bezog, und er um seine Meinung befragt wurde, sagte er: ›ich lese nicht über‹, und wir 
lachten wohl wissend, wie er es meinte« (Kassner, Gedenkbuch [wie Anm. 164], S. 46f.).

245 Am 9. Juli 1949 hatten »deutsche Gelehrte, Forscher und Dichter [...] in Worms 
die Akademie der Wissenschaften und der Literatur gegründet und Mainz zu ihrem 
Sitz« und Alfred Döblin zum Präsidenten gewählt. Auf der Vorschlagsliste für erste Zu­
wahlen der Klasse für Literatur findet sich u.a. Rudolf Kassner (Alfred Döblin, 1878–
1978. Eine Ausstellung des Deutschen Literaturarchivs im Schiller-Nationalmuseum 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 77

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Penclubs u. dergleichen. Im 77sten überlässt man das anderen, schon 
gar, wenn man zu den anderen erst recht keine hat. Döblin wollte 
mich mit Schmittbonn u. Hausenstein246 locken. Um Gottes willen! 
Und dann noch etwas, was ich erst dem Prof. Emge247 schrieb später, 
da ich es zuerst noch nicht wusste. Ich mag nicht eine deutsche Akade­
mie, die der französische Chef de lʼéducation zusammenruft (wie mit 
klatschenden Händen eine Gouvernante Kinder aus der Schule an den 
Spielplatz ruft).248

Rechnen Sie dazu, dass ich deutschen Boden wohl nicht mehr betre­
ten werde, da ich ziemlich unbeweglich, d.h. ein Auf-der Terrasse-auf 
u. ab-Gehender geworden bin u. seit dem wir uns in Zürich 46 gespro­

Marbach am Neckar 1978, S. 51 und S. 469–471). Döblins Schreiben an Kassner ist eben­
so wenig erhalten geblieben wie Kassners Antwort; es dürfte jedoch dem Brief entspro­
chen haben, in welchem Döblin am 18. Juli 1949 Hans Henny Jahnn Gründung und Zie­
le der Akademie dargelegt hatte: »Die Abteilung für Literatur, als deren Gründergruppe 
Herr <Walter> von Molo, Wilhelm Schmidtbonn und ich zeichnen, [...] haben Sie, lieber 
Herr Jahnn, genannt, und ich habe es unternommen, Sie persönlich einzuladen. [...] Die 
erste Zuwahl wird kaum mehr als sechs neue Namen betreffen. Wir haben, nur kurz zu 
Ihrer Orientierung, weiter vorgeschlagen und um Einladung gebeten: Wilhelm Hausen­
stein, Werner Bergengruen, Rudolf Kassner, Hermann Kasack, Annette Kolb« (Alfred 
Döblin, Briefe. Hg. von Walter Muschg, weitergeführt von Heinz Graber. Olten / Frei­
burg i. Br. 1970, S. 397). Kassner lehnt, anders als Annette Kolb, die angetragene Mit­
gliedschaft ab.

246 Der Schriftsteller Wilhelm Schmidtbonn (1876–1952) sowie der Schriftsteller, 
Kunstkritiker und Diplomat Wilhelm Hausenstein (1882–1957).

247 Emge (s. oben Anm. 98) ist Gründungsmitglied und Senator der genannten Aka­
demie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz.

248 An Emge hatte Kassner am 9. August 1949 geschrieben: »Akademie der Wissen­
schaften – ja, eine solche der Literatur – das geht mir weniger ein. Ich habe darüber 
Döblin alles geschrieben, was ich ihm darüber schreiben konnte. Was hat zu allem dazu 
der Chef de l’éducation bei soetwas zu suchen? Hat er die Anregung gegeben? Man hätte 
warten sollen, bis davon keine Anregung ausgehen konnte. Wenn wir uns einmal sehen, 
werden wir uns darüber zu unterhalten haben« (Bundesarchiv, Koblenz). Kassner bezieht 
sich in beiden Fällen auf den Umstand, dass Döblin am 1. Januar 1949 durch das Pariser 
Ministère de l’Education Nationale zum Officier d’Académie ernannt worden war. Emge 
wird in einem Artikel über »Entstehung und Art der neuen Körperschaft« feststellen, sie 
»wäre nicht möglich geworden, wenn die Akademie nicht von Anfang an die Förderung 
durch die Besatzungsbehörde erfahren hätte« (Das Goldene Tor. Zweimonatsschrift für 
Literatur und Kunst 5, H. 2, April 1950, S. 86–88; vgl. Alfred Döblin. Ausstellungskata­
log [wie Anm. 245], S. 51 und S. 471).

78 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen haben, nur einmal in der Eisenbahn gefahren bin. Gleich darauf 
nach Basel zu meiner Vorlesung.249

Sonst geht es mir gut. Man gewinnt mit den Jahren einen immer 
reineren Blick für alles, was eine Gnade ist. Für die ich Gott täglich 
danke.

Für Frau Burckhardt trauere ich so wie Sie u. alle Freunde der 
ungewöhnlichen Frau.250

Alles Liebe.

Rud Kassner

An Felix Braun251

Sierre 8./IV. 52

Sehr geehrter Herr Dr. Braun!
Ich hoffe sehr, dass Sie die Lungenentzündung nun überstanden 

haben u. ganz wohlauf sind. Penicilin ist sehr efficace, hat einem 92jäh­
rigen Schwager252 das Leben geschenkt, aber man zahlt mit langer 
Mattigkeit. Wie sollte es anders sein?!

249 Kassner hatte sich auf Anregung Werner Reinharts von Mitte Oktober bis 3. No­
vember 1946 in Zürich aufgehalten und war dort mit zahlreichen alten und neuen Freun­
den und Bekannten zusammengetroffen, darunter offenbar auch mit Annette Kolb. 
Nach Sierre im Kanton Wallis zurückgekehrt, wo er seit Mitte August als Reinharts Gast 
im Hotel »Bellevue« den bleibenden Wohnsitz seiner letzten Lebensjahre gefunden hat­
te, war er Anfang Dezember nach Basel gereist und hatte dort am 2. und 3. Dezember 
im »Penclub« und im »Philosophischen Verein« vorgelesen, und zwar Auszüge aus der 
»Transfiguration«, aus der kurz zuvor am 23. November erschienenen »Zweiten Fahrt« 
sowie aus der noch unveröffentlichten »Rede an die Erben«, dem Nachwort zum im Sep­
tember 1947 erscheinenden »Neunzehnten Jahrhundert« (KSW VII, S. 356–399).

250 Helene Burckhardt–Schazmann (geb. 1871), die von Kassner hochverehrte Mutter 
Carl J. Burckhardts, war am 19. Dezember 1949 unerwartet verstorben. Aus diesem An­
lass hatte Kassner für die »Basler Nachrichten« ein Gedenkwort »Zum Tode von Frau 
Helene Burckhardt–Schazmann« geschrieben, das jedoch die Redaktion zu spät erreicht 
und ungedruckt bleibt; jetzt aus dem Nachlass in: KSW X, S. 611–612; zur Entstehung 
ebd., S. 1049f.

251 Wienbibliothek im Rathaus.
252 Georg Friemel, der Ehemann von Kassners ältester Schwester Marie, s. oben 

Anm. 48.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 79

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sierre u. Wien, ach!253 Die Wagschale Wien schnellt hinauf wie die 
eine des Franz Moor,254 sooft Sierre es aufzuwiegen hat. Der Haupt­
grund, warum ich hier im Hotel bin, ist der, dass mein Gehen immer 
schlechter wird u. das Hotel hier u. oben in Crans (im Sommer) mit 
ihren beiden Terrassen mir Bewegungsmöglichkeit verschafft, die ich 
in Wien oder sonstwo nicht haben könnte. In Wien wäre ich an einen 
bath-chair gebunden,255 wenn ich aus dem Zimmer wollte. Mein Auf­
enthalt hier hat nichts unmittelbar mit Rilke zu thun. Ich war ca 4 
Jahre nicht auf Muzot, habe 6 Jahre keine Eisenbahn betreten etc. 
etc. Wie sich alles weiter gestalten wird, mein Gehen vor allem, ist 
bei meinem Alter – in 1½ Jahren bin ich 80 – nicht abzusehen. Auf 
keinen Fall nicht sehr heiter, weil ich mein ganzes Leben lang viel im 
Freien war. Kein Mensch glaubt mir jetzt, dass ich in Lautschin oft 
Spaziergänge bis zu 4 Stunden gemacht habe ...256

Jedenfalls rührt mich sehr die Sorge, der sorgende Gedanke des 
Unterrichtsministeriums.257

253 Braun hatte wiederholt gefragt, ob und wann Kassner nach Wien zurückkehren 
wolle. Nach erneuter Anfrage wird Kassner am 27. Mai 1952 ungeduldig feststellen: »Ich 
denke, wir lassen am besten das Thema Rückkehr ruhen. So lange, als es geht. Auf alle 
Fälle sehe <vom Empfänger wohl wegen der unsicheren Lesung unterstrichen> ich mich 
nicht von hier weg« (Wienbibliothek im Rathaus).

254 Mit Bezug auf die Jenseitsvisionen des Franz Moor in Schillers »Räubern«, V. Akt, 
Szene 1.

255 Ein Rollstuhl, so benannt nach seinem Ursprungsort, der Stadt Bath in England.
256 Vgl. oben, S. 47. Kassners Brief an Fürstin Bismarck aus Lautschin (Loućen) vom 

18. August 1938.
257 Österreichischer Unterrichtsminister ist derzeit Dr. jur. Ernst Kolb (1912–1978). In 

seiner Amtszeit vom Januar 1952 bis 31. Oktober 1954 setzt er sich vielfach für Kassner 
und dessen Werk ein, motiviert und tatkräftig unterstützt von Herta Staub (1908–1996), 
der Schriftstellerin, Journalistin und einflussreichen Referentin am Kulturamt in Wien. 
In dieser Funktion hatte sie sich unmittelbar nach Kriegsende um die Lebenssituation 
Kassners und seiner Frau gekümmert und schließlich im Spätherbst 1945 gemeinsam 
mit Carl J. Burckhardt die Ausreise in die Schweiz ermöglicht (s. oben Anm. 185). Auf 
Kassners Wunsch wird sie seine Nachlassverwalterin und gehört 1962, gemeinsam mit 
dem Unterrichtsministerium und der Österreichischen Nationalbibliothek, zu den Grün­
dern der Rudolf-Kassner-Gesellschaft, zu deren Geschäftsführerin sie berufen wird; vgl. 
Lisa Fischer, »Jenseits vom lärmenden Käfig«. Die Lyrikerin, Journalistin und Aktivistin 
Herta Staub. Wien u.a. 1997, S. 105–111 und S. 120–125.

80 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Habe heute Ihren Johann vom Kreuz258 erhalten u. danke Ihnen 
sehr dafür. Ist alles Spanische nicht dem Deutschen sehr ferne, ferner 
als alle anderen Sprachen u. dem, was diese ausdrücken?

Sie fragen mich nach meinem Verhältnis zu Mells Nibelungen. Ich 
finde sie – abgesehen von ein paar Mellscenen, Mellausbrüchen siehe! 
Kriemhilds Begrüssung von Giselher in Ungarn!259 – von Grund aus 
verfehlt. Was episch möglich erscheint, wird auf der Bühne unerträg­
lich. Im übrigen mag ich die Nibelungen heute weniger denn je. Sie 
sind sehr, sind entsetzlich deutsch, und dagegen habe ich seit 1933 
resp. 38 noch etwas auf dem Herzen. Lese jetzt den wundervollen 
Band II. von Hofmannsthals Prosa. Oft freilich vermisse ich ein ge­
naueres Mass, etwas mehr Strenge, ein besseres Sitzen, wie man von 
einem Rock sagt, dass er sitzt. So bei Balzac, auch bei Meeres u. der 
Liebe Wellen,260 aber offenbar hat er den Faltenwurf, den schönsten, 
allem anderen vorgezogen.

Alles Gute u. mit den besten Grüssen
Ihr

Rud. Kassner

258 Johannes vom Kreuz. Die dunkle Nacht der Seele. Sämtliche Dichtungen. Aus 
dem Spanischen übertragen und eingeleitet von Felix Braun. Salzburg 1952.

259 Max Mell, Der Nibelunge Not. Dramatische Dichtung in zwei Teilen. Salzburg 
1951; hier mit Bezug auf den »Zweiten Teil«, S. 123f. – Beide Teile bleiben in diesem 
Druck unbetitelt. Der erste Teil war als »Der Nibelunge Not« am 23. Januar 1944 am 
Burgtheater uraufgeführt worden (s. oben, S. 53, Kassners Brief an Mell vom 17. Februar 
1944); der zweite Teil folgte als »Kriemhilds Rache« am 6. Januar 1951 am selben Haus 
(vgl. die ausführliche Rezension von Edwin Rollett in der »Wiener Zeitung« vom 9. Janu­
ar 1951, S. 3). Schon im November 1930 hatte Kassner der Prinzessin Bassiano mit Blick 
auf Mells entstehende Tragödie »Sieben gegen Theben« erklärt, er kenne bisher nur 
Fragmente: »They are fine without being by any means overwhelming. He did not trou­
ble much about the fact of their all being old, almost prehistoric, legendary Greeks and 
gave each of them a tender Mell-heart with delicate and delicately poetical Mell-feelings 
and utterances, so that when one of them says: God, he would just as well or better say: 
Jesus Maria Josef« (BW Caetani [wie Anm. 77], S. 224). 

260 Hugo von Hofmannsthal. Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert 
Steiner. Prosa II. Frankfurt a.M. 1951, darin: »Balzac« (1908), S. 328–345; »Des Meeres 
und der Liebe Wellen« (1902), S. 28–31. – Am 21. Januar 1951 hatte Kassner für das 
»kostbare Geschenk« gedankt, das ihm Gerty von Hofmannsthal mit fünf Bänden der 
von Herbert Steiner besorgten »Gesammelten Werke in Einzelausgaben« gemacht hatte.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 81

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Werner Bock261

Sierre 6./10. 53

Sehr geehrter Herr Professor Bock!
Ich habe Sie zunächst zu Ihrem 60sten zu beglückwünschen, und 

dann erst für so vieles Gute zu danken, das Sie mir anlässlich meines 
80sten zukommen liessen. Ein regelrechter Austausch.262 Man ist in 
Augenblicken dazu verführt zu sagen: wie zwischen Potentaten. Sie 
haben auch ausserhalb Ihres Vaterlandes eine Gemeinde von vereh­

261 DLA: A: Bock, Werner. – Der am 14. Oktober 1893 in Gießen geborene Werner 
Bock lebt nach der Teilnahme am Ersten Weltkrieg und seiner Promotion zum Dr. phil. 
(1919) als freier Schriftsteller. 1934 mit Publikationsverbot belegt, emigriert er 1939 über 
Frankreich nach Argentinien, wo ihm 1942 die Staatsbürgerschaft verliehen wird. Er ar­
beitet in Buenos Aires für verschiedene deutschsprachige Zeitungen und Zeitschriften, 
wirkt von 1946 bis 1949 als Professor für Deutsche Literatur und Philosophie in Monte­
video und versucht mit großem Engagement, Kassners Werk für eine spanischsprachige 
Leserschaft zu erschließen. Auf seinen Europareisen zwischen Dezember 1952 und Sep­
tember 1958 besucht er Kassner mehrfach in Sierre – zum ersten Mal im Dezember 
1952, wozu Kassner am 28. April 1953 anmerkt: »Ich habe Ihren Besuch im letzten 
Winter in angenehmster Erinnerung u. hoffe, dass sich so etwas wiederholen lässt.« Am 
Briefschluss fügt er hinzu: »Die meisten Leser sind bei mir ungefähr so zwischen Knie u. 
Fussgelenk angekommen, bis zum Haupt oben ist es noch ein langer Weg, der genom­
men werden muss.« (DLA) 1954 erscheint die Festschrift zu Bocks 60. Geburtstag: »Lenz 
im Herbst«. Hg. von der Academia Goetheana – Buenos Aires, in der Kassner unter den 
»Besonderen Festgaben« auf S. 114f. mit Sätzen »Aus einem Notizbuch. Für Werner 
Bock« vertreten ist. 1958 verlegt Bock seinen Lebens- und Arbeitsort nach Losone im 
Tessin; vgl. Kerstin Unseld, Werner Bock. Ein deutscher Literat am Rio de la Plata. Hei­
delberg 2009, vor allem die Kapitel: »Über Les Milles nach Buenos Aires: Auswande­
rung. 1940« (S. 62–71), »Wieder zurück in Europa. 1958« (S. 71–77) und insbesondre 
»Der Einfluss Rudolf Kassners auf Bocks Essayschaffen« (S. 207–214); s. auch: Interna­
tionales Germanistenlexikon. 1800–1950. Hg. von Christoph König. Bd. 1. Berlin / New 
York 2007, S. 210–212. – Die zwölf im DLA verwahrten Briefe Kassners an Bock datie­
ren von April 1953 bis Januar 1959.

262 Anspielung auf die gegenseitigen literarischen ›Gaben‹ zu Bocks 60. (in: »Lenz im 
Herbst«: oben Anm. 261) und Kassners 80. Geburtstag: »Conversación con Rudolf Kass­
ner« (in: Revista Sur, Bd. 233, Juli/August 1953; deutsch: »Unterredung mit Rudolf Kass­
ner; in: Hüben und Drüben. Beilage zum Argentinischen Tageblatt. Buenos Aires, 
13. September 1953), «Rudolf Kassner, dialéctico de corazón (in: La Nación. Buenos Ai­
res, 13. September 1953) und »La cosmovisión de Rudolf Kassner. Una conceptión místi­
ca de la historia (in: Imago Mundi. Revista de Historia de la Cultura. Buenos Aires. 
2. Dezember 1953, S. 47–55). Alle drei werden 1957 aufgenommen in den Band: Werner 
Bock, Momento y Eternidad. Ensayos sobre literatura aleman. Buenos Aires, 1957, S. 61–
82.

82 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


renden Schülern, die Ihnen zugethan ist. Auch dazu muss man Sie 
beglückwünschen. Es wird Sie vielleicht interessieren, dass Ihr Aufsatz 
über mich im Sur zugleich in Genf gelesen wurde, und zwar von dem 
bekannten Dirigenten Ernest Ansermet und dass Sie ihm auf diese 
eher grossangelegte Art und Weise zu meiner Adresse verholfen haben. 
Wie weit ich Ihnen dafür zu danken haben werde, wird sich zeigen, 
nachdem er seinen angekündigten Besuch gemacht hat. Ihm hat es 
meine Physiognomik offenbar angethan, er will ihr, scheint es, eine 
phénoménologie de la musique entgegenhalten. Hoffen wir das Beste. 
Einstweilen habe ich noch etwas Angst vor solchen Sachen, Entwick­
lungen u. s. fort.263

Ich bin neugierig zu hören, ob Sur das Projekt, den Umgang der 
Jahre ins Spanische zu übersetzen, realisieren wird.264 Rentsch war 

263 Ernest Ansermet (1883–1969), Schweizer Dirigent, Orchestergründer und Musik­
theoretiker in Genf. Zeitweise gleichzeitiger Leiter des Orchesters der »Ballets Russes«, 
des 1918 von ihm gegründeten »Orchestre Romand (O.R.)« sowie des 1922 von ihm ins 
Leben gerufenen »Argentinischen National-Orchester (Orquesta Sinfónica Argentina)« in 
Buenos Aires, aus welcher Tätigkeit seine enge Verbindung zu Argentinien und zu Victo­
ria Ocampo datieren (s. unten Anm. 264 sowie »Vies croisées de Victoria Ocampo et Er­
nest Ansermet, Correspondance 1924–1969«. Hg. von Jean–Jacques Langendorf. Paris 
2005). 1940 gründete er das »Orchestre de la Suisse romande (OSR)«, das er mit großem 
internationalen Erfolg bis 1967 leitet. Seine wegweisende musiktheoretische Abhandlung 
»Les fondements de la musique dans la conscience humaine« erscheint 1961 in zwei Bän­
den (Grundwerk und Noten); die deutsche Übersetzung »Die Grundlagen der Musik im 
menschlichen Bewußtsein« folgt 1965: vgl. Jean–Jacques Langendorf, Ansermet, Ernest; 
in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), übersetzt aus dem Französischen: https://hls
-dhs-dss.ch/de/articles/020533/2014–03–27/ [14. Juli 2023]. – Nach freundlicher Mittei­
lung von Frau Ramona Fritschi, Conservatrice des Manuscrits, Bibliothèque cantonale et 
universitaire de Lausanne, fehlt im dort betreuten Nachlass Ansermets jede Spur einer 
Korrespondenz oder einer Begegnung mit Kassner. Ein gleichwohl mögliches Zusam­
mentreffen mag zu keinem für Ansermet positiven Ergebnis geführt haben; denn, wie er 
im späteren Gespräch bekennt: »[...] je n’ai jamais trouvé une véritable élucidation du 
mystère de la musique chez aucun philosophe« (Ernest Ansermet et J.-Claude Piguet, 
Entretiens sur la Musique. Neuchatel 1963, S. 105).

264 Die argentinische Schriftstellerin, Kulturmanagerin und Feministin Victoria 
Ocampo (1890–1979) hatte 1931 die Kulturzeitschrift »SUR« und den gleichnamigen Ver­
lag gegründet. Der hatte am 25. Februar 1953 bei Eugen Rentsch in Erlenbach-Zürich 
die Übersetzungsrechte für einige von Bock ausgewählte Kassner-Essays erbeten, war 
aber für diese Texte an den Insel-Verlag verwiesen worden. Daraufhin hatte Bock, von 
SUR beauftragt, sich am 9. April 1953 mit der »Insel« in Verbindung gesetzt (vgl. Un­
seld, Werner Bock [wie Anm. 261], S. 208). In der gleichzeitigen Korrespondenz zwischen 
dem Insel-Verlag und Kassner wird das Übersetzungsprojekt, das letztlich unverwirklicht 
bleibt, nicht erwähnt.

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 83

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/020533/2014
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/020533/2014
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/020533/2014
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/020533/2014


für mich sehr thätig. Ausser meinem »Inwendigen Reich« hat er ein 
Gedenkbuch herausgegeben zu meinem 80sten. Ich nehme an, dass Sie 
ein Exemplar erhalten haben.265

Nochmals meine herzlichsten Glückwünsche, reichlichen Ertrag im 
Gebiete des Geistes sind darin enthalten und manches andere.

In freundlicher Erinnerung
Ihr
sehr ergeb.

Rud. Kassner

An Gertrud von Heiseler266

S<ierre> 4.2.58

Liebe Gertrude v. Heiseler!
Ihre Briefe haben einen Ton wie keine anderen u. ich danke Ihnen 

dafür. Es ist schön u. gut, einen solchen Ton zu vernehmen.
Ich bin also in B. H. Lebenswegen.267 Sein Grillparzer ist als kri­

tische Sicht vielleicht das beste, was ich über ihn gelesen habe. Hof­
mannsthal-Essay ist schöner,268 aber ich fand es seit langem wichtig, 
dass einmal zugleich bewundernd u. kritisch geschrieben wird über 
ihn. Auch mag ich sehr B. Einstellung zum Österreichischen.

265 Rudolf Kassner, Das inwendige Reich. Versuch einer Physiognomik der Ideen. Er­
lenbach-Zürich 1953 (KSW IX, S. 523–647); sowie: Rudolf Kassner zum achtzigsten Ge­
burtstag. Gedenkbuch (wie Anm. 164).

266 DLA: A: Heiseler, Bernt und Gertrud von. – Heiselers Ehefrau, die Germanistin 
Dr. phil. Gertrud von Heiseler, geb. Gräfin Resseguier–Miremont (1915–2001).

267 Bernt von Heiseler, Lebenswege der Dichter. Vier Beiträge. Gütersloh 1958: Kleist: 
S. 11–87, Grillparzer: S. 89–120, Stefan George: S. 121–195, Henry von Heiseler: S. 197– 
256.

268 Vermutlich denkt Kassner an Hofmannsthals Essay »Grillparzers politisches Ver­
mächtnis«, der am 16. Mai 1915 in der »Neuen Freien Presse« erschienen war und den er 
im Dezember 1917 bei der Lektüre des Dritten Bands von Hofmannsthals »Prosaischen 
Schriften« (Berlin 1917) wieder gelesen hatte: »Ich habe«, so schreibt er am 15. Dezember 
1917, »Ihren dritten Band erhalten u. gleich gelesen, obwohl mir so ziemlich alles noch 
gänzlich gegenwärtig war. Ich schätze sehr das über Grillparzer [...]. Eine wunderbare 
Zartheit, Schmiegsamkeit u. Reife in dem was Sie da sagen u. wie Sie es sagen« (BW 
Kassner, S. 200).

84 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuerst habe ich George gelesen, dem ich einiges Biographische ver­
danke. Meine Abneigung zu George ist immer gewachsen u. heuer 
ganz entschieden. Ich finde so etwas wie pag 146269 unerträglich, fast 
das meiste, auch offenbar Schoene, irgendwie krank (ein wenig in der 
Urbedeutung des Wortes krank270), krank und cranc. Es ist nicht die 
Lüge u. Eitelkeit in so etwas wie: der Christ, der tanzt,271 das mir schon 
widerwärtig war als ich G. noch vielfach bewundert habe, sondern ich 
möchte sagen, sein Unwahres ist schon in seiner Seele wie der Krebs 
im Körper.

Ich bin im Kleist, noch nicht weit, aber der scheint mir sehr ge­
konnt. Ich wusste nichts von Kleists Musikalität, habe sie aber im »19. 
Jahrhundert« wohl richtig erkannt und gefühlt.272 Mir sagt seine Prosa 
mehr als seine Poesie. Das Erdbeben in Chile ist eines der grössten 
Meisterwerke. B. hat sehr recht, dass er uns dazu beglückwünscht, dass 
uns Georges Erzählung aus seiner Jugend erspart blieb.273 Ich erinnere 

269 Im Gegensatz zu einigen frühen Gedichten, bei denen George »ins Kunstgewerbli­
che gerät«, zitiert Heiseler auf der genannten S. 146 die drei Strophen von »Der Einsie­
del« aus dem »Buch der Sagen und Sänge« (Stefan George, Sämtliche Werke in 18 Bän­
den. Bd. III. Hg. von Ute Oelmann. Stuttgart 1991, S. 55) als eines »der besten seines Le­
bens«.

270 Als ursprüngliche Bedeutung nennt das »Deutsche Wörterbuch« von Jacob und 
Wilhelm Grimm. Bd. 5. Leipzig 1873, Sp. 2023: »leibesschwach, kraftlos, gelähmt«.

271 Heiseler, Lebenswege der Dichter (wie Anm. 267, S. 190), zitiert als »weniger glück­
lich« aus Georges »Gespräch des Herrn mit einem römischen Hauptmann« die Aussage 
des Herrn: »Des Sohnes banner mag im erdrund siegend wehn / Äonenlang sein sinn­
bild ob den völkern stehn / Eh wer des bundes fülle schaut: den Christ im tanz« (Stefan 
George, Sämtliche Werke. Bd. IX: Das Neue Reich. Hg. von Ute Oelmann. Stuttgart 
2001, S. 59); vgl. dazu KSW IX, S. 438.

272 Am Beginn des Essays »Kleist« berichtet Heiseler (wie Anm. 267, S. 17f.) von 
Kleists »außerordentliche<m> Talent für Musik« und belegt die »musikalische Grund­
richtung seiner Natur« mit Beispielen aus Kleists Leben. Kassner hatte im Buch »Das 
neunzehnte Jahrhundert. Ausdruck und Größe« (1947) von Kleist im Kapitel »Das neue 
Jahrhundert« gehandelt und ausgeführt, Kleist sei »kopfüber« in die Welt dieses neuen 
Jahrhunderts gestürzt, in der »an Stelle des Auges das Ohr getreten« sei: »Kleists Welt 
<muß> als eine des Ohrs mehr als des Auges bezeichnet werden« (KSW VIII, S. 100–106, 
bes. S. 101 und S. 104).

273 Vgl. Heiseler, Lebenswege der Dichter (wie Anm. 267), S. 138: »Wie die dramati­
sche, so scheint auch die prosaische Rede sich diesem Dichter zu versagen, und wenn er 
wirklich, wie bei Edgar Salin berichtet wird, einmal den Gedanken hatte, eine Art von 
autobiographischer Erzählung ›Der Burgjüngling‹ zu schreiben, so war es gewiß ein gu­
ter Instinkt, der ihn das wieder aufgeben ließ.«

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 85

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mich dass mir seine Rede auf Mallarmé, aus Thaten u. Tage (oder 
ähnlich) schon vor vielen Jahren unerträglich erschienen ist.274

Das Richtige über George muss noch geschrieben werden, er gehört, 
wenn auch als Tadler, ganz zu der deutschen Epoche Wilhelm II. u. 
dessen, dessen Namen ich weder gerne schreibe noch ausspreche,275 

dazu. Dass er es als Tadler that, ist das Krebsartige (Krebshafte) an 
ihm. Ich mag eigentlich die ganze Literatur dieses Reiches* nicht. Wie 
viel Echtes war nicht in G. Hauptmann, u. wie ist das dann verschwol­
len, bonzig u. dumm geworden! Wie gescheit ein Borchardt u. wie 
widerwärtig, falsch! Österreich steht um so viel besser da.

Das ist alles mehr ein Brief für B; aber Sie nehmen doch ganz theil 
an ihm.

Es geht wie es geht, mir sind Briefe übers Befinden weder angenehm 
noch gemäß. Es geht gut bis aufs Gehen, das immer armseliger wird. 
Ich glaube nicht, dass ich S<ierre> wie im vorigen Jahr verlassen wer­
de. Voriges Jahr war ich etwas überspannt, wohl auch vom Goldenen 
Drachen.276

Alles Liebe Ihnen u. B v.
Ihrem

Rud. Kassner.

*nach Bismarck, über den George ganz dumm redet277

274 Mallarmé; in: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skizzen von Stefan George. 2. 
erw. Ausgabe. Berlin 1925: Sämtliche Werke. Bd. XVII. Hg. von Ute Oelmann. Stuttgart 
1998, S. 46–48.

275 Adolf Hitler.
276 Die aufreibenden Korrekturarbeiten am »Goldenen Drachen« hatten Kassners 

Gesundheitszustand stark beeinträchtigt und zu einem »Nervenzusammenbruch« ge­
führt (an Erich von Kahler, 6. Oktober 1957: DLA), in dessen Folge er Anfang Juli 1957 
in das 1904 gegründete »Centre de Santé La Lignière« in Glands im Kanton Vaud am 
Genfer See eingeliefert werden musste. Dort hatte er sich bis zum 20. August kräftigen 
und erholen können, freilich auch hier mit Durchsicht der Fahnen und Korrekturarbei­
ten am Buch befasst, das dann, drei Monate nach seiner Rückkehr nach Sierre, am 
19. November 1957 erschienen war: Rudolf Kassner, Der goldene Drachen (wie oben, 
Anm. 181): KSW X, S. 5–304.

277 Vgl. die kurzen Bemerkungen bei Heiseler, Lebenswege der Dichter (wie 
Anm. 267), S. 179. Möglicherweise kannte Kassner das zu Georges Lebzeiten nicht veröf­
fentlichte »Zeitgedicht« »Der Preusse«, das der Dichter »am 22. Oktober 1902 im Haus 

86 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An Wolf-Dieter Zimmermann278

Sierre 16.8.58

Sehr geehrter Herr Pastor!
Es ist sehr gütig von Ihnen, dass Sie mir dieses Elaborat ins Franzö­

sische übersetzen wollen. Es ist für eine französische Freundin, sie soll 
es kennen lernen, da es ihr gewidmet ist. Meine Sachen sind nicht 
leicht zu übersetzen, manchmal ist es wohl gelungen, freilich nicht 
immer. Berg Kaf ist der Abschluss einer grösseren Sache, die »der blin­
de Schütze« heisst, Aussagen eines Zen-Adepten.279 Ich habe von Zen 

seines Verlegers Georg Bondi vor geladenen Gästen, darunter Karl Wolfskehl«, vorlas 
und das als Fragment erhalten geblieben ist. Robert Boehringer druckte es in der ersten 
Ausgabe seines Buchs »Mein Bild von Stefan George« (München / Düsseldorf 1951, 
S. 90; in der zweiten ergänzten Auflage von 1968 im Textband, S. 82f., als Faksimile im 
Tafelband, Tafel 54, dort jeweils unter dem erschlossenen Titel »Bismarck«); der Text 
jetzt in: Stefan George, »Von Kultur und Göttern reden«. Aus dem Nachlass. Ergänzun­
gen zu Stefan Georges »Sämtlichen Werken«. Hg. von Ute Oelmann. Stuttgart 2018, 
S. 30–32. – Eine kritische Edition mit ausführlichem Kommentar bietet Achim Aurn­
hammer, »Der Preusse«. Zum Zeitbezug der »Zeitgedichte« Stefan Georges im Spiegel 
der Bismarck-Lyrik; in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem »Siebenten Ring« für 
die Stefan-George-Gesellschaft hg. von Wolfgang Braungart. Tübingen 2001, S. 173–196.

278 Privatsammlung Stuttgart.– Wolf–Dieter Zimmermann (1911–2007), evangeli­
scher Theologe und Schriftsteller, Schüler und Freund Dietrich Bonhoeffers; seit 1938 
Pfarrer in verschiedenen Gemeinden, 1950 Persönlicher Referent von Bischof Otto Dibe­
lius; Schriftleiter der Zeitschrift »Unterwegs«; 1954 Rundfunkbeauftragter der Evangeli­
schen Kirche in Berlin-Brandenburg (https://www.dietrich-bonhoeffer.net/bonhoeffer-um
feld/wolf-dieter-zimmermann/ [22. April 2023]). Er korrespondiert mit Bonhoeffer, Rein­
hold Schneider, Erika Mann, Werner Heisenberg, Ernst Penzoldt, Edzard Schaper, Ru­
dolf Alexander Schröder, Hermann Hesse, Alfred Andersch u.a. (vgl. die Erwähnungen 
in den Katalogen »Kallias« und »Kalliope«). Auf welchem Wege Kassner mit dem in Ber­
lin lebenden Theologen in Kontakt trat, bleibt offen. Möglicherweise vermittelten der im 
Brief genannte Denis de Rougemont oder Carl J. Burckhardt, in dessen Nachlass zwei 
Briefe an Zimmermann aus dem Jahr 1954 überliefert sind (Universitätsbibliothek Ba­
sel).

279 Kassner hatte während seines Sommeraufenthaltes in Crans sur Montana im Juni 
1950 Comtesse Guy de Beaumont, geb. Jacqueline Gérard (1924–2021), kennengelernt, 
eine junge Französin, »deren Grossvater (gut gemessen) ich sein könnte« (KSW X, 
S. 976f.). 1954 hatte er ihr den »Zauberer« gewidmet (»Für Mme Guy de Beaumont«), in 
dem er selbst als Zauberer Merlin und die junge Freundin als Viviane figurieren (KSW 
X, S. 418–455). Im hier vorliegenden Fall geht es um Kassners letzte größere Arbeit »Der 
blinde Schütze. Aussagen eines imaginären Zen-Adepten« (KSW X, S. 523–596). Den 
Schluss der unter diesem Titel zusammengefassten Meditationen und Gespräche bildet 
»Der Berg Kaf. Ein Gespräch« zwischen Schüler und Meister, das »à G. B.« gewidmet ist 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 87

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dietrich-bonhoeffer.net/bonhoeffer-umfeld/w
https://www.dietrich-bonhoeffer.net/bonhoeffer-umfeld/w
https://⁠
https://o
https://⁠
https://lf-dieter-zimmermann
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dietrich-bonhoeffer.net/bonhoeffer-umfeld/w
https://www.dietrich-bonhoeffer.net/bonhoeffer-umfeld/w
https://o
https://lf-dieter-zimmermann


selbst erst vor wenigen Jahren erfahren, es hat mich sehr betroffen, 
dass mein ganzes Werk von 1900 an eine Art Zen ist auf christlich 
europäischer Grundlage. Ich war, wie gesagt, darüber sehr erstaunt, 
Ausdruck dieses Staunens ist nun dieser »blinde Schütze«. Im übrigen 
hat mich Denis de Rougemont auch darauf aufmerksam gemacht.280

Ich wünsche Ihnen, sehr geehrter Herr Pastor, Glück zu dieser Ar­
beit, Glück u. Freude, etwas von ihr, und danke Ihnen herzlich dafür, 
dass Sie die Arbeit auf sich nehmen.

Mit ergebenen Grüssen schliesse ich
Ihr

Dr. Rud. Kassner

An Ernst Zinn281

S<ierre> 25/2 59

Ach,
lieber Zinn, ich hab gar nicht das Gefühl, krank zu sein, als Kranker 

fühlt man sich auf gewisse Weise in sich, in der Krankheit geborgen. 

(KSW X, S. 583–596). Die überaus wichtige und ergiebige »Correspondance« Kassners 
mit Mme. de Beaumont liegt in der Bibliothèque Nationale in Paris (NAF 28948): F. 1–
85: Lettres de Jacqueline de Beaumont à Rudolf Kassner, 1952–1959; F. 86–340: Lettres 
de Rudolf Kassner à Jacqueline de Beaumont, 1953–1959.

280 Denis de Rougemont hatte in seinem Beitrag »Rudolf Kassner« im »Gedenkbuch« 
zu Kassners achtzigstem Geburtstag (wie Anm. 164, S. 80–82) auf diese Parallele als »as­
sez analogue [...] à ceux qu'imposent aux néophytes les moines bouddhistes de la secte du 
Zen« hingewiesen; vgl. auch Kassners Essay »Zen, Rilke und ich« (1956) in: KSW X, 
S. 499–511, bes. S. 505–510, sowie die Erläuterungen ebd., S. 1022f.

281 DLA: A: Zinn, Ernst. – Bereits der dreizehnjährige Ernst Zinn (1910–1980) war 
im Zuge seiner jugendlich begeisterten Lektüre der Werke Rainer Maria Rilkes auf den 
Namen Rudolf Kassner gestoßen und hatte »1933, vielleicht wenig später«, brieflichen 
Kontakt zu Kassner aufgenommen. Nach dieser »kurzen Fühlungnahme im Zeichen Ril­
kes« folgte im März 1939, auf dem Weg nach Duino, die erste persönliche Begegnung im 
»finsteren, furchtbar bedrückten« Wien, das sich vom im Vorjahr vollzogenen »An­
schluss« Österreichs an das Deutsche Reich und vom nahenden Krieg umdüstert und be­
lastet darbot. Schon damals erlebte Zinn im Ansatz die später formulierte Gewissheit, 
dass er Kassner »ohne Umschweife als den bedeutendsten Menschen bezeichnen« müsse, 
dem er »je begegnet« sei. Über die Jahrzehnte hin entwickelt sich eine Freundschaft, die 
auch die Familie mit einschließt, und die endlich im Projekt der Ausgabe »Sämtlicher 

88 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eher fühle ich mich, dass der Teufel sein Spiel mit mir trieb, weil 
er Zeit hat oder weil ich Zeit habe u. was einmal auch so sein kann. 
Im Herbst hatte ich so Vorgefühle, dass mir etwas auflauerte. Daher 
noch immer die kleinen Temperaturen infolge von oben her an der 
Lungenspitze ohne die allergeringsten katarrhalischen Erscheinungen, 
die sehr geschwollenen Beine. Es heisst Ermüdung des Herzmuskels, 
nach Aufnahme des Kardiogramms sagte der Dr.: Vous avez un cardio­
gramme juvenil. Was sind das für Umstände, zu allem kommt noch 
Schwäche des Auges beim Lesen, sonst gar nicht. Erste Spuren des 
Alter<s>stars.

Dank für Ihren Rilkeband, der sicherlich auf seine Art ein Meister­
werk ist.282

Meine Frau ist da, liest vor, das Buch u.a. von Jung über die 
Atombombe, das Werden derselben, eine schreckliche Sache alles 
zusammengenommen.283 Krustchew284 ist wohl der erste atomare 
Staatsmann, daneben alles andere zurückfällt, gewissermaßen auf den 
Axxxx.

Meine Frau schickt Ihnen heute den Christomenos285 zurück. Er ist 
ein lächerlicher Literat. Von ihr sind einige bedeutende Bemerkungen.

Werke« gipfelt, die, 1969 begonnen, nach Zinns Tod mit dem Zehnten Band im Jahre 
1991 abgeschlossen wird. Vgl. Zinns sehr persönliche Rede, die er unter dem Titel »Be­
gegnungen mit Rudolf Kassner« bei der 17. Jahresversammlung der Rilke-Gesellschaft 
im September 1987 in Sierre gehalten hat (nach der Tonbandaufnahme autorisierter 
Druck in: Blätter der Rilke-Gesellschaft, 1988, H. 15. Rilke und Kassner, S. 9–20); s. auch 
Zinns Beitrag »Zum Gedenken an Rudolf Kaßner« in der »Tübinger Chronik. Beilage 
zum Schwäbischen Tagblatt« vom 14. April 1959; aufgenommen in: Ernst Zinn: Viva 
Vox. Römische Klassik und deutsche Dichtung. Hg. von Michael von Albrecht. Studien 
zur klassischen Philologie, Bd. 80, Frankfurt a.M. u.a. 1994, S. 441–446.

282 Der dritte Band der Ausgabe der »Sämtlichen Werke«. Hg. vom Rilke-Archiv in 
Verbindung mit Ruth Sieber–Rilke. Besorgt durch Ernst Zinn: Jugendgedichte. Wiesba­
den 1959. Das »Nachwort des Herausgebers« (S. 859–872) ist »Im Oktober 1958« datiert.

283 Robert Jungk (1913–1994), Heller als tausend Sonnen. Das Schicksal der Atomfor­
scher. Bern/Stuttgart/Wien 1956.

284 Nikita Sergejewitsch Chruschtschow (englische Transkription: Khrushchev) 
(1894–1971), sowjetischer Politiker, von 1953 bis 1964 Erster Sekretär der KPdSU, ab 
1958 auch Vorsitzender des Ministerrats und damit Regierungschef der Sowjetunion.

285 Gemeint ist Konstantin Anastasios Christomanos (1867–1911), griechischer Histo­
riker, Theaterleiter und, gemeinsam mit Felix Rappaport (1874–1939), Herausgeber der 
»Wiener Rundschau«. Von 1891 bis 1894 war er Vorleser, Griechischlehrer und Begleiter 
der Kaiserin Elisabeth von Österreich. Seine Erinnerung an diese Zeit erschienen, zwei 

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 89

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob denn einer, irgendeiner sehen, fühlen wird, wie sehr, wie einzig 
der blinde Schütze gegen die Welt der Spaltung, der Atome, der Auf­
spaltung der heiligen Erdschichten, der heiligen Ober-Fläche ist?! Le­
sen Sie auf das hin alles, aber vor allem den Absatz über den blinden 
Schützen, der nur von Ferne lieben kann, u. Lynkeus!286

Alles Liebe allen, der Zinne287 u.s.w.

R.K.

Fünf Wochen später stirbt Rudolf Kassner, am Morgen des 1. April 1959 »früh 
um fünf Uhr fünfzig« im Hospital von Sierre. Am Abend des 28. März hatte er 
sich »vielleicht hundertmal <geplagt>, Alleluja zu sagen [...] sein letztes Wort [...], 
er konnte es nicht mehr aussprechen.«288

Monate nach Ermordung der Kaiserin, Ende Dezember 1899: Constantin Christomanos, 
Tagebuchblätter. Erste Folge: Mai 1891 bis April 1892. Lainz – Innsbruck – Wien – 
Schönbrunn – Miramare – Auf der Adria – Auf dem Ionischen Meere – Korfu. Wien 
1899.

286 Kassners letzte große Abhandlung »Der blinde Schütze. Aussagen eines imaginä­
ren Zen-Adepten. Gewidmet der Seele der Hündin Leika, umgebracht 1957 im Weltall« 
war wenig früher, Ende Januar 1959, in der »Neuen Rundschau« (69, 1958, H. 4, S. 601–
654) erschienen (KSW X, S. 523–596). Die Stellen über den blinden Schützen, der »nur 
aus der Ferne zu lieben« vermag, und über »Lynkeus«, den mythischen Seher, dessen Au­
gen »bis in den Mittelpunkt der Erde gereicht« haben, finden sich dort in: KSW X, 
S. 553–555. Kassner hat diesen Abschnitt besonders hoch geschätzt; noch auf dem Ster­
bebett wird er ihn »das Schönste« nennen, »was ich geschrieben habe« (so Esther M. Sei­
del in ihren Aufzeichnungen zu Kassners letzten Lebenstagen, wie unten Anm. 288, 
S. 238).

287 Walburga Zinn, geb. Gaehtgens (1915–2002), seit 1938 Ehefrau Ernst Zinns.
288 Vgl. Klaus E. Bohnenkamp, Rudolf Kassners Krankheit zum Tode. Der Augenzeu­

genbericht Esther Maria Seidels; in: Blätter der Rilke-Gesellschaft 27/28, 2006/2007, 
S. 233–252.

90 Klaus E. Bohnenkamp

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Kassner zur Zeit seines 85. Geburtstags im September 1958; Photograph nicht 
ermittelt
(Privatsammlung Stuttgart)

Rudolf Kassner: Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten 91

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miriam Schabinger

Ödipus nach Sophokles und vor Freud
Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

Einleitung

Zu Hugo von Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« (1895) lie­
gen zahlreiche psychoanalytische Interpretationen vor, so von Dorrit 
Cohn,1 Marlies Janz,2 Waltraud Wielthölter,3 Rüdiger Steinlein,4 In­
grid Haag5 oder Ralf Simon.6 Die in diesem Zusammenhang vorge­
brachten Lesarten erscheinen plausibel, allerdings sind sie dem Vor­
wurf ausgesetzt, dass sie dem Protagonisten in Hofmannsthals Erzäh­
lung einen Ödipuskomplex attestieren, obwohl Sigmund Freud das 
Konzept 1895 noch gar nicht begründet hatte und Hofmannsthal 
Freud damals noch nicht gelesen hat. Demgegenüber ermöglicht ein 
dezidiert historisches Vorgehen eine präzisere Interpretation des »Mär­
chen[s] der 672. Nacht«, was die literarische Anverwandlung des Ödi­
pus-Stoffs angeht. Den Ansatzpunkt meiner Untersuchung stellt Hof­
mannsthals Lektüre von Sophokles’ »König Oedipus« dar. Die antike 
Vorlage wird bei Hofmannsthal, so möchte ich argumentieren, derge­
stalt modifiziert, dass sich das Gewaltverhältnis umkehrt: Während 
Ödipus bei Sophokles den Vater tötet, wird bei Hofmannsthal der 

1 Vgl. Dorrit Cohn, »Als Traum erzählt«. The Case for a Freudian reading of Hof­
mannsthal’s »Märchen der 672. Nacht«. In: DVjs 54, 1980, S. 284–305.

2 Vgl. Marlies Janz, »Das Märchen der 672. Nacht«. Destruktion eines falschen Selbst. 
In: Dies., Marmorbilder. Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo von 
Hofmannsthal. Königstein 1986, S. 128–148.

3 Vgl. Waltraud Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psy­
chostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tübingen 1990, S. 23–46.

4 Vgl. Rüdiger Steinlein, Gefährliche »Passagen« – Männliche Adoleszenzkrisen in 
der Literatur um 1900. Hugo von Hofmannsthals Erzählungen »Das Märchen der 672. 
Nacht« und »Die wunderbare Freundin«. In: ZfGerm 14, 2004, H. 1, S. 55–66.

5 Vgl. Ingrid Haag, Kryptogramme der Liebesangst. Zu Hofmannsthals »Märchen 
der 672. Nacht« und zu seinem »Andreas«-Fragment. In: Zur Literaturgeschichte der Lie­
be. Hg. von Karl Heinz Götze u.a. Würzburg 2009, S. 241–257.

6 Vgl. Ralf Simon, Die Szene der Einfluß-Angst und ihre Vorgeschichten. Lyrik und 
Poetik beim frühen Hofmannsthal. In: HJb 20, 2012, S. 37–77.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 93

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaufmannssohn getötet. Eine weitere Abänderung betrifft die Hohl­
weg-Szene bei Sophokles. Hofmannsthal stellt die Erinnerungen in 
Form eines memorierten Wegs in der Psyche dar, den der Protagonist 
im zeitlichen Verlauf rückwärtsgeht. Durch diese Verkehrung entsteht 
eine Internalisierung und Psychologisierung. Im Vergleich mit Sopho­
kles’ Vorlage vertieft das »Märchen der 672. Nacht« die Erschließung 
einer Psyche durch ein Erzählen, das wie die gleitende Übergänglich­
keit von Ereignissen im Traum funktioniert. Hofmannsthals Erzählung 
stellt insofern in und mit seiner literarischen Auseinandersetzung 
mit Sophokles ein Szenario psychointerner Vorgänge nach und veran­
schaulicht diese anhand der Psycho-Logik einer Figur.

Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« – Ödipus vor Freud

Beginnen wir mit der ödipalen Lesart der Erzählung, bevor wir uns im 
nächsten Kapitel der Frage widmen, wie Hofmannsthal dies vor und in 
Unterscheidung von Freud7 entwickeln konnte.

Der Protagonist des »Märchen[s] der 672. Nacht« ist ein 25-jähriger 
Kaufmannssohn. Dessen Eltern agieren zwar nicht aktiv als Figuren 
und sind somit nicht an der äußeren Handlung beteiligt, sie sind aller­
dings innerpsychisch in ihm wirkmächtig. Dem Text gelingt dies, in­
dem er ein rhetorisches Mittel einsetzt: die Allusion. Diese verweist auf 
die zugrunde liegende Dreieckskonstellation zwischen dem Protago­
nisten als Kind, der Mutter und dem Vater. So hat insbesondere die Fi­
gur der Mutter eine zentrale Funktion in der Erzählung: »[Der Kauf­
mannssohn] hatte sie [die alte Dienerin] gern, weil […] die Erinnerung 
an die Stimme seiner eigenen Mutter und an seine Kindheit, die er 
sehnsüchtig liebte, mit ihr umherging« (S. 16).8 Die starken Liebesge­

7 Vgl. hierzu Dorothee Kimmich, Psychologie, Psychoanalyse, Hysterie und Adoles­
zenz. In: HH, S. 19–22, hier S. 20; darüber hinaus vgl. Michael Fisch, Der Mythos vom 
Ödipus und seine Folgen. Von Sophokles und Sigmund Freud zu Michel Foucault. In: 
Ders., »Wer wusste je das Leben recht zu fassen«. Aufsätze zu Johann Wolfgang Goethe 
(1749–1832), Sigmund Freud (1856–1939) und Paul Celan (1920–1970). Berlin 2016, 
S. 25–45.

8 SW XXVIII Erzählungen 1, S. 13–30; im Haupttext fortlaufend zitiert mit Angabe 
der Seitenzahl.

94 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fühle des Protagonisten in Bezug auf seine Kindheit sind – nach einer 
ödipalen Lesart – zugleich mit der Mutter verknüpft und könnten in 
Zusammenhang mit einer ödipalen Krise stehen, die in der Passage zu 
Beginn des zweiten Teils anklingt. Dort wird der Zorn des Protago­
nisten deutlich, ein starker Affekt wirkt in ihm. Dabei stellt sich die 
Frage, warum er erregt ist und wogegen sich dieser Zorn richtet.

Er ging auf und ab, die zornige Erregung erhitzte ihn so, daß er seinen 
Rock und Gürtel abwarf und mit Füßen trat. Es war ihm, als wenn man 
seinen innersten Besitz beleidigt und bedroht hätte und ihn zwingen woll­
te, aus sich selber zu fliehen und zu verleugnen, was ihm lieb war. Er hat­
te Mitleid mit sich selbst und empfand sich, wie immer in solchen Augen­
blicken, als ein Kind. (S. 21)

Folgen wir einer ödipalen Lesart, so zeigt sich hier die übergroße Liebe 
zur Mutter, die als kostbarer »Besitz« (S. 21) in seinem Inneren erscheint. 
Als der Kaufmannssohn ein Knabe war, kämpfte er gleichsam mit dem 
Vater um die Gunst der Mutter. Die starke emotionale Bindung gegen­
über der Mutter tangierte die Vater-Sohn-Beziehung, weil bereits in der 
Kindheit eine Rivalität mit dem Vater entstand. Darüber hinaus lässt 
sich ein weiterer Grund für den Zorn erahnen, der ebenfalls in dieser 
Zeit zu verorten ist: die Schwäche des Vaters und dessen Abwesenheit in 
der Kindheit. Denn der Kaufmann erscheint als schwacher Vater für den 
Kaufmannssohn, weil er nicht für ihn da ist. Eine mögliche Ursache für 
die Schwäche des Vaters ist sein übermäßiges Besitzstreben. Zugleich 
könnte die Abhängigkeit von den Gegenständen und Ländereien die 
Angst ausgelöst haben, diese wieder zu verlieren. In der »angstvolle[n] 
Liebe« (S. 21) manifestierte sich somit die Schwäche des Vaters.  Der 
Besitz wäre insofern ein wirkmächtiger Faktor im Zusammenspiel zwi­
schen dem jungen Kaufmannssohn, der Mutter und dem Vater:

Er begriff zum erstenmal, was ihn als Knabe immer zum Zorn gereizt hat­
te, die angstvolle Liebe, mit der sein Vater an dem hing, was er erworben 
hatte, an den Reichtümern seines gewölbten Warenhauses, den schönen, 
gefühllosen Kindern seines Suchens und Sorgens, den geheimnisvollen 
Ausgeburten der undeutlichen tiefsten Wünsche seines Lebens. (S. 21f.)

Die materiellen Dinge werden als »schöne[], gefühllose[] Kinder[] sei­
nes Suchens und Sorgens« (S. 21) bezeichnet, mit denen der junge 
Kaufmannssohn um die Liebe des Vaters konkurrieren muss. Der 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 95

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wunsch des Sohns, vom Vater gleichermaßen geliebt zu werden, wie er 
ihn liebt, erfüllt sich nicht: Dem Vater scheinen der Besitz der ange­
häuften Reichtümer und die Waren, die dieser als Kaufmann erwor­
ben hatte, wichtiger als sein Sohn zu sein. Der Kaufmann strebt da­
nach, diese Gegenstände anzuhäufen, hütet und umsorgt sie. Denn er 
braucht und liebt diese Besitztümer mehr als sein eigenes Kind, weil er 
davon abhängig ist. Aufgrund dieser Disposition des Kaufmanns ent­
wickelt sich in der Kindheit die Eifersucht des Kaufmannssohns auf 
die anderen »Kinder« (S. 21), die sein Vater besitzt. Als junger Mann 
erkennt er rückblickend die Ursache für seinen Zorn: Der schwache 
Vater war nicht für seinen Sohn da, als er ein Knabe war.

Der Ausdruck »was er erworben hatte« (S. 21) ließe sich auf die Ehe­
frau und damit die Mutter des Kaufmannssohns beziehen. Demnach 
könnte darin eine vage Angst des Vaters anklingen, seine Ehefrau, die 
er erobert und geheiratet hatte, an den Sohn zu verlieren. Wird die ödi­
pale Lesart weiterverfolgt, ließe sich das Konkurrieren um diese Frau 
demzufolge als ein ödipaler Kampf identifizieren. Der Kaufmannssohn 
fühlt sich »beleidigt«, »bedroht« (S. 21) und angegriffen durch etwas, 
das für ihn nicht greifbar ist. Dies könnte insoweit auf ein latent vor­
handenes ödipales Begehren hindeuten, das unkontrolliert in der Psy­
che vonstattengeht, wobei die Gedanken dem Bewusstsein nicht zu­
gänglich sind. Im Moment, wenn seine Kindheit plötzlich aufscheint 
(S. 21), wird er gleichsam zurückversetzt in die emotionale Situation als 
Minderjähriger. Zugleich ließe sich dieser innerpsychische Vorgang da­
hingehend deuten, dass seine verborgenen ödipalen Wünsche in gewis­
ser Weise erneut aufscheinen. Sofern der Kaufmannssohn als junger 
Erwachsener ähnlich empfindet wie als Kind, käme dies einem Rück­
fall auf das kindliche Niveau gleich und somit auf jene zeitliche Ebene, 
in der die Fixierung stattgefunden und die ödipale Krise ihren Ur­
sprung hat. Diese Argumentationslogik impliziert, dass er bereits als 
kleiner Junge in Konkurrenz zum Vater trat, weil er die Mutter für sich 
haben wollte; darauf könnte auch der beständige Zorn in der Kindheit 
hindeuten. Vor diesem Hintergrund würde es sich um Selbstmitleid 
(S. 21) handeln, weil er nicht das bekommt, was er begehrt. Dement­
sprechend fühlte sich der Sohn als Kind bisweilen vom Vater, der als 
Kaufmann häufig unterwegs war, emotional vernachlässigt. Falls der 

96 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaufmannssohn während der Abwesenheit des Vaters zeitweise dessen 
Rolle einnahm, könnte er mitunter der wichtigere Mann für die Mut­
ter geworden sein. Insofern könnte die »angstvolle Liebe« (S. 21) des 
Vaters die Angst bedeuten, die Ehefrau an den Sohn zu verlieren. 
Auch hier deutet sich die Schwäche des Vaters an. Diese Problemlage 
steigert sich schließlich bis zum finalen (tödlichen) Kampf um die Ehe­
frau bzw. Mutter. In diesem Szenario verschieben sich die Macht- und 
Kräfteverhältnisse zugunsten des Kaufmannssohns: Der Kaufmann er­
scheint als schwacher Vater, der Sohn als der Überlegene.

Er begriff, daß der große König der Vergangenheit hätte sterben müssen, 
wenn man ihm seine Länder genommen hätte,  die er durchzogen und 
unterworfen hatte vom Meer im Westen bis zum Meer im Osten, die er zu 
beherrschen träumte und die doch so unendlich groß waren, daß er keine 
Macht  über  sie  hatte  und  keinen  Tribut  von  ihnen  empfing,  als  den 
Gedanken, daß er sie unterworfen hatte und kein anderer als er ihr König 
war. (S. 22)

Diese Gedanken über den Tod des Vaters sind im Kontext von Macht, 
Herrschaft und Unterwerfung verortet. So sind verschiedene Interpreta­
tionen für den »sehr großen König der Vergangenheit« (S. 18) denkbar. 
Zum einen kann damit ein König, der in der Vergangenheit gelebt hat, 
gemeint sein. Oder es handelt sich um die individuelle Vergangenheit 
und damit um die Kindheit des Kaufmannssohns – eine Zeitspanne, die 
ihn  stark  geprägt  hat,  die  für  ihn  noch immer  präsent  ist  und ihn 
beherrscht. Des Weiteren kann die Vergangenheit als ein sehr großer 
König interpretiert werden – als eine machtvolle Person, die den Prota­
gonisten beherrscht. Entsprechend einer Analogisierung von König und 
Vater – respektive Kriegsherr und Patriarch – wäre es der Vater des 
Kaufmannssohns, der Macht über seinen Sohn ausübt und als übergroße 
Vaterfigur wirkt. Der große König als Kriegsherr, der andere Länder 
unterworfen hatte, kann assoziiert werden mit dem Vater als mächtiges 
Familienoberhaupt: Analog zu einem Kriegsherrn kommt der Patriarch 
einem Herrscher über seine Familie gleich. Das Verb ›unterwerfen‹ ist 
deutlich  stärker  als  ›erwerben‹ (s.o.,  vgl.  S. 22),  es  entstammt einem 
militärischen Kontext und impliziert eine Steigerung bzw. markiert eine 
Zuspitzung der Lage. Wenn der Vater die Macht verloren und seine 
Herrschaft an den Sohn hätte abgeben müssen, hätte dies den Tod des 
Königs respektive des Vaters bedeutet. Aus der Perspektive des Sohns 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 97

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt der Tod des Vaters gewissermaßen die Voraussetzung dar, um die 
Mutter für sich gewinnen zu können, zu erobern und seine ödipalen 
Wünsche zu erfüllen. Unter der Annahme einer ödipalen Konstellation 
richtet  sich dementsprechend das  Begehren des  jungen Kaufmanns­
sohns auf seine Mutter, wobei dieser inzestuöse Wunsch als ein Phantas­
ma in der Psyche verortet ist und sich daher der bewussten Kontrolle 
entzieht. Diese Problemlage zeigt sich als ein verinnerlichter, die Kind­
heit überdauernder Konflikt. Eigene sexuelle Wünsche des Kaufmanns­
sohns als Kind werden unterdrückt, und er tritt in Konkurrenz zum 
Vater, sodass dieser als Nebenbuhler erscheint.

Auch aus der Lebensweise des Kaufmannssohns ließe sich schlussfol­
gern, dass er eine in psychischer Hinsicht krisenhafte Lebensphase zu 
bewältigen versucht, indem er eine alternative (quasi-familienähnliche) 
soziale Gruppe wählt, mit der er in häuslicher Gemeinschaft zusammen­
lebt. Im Unterschied zu einer Familie stehen der Kaufmannssohn und 
seine vier Diener:innen nicht in einem natürlichen Verwandtschaftsver­
hältnis zueinander. Unter der Prämisse, dass die Konstellation Kauf­
mannssohn–Diener–Dienerinnen  einer  Mehrfachbesetzung  gleicht, 
könnten die Diener:innen projektive Flächen für den Kaufmannssohn 
darstellen:9 Der alte Diener vertritt demnach ersatzweise den Vater; die 
alte Dienerin, seine Haushälterin, nimmt stellvertretend die Stelle der 
Mutter ein. Den beiden jungen Dienerinnen kommt sodann die Rolle 
von Schwestern zu. Durch die fehlende inzestuöse Aufladung der Ge­
meinschaft und das künstliche Verhältnis zwischen dem alten Diener 

9 Die Diener:innen wurden in Forschungsbeiträgen verschieden interpretiert: Maximi­
lian Bergengruen weist in diesem Kontext auf die Metaphysik des Unbewussten hin. Dass 
Menschen an einem überindividuellen Unbewussten des Lebens teilhaben und einander als 
Unbewusstes beeinflussen können, führt Bergengruen auch am Beispiel des »Märchen[s] 
der  672.  Nacht«  aus;  vgl.  Maximilian  Bergengruen,  Mystik  der  Nerven.  Hugo  von 
Hofmannsthals literarische Epistemologie des ›Nicht-mehr-Ich‹. Freiburg i.Br. 2010, S. 20. 
Zum Konzept eines universalen Unbewussten der Natur vgl. ebd., S. 19. Auch Ralf Simon 
widmet sich dieser Passage und vertritt die These, dass eine Missbrauchsszene zugrunde 
liegt, die die Vorgeschichte darstellt.  Simon zufolge repräsentiert die Dienerschaft die 
Konstituenten einer traumatischen Urszene: »Die Urszene ist die eines Kindesmißbrauchs: 
Der Kaufmannssohn wurde von seinem Vater vergewaltigt« (Simon, Die Szene der Einfluß-
Angst und ihre Vorgeschichten [wie Anm. 6], S. 70). Durch diese Gewalterfahrung in der 
Kindheit wurde der Protagonist traumatisiert, so Simon; vgl. ebd, S. 70–73. Dieser These 
Simons stimme ich nicht zu, weil viele Textsignale auf einen ödipalen Konflikt im Inneren 
der Figur hindeuten – also nicht auf eine Vergewaltigung.

98 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dem Protagonisten als dessen Dienstherr tritt der ödipale Konflikt 
zwar zunächst nicht in Kraft, er bricht dann aber im zweiten Teil der 
Erzählung durch. Der Kaufmannssohn fürchtet sich davor, »eines dieser 
Wesen [seinen alten Diener oder eine seiner Dienerinnen, Anm. M.S.] zu 
verlieren,  mit  denen er  durch die  Gewohnheit  und andere geheime 
Mächte völlig zusammengewachsen war« (S. 21). Ein bedrohlicher Ge­
danke löst »zornige Erregung« (S. 21) aus. Chiffriert hat er Angst davor, 
dass ihm die Mutter oder der gute Vater weggenommen werden könnte. 
Denn aufgrund seiner verborgenen ödipalen Wünsche drohen Ausein­
andersetzungen, Streit und der Bruch mit seinem Vater – stets vorausge­
setzt, dass dies ödipal gelesen wird. Als der Kaufmannssohn älter wird, 
reflektiert er dieses ödipale Begehren, das sich »halbunbewußt[]« (S. 21) 
in ihm vollzieht und daher für ihn unsagbar ist. Dabei nehmen wiederum 
die Diener:innen als Projektionsflächen eine zentrale Funktion ein, denn 
sie werden für den Protagonisten zu Spiegeln seiner selbst. Indem sie ihn 
mit seinen eigenen existenziellen Ängsten konfrontieren, initiieren sie 
den Prozess der Selbstreflexion:10

Er sah schon seine vier Diener aus seinem Hause gerissen und es kam 
ihm vor, als zöge sich lautlos der ganze Inhalt seines Lebens aus ihm, alle 
schmerzhaftsüßen Erinnerungen, alle halbunbewußten Erwartungen, al­
les Unsagbare, um irgendwo hingeworfen und für nichts geachtet zu wer­
den wie ein Bündel Algen und Meertang. (S. 21)

Der Kaufmannssohn imaginiert, für wertlos gehalten und missachtet 
zu werden, und antizipiert seine Bestrafung durch eine größere, mäch­
tigere Instanz. Diese Andeutung (S. 21) kann als eine Vorausdeutung 
und Vorahnung verstanden werden, wenn am Ende die Bestrafung 
durch den Tritt des Pferds erfolgt, infolgedessen der Kaufmannssohn 
in einer trostlosen Lage in einer unwürdigen Umgebung stirbt. Im Ge­
gensatz zu seinem Leben, als er stets umgeben und umsorgt war von 
seiner Dienerschaft, bleibt er am Lebensende allein, fast unbeachtet 
und findet einsam den Tod (S. 30).

Im Rahmen der eingeschlagenen Richtung ließe sich argumentie­
ren, dass sich das ödipale Begehren in der Szene im Juwelierladen 

10 Vgl. Steffen Burk, Private Kunst. Hermetisierung und Sakralisierung der Literatur um 
1900. Baden-Baden 2019, S. 294.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 99

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlich zeigt. Dort sieht der Kaufmannssohn Schmuck, der eine Asso­
ziation auslöst und »ihn irgendwie an die alte Frau erinnerte« (S. 23). 
Er beschließt, den Schmuck für diese Frau, seine alte Dienerin, zu kau­
fen; diese ließe sich mit seiner Mutter assoziieren. Dass er ihr den 
Schmuck schenken will, wäre demnach ein starkes Argument für die 
ödipale Lesart; denn es ist der Sohn, der um die Gunst seiner Mutter 
wirbt. In der Juwelierladen-Passage lässt sich eine Ambivalenz erken­
nen in Bezug auf zwei verschiedene Frauen, für die der Kaufmanns­
sohn Schmuck als Geschenk kauft: »altmodischen Schmuck« für »die 
alte Frau« (S. 23) und ein dünnes, goldenes Kettchen für die »junge[] 
Königin« (S. 23). In dieser jungen Frau sieht er das ältere der beiden 
Mädchen, seine etwa 17 bis 18 Jahre alte Dienerin. Ihre Schönheit 
zieht ihn an, sie affiziert ihn; er findet sie begehrenswert und spürt 
Sehnsucht, kein Verlangen. Dies ist eine Parallelstelle zur Szene, in der 
der Kaufmannssohn ihr Bild im Spiegel11 sieht:

Einmal erblickte er die Größere in einem geneigten Spiegel; […] [sie 
schien] wie eine Königin im Kriege. Er wurde ergriffen von ihrer großen 
Schönheit, aber gleichzeitig wußte er deutlich, daß es ihm nichts bedeuten 
würde, sie in seinen Armen zu halten. Er wußte es überhaupt, daß die 
Schönheit seiner Dienerin ihn mit Sehnsucht, aber nicht mit Verlangen 
erfüllte […]. [Ein süßer] Reiz [lag] […] in der Schönheit seiner Dienerin […], 
die ihn verwirrte und beunruhigte. (S. 20)

Zentral ist die Gedankenverbindung in Bezug auf »die alte Frau« 
(S. 23), die der Eltern-Generation zugeordnet werden kann; denn sie er­
scheint als die Königin, die zum König – seinem Vater – gehört:

Plötzlich fiel sein Blick auf einen altmodischen Schmuck aus dünnem 
Gold mit einem Beryll verziert, der ihn irgendwie an die alte Frau erinner­
te. Wahrscheinlich hatte er ein ähnliches Stück aus der Zeit, wo sie eine 
junge Frau gewesen war, einmal bei ihr gesehen. (S. 23)

Diese Assoziationen sind von einer Überlagerung der Zeiten geprägt: 
Die alte Mutter und die Mutter, als sie noch jung war, verschmelzen 
darin. Eine mögliche Erklärung wäre, dass dies die Zeit war, als sein 

11 Dieses Motiv findet sich auch auf dem Bucheinband der Ausgabe von 1904/05; vgl. 
Volker Mergenthaler, Das ›Verlangen nach der Fortsetzung‹. Begehren, Erzählen, »Die 
Zeit« und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«. In: HJb 22, 2014, S. 259–283, hier 
S. 259–261.

100 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vater sie kennenlernte. Dabei geht es um Begehren, Liebeswerben 
und Partnerwahl. Wenn der Kaufmannssohn an eine junge Frau – 
eine andere Frau als seine Mutter – denkt, sucht er seine Rolle und 
vergleicht sich mit dem Vater. Der ödipale Konflikt als hemmendes 
Element führt entsprechend dieser Argumentationslogik dazu, dass 
der Kaufmannssohn nicht frei ist für einen eigenen Weg oder eine 
eigene Liebesbeziehung. Dass er Schmuck für die Mutter kauft, zeigt 
die verborgenen ödipalen Wünsche, die ihn auch als 25-Jährigen noch 
umtreiben. Ein weiteres Indiz wäre das Fortbestehen des Konflikts 
bis zu diesem Alter von 25 Jahren; dass ein Stagnieren statt einer Ent­
wicklung zu erkennen ist, würde ebenfalls für eine Krise sprechen.12 

Hinzu kommt, dass der Protagonist namenlos bleibt und stets als ›der 
Kaufmannssohn‹ bezeichnet wird. Diese Antonomasie verweist darauf, 
dass er nur der Sohn eines Kaufmanns ist, keinen Beruf hat und kein 
eigenständiger erwachsener Mann ist. So hat er sich nicht von seinen 
Eltern abgelöst und sich auch nicht zu einer eigenständigen Persönlich­
keit entwickelt – auch darauf basiert der Konflikt.

Im Kontrast zwischen der alten und der jungen Frau deutet sich das 
ambivalente Verhältnis  zwischen der Mutter und einer potenziellen, 
geeigneten Partnerin an. Vor diesem Hintergrund lässt sich erklären, 
warum der Protagonist im Spiegel das Bild des Mädchens imaginiert, 
warum er in ihr eine »junge[] Königin« (S. 23) sieht und ihr Schmuck 
schenken will.  Der Kaufmannssohn antizipiert,  dass  er  selbst  dieser 
junge König und das Mädchen die Königin ist. So sieht er in ihr nicht 
seine Dienerin, sondern vielmehr eine potenzielle Geliebte oder Gefähr­
tin,  um die er  werben will.  Demzufolge thematisiert  Hofmannsthals 
Erzählung im Kern ein Liebesbegehren, die Suche nach einer Erwide­
rung der Liebesgefühle.  Die Stadt als ein Raum im Unterbewussten 
erscheint unschön und reizlos, die Umgebung wirkt öde und trist. Alles 
um den Protagonisten herum ist langweilig und eintönig. Im Gegensatz 
dazu erscheint  der  fremde Garten beim Blick  aus  dem Fenster  des 
Juwelierladens verführerisch. Der »sehr schön gehaltene[] Gemüsegar­

12 Steinlein legt den Fokus auf die Lebenskrise des Helden, symbolisch zu verstehen­
de Schwellenübertritte, Initiationsschritte und Schwellenhüter-Figuren im Kontext der 
Adoleszenzliteratur; vgl. Steinlein, Gefährliche »Passagen« (wie Anm. 4), S. 65.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 101

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten« (S. 24) kann als eine Anspielung auf Fruchtbarkeit gelesen werden. 
»Er  bekam sogleich  Lust« (S. 24),  in  die  Glashäuser  hineinzugehen. 
Hierin ist die Verlockung, sich dem Unbekannten und Reizvollen zuzu­
wenden, erkennbar – die Hinwendung zur Frau sowie das Liebesbegeh­
ren. Wie ein guter Vater führt der Juwelier den Kaufmannssohn auf das 
unbekannte Terrain, auf das er sich begeben will, also in die Welt hinaus. 
Danach wird er mit seiner Angst konfrontiert, als er sich etwas Unbe­
kanntem zuwendet – einer Frau. Obwohl der Kaufmannssohn zunächst 
fasziniert ist von den fremden, exotischen Pflanzen im Glashaus mit dem 
unbekannten Blattwerk und es als reizvoll empfindet, wird er von Angst 
erfasst. Entsprechend der Argumentationslogik wäre der Anblick des 
Mädchens im Glashaus mit der frühen Furcht verknüpft, die er selbst als 
ein »höchstens vierjähriges kleines« (S. 24) Kind verspürte. Hier könnte 
der Ursprung seines ödipalen Konflikts vermutet werden.

Verfolgten wir die ödipale Lesart weiter, ließe sich das Pferd13 mit 
dem übermächtigen Vater identifizieren. Der Tritt des Pferds in die 
Lenden käme folglich einer Bestrafung durch ihn gleich. Der Kauf­
mannssohn sucht eine Münze in seiner Tasche, wobei »ein plötzlicher, 
undeutlicher Gedanke ihn hemmte« (S. 29). Durch eine Handbewe­
gung fällt der Schmuck unbeabsichtigt aus der Tasche (S. 29), was 
nicht bewusst geschieht. Die Ursache für diese psychisch bedingte 
Hemmung, durch die seine Hand den Schmuck fallen lässt, ist eine 
plötzlich aufblitzende Erinnerung. Der Kaufmannssohn hat wertvollen 
Schmuck und will ihn der Mutter schenken, um sie zu erobern. Dieses 
Vorhaben wird jedoch bereits im Voraus verhindert, bevor das Schen­
ken sanktioniert würde. Der Kaufmannssohn ahnt, dass der Vater es 
nicht tolerieren würde, wenn er seiner Mutter etwas schenkte wie einer 
Geliebten. Deshalb wirft er den Schmuck eher unbeabsichtigt dem 
Pferd unter die Füße. Im nächsten Moment tritt das Pferd ihn in die 
Lenden – eine Gewalteinwirkung mit tödlichen Folgen.14 Bei dieser 

13 Die Forschung hat das Pferd verschieden interpretiert: Cohn betrachtet das Pferd 
als Symbol für den Vater; vgl. Cohn, »Als Traum erzählt« (wie Anm. 1), S. 301. Im Unter­
schied dazu symbolisiert das Pferd nach Auffassung Wielthölters die imaginierte Mutter; 
vgl. Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts (wie Anm. 3), S. 45.

14 Diese Passage fasst die Forschung überwiegend als eine Kastrationsszene auf, die 
tödlich endet: Cohn zufolge agiert das Pferd hier stellvertretend für den Vater als strafen­

102 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konfrontation mit der angreifenden Instanz dringt der Kaufmanns­
sohn nun gleichsam ins innere Zentrum seines Kriegs gegen den Kö­
nig15 vor, und am Ende findet der finale Kampf um Leben und Tod 
statt. Ähnlich wie das Mädchen im Glashaus wirkt das Pferd zornig 
und boshaft. Der Kaufmannssohn sieht sich in der Rolle des kleinen 
Kindes; der Gegner – das Pferd – ist wie seine Eltern deutlich größer 
als er selbst. Der Kauf von Schmuck für die Mutter und die Absicht, 
ihr diesen zu schenken, sind also folgenreich; die Konsequenz daraus 
wäre, dass er von einer übermächtigen Instanz, die gemäß einer ödipa­
len Lesart an Stelle des Vaters agiert, angegriffen, für sein ödipales Be­
gehren bestraft und getötet wird. Daher liegt die Vermutung nahe, dass 
der Vater auch nach seinem Tod Macht über ihn hat und ihn noch im­
mer angreift. Unausweichlich führt das Handeln des Protagonisten zur 
Zuspitzung des Konflikts und zum tragischen Ende.

Wie einleitend schon gesagt: Ödipale Lesarten wie diese müssen 
sich den Vorwurf16 gefallen lassen, dass sie ahistorisch mit Begriffen 
argumentieren, die Freud erst zu einem späteren Zeitpunkt (1897)17 

de Instanz, die den Kaufmannssohn kastriert; vgl. Cohn, »Als Traum erzählt« (wie 
Anm. 1), S. 301. Hingegen argumentiert Wielthölter, dass die als überwältigend imagi­
nierte Mutter dem Kaufmannssohn mit der Kastration droht, womit sie die Unterwer­
fung ihres Sohns bezweckt; vgl. Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Sub­
jekts (wie Anm. 3), S. 45. Simon deutet den Tritt des Pferdes als eine »Kastrationsszene, 
letale Konsequenz der anfänglichen Vergewaltigung, in der der Sohn zum Mädchen ge­
macht wurde« (Simon, Die Szene der Einfluß-Angst und ihre Vorgeschichten [wie 
Anm. 6], S. 71).

15 Auch Janz widmet sich dieser Konfrontation am Ende der Erzählung und formu­
liert die These vom Krieg des Sohns gegen den Vater; vgl. Janz, »Das Märchen der 672. 
Nacht« (wie Anm. 2), S. 128–148.

16 Vgl. Wolfgang Nehring, Das Unheimliche in Hofmannsthals frühen Erzählungen. 
Zum Zusammenhang von Form und Gehalt. In: Studia austriaca 9, 2001, S. 9–23, hier 
S. 19f.

17 Im Jahr 1895 beschäftigt sich Freud noch nicht mit Sophokles’ »König Oedipus«. 
Als Gründungsstelle für den sog. ›Ödipuskomplex‹ gilt in der Forschung ein Brief Freuds 
im Jahr 1897 an Wilhelm Fließ: Sigmund Freud, Brief Nr. 71 vom 15. Oktober 1897. In: 
Ders., Aus den Anfängen der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Fließ. Abhandlungen 
und Notizen aus den Jahren 1887–1902. Hg. von Marie Bonaparte et al. London 1950, 
S. 235–239. Darin bemerkt Freud »die Verliebtheit in die Mutter und die Eifersucht ge­
gen den Vater« (ebd., S. 238) bei sich selbst und verallgemeinert: »[D]ie griechische Sage 
[»König Oedipus« von Sophokles, Anm. M.S.] greift einen Zwang auf, den jeder aner­
kennt, weil er dessen Existenz in sich verspürt hat. Jeder […] war einmal im Keime und 
in der Phantasie ein solcher Ödipus« (ebd.). Freuds Theorie des ›Ödipuskomplexes‹ ent­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 103

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einführt, zumal Hofmannsthal Freud damals noch nicht gelesen hat.18 

Daher soll im nächsten Kapitel nach einer historischen Herleitung 
gesucht werden.

Abb. 1: Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof­
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch­
stift / Frankfurter Goethe-Museum.19

stand über mehrere Jahrzehnte; vgl. Frauke Berndt und Almut-Barbara Renger, Ödipus. 
In: Handbuch Literatur & Psychoanalyse. Hg. von Frauke Berndt et al. Berlin / Boston 
2017, S. 280–304.

18 Hofmannsthal bittet seinen Freund Hermann Bahr in einem undatierten Brief um 
die »Studien über Hysterie« (1895) von Freud und Breuer – bekanntlich im Jahr 1902; 
vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 110 an Hermann Bahr. In: B II, S. 142.

19 Abb. 1 zeigt eine Aufnahme, die Frau Esther Woldemariam im Hofmannsthal-
Archiv (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum) dankenswerterweise 
erstellt hat.

104 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthals Beschäftigung mit dem antiken Ödipus-Stoff

Ich möchte im Folgenden die These vertreten, dass das im Jahr 189520 

entstandene »Märchen der 672. Nacht« eine literarische Auseinander­
setzung mit Sophokles’ »König Oedipus« darstellt. Wichtig ist der Be­
fund, dass Hofmannsthal zu diesem Zeitpunkt bereits Sophokles gele­
sen hatte. So ist Hofmannsthal die ödipale Thematik aufgrund seiner 
Antikenrezeption bekannt, denn er hat Sophokles’ »König Oedipus« in 
der Schule übersetzt und sich früh mit dem Ödipus-Stoff beschäftigt. 
Die Anverwandlung des sophokleischen »Oedipus Rex« ist im Kontext 
von Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der Antike und seiner Be­
schäftigung mit dem griechischen Drama zu sehen. In Hofmannsthals 
Bibliothek befindet sich ein broschiertes Exemplar von Sophokles’ an­
tiker Tragödie mit dem Titel »König Oidipus. Für den Schulgebrauch 
erklärt von Gustav Wolff, bearbeitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. 
Leipzig 1885«.21 Dieser Band aus dem Jahr 1885 enthält Anstreichun­
gen sowie handschriftliche Annotationen (»vereinzelte Marginalien als 
Metrik- und Übersetzungshilfen«,22 wie die Herausgeber Wolfgang 
Nehring und Klaus E. Bohnenkamp in den »Erläuterungen« konstatie­
ren) und weist starke Gebrauchsspuren auf. Daher handelt es sich ver­
mutlich um ein Schulbuch Hofmannsthals.23 Dieses Exemplar aus Hof­
mannsthals Handbibliothek ist mit einem eingeklebten Besitzvermerk 
versehen und wird im Hofmannsthal-Archiv im Freien Deutschen 
Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum in Frankfurt a.M. verwahrt 
(Abb. 1). Bei der Durchsicht dieses Archivales habe ich folgenden Hin­
weis entdeckt: Handschriftlich ist mit Bleistift das Datum »3.6.87«24 

am Rand notiert (s. Abb. 2); es ist davon auszugehen, dass diese Blei­
stiftergänzung von seiner Hand stammt. Zu diesem Zeitpunkt ist Hof­
mannsthal (geboren am 1. Februar 1874) 13 Jahre alt und Schüler des

20 Vgl. Ellen Ritter, Varianten und Erläuterungen. Das Märchen der 672. Nacht. In: 
SW XXVIII Erzählungen 1, S. 201–214, hier S. 201.

21 Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

22 Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. Kö­
nig Ödipus. In: SW VIII Dramen 6, S. 667–726, hier S. 667.

23 Vgl. ebd.
24 Sophokles, König Oidipus (wie Anm. 21), S. 87.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 105

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2: Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885, S. 87.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof­
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch­
stift / Frankfurter Goethe-Museum.25

106 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akademischen Gymnasiums in Wien. Es ist wahrscheinlich, dass Hof­
mannsthal in dieser Klassenstufe im Unterricht Sophokles aus dem 
Altgriechischen übersetzt. Wenn die Annotation aus dem Schulunter­
richt stammt, könnte das Datum 3. Juni 1887 den Termin für eine 
Hausaufgabe oder Prüfung bezeichnen.

Weitere Textquellen zeigen, dass sich Hofmannsthal bereits früh 
und kontinuierlich mit dem Ödipus-Stoff beschäftigt. Im Mai 188726 

besucht er die Aufführung des sophokleischen »König Oedipus« in 
der Übersetzung von Adolf Wilbrandt27 im Wiener Burgtheater. Zu 
dieser Zeit plant Hofmannsthal wohl noch keine eigene Bearbeitung 
des Ödipus-Stoffes, obwohl er sich mit verschiedenen antiken griechi­
schen Dramen auseinandersetzt.28 Hofmannsthals Sophokles-Lektüre 
im Jahr 1892 belegen Briefe an Richard Beer-Hofmann,29 Gustav 
Schwarzkopf 30 und Marie Herzfeld.31

So sind ihm das Ödipus-Drama und die Ödipus-Gestalt früh als 
ein Bestandteil des tradierten Bildungsgutes präsent. Beispielsweise er­
innert er sich, als er im September 1892 nach seiner Reifeprüfung auf 
einer Reise in Orange ist, an eine Aufführung des Ödipus-Dramas.32 

1892 beschreibt er in einem Tagebucheintrag ein offenbar eindrückli­
ches Erlebnis auf einer Reise durch die Provence: »So hat es rings 

25 Ich danke Frau Dr. Katja Kaluga (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-
Museum) für die Unterstützung bei der Recherche im Hofmannsthal-Archiv.

26 Dies belegt ein Brief Hofmannsthals an Gabriele Sobotka vom 7. Mai 1887; vgl. 
Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie Anm. 22), 
S. 667f.

27 Hofmannsthal verwendet später jedoch die Übersetzung von Hartung (Sophokles, 
König Oedipus. Griechisch mit metrischer Übersetzung und prüfenden und erläutern­
den Anmerkungen von Johann Adam Hartung. Leipzig 1851).

28 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 
Anm. 22), S. 668.

29 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 26. Juni 1892 an Richard Beer-Hofmann. 
In: BW Beer-Hofmann, S. 7f.

30 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 25 vom 17. Juli 1892 an Gustav Schwarz­
kopf. In: B I, S. 47f.

31 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 8 vom 21. Juli 1892. In: BW Herzfeld, S. 28.
32 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 

Anm. 22), S. 667.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 107

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den Engpaß ausgesehen, wo Ödipus dem Vater begegnete«.33 Die 
»Ruinen«34 wie auch die Landschaft lösen beim jungen Hofmannsthal 
eine Assoziation aus und regen seine Fantasie an, sodass er an Sopho­
kles denkt und sich vor dem inneren Auge den historischen Ort in 
Griechenland ausmalt. Diese Reiseeindrücke aus dem Herbst 1892 
erscheinen in produktionsästhetischer Hinsicht für den zweiten Teil 
des 1895 entstandenen »Märchen[s] der 672. Nacht« prägend: Zum 
einen sind auch hier der Scheideweg und die Wegenge von zentraler 
Bedeutung, denn sie finden sich thematisch in der Glashaus-Passage 
wieder. Zum anderen beeinflussen Hofmannsthals Reiseerfahrungen 
die Art der Darstellung, denn »Das Märchen der 672. Nacht« ist traum­
förmig erzählt; die Erzählung führt eine Reise vor, hier allerdings eine 
Reise ins Innere. So erkundet sie die Psyche des Protagonisten auf ge­
nuin literarische Weise; das Erzählen funktioniert wie ein Ineinander­
gleiten von Ereignissen in Träumen. Hofmannsthal erachtet Träume 
und innerpsychische Prozesse als essenziell, sodass er Träume und 
Reisen engführt: In seinem Tagebuch reflektiert er 1892 über »den 
seltsamen, sinnlosen Reiz der Träume […]. Ich glaube, so […] erlebt 
man sie [Reisen] […]. Darum haben auch Reiseerinnerungen nachher 
für uns selbst diesen sonderbar traumhaften Charakter, so fremd, wie 
nicht wirklich gewesen«.35 Auch beim »Märchen der 672. Nacht« ent­
steht ein Eindruck vom »sonderbar traumhaften Charakter«.36 Dass 
Hofmannsthal den Text dezidiert als eine Traumerzählung konzipiert, 
zeigen Briefe, in denen er »das Traumhafte«37 und die »traumhafte 
Raschheit«38 betont. Ob es sich insbesondere beim zweiten Teil um 
eine reine Imagination des Protagonisten handelt, lässt sich von daher 
nicht klären. Es bleibt bis zum Ende unklar, ob er real ins Glashaus 
hineingerät oder aber dieses rätselhafte Ereignis nur imaginiert oder 

33 Hugo von Hofmannsthal, Südfranzösische Eindrücke. In: P I, S. 77–82, hier S. 82. 
In diesem Tagebucheintrag vom 16. September 1892 schreibt Hofmannsthal über seine 
Reise durch Südfrankreich im September 1892 nach dem Abitur.

34 Ebd.
35 Ebd., S. 77.
36 Ebd.
37 Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 130 an den Vater. In: B I, S. 170.
38 Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 27. April 1895 an Richard Beer-Hofmann. In: 

BW Beer-Hofmann, S. 45.

108 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


träumt. Auch Arthur Schnitzler hebt in einem Brief 1895 anerkennend 
hervor, dass das »Märchen der 672. Nacht« traumförmig erzählt sei:

[Diese Erzählung prägt] in wunderbarer Weise das fahle Licht des Traums, 
dessen rätselhafte wie verwischte Übergänge und das eigene Gemisch von 
Deutlichkeit der geringen und Blässe der besondern Dinge, das eben dem 
Traum zukommt. Sobald ich mir die Erlebnisse des Kaufmannssohnes als 
Traum vorstelle, werden sie mir höchst ergreifend; […] die Empfindungen 
des Kaufmannssohnes sind wie im Traum geschildert; die unsägliche Un­
heimlichkeit, die irgend ein Weg, ein Kindergesicht, eine Tür annehmen 
kann, wenn man sie träumt, finden kaum im wachen Leben ein Analo­
gon. (Herv. M.S.)39

Neben dem Interesse an psychischen Vorgängen ist ein weiterer Fak­
tor für Hofmannsthals Schreiben von Bedeutung: das Adaptieren an­
tiker Mythen,40 insbesondere die Anverwandlung des Ödipus-Stoffs. 
Hofmannsthal gestaltet antike Vorlagen neu und setzt sich literarisch 
mit antiken Mythen auseinander. Dieses Verfahren ist typisch für Hof­
mannsthals Œuvre. Sein Interesse richtet sich auf den Ödipus-Stoff, 
den er überträgt und für die Bühne neu bearbeitet.41 Hofmannsthal 
plant neben seinem Drama »Ödipus und die Sphinx« (ED 1905/06) 
auch eine freie Übersetzung von Sophokles’ »König Oedipus« als Teil 
einer Ödipus-Trilogie.42

Hofmannsthals Kenntnis der europäischen Literatur ist einerseits 
Grundlage seiner Arbeit, andererseits motiviert ihn die Tradition zu 
modernen Transformationen.43 Im Unterschied zur sophokleischen 
Tragödie, wo der tragische Held Ödipus unwissentlich seine Mutter 
Iokaste ehelicht, ist Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« anders 

39 Arthur Schnitzler, Brief vom 26. November 1895 an Hugo von Hofmannsthal. In: 
BW Schnitzler, S. 63f.

40 Zum Zusammenhang Sophokles-Hofmannsthal in »Elektra« vgl. Antonia Eder, 
Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals ›zerstörendes Zitieren‹ von Nietz­
sche, Bachofen und Freud. Freiburg i.Br. 2013.

41 Der Erstdruck erschien 1907 unter dem Titel »Ödipus, der König. Tragödie von 
Sophokles mit einiger Freiheit übertragen und für die neuere Bühne eingerichtet« in der 
Österreichnischen Rundschau.

42 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 
Anm. 22), S. 667–684.

43 Vgl. Elsbeth Dangel-Pelloquin, Biographie. Hugo von Hofmannsthal. In: Website 
der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft, https://www.hofmannsthal.de/biographie/ 
[22. Mai 2023].

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 109

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hofmannsthal.de/biographie
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hofmannsthal.de/biographie


angelegt, sodass es nicht zum Inzest kommen kann. Denn die Mutter 
des Kaufmannssohns tritt nicht als Figur in Erscheinung, sondern 
ist nur intrapsychisch in ihm wirksam. Bei Hofmannsthal ist es auch 
eher nur ein Inzestwunsch, der sich in der Psyche des Protagonisten 
regt. Im Unterschied zu Sophokles zeigt sich in seiner Erzählung 
eine Psychologisierung und Internalisierung, sodass sich das »Märchen 
der 672. Nacht« als eine Transformation des »König Oedipus« von 
Sophokles deuten lässt. Dass Hofmannsthal sich dabei auf eine psy­
chologische Auslegung beschränkt, um den antiken Stoff lediglich zu 
aktualisieren, wäre allerdings eine zu schlichte Beschreibung für seine 
Syntheseleistung auf der Basis des zeitgenössischen psychiatrischen 
Wissens. In produktionsästhetischer Hinsicht macht Hofmannsthal die 
antike Vorlage für sein Schreiben fruchtbar und bleibt im Vergleich 
mit Freud enger am sophokleischen Urkonzept. Anders als Freuds 
Theoriekomplex, der ebenfalls auf Sophokles’ »König Oedipus« ba­
siert, ist Hofmannsthals Erzählung durch eine ausgeprägte Literarizi­
tät gekennzeichnet; darin spielt der literarisch umformulierte Mythos 
eine stärkere Rolle als in Freuds Ödipus-Theorie. Wesentlich ist der 
Befund, dass Sophokles’ Tragödie der Ausgangspunkt der genuin Hof­
mannsthal’schen Anverwandlung des antiken Ödipus-Stoffs ist. Durch 
die Auseinandersetzung mit Sophokles’ »König Oedipus« kommt Hof­
mannsthal zu einer psychologischen Lesart und zu neuen Erkenntnis­
sen, die sich im »Märchen der 672. Nacht« niederschlagen. Dabei ist 
die Art und Weise, wie er die antike Vorlage umarbeitet und neu 
montiert, ausschlaggebend.

Sophokles’ »König Oedipus«
und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

Meine These, wonach das »Märchen der 672. Nacht« als eine litera­
rische Anverwandlung der antiken Vorlage angesehen werden kann, 
lässt sich konkretisieren durch den Vergleich zwischen Sophokles’ »Kö­
nig Oedipus« und Hofmannsthals Erzählung: Durch die Beschreibung 
von Strukturanalogien, auch auf der Ebene von Anspielungen, wird 
diese Lesart plausibel. Dies heißt jedoch nicht, dass die Differenzen zu 
vernachlässigen wären. Hofmannsthal ändert die literarische Vorlage 

110 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf spezifische Weise ab: Die zentrale Hohlweg-Szene bei Sophokles 
wandelt er um und verlagert den Weg, den die Figur gehen muss, in 
ihr Inneres. Dadurch erreicht Hofmannsthal eine Psychologisierung 
und Internalisierung.

In Sophokles’ »König Oedipus« hat der Orakelspruch eine zentrale 
Funktion: Laios und Iokaste lassen den gemeinsamen Sohn Ödipus 
kurz nach der Geburt wegbringen, sodass er nicht bei seinen leibli­
chen Eltern aufwächst. Aufgrund der Prophezeiung bricht Ödipus 
von seiner Heimatstadt Korinth auf und tötet auf dem Weg unwis­
sentlich seinen Vater. Movens der Handlung und des Aufbruchs in 
Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« ist der Brief an den Kauf­
mannssohn im zweiten Teil, der dem Orakelspruch strukturell ent­
spricht. In beiden Fällen erfolgt der Aufbruch, um das, was geweissagt 
oder gelesen wurde, zu verhindern. Allerdings gelingt dies nicht, viel­
mehr wird die Situation dadurch umso schlimmer und endet tragisch.

In Hofmannsthals Erzählung will der Kaufmannssohn in die Stadt 
zu sich nach Hause; ein Vorhaben, das aber nicht realisierbar ist: Als 
er einen Brief erhält, verlässt er sein Landhaus, wo er im Sommer lebt, 
und fährt zurück in die Stadt, um den Tatvorwurf gegen seinen Diener 
zu klären (S. 22). Nachdem der Kaufmannssohn den Gesandten des 
Königs von Persien nicht zu Hause antrifft und seine eigene Wohnung 
versperrt ist, weil keiner seiner Diener anwesend ist, muss er eine Un­
terkunft finden. Entgegen seiner ursprünglichen Absicht, sich zügig 
eine Bleibe für die Nacht zu suchen, geht er in einen Juwelierladen 
und trifft nach dem Schmuckkauf die Entscheidung, einen anderen 
Weg einzuschlagen und den benachbarten Garten zu besichtigen. Er­
klären lässt sich dies durch einen intrapsychischen Konflikt, der ihn 
hemmt oder blockiert und sein äußerlich sichtbares Handeln beein­
flusst. Der Funktion des Sehers Teiresias, durch den Ödipus in Sopho­
kles’ Tragödie die Wahrheit erkennt, entspricht die Rolle des Juweliers 
in Hofmannsthals Erzählung. Denn dieser bringt den Kaufmannssohn 
auf die richtige Spur, indem er ihm den Weg in den Garten zeigt, und 
führt ihn so indirekt zur Erkenntnis.

Beim Vergleich der Texte sind deutliche Parallelen zwischen den 
beiden Protagonisten erkennbar: Ödipus wächst ohne seine leiblichen 
Eltern in einer Ersatz- oder Adoptivfamilie auf. Der junge Kaufmanns­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 111

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sohn lebt mit Diener:innen zusammen, weil er »weder Vater noch Mut­
ter« (S. 15) hat. Beide Protagonisten leben in privilegierten Verhältnis­
sen, jeder von ihnen hatte einen Vater, der König war und Macht hatte: 
Ödipus’ leiblicher Vater, König Laios, und der »König der Vergangen­
heit« (S. 18) bei Hofmannsthal (s.o.). Trotz der räumlichen Trennung 
zeigt sich bei beiden Männern eine sehr starke Bindung an die Mutter, 
die Ödipus zum Verhängnis wird. Sie geraten in eine psychische Aus­
nahmesituation und zeigen dabei die gleichen Affekte: Furcht und zor­
nige Erregung; ein Tatvorwurf führt zu starkem Zorn. Beide Figuren 
leben ständig in Angst: Ödipus, seit er den Orakelspruch bekommen 
hat und den geweissagten Inzest mit der Mutter fürchtet. Analog dazu 
empfindet der Kaufmannssohn eine »furchtbare Beklemmung […], eine 
tödliche Angst vor der Unentrinnbarkeit des Lebens« (S. 19). Das 
Schicksal vollzieht sich unausweichlich und das tragische Ende ereilt 
die Hauptfiguren unaufhaltsam.

Die Analyse inhaltlicher und struktureller Parallelstellen ergibt zahl­
reiche signifikante Übereinstimmungen relevanter Schlüsselwörter.44 

Diese werden hier teilweise erneut aufgegriffen, um die Argumentation 
stichhaltig zu begründen. Mit dem »große[n] König der Vergangenheit« 
(S. 22, Herv. M.S.) wird der Vater des Protagonisten assoziiert, der als 
mächtige Instanz in seinem Inneren wirksam ist. Der Kaufmannssohn 
reflektiert über den Tod des Vaters. Ähnliche Gedanken treiben Ödi­
pus um: »Wie lange Zeit nun ist es schon, daß Lahios ‒ […] spurlos da­
hinschwand, umgebracht von Mörderhand?« (V. 525; 527).45 Ödipus’ 
leiblicher Vater Laios ist seit langer Zeit tot, und Ödipus folgt ihm als 
König von Theben nach. Entsprechend seinem Selbstbild fühlt sich 
der Kaufmannssohn als König und folgt dem Spruch

»Wo du sterben sollst, dahin tragen dich deine Füße« […]. [Er] sah sich 
schön, wie ein auf der Jagd verirrter König, in einem unbekannten Wald 
unter seltsamen Bäumen einem fremden wunderbaren Geschick entge­
gengehen. (S. 16, Herv. M.S.)

44 Diese Schlüsselwörter sind im Folgenden kursiv markiert (Herv. M.S.).
45 Versangaben in Klammern zitiert nach: Sophokles, König Oedipus. Griechisch mit 

metrischer Übersetzung und prüfenden und erläuternden Anmerkungen von Johann 
Adam Hartung (wie Anm. 27; Herv. M.S.).

112 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies ist eine vage Vorausdeutung auf die spätere Glashaus-Szene und 
seinen Tod am Ende.

[Er ging in eine Richtung,] wo er sich eine Herberge für die Nacht suchen 
könnte. Denn es verlangte ihn nach einem Bette. Mit einer kindischen 
Sehnsucht erinnerte er sich an die Schönheit seines eigenen breiten Bet­
tes, und auch die Betten fielen ihm ein, die der große König der Vergan­
genheit für sich und seine Gefährten errichtet hatte, als sie Hochzeit hielten 
mit den Töchtern der unterworfenen Könige, für sich ein Bett von Gold, 
für die anderen von Silber[.] (S. 27, Herv. M.S.)

Der Kaufmannssohn assoziiert sein eigenes Bett mit dem ehelichen Bett 
des Königs, seines Vaters – so denkt er bei der Suche nach einem Bett 
gleichzeitig an das Ehebett seiner Eltern. Sophokles gestaltet die inzes­
tuöse Konstellation unzweideutig, denn Ödipus teilt sich ein eheliches 
Bett mit seiner Mutter Iokaste und spricht: »ich sitz’ in seinem [Laios’] 
Thron und Reiche, das er einst besaß, ich nenne seine Gattin [Iokaste] 
mein, sein ehlich Weib« (V. 243–245). Der Inzest (»die Muttereh’«, V. 
925) findet realiter statt (»schnöde[] Ehefreuden mit dem eignen Kind; 
Beweint das Bette, wo die Arme zweier Art, vom Mann den Mann, vom 
Kinde Kinder sich gebar!«, V. 1194–1196, Herv. M.S.). Ödipus wird als 
»Mann der Frau, von der er stammt!« (V. 1293) zur tragischen Figur. 
Das Tragische ist verbunden mit der Einsicht der Figur in die Ausweg­
losigkeit des tragischen Konflikts: »War ich [Ödipus] getraut mit der 
[Iokaste], Der ich entsproßte, weh!« (V. 1295). Beim Kaufmannssohn 
hingegen spielt sich dieser Vorgang rein intrapsychisch ab.

Der Diener hatte von Iokaste den Auftrag, Ödipus als Säugling weg­
zubringen und zu töten. Aufgrund seines Berichts erkennt Ödipus, 
dass er selbst der Täter ist und den Vatermord begangen hat (V. 1119–
1128). So trägt der Diener wesentlich zur Aufklärung der Tat bei. 
Sowohl bei Sophokles als auch bei Hofmannsthal ist die Figur des 
Dieners direkt verknüpft mit einem Tatvorwurf und indirekt auch mit 
der Tat selbst.

Der Brief trug keine Unterschrift. In unklarer Weise beschuldigte der 
Schreiber den Diener des Kaufmannssohnes, daß er im Hause seines frü­
heren Herrn, des persischen Gesandten, irgendein abscheuliches Verbre­
chen begangen habe. (S. 21, Herv. M.S.)

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 113

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Verdacht setzt die Handlung in Gang. Hofmannsthal stellt die 
Hohlweg-Szene im zweiten Teil ins Zentrum der Erzählung und legt 
dabei den Fokus ebenfalls auf eine Weggabelung oder einen Scheide­
weg. Dieser Engpass, ein enger Pfad in der Glashaus-Szene, entspricht 
dem o.g. biographischen Erlebnis 1892 auf einer Reise durch Süd­
frankreich.

[Der Kaufmannssohn] stand in einem schmalen, gemauerten Gange; […] 
die Mauer zu beiden Seiten war kaum über mannshoch. Aber der Gang 
war nach einer Länge von beiläufig fünfzehn Schritten wieder vermauert, 
und schon glaubte er sich abermals gefangen. (S. 26, Herv. M.S.)

Der Protagonist sieht sich mit der Unentrinnbarkeit des Schicksals 
konfrontiert und spürt die Unausweichlichkeit körperlich und psy­
chisch. Es gibt nur diesen einen Ausweg; er kann sich keinen falschen 
Schritt erlauben, sonst würde er hinabstürzen. So versucht er, über 
einen schmalen Steg oder ein Brett zu einer gegenüberliegenden Platt­
form »hinüberzugehen. Aber unglücklicherweise wurde er sich doch 
bewußt, daß er über einem viele Stockwerke tiefen, gemauerten Gra­
ben hing« (S. 26f.). Der Kaufmannssohn steht hier an einem psychi­
schen Abgrund, der sich plötzlich öffnet.

In der antiken Vorlage ist die Kreuzung – ein »Dreiweg« (V. 801) – der 
wichtigste (Tat-)Ort der Handlung, nämlich der Schauplatz des Vater­
mords: »eine[] Scheide dreier Wagenwege« (V. 730); »Phokis […] ein 
Scheideweg trifft dort von Delphi und von Daulia her zusammen« (V. 
733f., Herv. M.S.); »[d]reifacher Kreuzweg, und verborgnes Waldesthal« 
(V. 1328, Herv. M.S.). Ödipus sagt über die Wegenge, an der er seinen 
Vater Laios tötete: »Und Forst und Engpaß am gekreuzten Scheideweg, 
die einst das Blut des Vaters, welches meine Hand vergossen, tranken!« 
(V. 1330, Herv. M.S.). Bei Sophokles sind Bäume und Gehölz mit dem 
Vatermord verknüpft. Für den Kaufmannssohn sind die Pflanzen – »so 
seltsames, ihm völlig unbekanntes Blattwerk« (S. 24) – angstauslösende 
Faktoren; das »halbdunkle Gewirr der Bäume und Ranken« (S. 26) im 
Glashaus ist Furcht einflößend. »Blüten, die […] etwas von Masken hat­
ten, heimtückischen Masken mit zugewachsenen Augenlöchern« (S. 26) 
versetzen ihn in Angst und Schrecken. Die Pflanzen sind anthropomor­
phisiert und deuten darauf hin, dass eine starke diffuse Furcht bezogen 
auf andere Menschen in ihm wirkmächtig ist. Die »Augenlöcher[]« 

114 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 26) sind verknüpft mit der Stelle der Selbstblendung und insoweit 
eine Anspielung auf Sophokles, denn Ödipus durchstößt sich mit Na­
deln die Augen. Bei Hofmannsthal ist eine begrenzte Einsicht ins Glas­
haus möglich, denn die Wände sind durchsichtig und lassen Blicke ins 
Innere zu. Verschiedene Mauern markieren Räume im Unterbewusst­
sein, der Garten um das Glashaus herum ist ebenfalls von einer hohen 
Mauer umschlossen (S. 24). Auch bei Sophokles kommen Mauern vor; 
so ist die Stadt Theben von einer Stadtmauer umschlossen (»die Stadt, 
die Mauern«, V. 1309).

Der Text lässt kaum einen Zweifel daran, dass die Tür einen Über­
gang von außen nach innen darstellt – eine Schwelle; bei Hofmanns­
thal steht diese für den Zugang zu Erinnerungen. Da es im Garten 
zwei Glashäuser gibt, ist naheliegend, dass dort mindestens zwei Türen 
existieren – ähnlich wie die Doppeltür in Sophokles’ Stück. Beim Öff­
nen der Glashaustür stößt der Kaufmannssohn auf Widerstand:

In seiner Angst ging er sehr schnell auf die Tür des Glashauses zu, um hin­
einzugehen; die Tür war zu, von außen verriegelt; hastig bückte er sich 
nach dem Riegel, der sehr tief war, stieß ihn so heftig zurück […] (S. 25, 
Herv. M.S.). […] Als er fertig war, ging er zur Türe und wollte hinaus. Die 
Tür gab nicht nach; das Kind hatte sie von außen verriegelt. (S. 26)

Die Tür ist verbarrikadiert, der Rückweg nach außen versperrt – 
er fühlt sich dem Abgrund ausgeliefert und kann seinem innerpsy­
chischen Konflikt nicht entkommen. Seine Psyche bleibt gefangen. 
Im Unterschied zum Hofmannsthal’schen psychischen Abgrund spitzt 
sich das Geschehen in Sophokles’ Tragödie zu, bis Ödipus direkt am 
tödlichen Abgrund steht: »Und schrecklich schreiend […] sprang er auf 
die Doppelthüre« (V. 1206, Herv. M.S.). Ödipus tobt und bricht die Tür 
auf, hinter der sich Iokaste nach dem Erkennen des Inzests getötet hat. 
Daraufhin entfernt Ödipus goldene Nadeln von Iokastes Gewand und 
blendet sich damit: »Er zog den goldgetrieb’nen Spangen-Schmuck herab 
vom Kleid der Frau, womit es zugeheftet war, und hub und stieß sie in 
die Augen-Kreise sich« (V. 1214–1216, Herv. M.S.).

Goldschmuck erscheint in der antiken Vorlage als ein zentrales Glied 
in der Handlungskette und steht in Verbindung mit einer Frau, die wie 
Ödipus selbst am Inzestverhältnis beteiligt ist. Bei Hofmannsthal löst 
der goldene Schmuck Assoziationen und Impulse aus, die auf ödipa­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 115

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem Begehren basieren. Diese innerpsychischen Vorgänge, die dem Be­
wusstsein nicht zugänglich sind, münden in ein Agieren des Protago­
nisten, das ihn antreibt: das Kaufen des Goldschmucks für seine Die­
nerinnen (S. 23).

Der Kampf ist in beiden Texten eine Schlüsselszene und verläuft ana­
log, denn der Protagonist wird angegriffen, d.h. er macht nicht den An­
fang, sondern reagiert. So übt zuerst die gegnerische Seite Gewalt ge­
gen ihn aus, und er wehrt sich. Bei Hofmannsthal ist das Pferd die an­
greifende Instanz: »[Der Kaufmannssohn] bückte sich, das Pferd schlug 
ihm den Huf mit aller Kraft nach seitwärts in die Lenden und er fiel 
auf den Rücken« (S. 29, Herv. M.S.). Dabei wird er zum Opfer, kann sich 
nicht mehr wehren und stirbt kurz nach dem Angriff. Auch bei Sopho­
kles erfolgt zunächst eine Gewaltanwendung gegen den Protagonisten, 
wobei Pferde eine eher untergeordnete Rolle spielen. Ödipus schildert 
den Kampf aus seiner Perspektive:

[A]ls ich [Ödipus], also pilgernd, jenem Kreuzweg nahe war, da kam ein 
Herold mir entgegen und ein Mann [König Laios] auf einem roßbespann­
ten Wagen fahrend, so wie du ihn schilderst, und der Fuhrmann drängte 
mich, wie auch der Greis selbst, aus dem Wege mit Gewalt. Und ich, im 
Zorne, schlage den mich Drängenden, den Wagenlenker: und der Greis, das 
sehend, paßt mir beim Vorbeigeh’n an dem Wagen auf, und trifft mich 
mitten auf den Scheitel mit dem Stachelstock. Doch büßt’ er nicht mit 
Gleichem: nein, ein kräft’ger Hieb des Stabs, geführt mit diesem Arme, 
macht, daß er [Laios] rücklings, sich überschlagend, aus dem Wagen stürzt. 
Darauf erschlug ich alle (V. 755–768, Herv. M.S.).

Zuerst ist Ödipus der Unterlegene, kurz danach wird er allerdings zum 
Täter und Vatermörder, indem er die Gewalt erwidert und Morde 
im Affekt begeht. Ausschlaggebend ist, dass hier eine Umkehrung 
der Gewalt stattfindet: In der antiken Tragödie tötet Ödipus seinen 
Vater, bei Hofmannsthal hingegen wird der Protagonist getötet – diese 
Konstellationen stehen sich diametral gegenüber.

Sowohl im »König Oedipus« wie auch im »Märchen der 672. Nacht« 
sind Affekte wie Zorn, Angst und eine starke emotionale Erregung der 
Protagonisten unverkennbar, jedoch beruhen diese Reaktionen auf je 
unterschiedlichen Ursachen. Ödipus’ Zorn entsteht, als der Seher 
Teiresias ihn mit dem Tatvorwurf konfrontiert, der gesuchte Königs- 
und Vatermörder zu sein: »Ich spreche kein Wort weiter: magst du 

116 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[Ödipus] darum, wenn’s beliebt, im Zorne toben, noch so grimmig 
wild« (V. 328f., Herv. M.S.). Ähnlich reagiert der Kaufmannssohn, wo­
bei der Vorwurf nicht gegen ihn selbst, sondern gegen seinen Diener 
gerichtet ist: »[Der Kaufmannssohn] ging auf und ab, die zornige Erre­
gung erhitzte ihn« (S. 21, Herv. M.S.). Dieser Zorn ist mit seinen Eltern 
verknüpft.

Ödipus ist getrieben von der Angst, den prophezeiten Vatermord zu 
begehen: »So lange bebte Oedipus vor dieses Manns [gemeint ist Poly­
bos, M.S.] Ermordung, und verbannte sich: Jetzt hat das Schicksal ihn 
erlegt, nicht seine [Ödipus’] Hand!« (V. 897–899). Ödipus spricht: »Du 
hast’s gesagt, ich aber war von Furcht bethört« (V. 923, Herv. M.S.). Zu­
dem ist Ödipus erfüllt von Furcht vor der Erfüllung der geweissagten 
Ehe mit der Mutter. Der Bote fragt: »Um welches Weib nun hegt ihr 
eure Bangigkeit? […] Und was an jener ist es, das euch Furcht gebiert?« 
(V. 938; 940, Herv. M.S.). Ödipus antwortet: »Aus Angst, daß Phόbos 
deutlich sich verwirkliche! […] Dies eben, Vater, schreckt mich immer­
fort.« (V. 960; 962, Herv. M.S.) Dieses »Bangen« (V. 963, Herv. M.S.) 
stellt sich dar als Furcht vor der Realisierung des Orakelspruchs – des 
Vatermords und des Inzests. Deshalb meidet er seine Eltern und bleibt 
der Stadt Korinth fern. Ödipus nimmt die Furcht wahr als äußere Be­
drohung angesichts der real erscheinenden Gefahren. Hofmannsthal 
hingegen lässt die Quelle der Angst offen: »[Der Kaufmannssohn] wuß­
te nicht, wovor er so namenlose Furcht empfand« (S. 25, Herv. M.S.). 
Naheliegend ist, dass diese Angst im Inneren der Figur entsteht. »In 
seiner Angst ging er sehr schnell auf die Tür des Glashauses zu [und] 
hatte Herzklopfen vor Angst« (S. 25, Herv. M.S.). Hinzu kommen wei­
tere negative Affekte – Schrecken und Grauen: »[Der Kaufmannssohn] 
erschrak […] abermals, mit einer unangenehmen Empfindung des Grau­
ens im Nacken« (S. 24, Herv. M.S.). All dies deutet auf einen Konflikt 
im Inneren des Kaufmannssohns hin. Dabei kann er sich nicht be­
merkbar machen, um Hilfe zu holen, kann keine Laute artikulieren 
und bleibt stumm:

Er wollte schreien, aber er fürchtete sich vor seiner eigenen Stimme (S. 26, 
Herv. M.S.).
[…] Eine Weile beschäftigten ihn nur seine Schmerzen und die erstickende 
Todesangst […]. Mit einer großen Bitterkeit starrte er in sein Leben zurück 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 117

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…]. Dann erwachte er und wollte schreien, weil er noch immer allein war, 
aber die Stimme versagte ihm. (S. 30, Herv. M.S.)

Hofmannsthal orientiert sich deutlich an Sophokles’ Urkonzept. Die 
Notwendigkeit des Untergangs und das tragische Schicksal sind unaus­
weichlich. Rückblickend empfindet der Kaufmannssohn sein Leben 
und den Lauf des Schicksals ähnlich bitter wie Ödipus, der klagt:

[Ödipus:] Ach ach! ach ach! ich Unglücksmann! Wo schwebt mein Laut 
in die Weite hinaus, und verhallet im Flug? Wo triebst du mich hin, weh! 
Schicksal! (V. 1253-1256, Herv. M.S.) […] [W]ie durchbohren mich zugleich 
die Dolche dieser Schmerzen und die Erinnerung! (V. 1261f., Herv. M.S.).

Wie Ödipus erkennt auch der Kaufmannssohn die »Unentrinnbarkeit 
des Lebens« (S. 19).

Der Vergleich mit Sophokles hat gezeigt, dass Hofmannsthal ver­
schiedene Elemente und zentrale Momente aus der Hohlweg-Szene 
aufgreift und am Ende neu zusammenfügt. Auch wenn Hofmannsthal 
Abänderungen der sophokleischen Vorlage vornimmt, bleibt ein inne­
rer Zusammenhang bestehen. Dem Gerichtsprozess bei Sophokles ent­
spricht strukturell die Anlage des zweiten Teils des »Märchen[s] der 
672. Nacht«: Der Tatvorwurf motiviert die Handlung, und der Kauf­
mannssohn muss den Weg rückwärtsgehen, um die Schuld zu klären. 
Das Ermitteln endet mit dem eigenen Tod und gleicht einem Erken­
nen der eigenen Schuld. Bei Sophokles führt der Chor Ödipus, ent­
sprechend dem mäeutischen Prinzip, zur Erkenntnis; bei Hofmanns­
thal sind derartige Erkenntnisvorgänge internalisiert und vollziehen 
sich allein im Inneren des Protagonisten ohne externe Einflüsse und 
ohne Austausch mit anderen Figuren.

Entscheidend ist der Befund, dass die Erlebnisse des Protagonisten 
auch  von  psychointernen  Vorgängen  beeinflusst  werden  und  in 
einem  gewissen  Maß  aus  der  Dynamik  der  Psyche  resultieren. 
Hofmannsthal  stellt  in  seiner  Erzählung  innerpsychische  Prozesse 
anhand der spezifischen literarischen Gestaltung der Psycho-Logik einer 
fiktiven Figur  dar,  an  der  er  Wünsche und Ängste  veranschaulicht, 
die  dem  Bewusstsein  nicht  zugänglich  sind.  Dadurch,  dass  er  die 
literarische Vorlage umwandelt, erreicht er eine verstärkt psychologische 
Darstellung. Zwar übernimmt Hofmannsthal die analytische Struktur 
der antiken Tragödie von Sophokles, aber er verinnerlicht diese, sodass 

118 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in seiner Erzählung eine schrittweise Enthüllung in der Psyche 
der Figur vollzieht. Im Unterschied zur zentralen Hohlweg-Szene bei 
Sophokles gibt Hofmannsthal dem Geschehen in der Glashaus-Szene 
eine andere Wendung.  Die  genannte Psychologisierung gelingt  ihm, 
indem er die antike Vorlage abwandelt und den Hohlweg durch einen 
innerpsychischen Hohlweg ersetzt. Dieser gleicht einem memorierten 
Weg im Inneren der Figur – dabei handelt es sich um Erinnerungen 
an die Kindheit. Ähnlich wie bei Sophokles ist das auslösende Moment, 
dass der Protagonist die Ausweglosigkeit des inneren Konflikts spürt. 
Diese  Erkenntnis  führt  dazu,  dass  er  den  Weg  rückwärtsgeht.  Der 
Kaufmannssohn ist psychisch gefangen und kann dem Konflikt,  der 
sich in seiner Psyche abspielt, nicht entkommen. Weil Gedanken, die 
sich dem Bewusstsein entziehen, den Protagonisten umtreiben und ihn 
bewegen, verspürt er den Zwang, zum Tatort vorzudringen – zu jenem 
Bereich, wo das Problem verortet ist. Deshalb kehrt er intrapsychisch 
zur Tat zurück und geht den Weg zeitlich rückwärts bis zu dem Punkt, 
an dem der Konflikt entspringt. Die Handlung steigert sich bis zum 
finalen Aufeinandertreffen in einem tödlichen Gefängnis, aus dem es 
kein Entrinnen gibt. Der Tod durch den Pferdetritt erscheint als die 
logische Konsequenz. Hofmannsthal wendet die Konstellation, sodass 
sich das Gewaltverhältnis im Vergleich mit der antiken Vorlage umkehrt. 
Der Vatermord bei Sophokles steht der Tötung des Kaufmannssohns 
diametral gegenüber: Ödipus tötet – der Kaufmannssohn kommt zu 
Tode. Während Ödipus Gewalt ausübt, indem er den Mord an Laios 
und seinen Begleitern begeht, erleidet der Kaufmannssohn Gewalt.

Im Hinblick auf die immense Wirkungsgeschichte des Ödipus-Stoffs 
und der sophokleischen Ödipus-Gestalt ist zu konstatieren, dass der 
antike Mythos zahlreiche Schriftsteller:innen und Künstler:innen inspi­
rierte. Freud ist bekanntlich nicht der Erste, der ödipale Strukturen 
erkannt hat. Denn eine ödipale Konstellation findet sich bereits früher, 
beispielsweise in literarischen Werken der Romantik.46 Als besondere 
Leistung Hofmannsthals ist hervorzuheben, dass er den (nicht-psycho­

46 Exemplarische Beispiele sind Ludwig Tiecks »Der Runenberg« (1802) und E.T.A. 
Hoffmanns »Die Bergwerke zu Falun« (1819). Hierzu sei außerdem verwiesen auf eine 
Überblicksdarstellung zur Romantischen Psychologie und zur Proto-Psychoanalyse im li­
terarischen Text; vgl. Detlev Kremer und Andreas B. Kilcher, Romantik. Lehrbuch Ger­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 119

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen) Ödipus-Stoff psychologisiert – und dies eben vor Freud. 
Bei der Anverwandlung des antiken Dramas Sophokles’ gelingt Hof­
mannsthal eine Psychologisierung, indem er die treibenden Kräfte des 
Geschehens von der Außenwelt in die Innenwelt und damit ins Innere 
der Figur verlagert. Denn die Erzählung beleuchtet den Bereich der 
unbewussten Wünsche eines Subjekts, die im Schlummer liegen, und 
fokussiert einen innerpsychischen Konflikt, der mit den spezifischen, 
verborgenen Kindheitserinnerungen eines Individuums in Verbindung 
steht. Dieser Ansatzpunkt, die diffusen psychointernen Vorgänge 
und Rückerinnerungen an die Kindheit vorzuführen, ermöglicht Hof­
mannsthal die Erschließung der psychischen Verfasstheit einer Figur; 
zugleich wird dabei die Frage nach dem Subjekt in literarischer Form 
erkundet. Obwohl Hofmannsthal 1895 Freuds Ödipus-Theorie nicht 
kannte, konnte er dennoch zu einer psychologischen Les- bzw. Schreib­
art gelangen: zum einen durch die literarische Auseinandersetzung mit 
Sophokles – zum anderen durch die Art, wie er Elemente aus der anti­
ken Vorlage neu montiert. Hofmannsthal nimmt zwei Abänderungen 
der sophokleischen Vorlage vor, die allerdings einen inneren Zusam­
menhang ergeben. Das Gewaltverhältnis wendet sich, die Konstellation 
verkehrt sich ins Gegenteil – sie endet nicht wie bei Sophokles mit dem 
Vatermord, sondern mit dem Tod des Kaufmannssohns. Außerdem 
ist bedeutsam, dass Hofmannsthal die Hohlweg-Szene umwandelt und 
einen Weg innerhalb der Psyche darstellt: Dieser Weg im Inneren des 
Kaufmannssohns wird verkehrt und verläuft zeitlich rückwärts. Auf 
diese Weise wird das zentrale Geschehen internalisiert und stärker 
psychologisiert. Der ästhetische Eigenwert tritt besonders hervor in 
Hofmannsthals genuin literarischer Anverwandlung des Ödipus-Stoffs 
nach Sophokles und vor Freud. Diese unterscheidet sich grundlegend 
von der später entstandenen Freud’schen Psychoanalyse: Beim ›Ödi­
puskomplex‹ setzt die Psychoanalyse als Verfahren der Heilung an, 
sodass die Überwindung oder Bewältigung einer ödipalen Krise durch 
psychoanalytische Therapie denkbar ist; im »Märchen der 672. Nacht« 
hingegen ist keine Heilung möglich.

manistik. 4., akt. Aufl. Berlin/Heidelberg 2015, S. 80–88 (auch online: https://doi.org/10.1
007/978-3-476-05414-2).

120 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2


Maximilian Bergengruen

In einem »wachen Traum«
Persönlichkeitsspaltung und Dämonologie in Hofmannsthals 

»Ödipus und die Sphinx«

Vorab

Joséphin Péladans » Œdipe et le Sphinx«, Paris 1903, fällt Hugo von 
Hofmannstahl 1904 in die Hände und regt ihn sogleich zu einer freien 
Übersetzung an, die bald in ein eigenes Drama übergeht: »Ödipus 
und die Sphinx« (ED 1905/1906). Anfangs plant Hofmannsthal eine 
Ödipus-Trilogie: Auf das Sphinx-Drama soll eine freie Übersetzung 
von Sophokles’ »König Ödipus« folgen, danach ein – in der Realität 
freilich nie über das Notizen-Stadium hinausgekommener – Einakter 
mit den (wechselnden) Arbeitstiteln »Ödipus – Greis«/»Des Ödipus 
Ende«/»Oidipus auf Kolonos«. Diesen Plan gibt Hofmannsthal im No­
vember 1905 auf,1 da eine zeitnahe Uraufführung der Trilogie durch 
Max Reinhardt in Berlin zunehmend unrealistischer wird.2 Die Urauf­
führung von »Ödipus und die Sphinx« findet dementsprechend ohne 
die beiden anderen Dramen im Februar 1906 statt.

Ausgangspunkt meiner Lektüre von »Ödipus und die Sphinx« ist 
der Befund, dass die Figuren keine eigenständigen Personen darstellen, 
sondern  über  ihr  Unbewusstes  miteinander  verbunden  sind  bzw. 
ineinander übergehen. Dieser Befund lässt sich, in der Terminologie 
der zeitgenössischen Psychiatrie gesprochen, als eine überindividuell 
gedachte hysterische Dissoziation (1.), andererseits als ›Dramatisierung‹ 
von Erwin Rohdes Theorie des Dämons bzw. des Dämonischen (2.) 
analytisch  konkretisieren.  Die  folgenden  Überlegungen  sollen  der 
daraus  entstehenden  Dialogizität,  also  der  Korrespondenz  zwischen 

1 Vgl. die Ausführungen des Herausgebers Nehring in SW VIII Dramen 6, S. 187–
202.

2 Vgl. Christoph König, Traditionen, Traditionen. Hugo von Hofmannsthal schreibt 
»Ödipus und die Sphinx« für Max Reinhardt. In: Austriaca 18, 1993, S. 101–122.

In einem »wachen Traum« 121

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der psychiatrischen und der metaphysischen Dimension des Dramas, 
nachgehen.

I.  Psychische Krankheit

Kreon, der sich anheischig macht, nach dem Tod seines Schwagers 
Laïos den Thron von Theben zu übernehmen, ist krank, psychisch 
krank. Also tut er, was viele Menschen tun, die sich in einer solchen 
Situation befinden: Er sucht sich professionelle Hilfe. Der herbeigeru­
fene Magier kann die ihm zugedachte Rolle des Therapeuten anschei­
nend einnehmen; zumindest bescheinigt ihm Kreon das enthusiastisch, 
wobei dieser Enthusiasmus vielleicht auch seinem dringenden Wunsch 
nach Heilung geschuldet ist:

O, du bist groß, der meine Krankheit kennt
und hat mich nie gesehen! Magier,
befreie mir die Seele. (SW VIII Dramen 6, S. 48)

Mit diesen Worten ist nicht nur der Wunsch nach Gesundung, sondern 
auch die Krankheit selbst beschrieben: Die Seele ist besetzt und muss 
»befrei[t]« werden. Im Gespräch mit dem Magier formuliert Kreon nun 
einen Verdacht, wer ihm die Seele besetzt: »es ist meine Schwester«. Jo­
kaste muss also seinen Vorstellungen zufolge angegangen werden, da­
mit »sie mir die Seele freigibt« (SW VIII Dramen 6, S. 48).

Wie kann aber ein Mensch die Seele des anderen besetzen? Kreon 
macht verschiedene Anläufe, um dem Magier seinen psychischen Zu­
stand näher zu beschreiben: »Sie ist der Dämon«, sagt er über seine 
Schwester, »der mir die Seele aus dem Leib saugt« (SW VIII Dramen 
6, S. 48). Es sind also bei näherem Hinsehen zwei unterschiedliche, 
wenngleich miteinander zusammenhängende Zustände, unter denen 
Kreon leidet: Seine Schwester hat ihm die eigene Seele (oder zumin­
dest deren Inhalt) geraubt bzw. ist dabei, dies zu tun (»saugt«); und zu­
gleich setzt sie sich bzw. etwas, das von ihr ausgeht, an diese Stelle (da­
von möchte Kreon »befrei[t]« werden).

Kreons psychische Abwehrschwäche hat zur Folge, dass er die Herr­
schaft über seine Seele verliert oder zu verlieren droht. Darin stimmt 
ihm der Magier in seiner Rolle als ›Psychotherapeut‹ zu: »Es stiehlt 

122 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dich von dir selber. Wo du bist, / dort bist du nicht« (SW VIII Dramen 
6, S. 48), sagt er zu seinem ›Patienten‹. Kreons Gegenstrategie besteht 
dementsprechend darin, den von der Schwester begonnenen Kampf 
um die Oberherrschaft über seine (in einer Vorstufe erwägt Hofmanns­
thal auch: über ihre)3 Seele anzunehmen und ihn, so zumindest seine 
Hoffnung, letztlich zu gewinnen: »Die Kraft über Jokaste! […] Womit 
bezwing ich / die Schwester?« (SW VIII Dramen 6, S. 50), fragt er den 
Magier. Dieser psychische Kampf ist als eine Art von Analogon zum 
politischen Kampf über die Oberherrschaft von Theben zu verstehen, 
was sich schon an einer Metapher des Magier-Therapeuten ablesen 
lässt, der von der »Krongewalt der Seele« (SW VIII Dramen 6, S. 48; 
Herv. M.B.) spricht. Analog dazu ist Kreon davon überzeugt, dass nur, 
wenn die Schwester seine Seele »freigibt«, er endlich »König werden« 
kann (SW VIII Dramen 6, S. 48).4

Worin drückt sich aber die Besetzung der Seele aus? Der Angriff er­
folgt, wie im weiteren Gespräch deutlich wird, im Unbewussten, insbe­
sondere in Traum und Schlaf: Obwohl Kreon »die Augen / kaum zuge­
tan« hat, hat er »dennoch so maßlos widerlich geträumt« (SW VIII 
Dramen 6, S. 52f.). Im Verlauf des Stücks wird sich herausstellen, dass 
er gezwungenermaßen von Ödipus geträumt hat. Er war nämlich »[s]o 
etwas wie ein Diener / des neuen Mannes, der dann König war« (SW 
VIII Dramen 6, S. 53).

Doch stellen wir die Inhalte seines Traums ein wenig zurück und 
bleiben wir vorderhand bei dem psychischen Phänomen des gezwunge­
nen Träumens. Der Traum wirkt nämlich auf die Gegenwart nach:

Brächt’ ich nur
den Ton aus meinem Ohr, mit dem ich ihm
entgegnete, … ein ekler Ton (SW VIII Dramen 6, S. 53).

Der Schwester merkwürdige Anwesenheit in seiner Seele drückt sich 
also insbesondere in Träumen aus, deren Ursprung, wie Kreon gewahr 
wird, nicht in ihm liegt; und genau das macht die vom Magier be­

3 »Versöhn mir ihre Seele oder mach mich zum Herren über ihre Seele heute« (12 H 
[Oktober 1905]; SW VIII Dramen 6, S. 381).

4 Ähnlich in 12 H: »nun muss ich greifen können nach der Krone / nun muss ich mei­
ne Träume von mir thun« (SW VIII Dramen 6, S. 380).

In einem »wachen Traum« 123

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schriebene Selbstentfremdung aus. Mit Shakespeare fragt der Thebe­
ner Kronprätendent: »wer bin ich, / wenn ich voll Stoff zu solchen 
Träumen bin?« (SW VIII Dramen 6, S. 53).5

Kreon geht freilich nicht davon aus, dass Jokaste wirklich in ihm an­
wesend ist. Es ist vielmehr so, dass er sich nicht sicher, nicht abgedich­
tet gegenüber ihrem psychischen Einfluss fühlt.6 Ähnlich wie der Mys­
tiker, der in seiner Seele einen (wie es der um 1900 neben Meister Eck­
hard geschätzte mittelalterliche Mystiker Johannes Tauler7 genannt 
hat) unendlichen »abgrúnde«8 spürt, an dem seine Seele in Gott über­
geht, so fühlt auch Kreon in sich einen »bodenlose[n] Abgrund / […], der 
die fahlen Träume mir gebiert« (SW VIII Dramen 6, S. 58; Herv. M.B.).

Das Stück ist in Bezug auf die Genese und Symptomatik von Kreons 
Krankheit sehr genau. Kreon kann deswegen von Jokaste über den Ab­
grund des Unbewussten heimgesucht werden, weil er, wie mehrfach im 
Stück betont wird, schwach ist. Antiope ruft dem Volk, das Kreon ger­
ne als Herrscher sähe, zu: »Den willst du haben, / den Schattenmann, 
den Unhold ohne Kraft?« (SW VIII Dramen 6, S. 82; Herv. M.B.). Dieser 
Analyse würde Kreon keinesfalls widersprechen. Den Einsatz des 
Volks für seine Thronübernahme wertet er zum Beispiel als einen »ver­
dammte[n] Widerhall« seiner eigenen »kraftlose[n] Wünsche« (SW VIII 

5 William Shakespeare, The Tempest. Hg. von David Lindley. Cambridge 2002, S. 191 
(IV,1): »We are such stuff / As dreams are made on; and our little life / Is rounded with a 
sleep«.

6 Die Träume des Dramas sind also nicht nur »koordiniert«, wie William H. Rey, 
Weltentzweiung und Weltversöhnung in Hofmannsthals Griechischen Dramen. Philadel­
phia 1962, S. 98, schreibt, sondern die Träumenden arbeiten an ihnen und ihrer Trans­
mission mit.

7 Vgl. zur Konjunktur mittelalterlicher Mystiker um 1900 Maximilian Bergengruen, 
Mystik der Nerven, Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-
Ich. Freiburg i.Br. 2010, S. 21–23.

8 Johannes Tauler, Die Predigten. Aus der Engelberger und Freiburger Handschrift 
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen Straßburger Handschriften. Hg. von Fer­
dinand Vetter. Berlin 1910, S. 201 (Herv. M.B.); vgl. zu diesem Begriff Louise Gnädinger, 
Der Abgrund ruft dem Abgrund. Taulers Predigt Beati oculi (V 45). In: Das einig Ein. 
Studien zur Theorie und Sprache der deutschen Mystik. Hg. von Alois M. Haas und 
Heinrich Stirnimann. Fribourg 1980, S. 167–207. Auch Walter Jens, Hofmannsthal und 
die Griechen. Tübingen 1955, S. 80; 85, verweist auf eine mystische Nähe/Einheit der Fi­
guren.

124 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dramen 6, S. 63; Herv. M.B.).9 Dieser Kraftlosigkeit steht das psychi­
sche Naturell seiner Schwester gegenüber, die Kreon als »ein[en] Dä­
mon voll Kraft« (SW VIII Dramen 6, S. 63; Herv. M.B.) beschreibt. Jo­
kaste macht sich also die psychische Kraftlosigkeit ihres Bruders zu 
Nutze. Sie spürt, dass er unter einer »absence de résistance«,10 wie das 
Phänomen der psychischen Abwehrschwäche im Bereich des Unbe­
wussten in der zeitgenössischen Psychiatrie genannt wird, leidet – und 
kann ihm dementsprechend über den genannten innerseelischen Ab­
grund Gedanken, Töne und Gefühle, vor allem aber Träume schicken.

Das Stück ist jedoch noch genauer; formuliert wird nämlich auch 
eine Anamnese und in ihr ein Grund, warum Kreon nicht die psychi­
sche Abwehrstärke besitzt, mit der er sich gegen den psychischen Ein­
fluss seiner Schwester wehren könnte: weil er in seiner Jugend psy­
chisch geschädigt wurde. Es ist die Rede davon, dass er als ein Kind 
seiner Schwester Jokaste und ihrem Mann Laïos den Orakelspruch, 
dass ihr Kind seinen Vater töten und seine Mutter heiraten werde, 
überbringen musste; und zwar genau zu dem Zeitpunkt, da diese sich 
anheischig machen, dieses Kind zu zeugen, nämlich in der »Hochzeits­
nacht« (SW VIII Dramen 6, S. 49).

Die Botschaft wird von Kreon mit einer »gift’gen Salbe« verglichen, 
die sich in die gerade gezeugte oder zu zeugende »Lebenssaat« fressen 
sollte. Die damit beschriebene toxische Wirkung hat aber auch Auswir­
kungen auf den Überbringer der Botschaft. Der Magier fragt, die Meta­
pher aufnehmend, »Zerfraß das Gift / des Kindes Seele? / Kreon: Ja du 
fassest mich« (alle Zitate: SW VIII Dramen 6, S. 49). Die Metapher ist 
mehr als vielsagend: Beschrieben wird anhand eines physischen ein 
psychisches Trauma, an dem Laïos, Jokaste, Ödipus und Kreon glei­
chermaßen leiden.

9 Vgl. zum Antagonismus von Kreons Dekadenz und Ödipus’ Vitalismus Dieter 
Martin, Bruder Kreon. Zu Hofmannsthals Ödipus und die Sphinx. In: Mehr Dionysos 
als Apoll. Antiklassizistische Antike-Rezeption um 1900. Hg. von Achim Aurnhammer 
und Thomas Pittrof. Frankfurt a.M. 2002, S. 333–362.

10 Auch Janet verwendet zur Beschreibung der fehlenden Abwehrstärke bzw. der Fä­
higkeit anderer, sich diese Abwehrschwäche zu Nutze zu machen, politische bzw. militä­
rische Vokabeln: »lutter«, »résister«, »commande[r]« etc. (Pierre Janet, Les obsessions et 
la psychasthénie. Paris 1903, S. 312; 314).

In einem »wachen Traum« 125

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus Kreons Sicht mag es nämlich scheinen, als ob nur derjenige, 
dessen Seele nicht abwehrbereit ist, eine psychische Verletzung erlitten 
hat, aber auch Jokaste, die psychische Angreiferin, begeht ihren An­
griff aus einer, genauer gesagt: der gleichen, Verletzung heraus. Nicht 
ohne Grund sagt Teiresias über Ödipus und seine Familie: »Sie können 
nicht / mit ihrem Blut in ihrem Leibe hausen« (SW VIII Dramen 6, 
S. 87). Auch wenn Jokaste nicht explizit als krank beschrieben wird (zu­
mindest nicht so krank wie ihr Bruder), so wird doch deutlich, dass 
Kreons pathologisches Gefühl der Besessenheit auf einem ebenfalls auf 
Verletzungen beruhenden Zwang, die Seele des andern besitzen zu 
müssen, vonseiten Jokastes beruht. Und beides hat seine Ursache im 
Überbringen des Orakels. Es geht also bei Kreons Krankheit, ja über­
haupt bei der Verbindung zwischen ihm, seiner Schwester und Ödipus, 
nicht um individuelle Verletzungen, sondern um ein Geflecht von Ver­
letzungen, das nicht vor den Grenzen des Ich oder der Subjektivität 
haltmacht.

Der Gedanke, das Modell der psychischen Dissoziation nicht allein 
zur Entwicklung von Einzelfiguren, sondern, darüber hinausgehend, 
von Figurenkonstellationen zu entwickeln (wobei man sich überlegen 
könnte, ob man aufgrund der Unabgeschlossenheit im Unbewussten 
überhaupt noch von Figuren sprechen kann),11 ist das zentrale narrati­
ve und dramatische Movens in Hofmannsthals literarischem Schaffen 
seit der Jahrhundertwende.12 Er hat diese Vorstellung jedoch nicht erst 
in »Ödipus und die Sphinx« entwickelt. Über ekelerregende Träume 
wie die, die Kreon heimsuchen, hatte bereits Klytämnestra in der 
»Elektra« von 1903 geklagt:13 »und dann schlaf’ ich / und träume, träu­
me! Daß mir in den Knochen das Mark sich löst« (SW VII Dramen 5, 
S. 79). Elektras Mutter wird nämlich ebenfalls von Träumen heimge­
sucht, die ihr eine ruinöse Zukunft verheißen bzw. eine solche generell 

11 Zumindest ist es fraglich, ob man von »Figuren als Personen« mit einer vollumfäng­
lichen »psychische[n] Konstitution« sprechen kann (vgl. Tilmann Köppe und Tom Kindt, 
Erzähltheorie. Eine Einführung. Stuttgart 2014, S. 120f., mit Bezug auf Jens Eder, Die Fi­
gur im Film. Grundlagen der Figurenanalyse. Marburg 2008, S. 162–316).

12 Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7).
13 Vgl. zum Zusammenhang der beiden Dramen Jens, Hofmannsthal und die Grie­

chen (wie Anm. 8), S. 74f.

126 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absprechen. Als deren Urheberin geriert sich ganz ungeniert und zwei­
felsfrei ihre Tochter: »Ich! ich! / ich hab’ ihn ihr geschickt. Aus meiner 
Brust / hab’ ich den Traum auf sie geschickt!« (SW VII Dramen 5, 
S. 73). Dieses Versenden der Träume wird, in den Augen Elektras, so 
lange weitergehen, bis sich der Inhalt des Traums erfüllt hat: »Dann«, 
so sagt sie ihrer Mutter, »träumst du nimmermehr, dann brauche ich / 
nicht mehr zu träumen« (SW VII Dramen 5, S. 86). Der Inhalt der 
Träume ist die Rache, genauer Elektras Verarbeitung des Traumas der 
Vatertötung (an der wiederum alle anderen Figuren des Dramas betei­
ligt sind). Sie verbindet damit die Hoffnung, dass ihr Bruder »Orest«, 
von dem die Mutter unaufhörlich träumt (SW VII Dramen 5, S. 73), 
die ersehnte Rache durchführen möge.

Es ist offensichtlich, dass beide Dramen, also »Elektra« und »Ödipus 
und die Sphinx«, auf einem psychiatrischen Grundgerüst aufbauen, 
das zu errichten Hofmannsthal aufgrund seiner nach der Jahrhundert­
wende neu einsetzenden, insbesondere durch Hermann Bahr vermittel­
ten14 Lektüre psychiatrischer Texte in der Lage war. Grundlage ist, 
wenn man es mit Charcots Begriffen ausdrücken wollte, der Begriff 
der »traumatischen Hysterie« (»hystéro-traumatisme«), also die Vorstel­
lung, dass Hysterie aufgrund eines psychischen Traumas entsteht; und 
dies durch einen Akt von »Autosuggestion« (»auto-suggestion«), der auf 
einen, wie auch immer erlittenen, »Shok« (»choc«) folgt.15 Dieser ins 
Trauma führende Schock wäre in der »Elektra« die Vatertötung, in 
»Ödipus und die Sphinx« der Orakelspruch bzw. dessen Übermittlung.

Von besonderer Wichtigkeit ist in diesem Zusammenhang der Be­
griff der Autosuggestion. Unterstellt wird nämlich eine Art von Kom­

14 Als die markantesten Einsatzpunkte in Hofmannsthals Auseinandersetzung mit 
der Psychiatrie seiner Zeit (deren schüchterner Beginn sehr wahrscheinlich um 1890 
liegt) sind zwei Briefe an Hermann Bahr zu werten. Im ersten bittet Hofmannsthal sei­
nen psychiatrisch belesenen Freund um das »Buch von Freud und Breuer über Heilung 
der Hysterie durch Freimachen einer unterdrückten Erinnerung«, im zweiten um Ribots 
»Maladies de la personnalité« sowie dessen »m[aladies] dela volonté« (SW XV Dramen 
13, S. 259f.). Die Briefe sind undatiert; zumindest der erste ist sicherlich vor bzw. wäh­
rend der Arbeit an der »Elektra« verfasst. Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie 
Anm. 7), S. 17f.

15 Jean-Martin Charcot, Poliklinische Vorträge. Bd. I: Schuljahr 1887–1888. Übers. 
von Sigmund Freud. Leipzig 1894, S. 100; Ders., Leçons du Mardi à la Salpêtrière. Policli­
nique 1887–1888. Paris 1892, S. 99f.

In einem »wachen Traum« 127

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


munikation zwischen den verschiedenen Persönlichkeitsteilen. Breuer, 
ein bekennender Adept der französischen Psychiatrie-Schule, lässt kei­
nen Zweifel daran, was er für das Herzstück der Hysterie hält: die 
»double conscience« oder »Dissociation der geistigen Persönlichkeit« 
in »zwei Persönlichkeiten« als Folge eines traumatischen Erlebnisses.16 

Die genannten zwei Persönlichkeiten können nun gemäß der zeitge­
nössischen psychiatrischen Theorie aufeinander einwirken, wobei ins­
besondere der unbewusste Teil der Persönlichkeit auf den bewussten 
Einfluss nimmt – und zwar im Sinne einer, das war ja Charcots Rede, 
Suggestion. Dieser Begriff, der eigentlich aus der Hypnoseforschung 
stammt, wird zeitgenössisch auch für die Beschreibung der innerpsy­
chischen Interaktion einer Hysterikerin/eines Hysterikers verwendet: 
»suggestion dissociates a limited number of mental states« schreibt 
der amerikanische Psychiater Morton Prince in Rückgriff auf seine 
französischen Bezugstexte.17

Hofmannsthal radikalisiert diese Engführung von innerseelischer 
Dynamik und externer Beeinflussung zweier Subjekte (des Patienten 
durch den Hypnotiseur), indem er in der »Elektra« die einzelnen Figu­
ren nicht mehr als abgeschlossene Subjekte, sondern als die »Schattie­
rungen eines intensiven und unheimlichen Farbentones«18 anlegt. Auf 
die gleiche Weise geht er nun in »Ödipus und die Sphinx« vor, von des­
sen Figuren er schreibt, sie seien aus »einem Kern geboren« (SW VI 
Dramen 4, S. 204; Herv. M.B.). Analog dazu stellt Rudolf Kassner in 
einem Brief an Hofmannsthal vom 20. Februar 1906 fest, dass die Fi­
guren eine »Verwandtschaft« hätten, die man als, und das ist durchaus 
im psychologischen Sinne zu verstehen, »sublim« bezeichnen müsse.19 

Da alle Figuren – Kreon als Übermittler, Jokaste als Empfängerin der 

16 Sigmund Freud und Josef Breuer, Studien über Hysterie. Leipzig et al. 1895, S. 33; 
36.

17 Morton Prince, The Dissociation of a Personality. A Biographical Study in Abnor­
mal Psychology. 2. Aufl. London et al. 1908 (ED 1905), S. 44.

18 Ernst Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstücke II (XIII. Jahresbericht des K. K. 
Staatsgymnasiums in Leoben). Leoben 1911, S. 20; Herv. M.B.

19 Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner, Briefe und Dokumente samt ausge­
wählten Briefen Kassners an Gerty und Christiane von Hofmannsthal. Hg. von Klaus E. 
Bohnenkamp. Freiburg i.Br. 2005, S. 79; hierzu Jens, Hofmannsthal und die Griechen 
(wie Anm. 8), S. 61.

128 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Botschaft und Ödipus als ihr eigentlicher Aktant – an der traumati­
schen Ursprungssituation teilhatten, sind sie in diesem Stück aneinan­
dergekettet wie die verschiedenen Persönlichkeiten einer dissoziierten 
Person und können sich dementsprechend qua Suggestion wechselsei­
tig im Bereich des Unbewussten manipulieren; mit dem Effekt, dass sie 
zwar sie selbst sind, aber zugleich, wie es Ödipus von sich selbst sagt: 
»unbehaust[]«. Wenn diese Figuren also, wie es Freud später nennen 
wird, nicht »Herr« in ihrem »eigenen Haus« 20 sind, dann ist der eigentli­
che Herrscher nicht nur das eigene Unbewusste, sondern, viel radikaler, 
auch das der anderen Figuren.21

20 Sigmund Freud, Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet, Bd. XII. Hg. von 
Anna Freud u.a. London 1947, S. 1.

21 In der Forschung ist »Ödipus und die Sphinx« oft individualpsychologisch (meist 
im engeren Rahmen der Psychoanalyse) gelesen worden: Bernd Urban, Hofmannsthal, 
Freud und die Psychoanalyse. Quellenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a.M. et al. 
1978, S. 54–56, sieht den Ödipus-Komplex bei Hofmannsthal literarisch ausgebildet; Mi­
chael Worbs, Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende. 
Frankfurt a.M. 1983, S. 303; 317f., spricht von dem Drama als einer »Antwort auf die 
Traumdeutung«, die sich in einer (über Freud hinausgehenden) »Verherrlichung der 
Macht des Unbewußten« manifestiere. Bernadette Malinowski und Michael Ostheimer, 
Ödipus zum Beispiel: Zur Komparatistik als Wissenspoetik. In: Theorien der Literatur: 
Grundlagen und Perspektiven, Bd. VI. Hg. von Günter Butzer und Hubert Zapf. Tübin­
gen 2013, S. 21–26, behaupten, dass die »Psychoanalyse dem Stück ja eingeschrieben« sei 
und sich dementsprechend das »Unbewusste seiner Figuren« auf dionysische Weise Bahn 
breche (Zitat S. 26). Max Roehl, (V)erkennen. Ödipus als Figur der poetischen Genealo­
gie in Hugo von Hofmannsthals Ödipus und die Sphinx. In: ZfdPh 138, 2019, S. 573–
590, unterstellt schließlich eine Verbindung von Psychoanalyse- und Sophokleslektüre. 
Demgegenüber betonen Elisabeth M. Steingruber, Hugo von Hofmannsthals sophoklei­
sche Dramen. Winterthur 1956, S. 116f.; Karl G. Esselborn, Hofmannsthal und der antike 
Mythos. München 1969, S. 30f.; 43–45; Monika Fick, Ödipus und die Sphinx. Hof­
mannsthals metaphysische Deutung des Mythos. In: Schiller-Jahrbuch 32, 1988, S. 259–
290; Wolfgang Nehring, Elektra und Ödipus. Hofmannsthals Erneuerung der Antike für 
das Theater Max Reinhardts. In: Hugo von Hofmannsthal: Freundschaften und Begeg­
nungen mit deutschen Zeitgenossen. Hg. von Ursula Renner-Henke und G. Bärbel 
Schmidt. Würzburg 1991, S. 123–142, hier S. 138 (ähnlich: Ders., Ödipus und Elektra – 
Theater und Psychologie bei Hofmannsthal. In: Wir sind aus solchem Zeug wie das zu 
träumen ... Kritische Beiträge zu Hofmannsthals Werk. Hg. von Joseph P. Strelka. Bern et 
al. 1992, S. 239–255, hier S. 251), mal mit, mal ohne Bezug auf Schopenhauer und Nietz­
sche, einen Zusammenhang der Figuren über den Begriff des Lebens. Dieser überindivi­
duelle Zugang zur Figurenkonstellation negiert jedoch deren explizite psychologische 
(und psychopathologische) Verfasstheit. Beide Zugänge verbindend, soll hier eine überin­
dividuelle psychologische Lesart versucht werden, die, wie im nächsten Kapitel gezeigt 
werden soll, mit einer mythologisch-dämonischen zusammenfällt.

In einem »wachen Traum« 129

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als die psychopathologische Außenseite dieser aus verschiedenen 
Persönlichkeiten bestehenden Kollektiv-Person figuriert in diesem Zu­
sammenhang, wie gerade gezeigt, vor allem Kreon, da er sich als be­
sonders schwach gegenüber den Suggestionen seiner Schwester zeigt. 
Aber auch Ödipus weist Krankheitsanzeichen auf, die auf einen psy­
chopathologischen Gesamtkomplex, der die verschiedenen Figuren 
umfasst, hindeuten, zum Beispiel, wenn er sich wie in einem »wache[n] 
Traum« verhält, sich also ebenfalls in einem quasi-hypnotischen Zu­
stand befindet. In diesem traumhaften Zustand, der ihn über sich 
selbst hinausweist – »denn nun träumt alles mit« – erfährt er beispiels­
weise eine für die Persönlichkeitsspaltung typische starke anterograde 
Amnesie, in deren Rahmen er nicht einmal mehr seinen Diener als 
Diener erkennt: »wer ich dir bin? / Es ist mir nicht geläufig« (SW VIII 
Dramen 6, S. 16f.). Gleiches gilt für retrograde Erinnerungen: Die Tö­
tung des Lykos, von dem Ödipus erfuhr, dass er nicht der Sohn der 
Frau ist, die er für seine Mutter hielt, ist dem Königssohn »entfallen« 
(SW VIII Dramen 6, S. 19).

Dass in der Dissoziation Handlungen vollzogen werden, die zwar ge­
speichert werden, nicht aber dem Bewusstsein zugänglich sind, ist, von 
der oben genannten überindividuellen Übergipfelung Hofmannsthals 
einmal abgesehen, diskurstypisch: Pierre Janet weist in »État mental 
des hystériques« nach, dass »bei jeder hysterischen Amnesie die Auf­
bewahrung der Erinnerung noch fortbesteht« (»la conservation des 
souvenirs subsiste encore«), aber eben nicht im Rahmen des »›Ich‹-Be­
wusstein[s]« (»conscience [...] personnelle«), sondern in »eine[r] zwei­
te[n] Form des Seelendaseins« (»une seconde forme dʼexistence psycho­
logique«).22 Diese zweite Form des Seelendaseins ist bei Hofmannsthal 
– und das ist die vorhin genannte Radikalisierung – nicht allein 
Ödipus’ Unbewusstes, sondern das Schicksal oder, mit Schopenhauer 

22 Pierre Janet, État mental des hystériques. Les stigmates mentaux. Paris 1892, S. 98; 
109; Ders., Der Geisteszustand der Hysterischen (Die psychischen Stigmata). Übers. von 
Max Kahane. Leipzig et al. 1894, S. 81; 90.

130 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesprochen, der »Wille« als »ein blinder, unaufhaltsamer Drang«,23 an 
dem alle anderen Figuren über ihr Unbewusstes teilhaben.

Dieser letzte Punkt markiert wiederum eine deutliche Differenz zwi­
schen Ödipus und Kreon. Ödipus träumt nämlich nicht die Träume 
einer anderen Figur, sondern ist, wiewohl durchaus auch individuell 
angegriffen, unmittelbar mit dem Schicksal oder, wenn man es psychi­
atrisch ausdrücken wollte, mit der traumatischen Situation als solcher 
verwoben. Durch den zweiten Orakelspruch – »des Erschlagens Lust / hast 
du gebüßt am Vater, an der Mutter / Umarmens Lust gebüßt, so ist’s geträumt, / 
und so wird es geschehen« (SW VIII Dramen 6, S. 26) – hat er Zugriff auf 
den »Lebenstraum« (SW VIII Dramen 6, S. 25).24 Wenn er im schlaf­
wandlerischen Zustand (den er mit dem Magier teilt, der wie »tot« da­
liegt; SW VIII Dramen 6, S. 52) Suggestionen erhält, dann sind das 
nicht, wie bei Kreon, die »widerlich[en]« Träume (s.o.) einer anderen 
Figur, sondern, ähnlich wie bei Teiresias, dessen »Schlaf« sehr »tief« ist 
(SW VIII Dramen 6, S. 86), Träume, die direkt am Geschick teilhaben. 
Ödipus ist der, der »die tiefen Träume« träumt (SW VIII Dramen 6, 
S. 106), obwohl auch sie »seicht« gegenüber der Wirklichkeit sind (SW 
VIII Dramen 6, S. 112).

Zwischen Ödipus als einer starken Figur, die unmittelbar mit dem 
Schicksal bzw. der traumatischen Situation verwoben ist, und Kreon, 
der seine Träume nur qua Suggestion durch die Mit-Persönlichkeiten 
erfährt, steht Jokaste, die ihren Mann im Traum verliert (»Laïos mein 
Mann, / wo bist du denn?«; SW VIII Dramen 6, S. 78) und dieses Un­
kenntlichwerden Laïos’ inklusive des Heraustretens seines Nachfolgers 
an Kreon als den schwächsten Teil der Gesamt-Persönlichkeit qua 
Traum weitergibt: Während Letzterer »das Gesicht des fremden Men­
schen« in sich nicht mehr »wiederfinde[t]«, sieht er, dass es »eine Art 
von jüngerer Laïos« ist (SW VIII Dramen 6, S. 53). Dennoch werden 
bei Kreon – und das könnte der Sinn der geschilderten Kette von Sug­
gestionen bis hin zu Kreon sein – die bei Ödipus noch sehr, bei Jokaste 

23 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Zürcher Ausgabe. Bd. 2. 
Hg. von Arthur Hübscher. Zürich 1977, S. 347; hierzu Fick, Ödipus und die Sphinx (wie 
Anm. 21).

24 Vgl. zu Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der stoischen Metapher des Le­
bens als Traum Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7), S. 149–155.

In einem »wachen Traum« 131

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon weniger undeutlichen Traum-Elemente endlich sichtbar und be­
grifflich bestimmbar: Es ist Ödipus, der anstelle von Laïos Jokaste zur 
Frau nehmen wird. Selbst im Unbewussten ist er also ganz König: Er 
lässt träumen und bewirkt so, dass sich sein Bild als König in diesen 
Träumen herauskristallisiert.

II.  Dämon und Opfer

Schon in der »Elektra« wird, sozusagen als mythologische Entspre­
chung der psychiatrischen Dimension des Textes, eine Ursache für 
die psychische Besetzung und ein Heilmittel dagegen diskutiert, der 
Dämon und das Opfer. Beginnen wir, um diese zweite, mythologische, 
Ebene in Hofmannsthals dialoghaftem25 Schreiben zu rekonstruieren, 
mit dem Dämon. Hofmannsthal zieht, wie er gegenüber Hladny an­
merkt, seine diesbezügliche Kenntnis aus Erwin Rohdes »Psyche«, in 
dem er nach eigenen Angaben bei der Abfassung der »Elektra«, neben 
dem »merkwürdige[n] Buch über Hysterie von den Doktoren Breuer 
und Freud«, »geblättert« habe.26 Bei Rohde27 werden im Zusammen­
hang von – so der Titel eines Kapitels seiner Psyche – »Blutrache und 
Mordsühne« die Erinnyen als »Dämonen«28 der Rache beschrieben. 

25 Zur Theorie der Dialogik des Wortes vgl. Michail M. Bachtin, Rabelais und seine 
Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Übers. von Gabriele Leupold. Frankfurt a.M. 1995, 
S. 478–480, und Ders., Die Ästhetik des Worts. Übers. von Reiner Grübel und Sabine 
Reese. Frankfurt a.M. 1979, S. 168–170. Mit dem Begriff der Dialogik soll deutlich ge­
macht werden, dass Hofmannsthals Zerstörendes Zitieren (Antonia Eder, Der Pakt mit 
dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstörendes Zitieren von Nietzsche, Bachofen, 
Freud. Freiburg i.Br. 2013), also seine Konfrontation antiker Texte mit der Psychiatrie 
seiner Zeit, keineswegs nur das Ziel hat, mythologische Strukturen zu vernichten, son­
dern in dieser Vernichtung auch, sozusagen auf höherer Ebene, einen Dialog mit ihnen 
aufzubauen. Vgl. hierzu auch, am Beispiel der Elektra, Werner Frick, Die mythische Me­
thode. Komparatistische Studien zur Transformation der griechischen Tragödie im Dra­
ma der klassischen Moderne. Tübingen 1998, S. 117f.

26 Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstücke II (wie Anm. 18), S. 20.
27 Vgl. zu Hofmannsthals Rohde-Lektüre auch, allerdings nicht im Kontext seiner Dä­

monen-Theorie, Esselborn, Hofmannsthal und der antike Mythos (wie Anm. 21), S. 21; 
74.

28 Soweit ich sehe, fahndet Lars Friedrich (Das dämonische Werktheater. Hofmanns-
thals Selbstinterpretationen. Das Dämonische. Schicksale einer Kategorie der Zweideu­
tigkeit nach Goethe. Hg. von Dems., Eva Geulen und Kirk Wetters. München 2014, 

132 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Funktion nehmen sie, wie Rohde weiter ausführt, insbesondere 
bei Morden innerhalb der Familie ein, da in diesem Falle Mörder und 
Rächer (der ja aus der direkten männlichen Verwandtschaft kommen 
muss) zusammenfallen.

Dass dennoch dem Gemordeten seine Genugthuung werde, darüber 
wacht die Erinys [...], die aus dem Seelenreich hervorbricht, den Mörder 
zu fangen. An seine Sohlen heftet sie sich, Tag und Nacht ihn ängsti­
gend, vampyrgleich saugt sie ihm das Blut aus; er ist ihr verfallen als 
Opferthier.29

Das galt schon für die »Elektra«, und dies gilt auch für »Ödipus und 
die Sphinx«. Es gibt keine Figur, die ohne Schuld wäre und daher die 
Rache vollziehen könnte, daher muss der Dämon bzw. das sich des 
Dämonischen bedienende Schicksal eingreifen – und zwar dergestalt, 
dass die schuldigen Menschen die Rache an sich selbst vollziehen. Das 
ist, wieder mit Rohde gedacht, möglich, weil der Dämon nicht nur 
als ein externes, sondern zugleich auch als ein internes Element gegen­
über dem, an dem die Rache vollzogen werden muss, figuriert. Für 
den Heidelberger Altphilologen ist nämlich der »römische[] genius« 
oder der griechische »δαίμων«, verstanden als »Specialdämon des Ein­
zelnen« – und dazu würde auch der »vampyrgleich[e]« Rachedämon 
gehören –, lediglich eine, man könnte sagen: personal oder figurativ 
gewordene »Projicirung« eines wesentlich umfangreicheren und älte­
ren Konzeptes von Metaphysik, das er »ψυχή« nennt.30 Rohde geht von 
der »Vorstellung« aus, »nach welcher in dem lebendigen, voll beseelten 
Menschen, wie ein fremder Gast, ein schwächerer Doppelgänger, sein 
anderes Ich, als seine ›Psyche‹ wohnt«. Und dieses »andere[] Ich« na­
mens »Psyche« – und spätestens hier erweist sich Rohde nicht nur als 
Altphilologe, sondern auch als Leser der Hysterie- und Dissoziations­

S. 267–289) v.a. nach einem auf Goethe zurückgehenden Dämonenbegriff (und dessen 
Problematischwerden) bei Hofmannsthal. Mir scheint jedoch der rohdesche, zumindest 
bei den Griechenstücken, näherliegend.

29 Erwin Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Frei­
burg i.Br. 1894, S. 236; 246.

30 Ebd., S. 607 (Anm.).

In einem »wachen Traum« 133

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theorie Pierre Janets31 – erhält bei ihm die Funktion des Unbewussten, 
ja einer unbewussten Persönlichkeit:

aus den Erfahrungen eines scheinbaren Doppellebens im Traum, in der 
Ohnmacht und Ekstase ist der Schluss auf das Dasein eines zwiefachen 
Lebendigen im Menschen, auf die Existenz eines selbständig ablösbaren 
›Zweiten Ich‹ in dem Innern des täglich sichtbaren Ich gewonnen wor­
den.32

Daraus erhellt, dass sich mit Rohde sowohl in der »Elektra« als auch 
in »Ödipus und die Sphinx« eine Rechtfertigung oder besser gesagt 
eine mythologische Entsprechung für die plurale oder multifigurale 
Adaptation der psychologischen Dissoziationstheorie formulieren lässt. 
Mit dem Dämon ist ein Aktant bzw. eine Aktantengruppe geschaffen, 
die sowohl innerhalb der Psyche einer Figur (dort als Unbewusstes bzw. 
im Unbewussten agierende Entität) und außerhalb der Figur, nämlich 
im Schicksal (und natürlich im Unbewussten seiner Umwelt) existiert 
– und von hier aus die Rache, die die Menschen an sich selbst üben 
müssen, vorantreibt.

So ergibt sich für »Ödipus und die Sphinx« eine klare Anordnung 
und Hierarchie der Dämonen: Jeder kann Dämon für jeden sein – dies 
gilt insbesondere für Ödipus, Jokaste und Kreon (in der oben genann­
ten königlichen Hierarchie) –, aber es muss auch einen Dämon geben, 
der das tiefere Wissen des Lebenstraums besitzt, das über die persona­
len Dämonen-Strukturen hinausgeht. Diese Rolle nimmt, neben Ödi­
pus, die Sphinx ein, deren Seinsweise als »Dämon« sehr oft hervorge­
hoben wird (SW VIII Dramen 6, S. 68; 95; 98; 101; 106; 108). Diese ge­
meinsame Teilhabe am tieferen Lebenswissen macht Ödipus und die 
Sphinx zu Spiegelwesen.33 Die Sphinx wiederum ist jedoch nur eine 

31 Rohde verweist in der zweiten Auflage (Psyche. Seelencult und Unsterblichkeits­
glaube der Griechen. 2. Aufl. Freiburg i.Br. 1898, S. 413) ausdrücklich auf Pierre Janet, 
L’automatisme psychologique. Essai de psychologie expérimentale sur les formes inféri­
eures de l’activité humaine. Paris 1889. Vgl. hierzu Worbs, Nervenkunst (wie Anm. 21), 
S. 295.

32 Rohde, Psyche (wie Anm. 29), S. 5f.
33 Vgl. hierzu Sören Eberhardt und Günter Helmes, Antikenrezeption und Ge­

schlechterdifferenz: Sphingen bei Helene Böhlau, Else Lasker-Schüler, Hugo von Hof­
mannsthal und Rainer Maria Rilke. In: Liebe, Lust und Leid. Zur Gefühlskultur um 
1900. Hg. von Helmut Scheuer und Michael Grisko. Kassel 1999, S. 257–283, hier 

134 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reale Figuration übernatürlicher »Dämon[en]«, wie sie beispielsweise 
im Kampf zwischen Ödipus und seinem Vater Laïos kurz als »Stimmen 
aus der Luft« in Erscheinung treten (SW VIII Dramen 6, S. 42). In die­
se Kategorie gehört auch der »Dämon« des Magiers, der keine figurale 
Entsprechung jenseits des Unbewussten des Magiers hat (SW VIII Dra­
men 6, S. 51).

Neben dem realen, aber übermenschlichen Dämon namens Sphinx 
sind es die einzelnen menschlichen Figuren, die sich gegenseitig dämo­
nisieren. Ödipus, der in dieser psychischen Beeinflussungskette ganz 
am Anfang bzw. ganz oben steht, bezeichnet sich selbst als einen »Dä­
mon« (SW VIII Dramen 6, S. 32); diese Bezeichnung wählt auch seine 
Mutter, allerdings unwissend, dass sie dabei von ihm spricht (SW VIII 
Dramen 6, S. 70). Sie selbst wiederum fungiert als ein »Dämon« (SW 
VIII Dramen 6, S. 63) gegenüber Kreon, wenn sie ihm ihre Träume 
schickt. Sogar Laïos agiert als ein »Dämon« (SW VIII Dramen 6, 
S. 42), wenn er im Hohlweg mit seinem Kampf gegen Ödipus das 
Schicksal vollzieht. Damit ist auch vonseiten der Mythologie eine Er­
klärungsweise gegeben, warum, psychologisch gesprochen, alle Figuren 
ineinander übergehen und so jeweils das Unbewusste des andern be­
einflussen können.

Nun scheint es ein wenig inkonsequent zu sein, wenn bei Rohde aus­
drücklich zu lesen ist, dass die Dämonen dem »Seelenreich« (s. o.) ent­
stammen, während die Figuren bei Hofmannsthal noch lebendig sind. 
Doch so richtig lebendig sind sie eben nicht. Mehrmals wird gesagt, 
dass Ödipus, Laïos, Jokaste, Antiope und Kreon nur noch physisch am 
Leben sind: »Ich lebe halb im Leben, halb im Tod« (SW VIII Dramen 
6, S. 69), sagt beispielsweise Antiope. Ähnlich Jokaste: »ich zog mich so 
– / so aus dem Leben, wie man seinen Leib / aus einem Bade zieht« 
(SW VIII Dramen 6, S. 75); Letzteres eine Anspielung auf Elektras Va­

S. 275–277, die auf die Sphinx-nahe Selbstdefinition Ödipus’ als »König und […] Unge­
heuer« (S. 110) hinweisen. Vgl. hierzu auch Gerhart Baumann, Hofmannsthal: Oedipus 
und die Sphinx. In: Ders., Skizzen. Freiburg i.Br. 2000, S. 117–135, hier S. 128f.; Thorsten 
Zeiß, Priester und Opfer. Hofmannsthals Ödipus aus Sicht der Mythen-Theorie René 
Girards. Marburg 2011, S. 68f.

In einem »wachen Traum« 135

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Agamemnon, den man tatsächlich tot aus einem Bad zog.34 Auch 
wenn weder Antiope noch Jokaste wie Agamemnon physisch gestorben 
sind, ist ihr Zustand »halb im Tod« ausreichend, um die von Rohde be­
schriebene Funktion des Dämons, der als Bewohner des Seelenreichs 
in andere Seelen eindringt und dort als ein zweites unbewusstes Ich 
haust, einzunehmen.

Kommen wir nun zum Opfer, das die Dämonen (angeblich) fordern: 
Klytämnestra, der in der »Elektra« eine ähnliche Rolle zukommt wie 
Kreon in »Ödipus und die Sphinx«, sagt: »ein jeder Dämon lässt von 
uns, sobald / das rechte Blut geflossen ist« (SW VII Dramen 5, S. 126). 
Dementsprechend fragt sie ihre Tochter Elektra: »also wüßtest du mit 
welchem / geweihten Tier? –« (SW VII Dramen 5, S. 126). Dieser einfa­
chen Logik hängt auch anfangs noch der Magier aus »Ödipus und die 
Sphinx« an, wenn er Kreon zuruft: »Opfre Kreon, opfre Kreon!« (SW 
VIII Dramen 6, S. 51) und seine weitere therapeutische talking cure ana­
log zu einem Opfer gestaltet (»gieß aus / die Seele, wie das schwarze 
Opferblut«; SW VIII Dramen 6, S. 49). Und auch Laïos, von dem Jo­
kaste sagt, er »brachte Opfer« gegenüber der Sphinx (SW VIII Dramen 
6, S. 68), war bis zu dem Tod der Meinung, dass der Dämon ein Opfer 
verlange und von den Menschen ablasse, sobald dieses Opfer gegeben 
sei.

Grundsätzlich ist dies auch nicht falsch. Allerdings gilt bereits für 
die »Elektra«, dass aufgrund der Schwere der Schuld der Ersetzungs­
vorgang, der dem Opfer zugrunde liegt, vom Schicksal bzw. den Göt­
tern nicht mehr akzeptiert wird und also rückabgewickelt werden 
muss.35 Schauen wir uns zur Rekonstruktion dieses komplexen Sach­
verhaltes Hofmannstahls Opfertheorie an: Im »Gespräch über Gedich­
te« von 1904 heißt es über den ersten Opfernden:

34 »Sie schlugen dich im Bade tot, dein Blut / rann über deine Augen, und das Bad / 
dampfte von deinem Blut, dann nahm er dich, / der Feige, bei den Schultern, zerrte 
dich / hinaus aus dem Gemach, den Kopf voraus, / die Beine schleifend hinterher: dein 
Auge, / das starre, offne, sah herein ins Haus«, sagt Elektra in einer imaginären Verge­
genwärtigung (SW VII Dramen 5, S. 66f.).

35 Vgl. zur Problematik des Opfers in »Elektra« und »Ödipus und die Sphinx« Jens, 
Hofmannsthal und die Griechen (wie Anm. 8), S. 83f.

136 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle, und das warme Blut 
rieselte zugleich an dem Vließ des Tieres und an der Brust, an den Ar­
men des Menschen hinab: und einen Augenblick lang muß er geglaubt 
haben, es sei sein eigenes Blut (SW XXXI Erfundene Gespräche und Brie­
fe, S. 80).

Ganz ähnlich sagt es der von Kreon georderte Magier über seine 
eigene mantische Entgrenzung, der er sich hingab, bevor er gerufen 
wurde:

Auf dem Leib / des Opfertieres lag ich, zuckend mit / dem zuckenden. 
Aus einer Kehle troff / das Blut. Ich mischte meinen Hauch damit, / da 
fuhr die Seele mir aus meinem Leib / und schwang sich auf dem Tier hin­
ab zur Herrin Hekate (SW VIII Dramen 6, S. 46).36

Diese Opfertheorie bzw. -praxis, verstanden als eine Substitution des 
Menschen durch das Tier, die aufgrund einer imaginären Identität der 
beiden möglich ist,37 wird in beiden Dramen als unzureichend zurück­
gewiesen. Die im »Gespräch über Gedichte« geäußerte und von 
Klytämnestra und den Thebanern geteilte Hoffnung, dass der Opfern­
de imaginär »in dem Tier gestorben« sei (SW XXXI Erfundene Ge­
spräche und Briefe, S. 81), real aber unbeschadet weiterleben könne, 
bestätigt sich nicht. Klytämnestra und nicht ein Tier wird in der »Elek­
tra« sterben. Für die Ödipus-Dramen gilt ein Gleiches: Laoïs ist gestor­
ben, die Sphinx wird sterben, Jokaste wird sich erhängen, Ödipus sich 
blenden. Die Menschen können nicht länger die Tiere für sich sterben 
lassen. Der Dämon will keine Substitution, auch nicht im Modus einer 
imaginären Identität, er will, ganz wörtlich, die eigentlichen Verursa­
cher.

Aber auch die singulären Menschenopfer gehen – und das unter­
scheidet »Ödipus und die Sphinx« noch einmal von »Elektra« – in 
Theben fehl. Am deutlichsten wird dies am Knaben, der glaubt, dass 
er sich für Kreon opfern könne. Seine Vorstellung ist, dass wenn er sich 

36 Hierzu Hans Heinrich Schaeder, In memoriam Hugo von Hofmannsthal. In: Hof­
mannsthal-Blätter 31/32, 1985, S. 32–51, hier S. 41.

37 Hierzu Hans Richard Brittnacher, Das ist die Wurzel aller Poesie. Das Blutopfer 
bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph De Maistre. In: Ästhetik des Opfers. Hg. von 
Alexander Honold, Valentina Luppi und Anton Bierl. Paderborn 2012, S. 263–280, hier 
S. 278f.

In einem »wachen Traum« 137

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»schnell« zu »geben« entschließt und mit dem »Messer« tötet, Kreon 
den »Dämon haben« könne, der »sich dir / herniederschwingt aus lee­
rer Luft und Kraft / in deine Seele fächelt« (SW VIII Dramen 6, S. 64). 
Das Gegenteil aber ist der Fall. Kreon leidet nach dem Tod des Kna­
ben unverändert weiter.

Gleiches gilt für Laïos. Nicht nur die Opfer, die er der Sphinx brach­
te, das sowieso, auch sein eigener Tod, in den Augen von Jokaste: »ein 
sehr großes Opfer« (SW VIII Dramen 6, S. 68), war nicht genug. 
»Angstvoll« führt Jokaste gegenüber ihrer Schwiegermutter aus: »Laïos 
hat es auch gewußt – / er zog hinaus – doch an dem einen Opfer / war 
nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S. 80). Sie wiederholt damit eine 
Überlegung ihrer Schwiegermutter: »Allein der Dämon lebt und mor­
det! / So war dies Opfer nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S. 68). Nicht 
ein Mensch muss sich opfern, erst wenn alle sterben oder unheilbar 
qualvoll leiden (sogar Ödipus’ Nachkommen werden noch eine »Lei­
denszukunft« haben, notiert sich Hofmannsthal für »Ödipus – Greis«; 
SW XVIII Dramen 16, 259), hat der Dämon oder das Schicksal genug.

In gewissem Sinne ist dies eine logische Fortführung der Rückab­
wicklung der Opfertheorie erster Stufe aus der »Elektra«. Wenn die 
imaginäre Nähe zwischen Opfertier und Opfernden mit Rohde – für 
den der vom Dämon Verfolgte wie gesagt selbst ein »Opferthier« ist 
(s.o.) – real wird, also der Opferwillige selbst geopfert werden muss, 
dann gilt dies eben auch für die mystische Nähe, die die beteiligten Fi­
guren haben: Da sie alle miteinander figurale Dämonen voneinander 
sind, kann ein einzelner Tod nicht ausreichend sein, um die überindi­
viduelle Schuld, in die sie sich alle verstrickt haben, zu sühnen. Da die 
dämonische Struktur des Lebenstraums sich in alle ausgeschüttet hat, 
ist ihre Aufgabe erst erfüllt, wenn alle getötet sind oder unheilbar lei­
den. Aber da alle, die am Ende sterben oder zumindest im Leben wie 
tot sind, vorher auch Dämonen waren, zumindest für andere, so gilt 
für sie, was Ödipus am Ende prägnant formuliert: »Ich soll es selber 
tun? der Priester sein / und auch zugleich das Opfertier? « (SW VIII 
Dramen 6, S. 107).

138 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Traian-Ioan Geanӑ

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol
Hieroglyphendiskurs und doppelte Symbolik in Hofmannsthals 

»Gespräch über Gedichte«

Einleitung

Über die Auseinandersetzung mit den Grenzen der Sprache in Hugo von 
Hofmannsthals Schriften ist in der Literaturwissenschaft mittlerweile 
viel Tinte geflossen – vor allem der berühmte »Chandos«-Brief bedarf 
diesbezüglich  keiner  Erläuterung  mehr.1  Als  Thematisierung  einer 
Sprachblockade, die teils durch eine Mystik der Präsenz, teils durch 
die Versöhnung mit der unüberbrückbaren Kluft zwischen Wort und 
Wirklichkeit überwunden wird, ist der Text mit Recht zum zentralen 
literarischen Dokument der Sprachkrise um 1900 geworden, wenn auch 

1 Aus der  wichtigsten  Sekundärliteratur  zum »Chandos«-Brief  seien  hier  erwähnt: 
Benjamin Specht, »Wurzel allen Denkens und Redens«. Die Metapher in Wissenschaft, 
Weltanschauung, Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 302–325; Peter Schäfer, 
Zeichendeutung. Zur Figuration einer Denkfigur in Hugo von Hofmannsthals »Erfunde­
nen Gesprächen und Briefen«. Bielefeld 2012, S. 17–110; Claudia Bamberg, Hofmannsthal: 
der Dichter und die Dinge. Heidelberg 2011, S. 247–262; Eva Blome, ›Schweigen und 
tanzen‹: Hysterie und Sprachskepsis in Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra«. In: 
HJb 19, 2011, S. 255–290, hier S. 261–268; Sabine Schneider, Verheißung der Bilder. Das 
andere Medium in der Literatur um 1900. Tübingen 2006, S. 9–19; Dies., Das Leuchten der 
Bilder in der Sprache. Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz. In: HJb 11, 2003, 
S. 209–248, hier S. 209–240; Timo Günther, Hofmannsthal: Ein Brief. München 2004; 
David E. Wellbery, Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum 
Chandos-Brief  und  zur  frühen  Poetik  Hofmannsthals.  In:  HJb  11,  2003,  S. 281–310; 
Heinrich Bosse, Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: HJb 11, 2003, S. 171–207; Carsten 
Strathausen, The Look of Things. Poetry and Vision around 1900. Chapel Hill, NC 2003, 
S. 177–189; Uwe Spörl, Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundert­
wende.  Paderborn 1997,  S. 353–383, bes.  S. 364–383;  Wolfgang Riedel,  Homo natura. 
Literarische Anthropologie um 1900. Berlin / New York 1996, S. 1–39; Georg Braungart, 
Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne. Tübingen 1995, S. 217–230. Für eine 
teilweise  an  Derrida  angelehnte  Lektüre  vgl.  Gerald  Bartl,  Spuren  und Narben.  Die 
Fleischwerdung der Literatur im zwanzigsten Jahrhundert. Würzburg 2002, S. 21–132.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 139

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Krise keineswegs die einzige war, die die Künstler der Moderne 
beschäftigte.2

Erst vor ca. zwei Jahrzenten wurde jedoch Hofmannsthals poetologi­
sches Denken mit einem kulturgeschichtlichen Begriff in Verbindung 
gebracht, der bis dahin wenig Beachtung fand, nämlich dem Begriff 
der Hieroglyphe. Dabei hat Aleida Assmann nachgewiesen, dass der 
»Chandos«-Brief sich auch als bedeutsamer Beitrag zum Hieroglyphen­
diskurs der Moderne lesen lässt, genauer: als Versuch, die Suche 
nach einem tieferen Sinn der Außenwelt mithilfe der symbolischen 
Funktion des Hieroglyphenkonzepts zu erschließen.3 Entsprechend ge­
langt Assmann in ihrer Analyse zu dem Schluss, dass Lord Chandos 
eine Konzeption der Hieroglyphik für eine andere eintauscht. Anstelle 
des Glaubens an eine göttlich fundierte Weltordnung, die sich durch 
die hieroglyphenartige Signifikationsfähigkeit der Sprache unmittelbar 
einfangen und wiedergeben lässt und die angeblich der dominanten 
Naturvorstellung um 1600 entsprechen soll, tritt die Anerkennung 
der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit – einer Kluft, die nur 
dadurch gefüllt werden kann, dass der Lord selbst als geheimnisvoll-
hieroglyphische körperliche Präsenz in Beziehung zur Welt und zu den 
Dingen tritt:

Seine [Chandos’] Erfahrung einer mystischen Entgrenzung befreit ihn 
von der Bürde der Subjektivität und lässt ihn hinüberfließen in jedwede 
Kreatur und Materie. Die Beschreibung dieses Zustands klingt wie eine 
neuartige Einlösung des gescheiterten alten Hieroglyphen-Projekts, wel­
ches in der Entzifferung der Signaturen des Buches der Natur bestanden 
hatte [...] Er braucht also nicht mehr einen Schlüssel nach dem anderen 
›bei der Krone zu packen‹, um damit so viel wie möglich aufzusperren, 
vielmehr ist er selbst zu einem Schlüssel, zu einem Medium dieser Schrift 
geworden. Mit dem Austritt aus der Menschensprache wird er Teil der 
Schrift, die er vormals nur zu lesen gedachte.4

2 Vgl. hierzu Strathausen, Look of Things (wie Anm. 1), bes. S. 9–10, 40–42, 64–72. 
Strathausen erklärt in seiner durchaus lesenswerten, minutiös argumentierenden Studie, 
dass die Krise des sprachlichen Ausdrucks Teil einer umfassenderen Krise der Medien 
bildete, die alle wichtigen künstlerischen Ausdrucksmittel (Wort/Schrift, Bild, Film) betraf.

3 Aleida Assmann, Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moder­
ne. In: HJb 11, 2003, S. 267–279; neu bearbeitet in: Aleida Assmann, Im Dickicht der 
Zeichen. 2. Aufl. Berlin 2018, S. 149–170.

4 Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 159.

140 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dem Bewusstsein, dass die literarische Behandlung der Hierogly­
phik in Hofmannsthals Werk als Forschungsthema immer noch in 
den Kinderschuhen steckt, soll im folgenden Aufsatz ein weiteres 
Werk aus Hofmannsthals Œuvre untersucht werden, in dem die Hie­
roglyphik eine bedeutsame Rolle spielt, nämlich das »Gespräch über 
Gedichte«. Obwohl das »Gespräch« in den letzten Jahrzehnten an 
Aufmerksamkeit gewonnen hat, gibt es m.W. bislang keinen Beitrag, 
der Hofmannsthals Umgang mit dem Hieroglyphenbegriff in diesem 
Text näher ins Auge fasst.5 Gerade eine Untersuchung des Hierogly­
phenbegriffs und dessen Relation zu anderen gegenstandsbezogenen 
Begriffen des Textes (›Symbol‹, ›Ding‹, ›Chiffre‹) kann jedoch die 
Gemeinsamkeiten, aber auch Unterschiede zwischen dem »Gespräch« 
und dem »Chandos«-Brief ans Licht treten lassen. Die Analyse soll am 
Ende jedoch nicht nur zeigen, inwiefern das »Gespräch über Gedichte« 
einen eigenen wertvollen Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne leistet, sondern auch, dass die scheinbare Synonymie der Termini 
›Symbol‹ und ›Hieroglyphe‹ eine Spannung zwischen zwei unterschied­
lichen Symbolkonzeptionen verdeckt: nämlich zwischen der traditio­
nellen Konzeption des binären Symbols als Zeichen für ein anderes 
(d.h. als fremdreferentieller Bedeutungsträger) und einer modernen 
Konzeption, in dessen Mittelpunkt ein rein materielles, undurchschau­
bares, selbstreferentielles Symbol als Zeichen für sich selbst steht. Aus­
gehend von dieser Problematik des Textes wird es nicht zuletzt mög­
lich, Assmanns These eines Paradigmenwechsels im »Chandos«-Brief 
kritisch zu überprüfen, indem gerade die Analyse von Hofmannsthals 
nach dem »Chandos«-Brief entstandenem »Gespräch« uns ermöglichen 
wird, Hofmannsthals Konzeption des Hieroglyphischen und deren Wi­
dersprüche differenzierter zu beschreiben.

5 Für Sekundärliteratur zu »Gespräch über Gedichte« vgl. insb. Specht, »Wurzel allen 
Denkens und Redens« (wie Anm. 1), S. 325–345; Yongqiang Liu, Schriftkritik und Bewe­
gungslust. Sprache und Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Würzburg 2013, S. 48–69; 
Schäfer, Zeichendeutung (wie Anm. 1), S. 111–165; Bamberg, Hofmannsthal (wie 
Anm. 1), S. 157–180; Hans-Jürgen Schings, Lyrik des Hauchs. Zu Hofmannsthals »Ge­
spräch über Gedichte«. In: HJb 11, 2003, S. 311–340. Eine beträchtliche Anzahl von Un­
tersuchungen fokussiert sich auf das Thema des Schlachtopfers; da im Lauf des vorlie­
genden Aufsatzes auch die entsprechende Passage aus dem »Gespräch« zitiert werden 
soll, wird auf die einschlägige Forschungsliteratur in einer weiteren Fußnote verwiesen.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 141

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um die oben erwähnten Ziele zu erreichen, wird der vorliegende 
Aufsatz in drei Kapitel gegliedert, wobei – wie vorhin angedeutet – 
im Lauf der Argumentation die kritische Auseinandersetzung mit Ass­
manns Aufsatz unvermeidlich sein wird. Entsprechend soll zunächst 
auf die Stelle im »Gespräch« eingegangen werden, an der das Wort 
›Hieroglyphe‹ auftaucht und an der die performative Funktion der poe­
tischen Sprache gerade im Vergleich zum »Chandos«-Brief erkennbar 
wird. In einem zweiten Schritt werden mit Blick auf Hofmannsthals 
Symboltheorie im »Gespräch« die miteinander konkurrierenden Vor­
stellungen von Zeichenhaftigkeit bzw. Gegenstandsbedeutsamkeit nä­
her betrachtet, die den wichtigsten gegenstandsbezogenen Begriffen 
des Textes (›Hieroglyphe‹, ›Symbol‹, ›Ding‹, ›Chiffre‹) zugrundeliegen. 
Dabei werden die Spannungen von Hofmannsthals Symboltheorie an­
hand der binären Einteilung des Zeichens in Signifikant/Bezeichnen­
des (hier verstanden als materieller Bedeutungsträger bzw. als Wort 
oder Ding) und Signifikat/Bezeichnetes (hier vorwiegend im Sinne der 
außersprachlichen Bedeutung, etwa der inneren Stimmung oder des 
außenweltlichen Referenten) erläutert.6 Der dritte Teil enthält schließ­
lich den Versuch, unter Rückgriff auf den semiotischen Begriff des 
›natürlichen Zeichens‹ die poetologische Auffassung des »Gesprächs« 
in einem breiteren ideengeschichtlichen Kontext zu situieren und von 
dort aus Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne unter doppelter Berücksichtigung des »Gesprächs« und des »Chan­
dos«-Briefs genauer auszuwerten.

6 Streng gesprochen lässt sich die Struktur eines (semiotischen) Zeichens nicht durch 
das binäre Modell Signifikant–Signifikat ausschöpfen, sondern setzt zumindest drei Ele­
mente voraus, nämlich Signifikant, Signifikat und Referent, wobei das Signifikat häufig 
für die mentale Vorstellung, die mit dem Wort assoziiert wird, steht, vgl. hierzu Umberto 
Eco, Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte. Aus dem Italienischen 
übers. von Günter Memmert. Frankfurt a.M. 1977, S. 30–31. Für die poetische Sprache, 
die eine unmittelbare Nähe zwischen Wort und Ding bzw. zwischen Sprache und Wirk­
lichkeit anstrebt, ist es dennoch von Vorteil, die Unterscheidung zwischen dem Signifikat 
als mentaler Vorstellung im strengen Sinne und dem Referenten als außerweltlichem Ge­
genstand fallen zu lassen. Die Problematik der durch Sprache erschaffenen Präsenz, die 
Hofmannsthals poetologische Texte thematisiert, lässt sich in ihrer Schärfe viel besser 
anhand der binären Opposition zwischen Sprache und Wirklichkeit erfassen, in welchem 
Fall das Bezeichnende in erster Linie der Sphäre der Sprache, das Bezeichnete in erster 
Linie der Sphäre der außersprachlichen Wirklichkeit zugeordnet wird.

142 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.  Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gespräch über Gedichte«

»Das Gespräch über Gedichte« wurde 1904 veröffentlicht und stellt 
den ersten wichtigen poetologischen Text dar, den Hofmannsthal nach 
dem »Chandos«-Brief veröffentlicht hat. Das Werk erinnert an die 
Struktur der platonischen Dialoge sowie an die Dialoge aus Oscar 
Wildes Essayanthologie »Intentions« – kurzum, an Dialoge, in denen 
eine Figur die Funktion einer klärenden Instanz gegenüber den an­
deren SprecherInnen übernimmt.7 In Hofmannsthals »Gespräch« ist 
es Gabriel, der die zentralen Thesen darlegt und die Fragen des Ge­
sprächspartners Clemens beantwortet.

Im Grunde genommen dreht sich das Gespräch der beiden um 
die Frage nach der Faszinationskraft der Poesie und den Ursachen da­
hinter. Anhand zahlreicher Beispiele, die teils Gedichte verschiedener 
Autoren (Hebbel, Goethe, Symbolisten wie Stefan George) umfassen, 
teils aus dem Bereich des Performativen stammen (etwa die aus der 
Ethnologie entlehnte Bezugnahme auf das ritualische Opfer), versucht 
Gabriel Clemens zu erklären, inwieweit die Dichtung eine Kunst ist, 
die Elemente der Außenwelt in Symbole verwandelt, um eine seeli­
sche Stimmung auszudrücken. Dabei geht es Gabriel nicht darum, 
die Außenwelt als bloßen Stoff für den Ausdruck seelischer Motive 
aufzufassen und die absolute Macht der Sprache über die Wirklichkeit 
zu verkünden, wie es noch bei manchen Hauptvertretern des Symbolis­
mus (Mallarmé, George) der Fall war.8 Im Gegensatz sowohl zu den 

7 Erwähnungen von Wildes »Intentions« tauchen seit 1892 mehrmals in Hofmanns-
thals Aufzeichnungen auf, vgl. SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 164 (Nr. 213), 
S. 193 (Nr. 269), S. 291 (Nr. 488), S. 335 (Nr. 598).

8 Prominente Autoren des Symbolismus (Mallarmé, Huysmans, teilweise auch Baude­
laire) vertraten bekanntlich die ästhetizistische Vorstellung einer von der organischen 
Wirklichkeit dissoziierten Kunst (durch Begriffe wie poésie pure, ›künstliches Paradies‹, 
›Kunst um der Kunst willen‹). Die dichterische Sprache wirkte an sich wie eine Geheim­
schrift, die von der Wirklichkeit gleichsam abgekapselt war. Der Hang vieler Symbolisten 
zum Gekünstelten, Anorganischen beruht in letzter Linie auf der Verherrlichung der 
Imagination gegenüber der Wirklichkeit. Zur Aufwertung des Künstlichen gegenüber 
dem Natürlichen bzw. des Anorganischen gegenüber dem Organischen bei den Symbo­
listen vgl. insb. Mario Zanucchi, Transfer und Modifikation. Die französischen Symbolis­
ten in der deutschsprachigen Lyrik der Moderne (1890–1923). Berlin / Boston 2016, S. 43 
(allgemein), 335–381 (zur Übertreibung des Kunstschönen in Georges »Algabal«); Paul 
Hoffmann, Symbolismus. München 1987, S. 43f., 50f., 68–74. Im Unterschied zu den 

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 143

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Symbolisten als auch zu den Romantikern behauptet Gabriel, dass der 
›geheimnisvolle Weg‹ der Seele nicht nach Innen, sondern nach Außen 
gerichtet ist:

Wollen wir uns finden, so dürfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen: 
draußen sind wir zu finden, draußen. Wie der wesenlose Regenbogen 
spannt sich unsere Seele über den unaufhaltsamen Sturz des Daseins. Wir 
besitzen unser Selbst nicht: von außen weht es uns an, es flieht uns für 
lange und kehrt uns in einem Hauch zurück.9

Ent-äußerung und Wiederfindung der Seele scheinen demnach die 
beiden Pole zu sein, die durch Gedichte paradoxerweise vermittelt 
werden. Mit dieser Stellungnahme Gabriels (und indirekt auch Hof­
mannsthals) kündigt sich ein poetologischer Paradigmawechsel an: Die 
Außenwelt wird nicht mehr zum bloßen Bildvorrat für den poetischen 
Ausdruck innerer Zustände, sondern zu demjenigen Ort, an dem sich 
seelische Empfindungen selbst materialisieren,10 so dass die Sprache 

Symbolisten ist Hofmannsthal eher darum bemüht, den Ästhetizismus und die Exzesse 
der Imagination zu vermeiden, ja die Außenwelt in ihrer Konkretheit gegenüber dem 
Kunstschönen zu rehabilitieren. Außerdem nimmt er im Vergleich zu den Symbolisten 
mehr Rücksicht auf die Grenzen der Sprache. Die zur Zeit wertvollste Studie zu Hof­
mannsthals Rezeption des Symbolismus bietet Robert Vilain, The Poetry of Hugo von 
Hofmannsthal and French Symbolism. Oxford 2003; vgl. weiterhin Zanucchi, Transfer 
und Modifikation, S. 392–394, 400–410, 423–516; zu Hofmannsthals Abstandnahme 
vom Symbolbegriff der Symbolisten in Gespräch über Gedichte vgl. weiterhin Claudia Bam­
berg, »Das Gespräch über Gedichte« [1904]. In: HH, S. 322–324, bes. S. 323f.

9 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76. Auf die Umwertung des romanti­
schen Satzes »Nach Innen geht der geheimnisvolle Weg« und dessen Ersetzung durch die 
Selbstsuche nach Außen hat die Forschung bereits hingewiesen, vgl. hierzu Schings, Ly­
rik des Hauchs (wie Anm. 5), S. 317–319.

10 Erwähnt werden vorher zahlreiche Beispiele für Gefühle und »Halbgefühle«, die in 
Elementen der Außenwelt verortet werden: »Eine gewisse Bewegung, mit der du von 
einem hohen Wagen abspringst; eine schwüle sternlose Sommernacht; der Geruch feuch­
ter Steine in einer Hausflur; das Gefühl eisigen Wassers, das aus einem Laufbrunnen 
über deine Hände sprüht« (SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76). Was an 
dieser Stelle vorliegt, ist eine wunderbare Illustration des Atmosphären-Konzepts, genau­
er: des Gefühls als räumliche Ausdehnung, d.h. als diffuse Stimmung des Leibs, die sich 
aus der Zusammenwirkung von inneren Empfindungen und dem Betreten eines be­
stimmten Raums ergibt. In der Philosophie verdankt man Hermann Schmitz und Ger­
not Böhme grundlegende Beiträge zum Begriff der ›Atmosphäre‹, vgl. Hermann 
Schmitz, Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie. Bonn 1990, 
S. 292–296 (zum Gefühl als Atmosphäre); Gernot Böhme, Atmosphäre. Essays zur neuen 
Ästhetik. Frankfurt a.M. 1995, bes. S. 21–48. In der Lyriktheorie sei insbesondere auf 
Burkhard Meyer-Sickendieck verwiesen, für dessen Begriff der ›Situationslyrik‹ Atmo­

144 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich dazu genötigt wird, materiell zu werden, um die Stimmung 
der Seele einzufangen. Kurzum: Nicht die Sprache ist mächtiger als 
die Wirklichkeit, sondern die Wirklichkeit ist überwältigender als die 
Sprache und die seelische Innenwelt. Daher entsteht beim Dichter der 
Drang, sich nach Außen zu wenden, um die Begegnung von Innen und 
Außen durch eine möglichst wirklichkeitsnahe poetische Sprache zu 
realisieren.

In diesem Zusammenhang spielen Termini wie ›Symbol‹, ›Ding‹, 
›Chiffre‹ und ›Hieroglyphe‹ eine entscheidende Rolle, wenn auch der 
Symbolbegriff der präsentere ist. An allen diesen Begriffen wird die 
durch Gabriels Stimme verdeckte Intention Hofmannsthals erkennbar, 
das Spannungsverhältnis zwischen Sprache und Wirklichkeit aufzulö­
sen, ohne dass die Sprache in ihrer scheinbaren Flüchtigkeit komplett 
hinter der materiell festeren, stabileren Wirklichkeit zurückbleibt. Ent­
scheidend bleibt trotzdem, dass die Wirklichkeit nicht restlos in das 
Gebiet der Sprache übergeht, sondern ihre Undurchdringlichkeit auch 
dort zumindest teilweise beibehält.

Dieser irreduzible Charakter der Wirklichkeit im Verhältnis zur 
Sprache, der als solcher gerade für poetische Zwecke hinzunehmen 
ist, illustriert Gabriel mit besonderer Prägnanz an Hebbels Gedicht 
»Sie seh’n sich nicht wieder«. Dieser Text schildert die Liebesbegeg­
nung zweier Schwäne in einem sachlich distanzierten Ton und wird 
nach der Besprechung dreier Gedichte Georges vollständig angeführt. 
Obwohl die Erwähnung von Hebbels Gedicht die Vielschichtigkeit des 
im »Gespräch« verwendeten Symbolbegriffs nicht ausschöpft, erweisen 
sich die Passagen, in denen auf die Symbolik der Schwäne eingegan­
gen wird, aus zwei Gründen als besonders wichtig: Erstens, weil sie 
Anlass zur Abzeichnung einer spezifischen Auffassung von Symbolik 
und konkreter Gegenständlichkeit geben; zweitens, weil sie die einzige 
Erwähnung des Wortes ›Hieroglyphe‹ enthalten.11 Der erste Aspekt ist 

sphären eine zentrale Rolle spielen, vgl. Burkhard Meyer-Sickendieck, Lyrisches Gespür. 
Vom geheimen Sensorium moderner Poesie. München 2011, bes. S. 29–31.

11 An sich stellt die Tatsache, dass das Wort ›Hieroglyphe‹ nur einmal im Text expli­
zit vorkommt, kein Hindernis gegen den Versuch dar, die eventuelle Relevanz des »Ge­
sprächs« für den Hieroglyphendiskurs der Moderne geltend zu machen. Ansonsten wäre 
man dazu genötigt, eine derartige Relevanz auch dem »Chandos«-Brief abzusprechen, da 

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 145

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesentlich komplexer und soll im nächsten Abschnitt näher behandelt 
werden, nachdem der zweite geklärt worden ist. Dementsprechend sei 
unten nur auf die entscheidende Stelle eingegangen, in der die Schwä­
ne als Hieroglyphen bezeichnet werden:

CLEMENS: Und diese Schwäne? Sie sind ein Symbol? Sie bedeuten —
GABRIEL: Laß mich dich unterbrechen. Ja, sie bedeuten, aber sprich 
es nicht aus, was sie bedeuten: was immer du sagen wolltest, es wäre 
unrichtig. Sie bedeuten hier nichts als sich selber: Schwäne. Schwäne, 
aber freilich gesehen mit den Augen der Poesie, die jedes Ding jedesmal 
zum erstenmal sieht, die jedes Ding mit allen Wundern seines Daseins 
umgibt: dieses hier mit der Majestät seiner königlichen Flüge; mit der 
lautlosen Einsamkeit seines strahlenden weißen Leibes, auf schwarzem 
Wasser trauervoll, verachtungsvoll kreisend; mit der wunderbaren Fabel 
seiner Sterbestunde...Gesehen mit diesen Augen sind die Tiere die eigent­
lichen Hieroglyphen, sind sie lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit de­
nen Gott unaussprechliche Dinge in die Welt geschrieben hat. Glücklich 
der Dichter, daß auch er diese göttlichen Chiffern in seine Schrift verwe­
ben darf –12

Die durch den Gedankenstrich performativ gefärbte Mahnung an Cle­
mens, die Bedeutung der Schwäne nicht preiszugeben, impliziert nicht, 
dass die Schwäne keine einsehbare Bedeutung hätten, sondern nur, 
dass man dem Symbol- bzw. Dingstatus der Schwäne auch auf sprach­
licher Ebene gerecht werden soll, indem man ihnen einen gewissen 
Grad an materieller Dichte und Selbstreferentialität zuerkennt und 
sich mit der tautologischen Feststellung abfindet, dass die Schwäne nur 
das sind, was sie sind, nämlich: Schwäne. Diese Undurchschaubarkeit 
der Vögel, die Gabriel zufolge die Poesie bewahren soll, ist es, die 
mit dem Hieroglyphenkonzept in enger Verbindung steht. Dabei han­
delt es sich jedoch nicht bloß um den Schwan als poetisches Symbol 
oder um das bloße Wort ›Schwan‹, sondern auch um den Schwan 
als wirkliches Tier bzw. als Kreatur Gottes. Die Bewertung der Tiere 
als ›Hieroglyphen‹ und als ›lebendige geheimnisvolle Chiffren‹ Gottes 
legt eine Weltanschauung nahe, die man aus dem »Chandos«-Brief 

auch hier nur ein einziges Mal von den »Hieroglyphen einer geheimen, unerschöpflichen 
Weisheit« (SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 47) explizit die Rede ist. In 
einem solchen Fall wäre bereits Assmanns legitimes Unternehmen, der Hieroglyphikkon­
zeption des »Chandos«-Briefs auf den Grund zu gehen, sinnlos gewesen.

12 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 79.

146 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits kennt. Es ist die Welt der geheimnisvollen Signaturen, die in 
die Dinge eingelegt wurden und in denen die Haupteigenschaften 
der Dinge verborgen liegen – die Welt, die für das barocke Zeitalter 
charakteristisch war und in der der enzyklopädische Topos des Buchs 
der Natur anklingt.13 Diese Welt war die Welt Bacons, von der sich 
Lord Chandos entfernt hatte.

In Bezug auf den »Chandos«-Brief hatte jedoch Assmann festgestellt, 
dass der Lord am eigenen Körper die entscheidende Wandlung voll­
zieht – anstatt zu sprechen und zu schreiben, gesellt er sich selbst als 
physische Präsenz, d.h. als Chiffre und Hieroglyphe, zu den anderen 
geheimnisvollen Dingen der Außenwelt. Und bereits hieran werden die 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen dem »Chandos«-Brief 
und dem »Gespräch über Gedichte« sichtbar, da aus beiden Texten 
erst der zweite sich mit der Funktion der Dichtung explizit beschäftigt. 
Und weil das »Gespräch über Gedichte« die Funktion der Dichtung an­
gesichts der im »Chandos«-Brief festgestellten unüberbrückbaren Kluft 
zwischen Sprache und Wirklichkeit erneut bestimmen muss, kann Hof­
mannsthal (obgleich durch die Stimme Gabriels) nicht umhin, die 
magische Kraft der Poesie zu rehabilitieren.14 Solange jedoch die Diffe­
renz zwischen Sprache und Wirklichkeit bestehen bleibt, kann jeder 
Überbrückungsversuch nur teilweise gelingen. Durch einen zugegebe­

13 Vgl. Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 133–142; zur Metapher 
des Buchs der Natur vgl. weiterhin Friedrich Ohly, Zum Buch der Natur. In: Ders., Aus­
gewählte und neue Schriften zur Literaturgeschichte und zur Bedeutungsforschung. Hg. 
von Uwe Ruberg und Dietmar Peil. Stuttgart / Leipzig 1995, S. 727–843; Hans Blumen­
berg, Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a.M. 1981; zur Signaturenlehre vgl. weiterhin 
Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris 
1990 [1966], S. 40–45; Friedrich Ohly, Zur Signaturenlehre der Frühen Neuzeit. Bemer­
kungen zur mittelalterlichen Vorgeschichte und zur Eigenart einer epochalen Denkform 
in Wissenschaft, Literatur und Kunst. Aus dem Nachlaß hg. von Uwe Ruberg und Diet­
mar Peil. Stuttgart / Leipzig 1999; Maximilian Bergengruen, Nachfolge Christi – Nach­
ahmung der Natur. Himmlische und Natürliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus 
und in der Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen). Hamburg 2007, S. 160–
177 (mit besonderem Bezug auf Paracelsus und die Paracelsisten). Im »Chandos«-Brief 
werden die enzyklopädische Vorstellung des Buchs der Natur und die Signaturenlehre 
miteinander vermengt.

14 Vgl. auch Liu, Schriftkritik (wie Anm. 5), bes. S. 65–68. Liu weist zu Recht darauf 
hin, dass Chandos seine Epiphanien passiv erlebt, wohingegen im »Gespräch« eine »Apo­
theose des Dichters« (S. 65) stattfindet, die sich auf die Fähigkeit der Poesie, Präsenzer­
lebnisse unmittelbar heraufzubeschwören, positiv auswirkt.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 147

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nermaßen kühnen Zug gelingt dennoch diese partielle Rehabilitation 
der Sprache im »Gespräch«, und zwar durch die Berufung auf eine 
gewisse Gnade vonseiten Gottes und der Dinge. Denn während es 
im »Gespräch« keinen Chandos gibt, der seinen eigenen Körper gleich­
sam aufs Spiel setzt, um die Mängel der Sprache auszugleichen, gibt es 
nichtsdestotrotz eine höhere Bereitschaft seitens der Dinge, sprachlich 
bearbeitet zu werden. Auf diese Weise gewinnt die Poesie ihren Zau­
ber zurück: Auch wenn sie die Unaussprechlichkeit gegenständlicher 
Bedeutungen nicht ausschöpfen kann, vermag sie trotzdem die Ver­
schmelzung der Seele mit den Dingen der Außenwelt sprachlich wie­
derzugeben. Somit liefern Hebbels Schwäne nichts anderes als einen 
weiteren Nachweis für Gabriels Behauptung, dass die Seele sich in den 
Dingen der Außenwelt wiederfindet – die Schwäne drücken am Ende 
eine Stimmung aus, bleiben dennoch bis zum Ende geheimnisvoll, ja 
sie übertragen ihren geheimnisvollen Charakter auf das Gedicht und 
auf das Wort ›Schwäne‹ selbst. Auf das Hieroglyphenkonzept des »Ge­
sprächs« angewendet heißt es, dass die materielle Präsenz der Schwäne 
von der Poesie übernommen wird – die dichterische Sprache wird 
selbst zur Hieroglyphe, da sie die Hieroglyphen der Außenwelt in das 
Gewebe des poetischen Textes integriert. Das Misstrauen gegenüber 
der Sprache, das ausschließlich durch eine hieroglyphische Sprache 
des Körpers bzw. des Performativen im »Chandos«-Brief ausgeglichen 
werden konnte, wird somit im »Gespräch« gemildert, ja teilweise aufge­
hoben, weil nun das dichterische Wort Materialisierungsimpulse von 
der Außenwelt empfängt und daher die performative Funktion des 
Körpers zu erfüllen vermag, die ihm im »Chandos«-Brief verweigert 
worden war.

II.  Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit:
›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹, ›Ding‹

Obwohl das Wort ›Hieroglyphe‹ nur einmal im »Gespräch« vorkommt, 
lässt sich eine gewisse Kontinuität zwischen dem »Chandos«-Brief und 
dem »Gespräch« feststellen, zumindest was die Fragen bezüglich der 
Suche nach einer wirklichkeitsnahen Sprache angeht. Wenn das »Ge­
spräch« dennoch als Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moderne 

148 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen ist, dann hängt diese Einstufung von dem Verhältnis zu 
anderen Begriffen ab, die im Text vorkommen und mit denen die 
Bedeutsamkeit von Gegenständen erfasst wird – Termini wie ›Chiffre‹, 
›Ding‹ und vor allem ›Symbol‹.

Prinzipiell sind alle diese Begriffe weitgehend Synonyme, ja ›Hie­
roglyphe‹, ›Chiffre‹ und ›Ding‹ können im Kontext des »Gesprächs« 
sogar als austauschbare Termini betrachtet werden. Letztendlich wird 
mit allen drei Bezeichnungen eine Art bildhafter bzw. konkreter Ge­
genständlichkeit erfasst, die einen gewissen Widerstand gegen die 
Sprache leistet. Entsprechend schlägt sich im Dingbegriff eine tautolo­
gische Logik nieder, die jeden Entzifferungsversuch an der materiellen 
Präsenz oder am (Sprach-)Bild des jeweiligen Dings abprallen lässt, 
so dass die Bedeutung im Sein des Dings verortet wird, wenn etwa 
die Schwäne Hebbels in ihrer unaussprechlichen, unausschöpfbaren 
Bedeutung ›nur noch‹ sich selbst bedeuten. Ähnliches gilt für das Wort 
›Chiffre‹, wenn die Schwäne weiterhin im Gespräch als »Chiffern« 
bezeichnet werden, »welche aufzulösen die Sprache ohnmächtig ist«.15 

Die Dinge schlagen sich als Bilder im Gedicht nieder und behalten 
dabei den Eindruck ihrer Konkretheit bzw. ihrer Dichte, die sprachlich 
nur durch die Bescheidenheit der bloßen Denotation suggeriert wer­
den kann.

Trotzdem lässt sich bemerken, dass aus allen vier oben erwähnten 
Termini, mit denen im »Gespräch« die Bedeutsamkeit von konkreten 
und poetischen Gegenständen bezeichnet wird, das Wort ›Symbol‹ im 
Mittelpunkt steht. Diese besondere Aufmerksamkeit kommt dem Sym­
bolbegriff freilich nicht ohne Grund zu – stellt doch das »Gespräch« 
eine Auseinandersetzung mit dem Symbolbegriff der Symbolisten und 
der Goethezeit dar. Dabei überrascht Gabriels Überdruss gegenüber 
dem Missbrauch des Worts ›Symbol‹ nicht: »Wie gern wollte ich dir 
das Wort ›Symbol‹ zugestehen, wäre es nicht schal geworden, daß 
mich’s ekelt.«16 Gegen die Entwertung des Wortes ›Symbol‹ infolge des­
sen allzu häufiger Verwendung wendet sich Gabriel mit einem Rück­
griff auf den performativen Ursprung des Symbols in der ritualischen 

15 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 80.
16 Ebd.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 149

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geste des Schlachtopfers bzw. in der Identifikation des Opferers mit 
dem Opfer:

Weißt du, was ein Symbol ist? ... Willst du versuchen dir vorzustellen, wie 
das Opfer entstanden ist? [...] Ich meine das Schlachtopfer, das hingeopferte 
Blut und Leben eines Rindes, eines Widders, einer Taube. […] Mich dünkt, 
ich sehe den ersten, der opferte. Er fühlte, daß die Götter ihn haßten: daß 
sie die Wellen des Gießbaches und das Geröll der Berge in seinen Acker 
schleuderten; daß sie mit der fürchterlichen Stille des Waldes sein Herz 
zerquetschen wollten;  oder er fühlte,  daß die gierige Seele eines Toten 
nachts mit dem Wind hereinkam und sich auf seine Brust setzte, dürstend 
nach Blut.  Da griff  er,  im doppelten Dunkel seiner niedern Hütte und 
seiner Herzensangst, nach dem scharfen krummen Messer und war bereit, 
das Blut aus seiner Kehle rinnen zu lassen, dem furchtbaren Unsichtbaren 
zur Lust. Und da, trunken vor Angst und Wildheit und Nähe des Todes, 
wühlte seine Hand, halb unbewußt, noch einmal im wolligen warmen Vließ 
des Widders. – Und dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel atmende, 
blutwarme, ihm so nah, so vertraut – auf einmal zuckte dem Tier das 
Messer in die Kehle, und das warme Blut rieselte zugleich an dem Vließ des 
Tieres und an der Brust, an den Armen des Menschen hinab: und einen 
Augenblick lang muß er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen 
Augenblick lang, während ein Laut des wollüstigen Triumphes aus seiner 
Kehle sich mit dem ersterbenden Stöhnen des Tieres mischte, muß er die 
Wollust gesteigerten Daseins für die erste Zuckung des Todes genommen 
haben: er muß, einen Augenblick lang, in dem Tier gestorben sein, nur so 
konnte das Tier für ihn sterben. Daß das Tier für ihn sterben konnte, wurde 
ein großes Mysterium, eine große geheimnisvolle Wahrheit. Das Tier starb 
hinfort den symbolischen Opfertod. Aber alles ruhte darauf, daß auch er in 
dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. Daß sich sein Dasein, für 
die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgelöst hatte. – Das 
ist die Wurzel aller Poesie: wie durchsichtig im Großen: denn was ist klarer, 
als daß sich mein Fühlen in Hamlet auflöst, solange Hamlet auf der Bühne 
steht und mich hypnotisiert? Aber wie durchsichtig auch im Kleinen: faßt 
mich, für eines Gedankenblitzes Dauer, nicht das Gefieder jener Schwäne 
so gut wie Hamlets Haut? Aber es wirklich zu glauben, zu glauben, daß 
es wirklich so ist! Diese Magie ist uns so furchtbar nahe: nur darum ist 
es so schwer, sie zu erkennen. Die Natur hat kein anderes Mittel, uns zu 
fassen, uns an sich zu reißen, als diese Bezauberung. Sie ist der Inbegriff 
der Symbole, die uns bezwingen. Sie ist was unser Leib ist, und unser Leib 
ist, was sie ist. Darum ist Symbol das Element der Poesie, und darum setzt 
die Poesie niemals eine Sache für eine andere: sie spricht Worte aus, um der 
Worte willen, das ist ihre Zauberei.17

17 Ebd., S. 80f. Aus der Fülle der Forschungsliteratur zur Metaphorik des Schlachtopfers 
im »Gespräch über Gedichte« sei insbesondere verwiesen auf: Ritchie Robertson, The 

150 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbar bietet das Opferbeispiel keine reale bzw. historische Ursache 
für die Entstehung der Dichtung, sondern nur die archetypische Veran­
schaulichung eines bestimmten Denkmusters, die der Dichtung eigen 
ist, nämlich die psychische Identifikation von Ich und Außenwelt.18 

Die Parallele zum »Chandos«-Brief ist an dieser Stelle kaum überseh­
bar, da Chandos seinerseits eine totale Identifikation mit den Dingen 
der Außenwelt am eigenen Körper erlebt. Die Bevorzugung einer Sym­
bolik des Performativen, Körperlichen wird auch im »Gespräch« befür­
wortet – allerdings mit dem wichtigen Unterschied, dass die Poesie aus 
dem Bereich dieser performativen Symbolik nicht mehr ausgeschlos­
sen wird, sondern an der Sprache selbst diese Performativität vollzieht. 
Infolgedessen verdinglichen sich die Worte, indem sie ebenso wie die 
Dinge (die Schwäne) nur zu dem werden, was sie bereits sind, nämlich: 

Theme of Sacrifice in Hofmannsthal’s »Das Gespräch über Gedichte« and »Andreas«. In: 
Modern Austrian Literature 23, 1990, S. 19–33; weiterhin Specht, »Wurzel allen Denkens 
und Redens« (wie Anm. 1), S. 335–343; Schäfer, Zeichendeutung (wie Anm. 1), S. 124–139; 
Wellbery, Die Opfer-Vorstellung (wie Anm. 1), bes. S. 298–304; Hans Richard Brittnacher, 
»Das ist die Wurzel aller Poesie«. Das Blutopfer bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph de 
Maistre.  In:  Ästhetik  des  Opfers.  Zeichen/Handlungen in  Ritual  und Spiel.  Hg.  von 
Alexander Honold, Anton Bierl und Valentina Luppi unter Mitarb. von Simon Aeberhard 
und Stefan Kleie. München 2012, S. 263–280; Wolfgang Riedel, Arara ist Bororo oder die 
metaphorische Synthesis. In: Ders., Nach der Achsendrehung. Literarische Anthropologie 
im 20. Jahrhundert. Würzburg 2014, S. 31–51, hier S. 40–43; Kári Driscoll, Die Wurzel aller 
Poesie. Hofmannsthals Zoopoetik, das Tieropfer und die Sprachkrise. In: Das Tier als 
Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens von Mensch und Tier um 1900. Hg. von 
Cornelia Ortlieb, Patrick Ramponi und Jenny Willner. Berlin 2015, S. 153–191, hier bes. 
S. 182f., 186–191; Martin Bartelmus, Cultural Born Killers. Poetologie(n) des Tötens um 
1900. Würzburg 2020, S. 25–93.

18 Die Überzeugungskraft von Gabriels ethnologisch gefärbtem Beispiel besteht in 
der Wiederholbarkeit der ritualischen Geste des Opferns in der Dichtung, allerdings 
nicht im Sinne des gewaltsamen Tötens, sondern im Sinne der augenblicklichen Ver­
schmelzung von Dichter und Außenwelt im Gedicht. Wenn sich das Beispiel des 
Schlachtopfers als atemporaler Ur-Szene symbolischer Handlungen verstehen lässt, dann 
erfüllt es die Funktion eines Archetypus im Sinne des Religionswissenschaftlers Mircea 
Eliade, so dass die Poesie zur Wiederholung eines ritualischen Vorgangs bzw. eines ar­
chetypischen symbolischen Aktes (der Vereinigung mit der Außenwelt) mutiert. Zum Ar­
chetypus als prototypischem mythischem Ereignis, das als Muster für ritualische Wieder­
aktualisierungen in der profanen Gegenwart dient, vgl. insb. Mircea Eliade, Le mythe de 
l’éternel retour. Archétypes et répétition. Paris 1949, S. 15–80, bes. S. 19. Auch wenn Hof­
mannsthals archetypisches Beispiel keine Götter als handelnde Figuren enthält (wie es 
bei der Mehrheit von Eliades Beispielen der Fall ist), spielt es sich immerhin in einer un­
gewissen Ur-Zeit ab, die den Rahmen für ursprüngliche Ereignisse bildet.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 151

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worte. Der Gedanke Goethes, wonach das Symbol »die Sache« sei, 
»ohne die Sache zu seyn«,19 wird hier aufgegriffen und dahin gewen­
det, dass sie auch auf die Materialität des Wortes übertragbar wird.20 

Anstatt des Symbols als Zeichen für ein übergeordnetes Anderes (Si­
gnifikat) tritt ein tautologisches, dinghaft-materielles Symbol, das auf 
jeder ontologischen Ebene (Seele, Sprache, Dinge der Außenwelt) seine 
eigene Bedeutung ist, d.h. zugleich ist und bedeutet.21 Diese Gleich­
zeitigkeit von Sein und Bedeuten, die diesem tautologischen Symbol 
anhaftet, lässt sich mit der traditionell rhetorischen Frage nach der 
Beziehung zwischen res und verba freilich nicht mehr ausschöpfen,22 

denn die poetischen verba werden bei Hofmannsthal selbst reifiziert, 

19 Die Aussage Goethes stammt aus: Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu »Philos­
trats Gemälde«. In: Ders., Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche. Hg. von 
Friedmar Apel, Hendrik Birus, Anne Bohnenkamp u.a. 40 Bde. in 45 Teilbdn. Frankfurt 
a.M. 1985–2013, hier Bd. 20: Ästhetische Schriften 1816–1820. Über Kunst und Altertum 
I – II. Hg. von Hendrik Birus. Frankfurt a.M. 1999, S. 540: »Es [das Feuer als Symbol] ist 
die Sache, ohne die Sache zu seyn, und doch die Sache; ein im geistigen Spiegel zusam­
mengezogenes Bild und doch mit dem Gegenstand identisch.« Die Bemerkung bezieht 
sich auf ein gestochenes Bild, das in Adam von Bartschs »Peintre graveur« mit dem Titel 
»Aspasia bey Tische mit Sokrates und einem andern Philosophen Rede wechselnd. Die 
Männer scheinen erstaunt über die Gewalt ihrer Argumente« versehen ist (vgl. ebd., 
S. 539).

20 Ich stütze mich auf Strathausens Beobachtung, dass in der Literatur um 1900 Wör­
ter zunehmend als Dinge behandelt werden: »In order to legitimate its alleged insights 
into ›life‹, poetry around 1900 focuses on the materiality of language. It looks upon words 
as things in their own right. Writing a poem becomes synonymous with building a world, 
not only in the hermeneutic sense of producing meaning, but also in the material sense 
of constructing a visual object in space.« (Strathausen, Look of Things [wie Anm. 1], 
S. 12).

21 Bereits in den 1890er Jahren konzipiert Hofmannsthal das Symbol als ontologische 
Synthese von Sein und Bedeuten; entsprechend vermerkt der Autor in einer Aufzeich­
nung aus dem Jahr 1895: »Alles was ist, ist; sein und bedeuten ist eins; folglich ist alles 
seiende Symbol.« (SW XXXVIII Aufzeichnungen [Text], S. 310, Nr. 537).

22 Bei dem Verhältnis zwischen res und verba unterscheidet Dirk Rose zwischen einer 
rhetorischen Situation, in der jedem verbum eine einzige res entspricht, und einer anderen 
Situation, bei der die Fülle der vorhandenen res ständig zur Auswahl passender Wörter 
erfordert, vgl. Dirk Rose, Res und verba. Literarhistorische Anmerkungen zu einer rhetori­
schen Beziehungsgeschichte. In: Das Verhältnis von res und verba. Zu den Narrativen der 
Dinge. Hg. von Martina Wernli und Alexander Kling. Freiburg i.Br. / Berlin / Wien 2018, 
S. 33–51, hier S. 33. Beide Konzeptionen teilen die Voraussetzung, »dass die verba über­
haupt in der Lage sind, unterschiedliche res in einen rhetorischen Sprechakt zu integrie­
ren« (ebd., S. 34) – eine Voraussetzung, die in Hofmannsthals »Gespräch« außer Kraft ge­
setzt wird.

152 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zwar derart, dass es am Ende offen bleibt, ob gerade diese Ding­
haftigkeit der Wörter die gegenseitige Annäherung von Sprache und 
Wirklichkeit begünstigt oder die komplette Loslösung der Sprache von 
der Wirklichkeit vollzieht.

Tatsächlich trägt Hofmannsthals Symboltheorie beiden wider­
sprüchlichen Sichtweisen Rechnung, weshalb auch Hofmannsthals/Ga­
briels geschickte Argumentation zugunsten der Poesie als symbolisie­
render Tätigkeit nicht restlos befriedigend wirken kann. Die argumen­
tativen Irritationen, die Gabriels schwankende Position zwischen sym­
bolischer Selbstreferentialität und symbolischer Fremdreferentialität 
hervorrufen, lassen sich nicht aus der Welt schaffen. Wenn Gabriel 
daher Clemens unterbricht und ihn darum bittet, die Bedeutung der 
Schwäne nicht auszusprechen, dann wirkt diese Aufforderung zum 
Schweigen wie eine forcierte Geste von außen, die vom Status der 
Schwäne als Zeichen für ein Anderes gezielt ablenken soll. Hieran wird 
deutlich, dass der Text mit zwei Arten von Symbolik operiert: eine 
opake bzw. selbstreferentielle und eine binär gegliederte Symbolik, die 
zwischen dem Bezeichneten und dem Bezeichnenden unterscheidet.23 

Anders ausgedrückt: Hofmannsthals Symbolbegriff oszilliert zwischen 
zwei unterschiedlichen Zeichenkonzeptionen: einer, bei der das Be­
zeichnende sich selbst bezeichnet (Wort oder Ding als Zeichen für sich 
selbst) und einer, in der das Bezeichnende etwas anderes bezeichnet 
(Wort oder Ding als Zeichen für ein Anderes). Obwohl Gabriel mithilfe 
des Terminus ›Symbol‹ beide Aspekte – das bloße Sein und das Bedeu­
ten – versöhnen will, erweisen sich in Wirklichkeit die Termini ›Hiero­

23 Diese doppelte Symbolik soll nicht mit der »Zwei-Sprachen-Konstruktion« ver­
wechselt werden, die auf dem Gegensatz zwischen der begrifflichen Sprache und der 
symbolisch-bildhaften Sprache der Poesie beruht, vgl. Liu, Schriftkritik (wie Anm. 5), 
S. 66–69; Riedel, Homo natura (wie Anm. 1), S. 5. Die Spannung der doppelten Symbolik 
besteht nicht zwischen Symbolsprache und Alltagssprache, sondern innerhalb des Sym­
bolbegriffs selbst, der zwischen Selbst- und Fremdreferentialität gespalten ist. Zu relati­
vieren wäre an dieser Stelle die Aussage Claudia Bambergs, wonach das Symbol in Hof­
mannsthals »Gespräch« »nicht zeichenhaft oder stellvertretend auf etwas Anderes, Abwe­
sendes verweist«, sondern in ihm »Sein und Bedeuten zusammenfallen« (Bamberg, »Das 
Gespräch über Gedichte« [wie Anm. 8], S. 323). Zwar hat Bamberg insofern Recht, als 
Gabriel im »Gespräch« eine neue Symbolkonzeption entwirft – ob der Verzicht auf das 
traditionelle Symbolverständnis restlos gelingt, ist allerdings eine andere Frage und lässt 
sich bezweifeln.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 153

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glyphe‹, ›Chiffre‹ und ›Ding‹ als geeigneter dafür, den Widerstand von 
Dingen und Worten gegen jegliche Signifikations- und Deutungsversu­
che zu konzeptualisieren.24 Demgegenüber wird das Wort ›Symbol‹ 
im Anschluss an diese Begriffe verwendet, um mitunter das genaue 
Gegenteil zu erzielen, nämlich: den Widerstand der Dinge aufzuheben, 
die Zusammenschmelzung von Ich und Außenwelt in Aussicht zu stel­
len, und nicht zuletzt der Sprache selbst die Fähigkeit zuzugestehen, 
materielle Gestalt anzunehmen und dabei die unmittelbare Präsenz 
konkreter Dinge und seelischer Stimmungen einzufangen. Dieses Ver­
sprechen des Symbols bleibt jedoch auf die Versöhnung der binären 
Relation zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem angewiesen – 
schon zu Beginn des Gesprächs, als Georges Gedichtband »Jahr der 
Seele« besprochen wird, hatte Gabriel die symbolischen Landschaf­
ten Georges als »Träger des Anderen«25 bezeichnet. Dasselbe gilt für 
Hebbels Schwäne: Das Wort ›Schwan‹ wird einerseits ebenso undurch­
dringlich in seiner Materialität wie der konkrete Schwan; andererseits 
reproduziert es auf der poetischen Sprachebene dieselbe Spannung 
zwischen Sein und Bedeuten, die Hebbels Schwänen als Bedeutungs­
trägern innewohnt. Kurzum: Hofmannsthals Symbolbegriff kann nicht 
auf die Ebene des hieroglyphischen Seins beschränkt bleiben, sondern 

24 Die Behaptung Driscolls, ›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹ (dazu noch ›Metapher‹ 
und ›Bild‹) seien Synonyme (vgl. Driscoll, Die Wurzel aller Poesie [wie Anm. 17], S. 179) 
hat demzufolge nur bedingte Geltung. Driscoll mag Recht damit behalten, dass Hof­
mannsthal keine strenge Unterscheidung zwischen Symbol und Hieroglyphe/Chiffre be­
absichtigt, wenn Gabriel die Schwäne als Hieroglyphen bezeichnet (vgl. ebd., S. 179f.). 
Die Bezeichnung der Schwäne als Hieroglyphen und nicht als Symbole hat jedoch wich­
tige Konsequenzen, da Gabriel offenbar Schwierigkeiten hat, zu erklären, warum das 
Symbol die Sache selbst setzt. Gerade deshalb bedarf er anderer Termini wie ›Chiffre‹, 
›Ding‹ und ›Hieroglyphe‹, um eine Grenze zwischen der undurchschaubaren Wirklich­
keit und der undurchschaubaren Worte der Poesie genauer zu markieren, kurzum: damit 
das Sträuben der Wirklichkeit gegen die Bearbeitung durch die Sprache signalisiert wird. 
Wenn Gabriel also darauf beharrt, Hebbels Schwäne seien keine gewöhnlichen Meta­
phern oder Symbole, sondern vielmehr Chiffren oder Hieroglyphen, dann ist diese be­
griffliche Unterscheidung nicht unwichtig: Sie zeigt, dass Hofmannsthal zwischen der 
Ohnmacht der Sprache gegenüber der Wirklichkeit und der qualitativen Ähnlichkeit von 
poetischer Sprache und Wirklichkeit schwankt. Im ersten Fall spielen ›Hieroglyphe‹, 
›Chiffre‹, ›Ding‹ eine zentrale Rolle, im zweiten Fall wird das Wort ›Symbol‹ immer noch 
mit dem Versprechen der glücklichen Einheit zwischen Ich und Außenwelt, Sprache und 
Wirklichkeit aufgeladen.

25 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76.

154 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss auch den Überschuss an Sinn gewährleisten, den das Symbol nur 
als Bedeutungsträger bzw. als Zeichen für ein Anderes gewährleisten 
kann. Aber diese Dimension des Symbols als Zeichen für ein Anderes 
wird von Gabriel stets verdunkelt, entweder durch das Schweigegebot, 
oder durch das bloße Erstaunen über Gedichte als magische Aneinan­
derreihungen von Wörtern, mit dem das »Gespräch« sogar endet:

Daß es Zusammenstellungen von Worten gibt, aus welchen, wie der Fun­
ke aus dem geschlagenen dunklen Stein, die Landschaften der Seele her­
vorbrechen, die unermeßlich sind wie der gestirnte Himmel, Landschaf­
ten, die sich ausdehnen im Raum und in der Zeit, und deren Anblick 
abzuweiden in uns ein Sinn lebendig wird, der über alle Sinne ist. Und 
dennoch entstehen solche Gedichte...26

Will man letztendlich die doppelte Symbolik des »Gesprächs« zusam­
menfassend beschreiben, lässt sich Folgendes festhalten: Die Dinge, 
die der Dichter in seine Gedichte einbaut, sollen auch im Gedicht 
opake Dinge bleiben; gleichzeitig soll aber das Gedicht, in dem sie 
vorkommen, eine seelische Stimmung ausdrücken, eine Bedeutung, an 
der die gemeinten Dinge teilhaben, da die Seele selbst sich in ihnen 
vermutlich ›wiedergefunden‹ hat. Auf diese Weise bleibt das im Text 
entworfene Symbolkonzept immer noch gespalten – nämlich zwischen 
dem Bedürfnis, Dinge wie auch Worte in ihrer materiellen Dichte zu 
bewahren bzw. so zu lassen, wie sie sind, und dem Bedürfnis, Dinge zu 
›beseelen‹, d.h. ihnen eine Bedeutung abzugewinnen, die der Mensch 
geistig und emotional verarbeiten kann. Am Ende bleibt demzufolge 
eine ungelöste Spannung zwischen dem Wort ›Symbol‹ und der Be­
griffsgruppe ›Hieroglyphe‹/›Chiffre‹/›Ding‹ bestehen – zwischen einer 
Symbolik also, die eher im Hintergrund steht und Bezeichnendes und 
Bezeichnetes zusammenschmelzen will, und der einer selbstreferentiel­
len Symbolik, wonach jedes Ding eine unentzifferbare Hieroglyphe 
darstellt, die auf sich selbst verweist. Obwohl das Umdenken des Sym­
bolbegriffs mithilfe des Opferbeispiels sich in die Richtung der selbst­
referentiellen Symbolik bewegt, wird das Denken des Symbolischen in 
binären Kategorien (Signifikant-Signifikat) nicht komplett aufgegeben, 

26 Ebd., S. 86.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 155

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern allenfalls durch performative Gesten Gabriels wie das Schwei­
gegebot und das Erstaunen unterdrückt.

III.  Die Konzeption des natürlichen Zeichens im »Gespräch über 
Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

Nach der oben durchgeführten Analyse von Hofmannsthals »Gespräch 
über Gedichte« bleibt nun zu erkunden, ob dieser Text einen wert­
vollen Beitrag nicht nur zur Symboltheorie, sondern auch zum Hie­
roglyphendiskurs der Literatur um 1900 leistet. Obwohl das Wort 
›Hieroglyphe‹ nur einmal im Text vorkommt, dient es der Konzeptua­
lisierung einer bedeutungsopaken Gegenständlichkeit, die auch durch 
die Termini ›Chiffre‹ und ›Ding‹ suggeriert wird. Alle drei Wörter 
sind zwar gewissermaßen dem Symbolbegriff untergeordnet insofern, 
als sie auf eine extreme, selbstreferentielle Form der Symbolik hindeu­
ten, die rein tautologische Identitätsbeziehungen (A ist A, Schwäne 
sind Schwäne) fördert; dennoch wird diese Selbstreferentialität, die 
vor allem im Fall außenweltlicher Dinge sich der sprachlichen Bewäl­
tigung entzieht, durch eine weitere, umfassendere Form der Symbo­
lik ergänzt, die auf die Versöhnung bzw. Zusammenschmelzung von 
Signifikant und Signifikat bzw. Bezeichnendem und Bezeichnetem ab­
zielt.

Demzufolge erweist sich das »Gespräch über Gedichte« nicht nur als 
eine Fortsetzung der Fragestellungen des »Chandos«-Briefs, sondern 
auch im größeren ideengeschichtlichen Rahmen als eine Fortsetzung 
der Debatte um das Konzept des natürlichen Zeichens, die in der 
Aufklärung und Goethezeit ihren geistesgeschichtlichen Höhepunkt er­
reicht hatte.27 Gemäß der Semiotik der Aufklärung war das natürliche 
Zeichen diejenige Form künstlerischen bzw. bildhaften Ausdrucks, in 

27 Das Konzept des natürlichen Zeichens findet sich bereits bei Augustinus in »De 
doctrina christiana«, vgl. hierzu Aurelius Augustinus, Œuvres de Saint Augustin. Hg. von 
Goulven Madec et al. Bd. 11: Le magistère chrétien. Paris 1949, S. 238 (II.1.2; für Augusti­
nus’ Unterscheidung zwischen signa naturalia und signa data). Für eine deutsche (aller­
dings nicht zweisprachige) Ausgabe vgl. Augustinus, Die christliche Bildung (De doctrina 
christiana). Übers., Anm. und Nachw. von Karla Pollmann. Stuttgart 2013 [2002], S. 46f. 
(hier nummeriert als Buch II, I.2.2.).

156 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Signifikant und Signifikat einander visuell ähnelten (etwa in den 
bildenden Künsten).28 Zur Zeit der Klassik und Romantik wetteifern 
vor allem die Begriffe ›Allegorie‹ und ›Symbol‹ um die Stelle des natür­
lichen Zeichens als vollkommenster Form künstlerischen Ausdrucks 
miteinander: Goethes Symbol liefert hierin das bekannteste Beispiel, 
da in ihm die Bedeutung, nämlich die Idee, unmittelbar präsent ist, 
ohne dass sie ausgesprochen wird: »Die Symbolik verwandelt die Er­
scheinung in Idee, die Idee in ein Bild, und so, daß die Idee im Bild 
immer unendlich wirksam und unerreichbar bleibt und, selbst in allen 
Sprachen ausgesprochen, doch unaussprechlich bliebe.«29 Ähnliches 
gilt für das romantische Symbol, in dem Bezeichnetes und Bezeich­
nendes zusammenfallen, allerdings mit der Präzisierung, dass für die 
Romantiker auch die Allegorie die Funktion des natürlichen Zeichens 
erfüllen kann, vor allem dann, wenn der Autor die Weltanschauung 
einer Hieroglyphik der Natur direkt oder indirekt befürwortet.30 Da 

28 Paradigmatisch in dieser Hinsicht äußert sich Jean Baptiste Dubos, der den Um­
gang mit natürlichen Zeichen der Malerei zuschreibt; siehe Jean Baptiste Dubos, Réflexi­
ons critiques sur la poësie et sur la peinture I – III. Nachdruck Paris 1770. Genf 1982, 
S. 110f. (413f. im Orig.): »Je crois que le pouvoir de la Peinture est plus grand sur les hom­
mes, que celui de la Poësie, & j’appuie mon sentiment sur deux raisons. [...] La seconde 
est que la Peinture n’emploïe pas des signes artificiels, ainsi que le fait la Poësie, mais 
bien des signes naturels. C’est avec des signes naturels que la peinture fait ses imitations 
[...]«. Dubos’ Ansichten bezüglich des Umgangs der Malerei mit natürlichen Zeichen wer­
den auch von deutschsprachigen Aufklärern (Mendelssohn, Lessing) geteilt, obgleich zu­
gunsten der Dichtung umgedeutet; so heißt es etwa bei Mendelssohn: »Der Gegenstand 
der schönen Künste ist [im Vergleich zur Dichtung] eingeschränkter. Diese bedienen sich 
vornehmlich der natürlichen Zeichen« (Moses Mendelssohn, Über die Hauptgrundsätze 
der schönen Künste und Wissenschaften. In: Ders., Ästhetische Schriften. Mit einer Ein­
leit. und Anm. hg. von Anne Pollok. Hamburg 2006, S. 188–215, hier S. 200).

29 Goethe, Sämtliche Werke (wie Anm. 19), Bd. 13: Sprüche in Prosa. Sämtliche Maxi­
men und Reflexionen. Hg. von Harald Fricke. Frankfurt a.M. 1993, S. 207.

30 Ein prominentes Beispiel für die romantische Vorstellung einer Hieroglyphik der 
Natur bietet Tiecks Roman »Franz Sternbalds Wanderungen«: »O ihr Törichten! die ihr 
der Meinung seid, die allgewaltige Natur lasse sich verschönen, wenn ihr mit Kunstgrif­
fen und kleinlicher Hinterlist eurer Ohnmacht zu Hülfe eilt! Was könnt ihr anders, als 
uns die Natur nur ahnden lassen, wenn uns die Natur die Ahndung der Gottheit giebt? 
Nicht Ahndung, nicht Vorgefühl, urkräftige Empfindung selbst, sichtbar wandelt hier 
auf Höhen und Tiefen die Religion, empfängt und trägt mit gütigem Erbarmen auch 
meine Anbetung. Die Hieroglyphe, die das Höchste, die Gott bezeichnet, liegt da vor mir 
in thätiger Wirksamkeit, in Arbeit, sich selber aufzulösen und auszusprechen, ich fühle 
die Bewegung, das Räthsel im Begriff zu schwinden, – und fühle meine Menschheit.« 
(Ludwig Tieck, Gesammelte Werke. Digitale Reprint-Ausgabe in der Arno-Schmidt-Refe­

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 157

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Hieroglyphenbegriff bereits in der Antike mit dem Allegorie- und 
mit dem Symbolbegriff eng verbunden war,31 konnten die Romantiker 
immer wieder alle drei Begriffe (›Allegorie‹, ›Symbol‹ aber auch ›Hie­
roglyphe‹) mit dem Gedanken des natürlichen Zeichens verknüpfen, 

renzbibliothek zu Tiecks Geburtstag am 31.5.2006 und zu Arno Schmidts Todestag am 
3.6.2006. Hg. von Günter Jürgensmeier und Karl Eichwalder. 39 Bde, hier Bd. 16, S. 274. 
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102 [9.3.2022]). Für Sekundärliteratur zur 
Hieroglyphik der Kunst und der Natur in der deutschen Romantik vgl. Wilhelm Voß­
kamp, »Alles Sichtbare haftet am Unsichtbaren«. Bilder und Hieroglyphenschrift bei Wil­
helm Heinrich Wackenroder, Ludwig Tieck und Friedrich von Hardenberg (Novalis). In: 
Rhetorik der Übertragung. Hg. von Daniel Müller Nielaba, Yves Schumacher und Chris­
toph Steier. Würzburg 2013, S. 53–69; Maximilian Bergengruen, Signatur, Hieroglyphe, 
Wechselrepräsentation. Zur Metaphysik der Schrift in Novalis’ »Lehrlingen«. Athenäum 
14, 2004, S. 43–67; Barbara Hunfeld, Zur ›Hieroglyphe‹ der Kunst um 1800. Überlegun­
gen zu einer Metapher bei Diderot, Goethe, Schubert und Schlegel. In: Hieroglyphen. 
Stationen einer anderen abendländischen Grammatologie. Hg. von Aleida und Jan Ass­
mann. München 2003, S. 281–296, hier S. 290–295 (zu Gotthilf Heinrich Schubert und 
Fr. Schlegel); Astrid Keiner, Hieroglyphenromantik. Zur Genese und Destruktion eines 
Bilderschriftmodells und zu seiner Überforderung in Friedrich Schlegels Spätphiloso­
phie. Würzburg 2003, S. 111–118 (zu Novalis) und 119–204 (zu Friedrich Schlegel); Bengt 
Algot Sørensen, Symbol und Symbolismus in den ästhetischen Theorien des 18. Jahr­
hunderts und der deutschen Romantik. Kopenhagen 1963, S. 144–150.

31 So bekanntlich bei Porphyrios, dessen Unterscheidung zwischen mehreren symboli­
schen Schriftarten (epistolographisch, hieroglyphisch, symbolisch) seit der Renaissance 
immer wieder aufgegriffen wurde; vgl. dazu Porphyrios, Leben des Pythagoras. In: Ders., 
Darüber dass man kein Fleisch essen soll und drei kleine Schriften: Lebensbeschreibung 
des Pythagoras. Die Nymphenhöhle bei Homer. An Markella. Hg. von Else Zekl. Übers., 
mit Einleitungen und Anmerkungen versehen von Hans Günter Zekl. Würzburg 2020, 
S. 199–225, hier S. 208. Während die hieroglyphische Schrift auf Abbildung des Bezeich­
neten beruht, wird bei der symbolischen die allegorische Verrätselung des Bezeichneten 
betrieben. Porphyrios benutzt demnach ›allegorisch‹ und ›symbolisch‹ synonym. Cle­
mens Alexandrinus bietet seinerseits eine berühmte, wenngleich komplexere Einteilung 
der ägyptischen Schriftarten. Er unterscheidet zwischen der im Alltag benutzten Brief­
schrift (der epistolographischen Schrift), der hieratischen (priesterlichen) und der sinn­
bildlich-hieroglyphischen, die sowohl Buchstaben als auch Sinnbilder einsetzen kann, 
vgl. Clemens Alexandrinus, Die Teppiche (Stromateis). Deutscher Text nach der Übers. 
von Franz Overbeck. Im Auftrage der Franz Overbeck-Stiftung in Basel. Hg. und eingel. 
von Carl Albrecht Bernoulli und Ludwig Früchtel. Basel 1936, S. 436. Die allegorische 
bzw. rätselhafte Schriftart wird von Clemens der sinnbildlich-hieroglyphischen Schriftart 
zugerechnet, vgl. ebd. Neben der allegorischen Schriftart gibt es noch die kyriologische 
und die tropische; die erste besteht in der einfachen Abbildung des Bezeichneten, die 
tropische in der Übertragung eines Schriftzeichens auf einen fremden Referenzbereich. 
Für eine schematische Darlegung von Porphyrios’ und Clemens Alexandrinus’ Klassifi­
zierung der altägyptischen Schrift vgl. Jan Assmann, Ägyptische Geheimnisse. München 
2004, S. 205–207.

158 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102


das aufgrund seines göttlichen Charakters dem Künstler erlaubte, eine 
umfassendere immaterielle Bedeutung bzw. Idee unmittelbar an einen 
sinnlich-konkreten Bedeutungsträger (Bild, Ding, Wort) zu binden.

Hofmannsthals poetologische Texte zeigen indessen, dass die Debat­
te um das natürliche Zeichen um 1900 anders verläuft, und zwar unter 
Marginalisierung des Allegoriebegriffs. Stattdessen treten Termini wie 
›Ding‹, ›Chiffre‹ und ›Hieroglyphe‹ ein, die eine bedeutungsopake ma­
terielle Dichte nahelegen und somit die Natürlichkeit des natürlichen 
Zeichens immer stärker auf dessen materiellen Teil eingrenzen. Somit 
entsteht eine Selbstreferentialität der Materie, die auf allen Ebenen 
(Sprache, Dinge, Bilder) anzutreffen ist. Wohlgemerkt aber: Während 
im »Chandos«-Brief die Distanz zwischen Sprache und Wirklichkeit 
nur durch den Körper des Künstlers überbrückt werden konnte, erhält 
im »Gespräch« auch die poetische Sprache die Lizenz, Unmittelbar­
keitseffekte zu erzeugen, indem Worte gleichsam als materielle Dinge 
eigener Art behandelt werden.

Wenn aber das »Gespräch« im Endeffekt auf ein Umdenken des 
natürlichen Zeichens abzielt, dann ist dieses Umdenken an der oben 
angedeuteten doppelten Symbolik orientiert – einerseits im Sinne der 
hieroglyphischen Selbstreferentialität, die den Unterschied zwischen 
Bezeichnendem/Signifikant und Bezeichnetem/Signifikat in tautologi­
scher Manier komplett verschwinden lässt, andererseits im Sinne der 
Fremdreferentialität, die unter Beachtung der Unterschiede zwischen 
Signifikant und Signifikat bzw. zwischen Bedeutungsträger und Bedeu­
tung eine Zusammenschmelzung beider Komponenten erstrebt. So 
soll ein Gedicht selbstreferentiell sein, indem es eine abgeschlossene 
Reihe von Wörtern bildet, die bloß Worte sind, und gleichzeitig eine 
Stimmung ausdrücken bzw. als Symbol für ein Anderes wirken. Dassel­
be gilt für die Schwäne als undurchschaubare Hieroglyphen einerseits 
und als Träger einer unaussprechlichen Bedeutung andererseits, für 
die sie eben als Zeichen instrumentalisiert werden können.

Wer dementsprechend in Hofmannsthals »Gespräch« den radikalen 
Bruch mit der metaphysischen Tradition der Renaissance und der 
Romantik erwartet, den Aleida Assmann mit Bezug auf den »Chan­

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 159

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dos«-Brief festgestellt hat, wird ›enttäuscht‹ werden.32 Von einer ›gott­
losen Mystik‹ (Uwe Spörl), die den göttlichen Hintersinn der außen­
weltlichen Dinge komplett ins Profane verlagert, kann im »Gespräch« 
kaum die Rede sein; werden doch, wie bereits bemerkt, die Schwäne 
als »lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit denen Gott unaussprech­
liche Dinge in die Welt geschrieben hat«, bezeichnet. Anstelle einer 
vollständigen Abkehr von der Welt der göttlichen Signaturen bietet 
folglich das »Gespräch« eher eine Rückkehr zum Paradigma der Dinge 
als Hieroglyphen Gottes, während es gleichzeitig an der Betonung 
des ›leibhaften Sinns‹ (Georg Braungart) festhält, der sich bereits im 
»Chandos«-Brief jeglicher Artikulierung durch die Sprache entzog.

Diese scheinbare ›Rückständigkeit‹ des »Gesprächs« wirft sogar um­
gekehrt die Frage auf, ob die Mystik der Präsenz im »Chandos«-Brief 
tatsächlich so ›gottlos‹ ist, wie Spörl und Assmann behaupten. Die 
Anerkennung der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit mag zwar 
den göttlichen Charakter des Wortes ausschalten, nicht aber zwingend 
den Status der Welt als Schöpfung Gottes annullieren. Tatsächlich 
leugnet Chandos keineswegs, dass es »Geheimnisse des Glaubens« 
gibt, die durch ihre Unerreichbarkeit dem Leben einen tieferen Sinn 
verleihen, sondern nur den Gedanken einer »göttlichen Vorsehung«, 
mit dem sich Durchschnittsgläubige trösten.33 Wenn daher Chandos 

32 Assmann bemerkt, dass die Vorstellung einer göttlichen Welt der Signaturen zu­
gunsten einer profanen Hieroglyphik der Moderne aufgegeben wird, in deren Zentrum 
der stumme Sinn des Lebens und des Daseins steht: »Der Chandos-Brief ist ein wichtiges 
Dokument für die Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen, weil er in paradigmatischer 
Weise die Renaissance-Hieroglyphik in die Hieroglyphik der Moderne übersetzt hat. Die 
Voraussetzung der Renaissance-Hieroglyphik, die Erfahrung der Welt als sinndurchwal­
teter Kosmos und Manifestation Gottes, ist am Anfang des 20. Jahrhunderts endgültig 
verloren gegangen. Das Verstummen jeglicher Sprache, der Menschen- wie der Got­
tessprache, ist die Voraussetzung für jene Momente profaner Erleuchtung, in denen un­
vermittelt die verborgene ›Bilderschrift des Daseins‹ (Nietzsche) lesbar wird. Diese mo­
dernen Hieroglyphen erschließen sich noch einmal dem Künstler, dem sich in mystischer 
Versenkung blitzartig Splitter des verborgenen Wesens der Dinge offenbaren.« (Ass­
mann, Im Dickicht der Zeichen [wie Anm. 3], S. 162f.). Assmanns Feststellung ist mit der 
Vorstellung einer ›gottlosen Mystik‹ kompatibel, die Uwe Spörl anhand exemplarischer 
literarischer Werke der Jahrhundertwende, den »Chandos«-Brief mit inbegriffen, heraus­
gearbeitet hat, vgl. Spörl, Gottlose Mystik (wie Anm. 1), bes. S. 374–381.

33 Hier das ganze lesenswerte Zitat, in dem die Ferne bzw. Unerreichbarkeit als zen­
trales Kennzeichen des Göttlichen bewertet wird: »Es möchte dem, der solchen Gesin­
nungen zugänglich ist, als der wohlangelegte Plan einer göttlichen Vorsehung erschei­

160 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen eigenen Körper aufs Spiel setzt, um die Unzulänglichkeiten der 
göttlichen bzw. menschlichen Sprache auszugleichen, dann enthält die 
Hinwendung zum Performativen einen Impuls der Wiederverzaube­
rung der Welt mithilfe der Lebensphilosophie, ohne dass das Verstum­
men Gottes mit dem Verschwinden Gottes aus der Welt zwangsläufig 
gleichgesetzt wird.

Die Tatsache, dass sowohl der »Chandos«-Brief als auch das »Ge­
spräch über Gedichte« auf eine körperlich-performative Mystik der 
Präsenz setzen, aus der die Existenz einer göttlichen Instanz weiter­
hin nicht ausgeschlossen ist, hat entscheidende Folgen für die Auswer­
tung von Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne. Der Paradigmenwechsel in Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs – 
aber auch in seiner Symboltheorie, mit der er sich teilweise deckt – 
wäre entsprechend auf die Anerkennung der Kluft zwischen Sprache 
und Wirklichkeit und auf die Betonung des Performativen auf der 
Sprach- und Wirklichkeitsebene beschränkt. So gesehen stellt das »Ge­
spräch« im Vergleich zum »Chandos«-Brief gleichzeitig einen Schritt 
nach vorne und nach hinten dar. Zum einen erhält die (poetische) 
Sprache eine körperhaft-materielle Qualität und wird ebenso selbstrefe­
rentiell, in sich geschlossen und zauberhaft wie die Dinge selbst (was 

nen, daß mein Geist aus einer so aufgeschwollenen Anmaßung in dieses Äußerste von 
Kleinmut und Kraftlosigkeit zusammensinken mußte, welches nun die bleibende Verfas­
sung meines Innern ist. Aber dergleichen religiöse Auffassungen haben keine Kraft über 
mich; sie gehören zu den Spinnennetzen, durch welche meine Gedanken hindurch­
schießen, hinaus ins Leere, während soviele ihrer Gefährten dort hangen bleiben und zu 
einer Ruhe kommen. Mir haben sich die Geheimnisse des Glaubens zu einer erhabenen 
Allegorie verdichtet, die über den Feldern meines Lebens steht wie ein leuchtender Re­
genbogen, in einer stetigen Ferne, immer bereit, zurückzuweichen, wenn ich mir einfal­
len ließe hinzueilen und mich in den Saum seines Mantels hüllen zu wollen.« (SW XXXI 
Erfundene Gespräche und Briefe, S. 48). Schon der Gebrauch des ›Allegorie‹-Terminus in 
Verbindung mit den ›Geheimnissen des Glaubens‹ verrät eine Kontinuität mit dem Sym­
bol- und Allegoriebegriff der Spätantike und des Mittelalters, etwa im Sinne der Mysteri­
ensprache und des kirchlichen Glaubensbekentnisses, vgl. hierzu Heinz Hamm, Symbol. 
In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 5. Hg. 
von Karlheinz Barck und Martin Fontius. Stuttgart / Weimar 2003, S. 805–840, hier 
S. 810. Daraus ergibt sich die Unfähigkeit des Lords, die traditionelle Vorstellung eines 
göttlichen Hintersinns der Außenwelt ad acta zu legen – unterminiert wird nur die Spra­
che bzw. das Wort als Vermittler dieses Hintersinns. Anders gesagt: Das ›neue‹ Glaubens­
bekenntnis Chandos’ stützt sich nicht mehr auf uneigentliche Rede, sondern auf stumme 
gleichnishafte Bilder.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 161

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im »Chandos«-Brief nicht der Fall war). Zum anderen fällt Gabriel 
durch sein Vertrauen in die Poesie auf die regressive Position einer ur­
sprünglichen Harmonie zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem 
zurück (eine Position, die Lord Chandos angeblich hinter sich gelassen 
hatte). Bei dem ersten Aspekt spielt die Bedeutungsopazität der Hie­
roglyphe/Chiffre, bei dem zweiten die harmonisierende Funktion des 
Symbols (im engen Sinne) die wichtigere Rolle. Beide Begriffe – d.h. 
sowohl das Symbol als Träger eines Anderen (Fremdreferentialität) als 
auch die selbstreferentielle Hieroglyphe – stehen nichtsdestotrotz im 
Zeichen einer gött-lichen (und nicht gott-losen) Mystik der Präsenz, 
die Seele, Sprache und Kosmos einschließt. Dasselbe gilt im größeren 
Rahmen für das »Gespräch« und den »Chandos«-Brief, wenn man 
sie miteinander vergleicht: Ungeachtet dessen, welcher Stellenwert der 
poetischen Sprache in diesen Texten zukommt, bleibt die Koexistenz 
einer lebensphilosophischen Mystik des Daseins mit dem Bedürfnis 
nach einem tieferen, göttlichen Sinn der Außenwelt konstant.

162 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Günter Schnitzler

Hugo von Hofmannsthal und die Musik

Wenn man Hugo von Hofmannsthals wichtigen Hinweis vom 1. No­
vember 1926 aus seinen Aufzeichnungen »Ad me ipsum« befolgt und 
bei einer angemessenen Charakterisierung des Autors sich nicht 
scheut, sich nicht die üblichen Gepflogenheiten einer Biographie auf­
zuerlegen, sondern es vorzieht, »den Geist der Epoche und den des In­
dividuums zu beschwören und beide auseinanderzulösen«, dann 
kommt man diesem Wunsch nach einer zutreffenden Wesenserfassung 
des Autors näher. Denn: Die in diesem Genre der Biographie gepfleg­
ten Maßnahmen, die »Anekdoten – die Aufenthaltsorte – die Begeg­
nungen – die Einflüsse« zu registrieren, zeigen nur die »Unfähigkeit, 
das rein geistige Abenteuer zu erfassen. Es ist zu vermuten, daß sie 
nicht erfaßt haben, um was es sich handelt.«1

Nicht das Schildern der Lebensgeschichte, der nachweisbaren Ereig­
nisse, gar einer Chronologie des Lebensganges scheinen Hofmannsthal 
für den Entwurf einer ihn treffenden Darstellung sinnvoll zu sein, 
sondern seine Position in der Epoche, in der er lebt. Es geht eben um 
den Geist der Epoche, der diese charakterisiert und den Versuch, Hof­
mannsthal in seinen Übereinstimmungen mit und seinen Besonderhei­
ten in dieser Epoche herauszustellen, also »beide auseinanderzulösen«.

Zu diesen Übereinstimmungen mit der Epoche der in Wien verdich­
teten Europäischen Moderne zählen fraglos die schon von Ernst Mach 
verkündete Unrettbarkeit des Ich mit allen Folgen für die Auflösung 
des Individualbegriffs; sicherlich gehört zu diesen Übereinstimmungen 
auch eine Konsequenz aus jener Schwächung des Ich zu verschiedenen 
Ich-Dispositionen und die dazu in Wechselwirkung stehende Vervielfäl­
tigung der Wirklichkeit zu Wirklichkeiten. Hier wird das notwendige 
und nicht auszuschaltende Korrelatverhältnis von Ich und Wirklichkeit 

* Mit diesem Beitrag verabschiedet sich dessen Verfasser aus dem Gremium der 
Herausgeber des »Hofmannsthal Jahrbuches zur Europäischen Moderne«, dem er seit 
der Gründung 1993 angehört.

1 GW RA III, S. 621.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 163

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sinnfällig: Die Aufspaltung des Ich bringt notwendig eine solche der 
Wirklichkeit mit sich und dies hat auch zugleich eine umgekehrte Wir­
kung. Natürlich wirken sich diese epochalen Übereinstimmungen bei 
den einzelnen Künstlern je anders aus, so dass aus diesen Übereinstim­
mungen, die den »Geist der Epoche« beschwören, die jeweiligen Be­
sonderheiten der Künstler »auseinanderzulösen« wären. Der vielleicht 
gewichtigste Aspekt in diesem von Hofmannsthal selbst aufgezogenen, 
zu seiner angemessenen Darstellung führenden Verhältnis zwischen 
dem »Geist der Epoche« und dem »des Individuums« dürfte jedoch in 
den Beziehungen zu anderen Künsten zu finden sein.

Diese Umbruchszeit mit sich fortwährend wandelnden Grenzen 
von Ich und Wirklichkeit übt Wirkungen auf alle Künste aus, in 
denen Bewegungen, Flüchtigkeit und auch rasche Modifikationen in 
Ausdruckslagen eine große Rolle spielen. Dies trifft besonders die 
Pantomime, den Tanz, das Szenische, das Theater und Musiktheater 
sowie die Literatur, in der gerade die inneren Energien Wirkungen 
sowohl in der wandlungsfähig sprechenden Physiognomik wie in den 
prägenden Bewegungen garantieren. Alle diese Künste sind geeignet, 
rasch Veränderungen, Wandlungen, die vom Betrachter wie vom Be­
trachteten ausgehen, zu vergegenwärtigen. Gerade in Wien beginnt 
deshalb in dieser Umbruchszeit sowohl die große Zeit des Tanzes wie 
der Pantomime. Selbst das von Hofmannsthal und seinen Bekannten, 
aber auch überhaupt an der Jahrhundertwende häufig gepflegte Ver­
fahren der ›tableaux vivants‹ ist ja letztlich ein Versuch, in bekannte 
Bilder Bewegungen zu bringen, also jenen neuen Voraussetzungen des 
In-der-Welt-Seins gerecht zu werden. Grete Wiesenthal als Tänzerin 
und mit ihren Balletten, Loie Fuller mit ihrem Serpentinentanz und 
innovativen Lichtspielen, natürlich Nijinsky mit seinen unglaublichen 
Sprüngen und der Aussagekraft seiner Bewegungen feiern unübertreff­
liche Erfolge, nicht nur in Wien. »Salome« und »Elektra« von Richard 
Strauss gewinnen gerade durch die Tänze der Protagonistinnen beson­
deren Ruhm. Und auch Hofmannsthal schreibt, zu seinem Leidwesen 
nicht von Strauss vertont, mit »Der Triumph der Zeit« ein Ballett und 
auch noch einige Pantomimen sowie Entwürfe dazu. Die Bedeutung 
der Theater- und Opernregie sowie der Bühnenbilder dazu nimmt zu, 

164 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nicht zuletzt deshalb gewinnen Max Reinhardt und Alfred Roller 
in ihren Tätigkeiten eine besondere Beachtung.

Für die Musik überhaupt gilt es, einen strukturellen Paradigmen­
wechsel in der Moderne zu vollziehen oder sich zumindest dorthin 
zu bewegen. Die traditionelle Harmonielehre scheint an ihre Grenzen 
gekommen zu sein, Versuche in der Atonalität münden in die Zwölf­
tonmusik Schönbergs. Das ist zwar nicht bei allen Komponisten so, 
Zemlinsky, Schreker und Hindemith etwa gehen andere Wege, aber 
dennoch sind gerade und auch in der Musik durch die von den an­
gesprochenen neuen Denkvoraussetzungen geprägte Zeit umwälzende 
Änderungen zu beobachten; man denke an die frühen Opern von Ri­
chard Strauss, die sich zwar keineswegs der Zwölftontechnik annähern, 
aber äußerste Schritte in der traditionellen Harmonielehre gehen und 
diese sogar partiell überschreiten. Hinzu kommt eine beim frühen 
Strauss auffallende, differenziert eingesetzte musikalische Gestik, aber 
auch Ekstatik und Klangopulenz, die Wagner und auch Mahler über­
steigen. Wie schon in der Malerei zeigen sich auch in der Musik die 
Unterschiede in der Reaktion der Künstler auf den fundamentalen 
Wandel in der Basis ihres Denkens und Gestaltens an: Es gibt viele 
unterschiedliche Wege für die Entwicklung der Künste.

Es sind nicht nur die Philosophie, Naturwissenschaften, Psychoana­
lyse in die tradierte geistige Lage erschütternden, aber auch reizvollen 
und produktiven Umbrüchen, sondern eben auch alle Künste. Die Au­
toren wenden sich deshalb, je Unterschiedliches intendierend, verstärkt 
etwa der Bildenden Kunst, dem Ballett, dem Tanz und damit der 
Musik zu.

Bei Hofmannsthal zeichnet sich indessen dabei eine Besonderheit 
ab, dass er, uneingeschränkt und Mediengrenzen überwindend, sich 
der Musik – natürlich neben den anderen Künsten – öffnet. Die anzie­
henden Kräfte der Musik in dieser Zeit sind bei Hofmannsthal (und 
Strauss) grundgelegt durch die frühe Schopenhauer-Lektüre beider 
Künstler; bei Hofmannsthal wirkt zudem die weit vor dem Chandos-
Brief anzusetzende, freilich lebenslang wirkende Sprachskepsis, die 
Hilfe von den anderen Künsten, zumal der Musik, erhofft, das ausdrü­
cken zu können, was die Wortsprache nicht vermag.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 165

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die hieraus resultierende Öffnung zur Musik wird von keinem 
Autor der sich in Wien abspielenden Europäischen Moderne derart 
nachdrücklich und ungebrochen verfolgt wie von Hofmannsthal: Seine 
radikale, gesuchte Nähe hat ihm konkret sogar viel Ärger selbst bei 
den Freunden eingebracht.

Der Weg Hofmannsthals zur Oper, zur Musik überhaupt ist aus den 
angedeuteten Gründen naheliegend. Denn sein Misstrauen gegenüber 
den Verständigungsmöglichkeiten der reinen Wortsprache zwingt ihn, 
sich anderer Ausdruckformen zu bedienen. Schon in seiner frühen 
Prosa gewinnt das Beschreiben der Gestik, der Physiognomik der Ge­
stalten eine immer größere Bedeutung. Auch wenn dieses Beschreiben 
wortsprachlich erfolgt, versucht der Autor auf diese Weise, die Unmit­
telbarkeit des Eindrucks und die Wahrheit des Gesehenen dem Leser 
angemessen zu vermitteln. Denn im Sichtbarmachen eines Geschehens 
zeigt sich unmittelbar das, was in der Wortsprache ausgeschlossen ist: 
Diese benötigt die Intellektualität des Formulierens, des Bedenkens 
und Rezipierens. Dabei geht das Unvermittelte, Unmittelbare, der 
direkte Ausdruck des Gefühlten verloren. Hofmannsthal ergänzt die 
Wortsprache zunächst durch die Mimik, Physiognomik, die Bewegung 
grundsätzlich und schließlich auch durch die Vergegenwärtigung bil­
dender Kunst: In seiner Prosa wie auch in der Lyrik und in den frühen 
»Lyrischen Dramen« sind zuweilen Werke der Bildenden Kunst, etwa 
von Velázquez und Michelangelo, beschrieben und stehen damit dem 
Leser vor Augen. Besonderen Reiz übt auf Hofmannsthal die Pantomi­
me aus. Aber es gibt ebenso szenische Auf- und Abtritte, die auch 
außerhalb der Bühne sprachlich augenfällig gemacht werden können. 
Am meisten jedoch zieht Hofmannsthal in diesem sprachskeptischen 
Feld das Ballett, den Tanz und die Oper zur Hilfe heran, also Äuße­
rungsformen, in denen die Musik zu Hause ist.

Daher wandte sich Hofmannsthal an den schon damals höchst er­
folgreichen Komponisten Richard Strauss und leitete damit eine Ko­
operation in die Wege, die bis zu seinem Tod andauerte. Zunächst galt 
das Interesse des Autors der Vertonung seines Balletts »Der Triumph 
der Zeit«, das auf jede wortsprachliche Mitteilung verzichtet, durch Ri­
chard Strauss. Diesem Vertonungswunsch gab Hofmannsthal schon 
vor der endgültigen Fertigstellung des Balletts Ausdruck, als der 26-

166 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jährige am 17. November 1900 an den damals 36jährigen Strauss 
schrieb:

Ich weiß nicht, ob Sie sich noch eines Gespräches in Paris erinnern, und 
daß ich Ihnen damals von dem Einfall zu einem Ballett Erwähnung tat, 
worauf Sie sehr freundlich äußerten, Sie würden ein solches allenfalls 
gern komponieren.

Mein Ballett ist nun fertig, oder nahezu. Zwei Akte liegen in der Rein­
schrift vor, vom dritten, der ohnehin kurz werden soll, eine Art von 
Apotheose, kann ich detailliertes Szenarium beilegen. Ich würde mir nun 
sehr gerne erlauben, Ihnen dieses Ganze vorzulegen. Da ich Ihre augen­
blickliche Stimmung einer solchen Sache gegenüber aber nicht kenne und 
nicht gerne Sie und mich mit einer ganz vergeblichen Sendung belästigen 
möchte, so frage ich an, ob Sie sich noch irgendwie für eine solche mei­
nige Sache interessieren und ob Sie mir freundlichst zusichern wollen, 
sich dann innerhalb 14 Tagen, vom Empfang der Sendung an, irgendwie 
über die vorläufig zu Ihrer Verfügung stehende Arbeit zu äußern. In 
Erwartung Ihrer Antwort bin ich Ihr sehr aufrichtig ergebener Hugo von 
Hofmannsthal2

Dieser erste Brief an Strauss, dem bald ein zweiter folgte, und auch 
dessen Antwortschreiben reizen zu einer kurzen, aber lohnenden Be­
trachtung: Schon dieser Brief vom 17. November 1900, immerhin der 
erste von Hofmannsthal an Strauss überhaupt und der sich zudem nur 
auf ein eher kurzes Gespräch in Paris bezieht, ist von einem merkwür­
dig uneinheitlichen Ausdruck getragen: Einerseits wirkt er fast flehend 
mit seiner Bitte um Vertonung; andererseits stellt er zugleich Termin­
grenzen und setzt den Briefempfänger damit unter Druck. Hofmanns­
thal ist zwar zehn Jahre jünger als Strauss, aber er hatte als 26-Jähriger 
in Wien geradezu einen Kultstatus erreicht und litt keineswegs unter 
mangelndem Selbstvertrauen. Der Bittende scheint es deshalb, trotz 
des Altersunterschiedes zum sehr berühmten Komponisten Strauss, 
nicht bei seiner höflichen Anfrage zu belassen, sondern auch seiner ei­
genen »Größe« Ausdruck geben zu wollen, indem er glaubt, Strauss 
Fristen vorschreiben zu können. Das tut er derart nachdrücklich, dass 
man die Verärgerung von Strauss ahnen muss: Hofmannsthal bittet ja 
nicht nur um eine Rückmeldung innerhalb von 14 Tagen, sondern prä­

2 BW Strauss (1970), S. 15.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 167

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zisiert den Zeitraum zusätzlich dadurch, dass diese 14 Tage »von Emp­
fang der Sendung an« gelten.

Strauss hat das genau gespürt: Er lässt Hofmannsthal mit einer Ant­
wort warten, so dass dieser den Komponisten am 30. November 1900 
an seine Bitte um die Vertonung von »Der Triumph der Zeit« erinnert 
und, nun etwas milder, eine »baldige Antwort«3 erbittet. Genau, wie im 
ersten Brief gefordert, lehnt Strauss, 14 Tage nach dem Erinnerungs­
brief am 14. Dezember 1900, Hofmannsthals Vertonungswunsch ab.

Strauss kontert dabei dem bittenden und zugleich überheblich for­
dernden Hofmannsthal mit einer ganz subtil ausgedachten Antwort, 
die genau diesen Widerspruch deutlich werden lässt: Er sagt dem 
Verfasser des »schönen Balletts«, das er noch weiter lobt, eine Verto­
nung ab, weil er an einem eigenen, von ihm selbst verfassten Ballett 
(»Kythere«) komponiere, das »wahrscheinlich schlechter« sei als Hof­
mannsthals Ballett. Die fast devote Bitte Hofmannsthals wird also nicht 
nur abgelehnt, sondern wird mit einem für den Autor ärgerlichen 
Qualitätsvergleich zusammengebracht, wenn der bedeutende Kompo­
nist auf fremdem Terrain tätig wird und selbst ein Ballett verfasst, 
das sich hinter dem Hofmannsthals nicht zu verstecken braucht, ja 
nur »wahrscheinlich« schwächer ist als dasjenige des Autors. Und all 
das wird noch in ein ironisierendes Zeitgerüst gepackt, das die Fris­
tensetzung des Autors im ersten Brief konterkariert: Zuerst müsse er 
noch sein »kleines Öperchen« »Feuersnot« fertig schreiben, dann käme 
»Kythere«, für das er etwa drei Jahre brauche und dann wären wieder 
seine Sinfonien an der Reihe, die bereits seit zwei Jahren warteten und 
danach fehlten ihm zum Ballett Hofmannsthals »Kraft und Lust«.4

Nebenbei bemerkt kam es zu einer allerdings recht erfolglosen Ver­
tonung des Balletts »Der Triumph der Zeit« durch Alexander Zemlins­
ky, und die kritische Sicht dieses Komponisten verdichtet sich in einer 
aufschlussreichen Bemerkung Hofmannsthals über die Vertonung 
Zemlinskys in seinem Brief an den Direktor der Wiener Hofoper Gus­
tav Mahler vom 2. August 1901. Genau dieser Vorwurf, den Hof­
mannsthal gegenüber Zemlinsky erhebt, lässt sehr schön erkennen, 

3 Ebd., S. 16.
4 Ebd.

168 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum der Autor eine Vertonung von Strauss bevorzugt hätte. Nach 
deutlicher Kritik an Zemlinsky fügt Hofmannsthal zuspitzend hinzu, 
dass dieser Komponist »nichts vom malerischen«5 versteht. Es geht 
Hofmannsthal also um das Visuelle, das durch die Musik gefördert 
werden müsse, das, was man auch als musikalische Gestik bezeichnen 
könnte. Und genau das ist eine der großen Stärken von Richard 
Strauss, der etwa in seiner ungemein erfolgreichen »Salome«-Oper 
ganz gezielt musikalische Bewegungen als Visuelles fördernd einsetzt: 
So fällt zum Bespiel das Orchester in immer tiefere Lagen, wenn von 
dem in einem tiefen Verlies gefangenen Jochanaan die Rede ist. Un­
willkürlich geht auch der Blick des hörenden Betrachters in die Tiefe 
und zudem stellt sich damit eine aussagekräftige Räumlichkeit ein.

Diese musikalische Gestik und Farbigkeit ist besonders in einem 
Ballett notwendig, das ja auf die Wortsprache völlig verzichtet, um die 
Bewegungen und Tänze der Bühnengestalten mit dem Inhalt und Sinn 
der Geschichte zu füllen und zu intensivieren. So ist Hofmannsthals 
Enttäuschung durch die recht harsche Ablehnung der »Triumph der 
Zeit«-Vertonung von Richard Strauss nachvollziehbar.

»Elektra«

Besonders herzlich ist dieser erste Briefkontakt nicht und man mag 
kaum glauben, dass sich daraus eine derart bedeutende Kooperation 
ergeben könnte. Tatsächlich herrscht nach diesen drei Zeugnissen eine 
briefliche Funkstille von fast sechs Jahren, bis dann, nach einem per­
sönlichen Zusammentreffen, erneut Hofmannsthal die Initiative er­
greift und wegen der Vertonung der »Elektra« brieflich am 7. März 
1906 auf Strauss zugeht.

Wiederum offenbart er sich dabei als sehnsüchtig Hoffender. Noch 
einmal wird deutlich, wie wichtig Hofmannsthal dieser Eintritt der 
Musik in seine Dichtung ist. Seine Bittstellung wird diesmal auch nicht 
mehr mit jener eher überheblichen Fristsetzung verknüpft, sondern 
jetzt wäre Hofmannsthal für die »kleine Nachricht, in jedem Fall«,6 ob 

5 SW XXVII Ballette – Pantomimen – Filmszenarien, S. 301.
6 BW Strauss (1970), S. 17.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 169

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positiv oder negativ und wann auch immer, möchte man ergänzen, 
dankbar. Und Strauss sieht natürlich den anderen Grundton Hof­
mannsthals und antwortet weit verbindlicher, freundlicher, ja sogar in 
einer Weise in die Zukunft schauend, dass man sich darüber in dieser 
frühen Phase, in der noch kein Ton von Strauss zu Texten Hofmanns-
thals geschrieben war, nur wundern kann. Es klingt wie weise Voraus­
sicht. Zunächst jedoch sagt er in seinem Brief vom 11. März 1906 eine 
Vertonung des Elektra-Dramas, obwohl er bereits Striche am Dramen­
text für ein mögliches Opernlibretto vorgenommen hatte, deshalb 
nicht zu, weil ihm der Stoff zu nahe an seiner »Salome« zu sein scheint 
und er wohl eher dafür plädiere, »an ›Elektra‹ erst in einigen Jahren 
heranzutreten, wenn ich dem Salomestil selbst viel ferner gerückt bin.« 
Er bittet Hofmannsthal deshalb um »einen der ›Salome‹ entfernteren 
Stoff Ihrer Hand« und erwähnt dabei ausdrücklich das vom Autor be­
arbeitete Semiramis-Sujet oder die Gestaltung eines Renaissancestof­
fes. Und dann folgt die erstaunliche, ins Künftige weisende Aussage 
des Komponisten:

Jedenfalls bitte ich Sie dringend, mir in allem Komponierbaren aus Ihrer 
Hand das Vorrecht zu lassen. Ihre Art entspricht so sehr der meinen, wir 
sind füreinander geboren und werden sicher Schönes zusammen leisten, 
wenn Sie mir treu bleiben.7

Hofmannsthal bedankt sich für den so aufmunternden Blick in die Zu­
kunft und bestätigt am 27. April 1906 seinerseits, dass sie »etwas zu­
sammen früher oder später machen werden und müssen«.8 Dann ver­
sucht er erneut, Straussens Interesse auf die »Elektra« zu richten, die 
aus seiner Sicht eigentlich keine Ähnlichkeiten mit dem »Salome«-Stoff 
aufweisen würde. Die dann folgende Charakterisierung beider Werke 
durch den Autor ist von allergrößter Bedeutung, und zwar nicht nur 
für die »Elektra« selbst, sondern auch für alle späteren gemeinsamen 
Schöpfungen. Denn Hofmannsthal beschreibt nicht – oder nur kaum – 
die Handlung oder die Figuren, sondern hauptsächlich Farben und Be­
wegungen, also genau das, was Strauss im Unterschied zu Zemlinsky 
genial beherrscht: das Hervorrufen von Bildern, von Farb- und Licht­

7 Ebd., S. 17f.
8 Ebd., S. 19.

170 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhältnissen sowie Bewegungszügen vor allem durch musikalische 
Gestik und natürlich durch die Wirkungsmacht der Musik an sich. 
Hofmannsthal charakterisiert den wesentlichen Unterschied zwischen 
Straussens »Salome«, die er selbst zu dem Zeitpunkt noch gar nicht ge­
hört hatte, und »Elektra« wie folgt:

bei der »Salome« soviel purpur und violett gleichsam, in einer schwülen 
Luft, bei der »Elektra« dagegen ein Gemenge aus Nacht und Licht, 
schwarz und hell. Auch scheint mir die auf Sieg und Reinigung hinauslau­
fende, aufwärtsstürmende Motivenfolge, die sich auf Orest und seine Tat 
bezieht – und die ich mir in der Musik ungleich gewaltiger vorstellen 
kann als in der Dichtung –, in »Salome« nicht nur nicht ihresgleichen, 
sondern nichts irgendwie Ähnliches sich gegenüber zu haben.9

Hofmannsthal interpretiert schon die noch gar nicht geschriebene Mu­
sik. Damit macht er deutlich, was er sich von Strauss erhofft: Nicht 
die Gestalten je für sich sind wichtig, sondern die Gegensatzstruktur, 
und zwar zwischen den Gestalten wie in den farblichen und/oder 
schwarzweißen Konstellationen. Schon 1903 schreibt Hofmannsthal 
die »Szenischen Vorschriften zu Elektra«, in denen er im Prinzip das 
gesamte Werk auf ein paar Seiten umfassend interpretiert, indem er – 
wie knapp in diesem Brief – nur auf Farben und Bewegungszüge, nicht 
aber auf die Gestalten selbst eingeht.

Ebenso ist ihm in diesem Brief vom 27. April 1906 die »aufwärtsstür­
mende Motivenfolge« wichtig, die sich auf die Gestalt des Orest und 
seine Tat bezieht, also diesem im Grunde sekundär zugeordnet wird, 
und zwar in der Gewalt und Ausdrucksstärke der Musik.

Ein verlegerisches und auch geschäftliches Problem von Strauss 
und Hofmannsthal mit dem Fischer- und auch Fürstner-Verlag wird 
recht bald gelöst. Unwichtig ist dies deshalb nicht, weil hier potentiell 
erhebliche Summen im Spiel sind: So konnte Strauss von den ersten 
Einnahmen aus seiner »Salome« bereits den 1907/08 vom Jugendstilar­
chitekten Emanuel von Seidl betreuten Bau seiner Garmischer Villa 
finanzieren. In diesem großzügig gestalteten, zweigeschossigen Gebäu­
de mit Erkerturm, der von Strauss als Skatraum genutzt wurde, mit 
einer Loggia, die den Blick in einen wunderschönen Garten mit alten 

9 Ebd.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 171

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bäumen freigibt, und einem Esszimmer ganz aus Lärchenholz mit 
Fayoncen an den Wänden wurden vom Architekten viele Bauwünsche 
des Ehepaares Strauss berücksichtigt. Auch das Arbeitszimmer liegt 
im Erdgeschoss und ist in Kirschbaumholz gestaltet. Ab 1908 wählte 
die Familie dieses geräumige Landhaus, welches ursprünglich als Som­
merhaus gedacht war, zum ständigen Wohnsitz. 40 Jahre lang war es 
für Richard Strauss ein Zuhause. Heute ist es ein eingetragenes Bau­
denkmal und eine Attraktion in Garmisch. Der Komponist kehrte zu 
diesem von ihm sehr geliebten Anwesen zwischen allen künstlerischen 
Verpflichtungen im In- und Ausland zurück und komponierte dort im 
häuslich-familiären Rahmen viele seiner Werke.

Nach der Klärung der Vertragssituation beginnt er mit der Verto­
nung der »Elektra«. Natürlich kann der Dramentext nicht unverändert 
in dieser Oper übernommen werden, und es zeigt sich dabei im Brief­
wechsel zwischen den beiden Schöpfern, dass sich Hofmannsthal er­
staunlich großzügig gegenüber den Veränderungswünschen von 
Strauss am Text verhält. Selbst die unterschiedlichen Vorstellungen 
beider von der Präsentation des Schlusses, den »Ermordungsszenen«,10 

so Hofmannsthal am 3. Januar 1908 an Strauss, werden in einem pro­
duktiven Austausch so gelöst, dass es für beide akzeptabel ist. Nach 
ersten Skizzen zur »Elektra«-Vertonung im Jahr 1907 wendet sich 
Strauss, nachdem die Beiden zwischenzeitlich gemeinsam über den 
Plan einer »Semiramis«-Oper nachdachten, den sie dann aber doch fal­
len ließen, intensiv der »Elektra« zu. Bereits am 22. Juni 1908 teilt er 
Hofmannsthal mit: »Die Partitur ist fertig bis zum Eintritt des Orest.« 
Dem Schluss der Oper widmet er sich engagiert: »Ich habe gestern be­
gonnen, weiter zu komponieren und bin, glaube ich, dafür jetzt in sehr 
guter Stimmung.«11 Ende September 1908 schließt er die Partitur ab.

Hofmannsthal erkrankt gegen Ende des Jahres 1908, ein Nervenlei­
den, so dass die briefliche Korrespondenz mit dem Komponisten rela­
tiv kurz vor der »Elektra«-Premiere etwas abnimmt. Dennoch setzt 
Hofmannsthal alles daran, zwischen der geplanten Uraufführung in 
Dresden und einer späteren Inszenierung in Wien eine gehörige Zeit 

10 Ebd., S. 33.
11 Ebd., S. 37.

172 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Aufführungen an anderen Orten verstreichen zu lassen. Denn 
Wien scheint dem Librettisten am 7. November 1908 für die »Elektra« 
deshalb als Inszenierungsort wenig geeignet zu sein, da

das Wiener Publikum noch immer gegen jedes Neue genau so stützig ist, 
wie zu Zeiten, da es einen »Fidelio« oder »Don Juan« hat durchfallen 
lassen, und da es ferner gerade in Wien weniger auf das Werk selbst 
den Leuten (die in einer Première sitzen) ankommt, als auf das Drum 
und Dran, nämlich auf eine erste Besetzung und einen Dirigenten, von 
dem sie sich in ihrem eingebildeten Musikverständnis einbilden, er sei ein 
großer Mann, so habe ich den Eindruck, daß sich hier eine, in diesem 
vulgären Theatersinn glanzlose und daher nicht ungefährliche Première 
vorbereitet.

Eine Aufführung nach der Dresdner Première in Berlin oder einer 
anderen ausländischen Hauptstadt, die sicherlich erfolgreich wären, 
hätte wichtige Folgen:

Denn wenn schon eine ganze Reihe von Erfolgen, an denen ich nicht 
zweifle, vorliegen, so fällt natürlich der halbe Mißerfolg in Wien, an dem 
ich unter diesen Umständen auch nicht zweifle, weniger in die Waagscha­
le.12

Am 25. Januar 1909 kommt es, wie vier Jahre zuvor bei der »Salome«, 
im Königlichen Opernhaus in Dresden zur Uraufführung der »Elek­
tra«. Dirigent war wie bei der »Salome« der von Richard Strauss hoch­
geschätzte Ernst von Schuch, Regie führte Georg Toller. Es wird, so 
Strauss selbst, von einem »anständigen Achtungserfolg« berichtet. 
Nach Aufführungen in Berlin, München und schließlich Wien kommt 
es zu dem Welterfolg der ersten gemeinsamen Oper von Hofmannsthal 
und Strauss. Der Komponist berichtet dem Librettisten bereits am 
5. März 1909: »›Elektra‹ geht überall kolossal. München jede Woche to­
tal ausverkauft.«13 Dieser Erfolg der Oper ist bis heute ungebrochen.

Dass Hofmannsthal das Besondere, Innovative dieser Oper sieht, 
macht jener implizite Vergleich mit »Fidelio« und »Don Giovanni« 
deutlich. Auch Strauss zieht in seinen »Betrachtungen und Erinnerun­
gen« ein Fazit, welches das Außerordentliche dieses Werkes eindrück­
lich hervorhebt. Sein Wunsch,

12 Ebd., S. 48.
13 Ebd., S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 173

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses dämonische, ekstatische Griechentum des 6. Jahrhunderts Winckel­
mannschen Römerkopien und Goethescher Humanität entgegenzustellen, 
gewann das Übergewicht über die Bedenken [Elektra nach Salome zu 
vertonen], und so ist »Elektra« sogar noch eine Steigerung geworden in 
der Geschlossenheit des Aufbaus, in der Gewalt der Steigerungen […] 
Beide Opern [»Salome« und »Elektra«] stehen in meinem Lebenswerk ver­
einzelt da: ich bin in ihnen bis an die äußersten Grenzen der Harmonik, 
psychischer Polyphonie (Klytemnästras Traum) und Aufnahmefähigkeit 
heutiger Ohren gegangen.14

Strauss vergisst auch nicht, auf die große Wirkung des Tanzes hinzu­
weisen, der in beiden Opern eine zentrale Rolle als Ausdrucksextrem 
spielt und der Hofmannsthals Wunsch nach wortlosem und damit 
angemessenem Ausdruck jenseits aller Sprachskepsis, eben auch in der 
»Elektra«, einlöst. Der Komponist sieht in Salomés Schleiertanz den 
»Kernpunkt der Handlung« und in Elektra »nach der nur mit Musik 
ganz zu erschöpfenden Erkennungsszene der erlösende Tanz«.15

Schon vor und kurz nach der Uraufführung von »Elektra« arbeiten 
Hofmannsthal und Strauss an weiteren Opern, an der nicht vollende­
ten »Semiramis« und am »Rosenkavalier«. Über diesen berichtet der 
Librettist am 11. Februar 1909 aus Weimar dem Komponisten: »ich ha­
be hier in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Sze­
nar einer Spieloper gemacht«16 – dies bezeichnet den Beginn an der ge­
meinsamen Arbeit am vielleicht berühmtesten Werk der beiden Künst­
ler: »Der Rosenkavalier«.

Insgesamt schaffen beide gemeinsam neben dem Ballett »Josephsle­
gende« (UA 1914) sechs Opern, und zwar eben diese »Elektra« (UA 
1909), »Der Rosenkavalier« (UA 1911), »Ariadne auf Naxos« (UA 
1912/1916), »Die Frau ohne Schatten« (UA 1919), »Die ägyptische Hele­
na« (UA 1928) und »Arabella« (UA 1933).

Wenn man bedenkt, dass der Regisseur der Uraufführung des Dra­
mas »Elektra« 1903 Max Reinhardt war, zudem der bedeutende Büh­
nenbildner Alfred Roller häufig auch im Felde der gleichnamigen 
Oper von Hofmannsthal und Strauss um Rat gefragt wurde, dann sieht 
man, dass bereits im beginnenden 20. Jahrhundert die Konstellation 

14 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen. 2. Aufl. Zürich 1957, S. 230.
15 Ebd., S. 229.
16 BW Strauss (1970), S. 53.

174 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Künstlern sich abzeichnet, die dann entscheidend für die Grün­
dung der Salzburger Festspiele im August 1920 wurden: Hofmanns­
thal, Reinhardt, Strauss und Roller.

Ohne Zweifel geht von der Zusammenarbeit an der »Elektra« eine 
Energie aus, die die Kooperation der beiden Künstler Hofmannsthal 
und Strauss intensiv gefördert hat. Bei aller Produktivität indessen gab 
es auch einige durchaus kritische Stimmen zu dieser gemeinsamen 
ersten Oper und auch den folgenden sowie an der Zusammenarbeit 
überhaupt, sogar von Hofmannsthal und Strauss selbst.

Auffallend an den sechs gemeinsam geschaffenen Opern ist sicher­
lich, dass die Hälfte von ihnen antike Stoffe bearbeitet. Und genau an 
dieser Besonderheit kann man die große Nähe zwischen Hofmannsthal 
und Strauss ablesen. Zugleich zeigt sich, dass eigentlich alle gemeinsa­
men Interessen zwischen beiden Künstlern immer auch eine Differenz 
umfassen. Vielleicht ist gerade deshalb die Kooperation beider derart 
produktiv, weil das Zugleich von Nähe und Ferne zu weiterem Schaf­
fen auf beiden Seiten einlädt. Hier bewahrheitet sich die frühe Einsicht 
des 19-jährigen Hofmannsthal, der seinen Claudio in »Der Tor und der 
Tod« sagen lässt: »So seh ich Sinn und Segen fern gebreitet […] / Doch 
wie mein Blick dem Nahen näher gleitet, / Wird alles öd […]«.17

Die Liebe zur Antike ist beiden gemeinsam, von Hofmannsthals gro­
ßer Kenntnis antiken Dichtens und Denkens weiß man. Er hat schon 
als Schüler eigenständig Übersetzungen von Texten des Sophokles 
verfasst. Die große Nähe von Richard Strauss zur Antike passt nicht 
so recht zu dem Bild, das der bekannte Germanist Hans Mayer fälsch­
lich vom Komponisten als derber »bayrischer Musikant« (gegenüber 
dem »sensiblen Augenmenschen Hofmannsthal«) entworfen hat – nur 
weil Strauss gerne Karten spielte und zuweilen recht unverblümt seine 
Meinung, auch in den Briefen mit seinem Librettisten Hofmannsthal 
kundtat. Liest man den Briefwechsel beider genauer, dann stellt man 
sehr rasch die Präzision, den Sinn für Dramatik und Zuspitzungen 
bei Strauss fest – Bereiche, in denen er gewiss seinen Autor übertraf. 
Straussens Nähe zur Antike und seine Kenntnis ist offenkundig. Auch 
er hat sich bereits als Gymnasiast mit Sophokles auseinandergesetzt 

17 GW, GD I, S. 282.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 175

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und einen »Chor aus Elektra nach der Tragödie des Sophokles« kom­
poniert. Er hat sich selbst sogar mehrfach als »griechischer Germa­
ne« und »germanischer Grieche« in seinen späten Aufzeichnungen 
benannt.18

Die gemeinsame Antikenvorliebe ist natürlich ein Grund dafür, dass 
insgesamt drei Opern mit antiken Stoffen entstanden sind. Sicherlich 
spielt dabei auch ein weiteres Faktum eine wesentliche Rolle: Da der 
in der Oper gesungene Text weniger verständlich ist als der gesproche­
ne Text auf der Bühne, hat naturgemäß die Oper weit umfassender 
als das Sprechtheater die Aufgabe, den Inhalt, das Geschehen etwa 
durch besondere Bühnenbilder, durch Gesten (auch musikalische), 
Auf- und Abtritte oder auch Wiederholungen deutlich zu machen. 
Dieses Problem stellt sich bei der Gestaltung antiker Stoffe deshalb 
nicht so drängend, weil dem damaligen gebildeten Publikum die Stoffe 
aus der griechischen und römischen Mythologie vertraut und damit 
zumindest in etwa die Vorgänge auf der Opernbühne bekannt sind. So 
im Falle der »Elektra«, wenn es dort um die von Elektra oder Orest zu 
verübende Rache an Aigisth und Klytämnestra geht, die Agamemnon, 
den Vater Elektras, Orests und der Chrysothemis, ermordet hatten 
– das weiß der Zuschauer. Auch wenn bei der späten Oper »Die ägyp­
tische Helena« die antiken Vorlagen eine etwas kompliziertere Hand­
lung mit sich bringen, so sind auch dort zumindest im Bildungsbürger­
tum der Jahrhundertwende noch die wesentlichen Vorgänge bekannt, 
und deshalb fordert Hofmannsthal auch noch im Spätwerk gegenüber 
Strauss, dass man mythologische Opern schreiben solle.

Wenn man dann aber genauer das Antikenbild bei Hofmannsthal 
und Strauss vergleicht, stellt man einen wesentlichen Unterschied fest. 
Das gebotene Zitat aus den »Betrachtungen und Erinnerungen« von 
Richard Strauss macht die Ausrichtung der Vorliebe des Komponis­
ten schon deutlich. Im Gegensatz zum häufig vorherrschenden, klassi­
schen Bild der Antike, das geprägt ist von den Römerkopien eines 
Winckelmann oder dem Humanitätsideal von Goethe, legt Strauss in 

18 Vgl. dazu: Richard Strauss. Der griechische Germane. Musik-Konzepte 129/130. 
Hg. von Ulrich Tadday. München 2005.

176 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den antiken Stoffen den Fokus auf die Ereignishaftigkeit, die reine 
Handlung, das dramatische Geschehen.

Hofmannsthal hingegen verwandelt sich die aus der Antike überlie­
ferten Stoffe an, transformiert sie zu Trägern seiner zeitgemäßen, ihn 
bedrängenden, zumeist ins Innere der Gestalten gewendeten Fragen. 
Es sind dies die Fragen und Probleme der Jahrhundertwende, die aus 
dem Zerbrechen der gewohnten Ordnungen entstehen. Es sind die 
Fragen, die sich aus der Auflösung scheinbar verbindlicher Wirklich­
keit und der Auflösung der Instanz des Ich ergeben. In den Figuren 
und Konstellationen antiker Stoffe spiegelt Hofmannsthal diese Proble­
matik zum Beispiel in der Gegensätzlichkeit von Handeln und Hand­
lungsunfähigkeit: Während der Bruder Orest die Rachetat an Ägisth 
vollziehen kann, ist die Zentralfigur Elektra zur Tat nicht in der Lage, 
weil sie in sich selbst diese Tat bereits hundertmal vollzogen hat. Sie 
hat die Wirklichkeit der Imagination so intensiv vorerlebt, dass sie die 
Tat selbst gar nicht mehr durchführen kann. Und deshalb vergisst sie 
auch das Beil für einen Tatvollzug. Die Unfähigkeit zum Handeln un­
terscheidet sie grundlegend von ihrem antiken Vorbild. Damit wird sie 
zu einer modernen, der Zeit Hofmannsthals angehörigen Figur, in de­
ren Innerem sich Entscheidendes abspielt. Zudem weist auch nichts in 
der Beschreibung des Bühnenbildes auf eine antike, sophokleische Ört­
lichkeit, sondern beruft eine Art Sphärenvermischung, in der Zeitge­
nössisches und auch Orientalisches sich zu einer zeitlosen Gegenwart 
zusammenschließen. Genau dieser Perspektivwechsel Hofmannsthals 
in der Elektra-Gestalt, der sich im Wandel von der antiken äußeren 
Handlung zur zeitgemäßen Betrachtung des Inneren niederschlägt, 
wird vom Autor schon in seinen »Szenischen Vorschriften zu Elektra‹ « 
(1903) deutlich gemacht, wenn dort für die Szenerie des gesamten 
Dramas, und damit die Hauptgestalt charakterisierend, hervorgehoben 
wird: »Der Charakter des Bühnenbildes ist Enge, Unentfliehbarkeit, 
Abgeschlossenheit.«19 Diese Hinweise auf das Szenische wollen nichts 
Anderes als das Innere der Charaktere sichtbar zu machen.

Dass dieses Szenar, das das ganze Werk charakterisiert, schon mit 
der ersten Szene des Dramas wie der Oper zugespitzt realisiert werden 

19 GW DII, S. 240.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 177

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss, zeigt der einsetzende Regiehinweis, der den Spielort beschreibt: 
»Der innere Hof, begrenzt von der Rückseite des Palastes und nied­
rigen Gebäuden […]«.20 Verstärkt wird dieser hier vom Äußeren der 
sichtbaren Szene geforderte Blick auf das Innere der Elektra durch 
den in dieses Szenar hineingestellten merkwürdigen Auftritt der fünf 
Mägde in der Eingangsszene. Jede dieser fünf Mägde hebt in sehr 
knappen Charakterisierungen völlig unterschiedliche Verhaltensweisen 
der Elektra hervor, die selbst während dieser Szene aus dem Dunklen 
»wie ein Tier in seinen Schlupfwinkel«21 springt. Sie bleibt während 
des gesamten Bühnenwerkes sichtbar gegenwärtig.

Die gegensätzlichen Beschreibungen durch die Mägde offenbaren 
präzise alle Züge der inneren Zerrissenheit Elektras: Diese reichen von 
brütendem Schweigen der Gestalt, über ihr königliches Wesen bis zu 
deren hysterischen Ausbrüchen. Deshalb spielt auch die Hysterie-For­
schung eines Sigmund Freud mit ihren zentralen Ergebnissen für die 
Gestalt der Elektra bei Hofmannsthal eine so entscheidende Rolle.

Zudem wird in dieser grandios gelungenen Eingangsszene etwas 
von dem deutlich, was immer schon als eine besondere Fähigkeit des 
Autors Hofmannsthal wahrgenommen wurde, nämlich im Beginn oder 
auch schon im Entwurf eines Werkes verdichtet die gesamte Aussage 
des Stückes vorzustellen. So genial seine Anfänge sind, die Schlüsse 
seiner Dichtungen gelingen Hofmannsthal nicht alle. Wohl deshalb 
gibt es im Gesamtwerk des Autors mehr Entwürfe als abgeschlossene 
Werke. Launisch hat der große Kulturphilosoph Rudolf Kassner diese 
Besonderheit in seiner »Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal« mit 
einem Vergleich aus der Welt des Stierkampfes beschrieben, demzu­
folge der Elektra-Autor ein »außerordentlicher Banderillero und kein 
guter Toreador«22 sei.

Jedenfalls bestätigt die Elektra-Eingangsszene dieses besondere Ver­
mögen des Autors, denn das Szenar und die Mägde bieten eine um­
fassende Vorausinterpretation. Diese macht deutlich, dass der antike 

20 Ebd., S. 187.
21 Ebd.
22 Rudolf Kassner, Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal. In: Ders., Sämtliche Wer­

ke. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. 4. Pfullingen 1978, S. 525–538, 
hier S. 536.

178 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoff mit seiner Tatenvielfalt nur einen Vorwand für die zeitgemäße 
Problematik bietet, nämlich das die Jahrhundertwende charakterisie­
rende Zerbrechen von bis dahin bewährten Ordnungen, besonders der 
Institution des prägenden, gestaltenden und seine Einheit wahrenden 
Ichs. Auf diesem Wege gelingt es Hofmannsthal auch, mit und um 
Elektra eine unerhörte Stimmung der Einsamkeit zu erzeugen, die im 
griechischen Original aufgrund der völlig anderen »Taten-Intention« 
gar nicht erreicht werden kann. Elektra bleibt bei Hofmannsthal ein­
gesperrt im Kerker, in jenem vom Regiehinweis genannten tierischen 
»Schlupfwinkel«. Die Charakterisierungen der Mägde und die eigenen 
Äußerungen Elektras zeigen, dass der Kerker Elektras auch ein Kerker 
der Vergangenheit ist: In ihrem Gedächtnis lebt nur der Tod des Va­
ters und ihr gedachter Rachewunsch. Seit dem Mord ist für sie die Zeit 
stehengeblieben. Sie bezieht alles auf die Vergangenheit und deshalb 
gleitet ihre Gegenwart ungelebt hinweg in eine merkwürdige Zukunft, 
die sich aber in ihren Vorstellungen bereits ereignet hat. So wirkt die 
Zukunft für sie bereits als gelebt und wird so wiederum zu einer Art 
Vergangenheit. Auch diese hiermit angedeuteten Fragen nach den Zei­
ten und deren Relativierungen sind zentrale Probleme in der Literatur 
der Jahrhundertwende überhaupt.

Bereits in »Elektra«, die übrigens als einziges Bühnenwerk der bei­
den schon als Dichtung vor der musikalischen Gestaltung vollendet 
vorlag, wird der Unterschied in der Antikensicht von Hofmannsthal 
und Strauss deutlich. Zugleich werden damit auch die allgemeinen Di­
vergenzen in einer grundsätzlich übereinstimmenden Opernplanung 
späterer Werke offenkundig. Dies schlägt sich schon im Briefwechsel 
während der kurzen Entstehungszeit der »Elektra«-Oper nieder.

So bittet Strauss schon vor der Zusage, »Elektra« zu vertonen, alter­
nativ, seine Geschehensvorliebe betonend, am 11. März 1906 Hof­
mannsthal um folgendes: »So ein ganz wilder Cesare Borgia oder 
Savonarola wäre das Ziel meiner Sehnsucht!«23 Und etwas später, am 
22. Dezember 1907, eigentlich in der Phase der »Elektra«-Vertonung, 
im Blick auf die dann doch nicht realisierte Semiramis-Oper, hebt der 
handlungsliebende Strauss gegenüber Hofmannsthal hervor: »Denken 

23 BW Strauss (1970), S. 18.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 179

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie bei der Komposition des Textes gar nicht an die Musik, das besor­
ge ich allein, und schaffen Sie mir ein recht handlungs- und gegensatzrei­
ches Drama mit wenig Massenszenen, aber zwei bis drei sehr guten, 
ausgiebigen Rollen.«24

Und dann bezieht sich Strauss direkt auf die »Elektra«-Oper und be­
tont, wie wichtig ihm das Geschehen ist, das auch sichtbar bleiben soll. 
Er will unbedingt Aigisth auf der Bühne sehen, denn er »gehört unbe­
dingt mit zur Handlung und muß mit erschlagen werden, womöglich 
vor den Augen des Publikums.« Sodann bemängelt Strauss »zu stark 
gebrochene Linien«,25 die die dramatische Handlung schwächen. Hof­
mannsthal gibt diesen Wünschen des Komponisten zwar erstaunlich 
bereitwillig nach, aber seine eigenen Vorlieben werden in seiner Ant­
wort vom 3. Januar 1908 trotzdem deutlich, wenn er hervorhebt, »es 
bleibt alles ruhig, totenstill und Elektra horcht in der äußersten Span­
nung«,26 d.h. ein gewichtiger Teil des Geschehens spielt sich im Innern 
der Elektra ab. Genau das bestätigt Hofmannsthal dezidiert in seinen 
»Aufzeichnungen aus dem Nachlass«: »In der ›Elektra‹ wird das Indivi­
duum in der empirischen Weise aufgelöst, indem eben der Inhalt sei­
nes Lebens es von innen her zersprengt, wie das sich zu Eis umbilden­
de Wasser einen irdenen Krug.«27

Die divergierenden Vorlieben zwischen äußerer dramatischer Hand­
lung (Strauss) und innerem, zehrendem Geschehen (Hofmannsthal), 
die, über die »Elektra« hinaus, das gesamte bedeutende gemeinsame 
Schaffen charakterisieren, beschädigen jedoch die Qualität der Ergeb­
nisse am Ende nicht, weil die Unterschiede in den Vorlieben beider 
Künstler im übergreifenden jeweils produktiven Entwurf geborgen 
sind: Jeder gibt dem anderen in gewissem Sinne nach, wodurch es 
nicht zu bloßen handlungsgetriebenen dramatischen Geschehnissen 
kommt und auch die eher nur versonnen-brütende Innensicht durch 
hinzugefügte sichtbare Handlung an dramatischer Kraft gewinnt.

In diese produktive gegenseitige Arbeit an den unterschiedlichen 
Vorlieben kann man auch die Unterschiede beider in ihrem Wesen ein­

24 Ebd., S. 32.
25 Ebd., S. 33.
26 Ebd., S. 34.
27 RA III, S. 461.

180 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


binden. Es ist häufig auf diese Unterschiedlichkeit der beiden Künstler 
hingewiesen worden, die vermeintlich kaum zueinander passen: Einer­
seits der feinsinnige Aristokrat, sensible Sprachkritiker und scheue wie 
verletzliche Hofmannsthal, andererseits der eher burschikose, direkte 
und zugleich zuweilen verletzend offene Richard Strauss. Und dennoch 
zeigt gerade der Briefwechsel eindrücklich, dass Strauss, der die Hand­
lung und das dramatische Geschehen bevorzugt, ein genauer Kenner 
der Dramaturgie, aber auch der Literatur, Bildenden Kunst und sogar 
Philosophie war. Seine Briefe weisen ihn als leidenschaftlichen Leser 
aus, der zudem mit größtem Interesse bedeutende Bildwerke in den 
großen Museen betrachtete. Außerdem hat er – wie Hofmannsthal – 
den für die Musik und Kunst überhaupt wichtigen Philosophen Arthur 
Schopenhauer bereits in jungen Jahren intensiv gelesen. Zwar passt zu 
dem das Kartenspiel, das sehr offene Wort liebenden und zudem unge­
mein aktiven Bayern natürlich die geschehensreiche Handlung. Und 
auf diese schwört er dann produktiv den Librettisten ein, der indessen 
nur dasjenige übernimmt, was er selbst glaubt rechtfertigen zu können. 
Umgekehrt gelingt es dem zurückhaltenden, verletzlichen Hofmanns­
thal mit seinen Hinweisen an Strauss häufig, diesen zu bewegen, es 
nicht bei bloßer Außen-Spannung und dramatischer Aufgipfelung zu 
belassen, sondern sich auch dem Versonnenen und damit Inneren in 
seiner Musik zuzuwenden und dies angemessen zu präsentieren.

Genau das wird in dem großartigen Briefwechsel beider deutlich. 
Der mit flotten Sprüchen nicht sparende Strauss hat in Fragen der 
dramatischen Wirkung und Verständlichkeit des Geschehens sehr häu­
fig recht. Und tatsächlich − oft gibt Hofmannsthal dem Komponisten 
nach. Strauss hingegen nimmt sich durchaus bei Vorschlägen von 
Hofmannsthal in der Gegenrichtung, in die Verinnerlichung zurück. 
Das zusammen, Gegensätze und überwältigende Konvergenz schlagen 
sich in den gemeinsamen Werken nieder und machen diese zu großen 
Opern des 20. Jahrhunderts.

»Gegensatzreich« – dieses Wort hebt Strauss im Brief vom 22. Dezem­
ber 1907 kursiv hervor. Ergänzt man dieses durch den Hinweis Hof­
mannsthals auf die grundsätzliche Bedeutung der Musik für seine Tex­
te, dann wird sofort das Übereinstimmende der beiderseitigen Wün­
sche und Erwartungen für die Vertonungen deutlich: Hofmannsthal 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 181

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließt nämlich seinen Brief an Strauss vom 3. Januar 1908 mit der 
generellen Charakteristik der Kooperation beider.

Seien Sie ganz ruhig, lieber und verehrter Herr Doktor Strauss: ich werde 
mich in dem ganzen Gedicht nur auf mich selbst verlassen und gar nicht 
auf die Musik; das ist auch die einzige Art, wie wir zusammen arbeiten 
können und sollen. Nur gibt mir Ihre Musik dann noch etwas sehr Schö­
nes dazu, etwas, was natürlich weit mehr ist, als Schauspieler und der 
Dekorationsmaler mir jemals dazugeben können.28

Hofmannsthal spielt in diesem kurzen Text auf die grundsätzlichen 
Vorzüge der Musik an, die seinen Texten in der Oper zugutekommen. 
Das ist zunächst die beiden Künstlern bewusste größere Wirkung 
und Intensität der Musik gegenüber der Dichtung, − ein Vorzug, 
der für den Autor besonders wichtig ist, weil er nachhaltig gegen 
die Wirkungsschwäche der Wortsprache eingesetzt werden kann. Diese 
Intensitätssteigerungen und dramatischen wie auch lyrischen Aufgipfe­
lungen durch die Musik von Strauss zählen ja zweifellos zum größten 
Gewinn, den die Texte des Librettisten in dieser Kooperation machen.

Hofmannsthal meint mit seinem grundsätzlichen Hinweis auf die 
Bedeutung der Musik aber noch mehr: Es geht ihm auch um die 
musikalische Gestik, die von der Musik aufgerufene Bewegung, die 
anders ist als diejenige der Inszenierung oder der Schauspieler. Ein 
weiterer impliziter Wink auf Vorzüge der Musik liegt im Hinweis des 
Librettisten: In der Oper wird es durch Duette, Terzette oder größere 
Ensembles möglich, gleichzeitig mehrere Gestalten Unterschiedliches 
sagen (oder besser: singen) zu lassen. Das behebt wiederum eine ande­
re Schwäche der Wortsprache, in der sich das Gleichzeitige notgedrun­
gen in einem Nacheinander des Sprechens verschiedener Gestalten 
verflüchtigt: In der Musik wird das Gleichzeitige im Duett oder im 
Ensemble gleichzeitig, simultan realisiert.

Schließlich deutet das kursiv gedruckte »gegensatzreich« im Strauss-
Brief vom 22. Dezember 1907 auf die vielleicht größte und zugleich 
spezifische Nähe zwischen dem Komponisten und dem Librettisten. Es 
handelt sich hier nämlich nicht um eine bloße Gegensätzlichkeit, die 
sicherlich die Spannung im Geschehen und in der Personenkonstellati­

28 BW Strauss (1970), S. 35.

182 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on erhöhen könnte, sondern es geht Strauss und Hofmannsthal glei­
chermaßen um eine Einheit der Gegensätze, die dem komplementären 
Prinzip gehorcht.

Hofmannsthal hat dieses Prinzip der Einheit der Gegensätze im 
Blick auf zwei Hauptgestalten der »Elektra« dezidiert in seinem Nach­
lass »Ad me ipsum« benannt:

Auch dort wo Kontraste dargestellt sind, in der mittleren Periode, wie 
die heroische Elektra und die nur weibliche Chrysothemis […] kam es 
mir immer darauf an, daß sie mitsammen eine Einheit bildeten, recht 
eigentlich eins waren.29

Wie genau diese Sicht der Gegensätze, die immer eine Einheit bilden 
müssen, mit derjenigen des Komponisten übereinstimmt, sieht man ge­
rade in der »Elektra« und der dort vorgestellten Fülle der musikali­
schen Motive, die nicht nur den einzelnen Figuren, sondern auch de­
ren jeweiligen Stimmungslagen zugeordnet sind. Strauss schafft es in 
unglaublicher Weise, etwa ein musikalisches Motiv, das er der herri­
schen Elektra zuordnet, durch nur eine ganz kleine Intervalländerung 
so zu modifizieren, dass dieses derart gewandelte Motiv passend der 
»weiblichen Chrysothemis« zugeordnet werden kann. Dass diese Ein­
heit in den Gegensätzen wirkt, ist die Voraussetzung. Hofmannsthal 
hat das schon ganz früh erkannt, wie sein Brief an Helene von Nostitz 
vom 12. Dezember 1906, also im Anfangsstadium der Vertonung, deut­
lich macht:

Gestern spielte und sang mir Richard Strauss einige Teile aus der Elektra 
[…] Es ist ihm unglaublich gelungen […] die Figuren der Elektra und 
ihrer sanfteren Schwester zu contrastieren. Ich denke, es wird sehr schön 
werden.30

Hier waltet also genau diese (musikalische) Einheit in den gegensätzli­
chen Gestalten, die eben doch »eins« sind. Anders gesagt: Die Motive 
von Strauss charakterisieren einerseits präzise die Gegensätze zwischen 
den beiden Figuren, aber dennoch wird deutlich, dass diese eine Person 
und ein musikalisches Motiv sind, denn die gegensätzlichen musikali­

29 GW RA III, S. 618.
30 BW Nostitz, S. 29.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 183

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Ausdruckslagen, die sich nur in einem Intervall unterscheiden, 
beruhen auf demselben musikalischen Material. Und diese musikali­
sche Einheit der Gegensätze zeigt sich in vielen charakterisierenden 
Motiven von Strauss, nicht nur in der Oper »Elektra«.

Im Präsentieren einer Einheit aus Gegensätzen sind sich der Librettist 
und der Komponist von Anfang an stets einig. Die angedeuteten Diver­
genzen hingegen werden zwar von beiden Künstlern gesehen, aber eben 
auch zumeist  produktiv gelöst.  Es gibt  indessen,  neben vielem Lob, 
erstaunliche negative Äußerungen vor allem von Hofmannsthal über die 
»Elektra« und ihren Komponisten. Allerdings beziehen sich diese zu­
meist auf die Vorstufe, also auf die nicht zu leugnenden Divergenzen 
während der Arbeit am Werk, weniger auf das Endergebnis. Oder aber 
Hofmannsthals Kritik verurteilt die generelle Vorliebe für Handlung bei 
Strauss partiell sogar sehr scharf, so etwa im Brief vom 30. Mai 1909 an 
den Freund Harry Graf Kessler. In diesem plädiert er für eine Aufnahme 
von Arien, d.h. nicht handlungsfördernde Reflexionen oder Gemütsla­
gen, im »Rosenkavalier«, weil ansonsten wie bei der »Elektra« »ein in sich 
completes Stück« entsteht, »über das er [Strauss] eine – entbehrliche – 
Symphonie  schüttet  wie  sauce  über  den  Braten.«31  Hier  spielt  Hof­
mannsthal natürlich auf die Handlungsvorliebe des Komponisten an, 
der eben jene nach Innen gerichtete Sicht vernachlässigt. Noch 1921 in 
einem Text über die »Festspiele in Salzburg« bestätigt Hofmannsthal 
über Richard Strauss, der sich ebenfalls für die Festspiele einsetzt: »Dem 
Bajuvaren wurde alles Handlung«.32 Aber genau diese Handlungsbevor­
zugung als  Schwäche wird zur  Stärke,  wenn sie  in  der  produktiven 
Diskussion mit dem Librettisten etwas gemildert wird und dann über die 
eher handlungsarme Sicht Hofmannsthals, Dramatisches fördernd, hin­
ausgeht. Dies wird wiederum sehr deutlich im Gespräch des Literatur­
wissenschaftlers Walther Brecht mit Hofmannsthal, wenn der Wiener 
Librettist, auch im Zusammenhang mit der »Elektra«, von der »unerhör­

31 BW Kessler, S. 234.
32 GW RA II, S. 264.

184 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten  Ausdruckskraft«  und  dem  »eminenten  Sinn«  des  Komponisten 
Strauss »für das Szenische«33 spricht.

Die widersprüchlichen Urteile von Hofmannsthal über die »Elektra« 
und auch andere gemeinsam mit Strauss geschriebene Opern lassen 
sich zumeist mit den unterschiedlichen Vorlieben für oder gegen die 
Handlungen vor einer klärenden Diskussion der beiden Künstler be­
gründen. Es bleiben aber dennoch Unterschiede in der Auffassung 
beider auch im Endergebnis bestehen. Ein eindrückliches Beispiel aus 
der »Elektra« sei angeführt: Hofmannsthals Drama »Elektra« vergegen­
wärtigt mit den allerersten Worten (einer Magd) »wo bleibt Elektra?« 
die Hauptgestalt, die dann während des ganzen Stückes sichtbar als 
Zentrum des Werkes auf der Bühne bleibt. In dieser zur Tat unfähi­
gen, das Beil vergessenden Elektra ist die ganze innere Handlung, de­
ren Racheimaginationen, Selbstzweifel, Resignation und Aufbegehren 
nicht sichtbar eingeschlossen. Strauss hingegen eröffnet die Oper mit 
dem markanten, Agamemnon zugeordneten Motiv, das präzise die vier 
Silben des Namens musikalisch präsentiert und im Prinzip während 
der gesamten Oper gegenwärtig bleibt. Mit diesem ermordeten Vater 
der Elektra, Chrysothemis sowie des Orest und dem Ehemann der 
Klytemnästra ist aber von vornherein der Rachegedanke gegenwärtig, 
und damit die von Orest vollzogene Tat, die Handlung, und zwar bis 
zum Schluss der Oper.

Es mag sein, dass diese Differenz von Hofmannsthal so nicht gewollt 
war, aber im Blick auf dessen Zweifel an der Verlässlichkeit der Spra­
che wiegt dieser Unterschied nicht sehr viel, denn die aus und mit der 
Musik gewonnenen Ausdrucksmöglichkeiten sind für den Librettisten 
derart umfassend und differenzierend, dass zumindest ein erheblicher 
Teil der plagenden Sprachskepsis bei Hofmannsthal weitgehend gemil­
dert wird. Der Briefwechsel zwischen dem Dichter und dem Kompo­
nisten stellt auch diese Wirkungen und Wechselwirkungen spannend 
dar. Entsprechend präsentieren sich diese Zeugnisse zwischen beiden 
als besonders ertragreicher Beitrag zur Kulturgeschichte, der durchaus 

33 Walther Brecht, Gespräch über die »Ägyptische Helena«. In: Hugo von Hofmanns­
thal. Die Gestalt des Dichters im Spiegel seiner Freunde. Hg. von Helmut A. Fiechtner. Wien 
1949, S. 339–342, hier S. 342.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 185

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Rang des Briefwechsels zwischen Goethe und Schiller zu 
vergleichen ist.

»Der Rosenkavalier«

Der weitere gemeinsame Weg von Hofmannsthal und Strauss wird ja 
schon zweieinhalb Wochen nach der Dresdner Uraufführung der Elek­
tra-Oper im Briefwechsel am 11. Februar 1909 erkennbar, als Hof­
mannsthal dem Komponisten von der »Spieloper« berichtet, für die er 
»in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Szenar […] 
gemacht […]« habe. Dies wird der »Rosenkavalier« werden, über den er 
in dieser ersten Erwähnung des »reizenden« Szenariums noch anfügt, 
es sei gestaltet »mit drastischer Komik in den Gestalten und Situatio­
nen, bunter und fast pantomimisch durchsichtiger Handlung, Gelegen­
heit für Lyrik, Scherz, Humor und sogar für ein kleines Ballett.«34

Dass nach der tragisch-dramatischen »Elektra« nun ein eher lust­
spielhaftes Werk im Interesse der beiden Künstler lag, wird auch da­
durch bestätigt, dass vor der Entscheidung, den »Rosenkavalier« zu 
vertonen, Hofmannsthals Lustspiel »Cristinas Heimreise« als mögliche 
neue Oper in Erwägung gezogen wurde. Dieses Werk, das wie das 
Fragment gebliebene »Silvia im ›Stern‹« auf Episoden in Casanovas 
Erinnerungen zurückgriff, wollte Hofmannsthal erst als Lustspiel fer­
tigstellen, bevor er dachte, das Stück in ein Opernlibretto zu verwan­
deln. Der Autor hatte sicherlich noch den Erfolg der Oper »Elektra« 
im Sinn, die ja als Sprechtheaterstück fertig vorlag, bevor dieses sehr 
erfolgreich zum Libretto bearbeitet wurde. Aber im Zuge der weitge­
henden Vollendung von »Cristinas Heimreise« als Lustspiel (der Autor 
überarbeitete dieses Werk immer wieder, noch erheblich anlässlich 
einer Aufführung im Josefstädter Theater 1926) wurden ihm und 
Strauss klar, dass eine solche »Vorstufe« eines Librettos in Gestalt eines 
Sprechbühnenwerkes als Komödie nicht nur unnötig, sondern für die 
geplante Oper zu einem Hindernis wurde. Strauss regt bei Hofmanns­
thal an, Text und Musik zu einer Oper zugleich, im Gespräch oder

34 BW Strauss (1970), S. 53ff.

186 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und die Musik 187

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im schriftlichen Austausch entstehen zu lassen. Aus diesem in allen 
künftigen gemeinsamen Werken gepflegten Schaffensprozess entsteht 
dann je eine »Vorfassung«, die, handschriftlich von beiden Künstlern 
geboten, den Text und die dann direkt diesem zugeordnet die musi­
kalischen Motive oder Wendungen enthalten. Auf diese Weise wird 
sofort klar, welche Motive Strauss welchen Gestalten und/oder deren 
Stimmungen zugeordnet hat. Die abgebildeten Beispiele aus dem Ent­
stehungsprozess der »Ariadne auf Naxos«35 machen sofort die Zuord­
nungen der Musik zum Text deutlich; es wird sichtbar, dass Strauss 
an dieser Stelle ein bestimmtes Motiv direkt eben diesem von Hof­
mannsthal handschriftlich gebotenen Text zugedacht hat; es wird also 
klar, welche Bedeutung diesem musikalischen Motiv zukommt. Dieses 
eindeutige Wissen erleichtert sehr das Verstehen des Zusammenhangs 
zwischen Text und Musik.

Substanziell zählt zum Libretto also die eher pantomimisch, wortlos 
sprechende Szenerie, die eben nicht die subtilen sprachlichen Details 
für die Vertonung bereithält. Genau das hebt Hofmannsthal ja auch im 
ersten Bericht über das »Szenar einer Spieloper«, »Der Rosenkavalier«, 
hervor, wenn er von »pantomimisch durchsichtiger Handlung« spricht. 
Wenig später wiederholt Hofmannsthal diesen librettistischen Vorzug 
im »Rosenkavalier«, wenn er Strauss am 16. März 1909 mitteilt, dass 
das ausgezeichnete Szenarium »voll amüsanten fast pantomimischen 
Details« sei, und dass er beim Libretto zum »Rosenkavalier« »auf äu­
ßerste Knappheit hin«36 arbeite. Eine differenzierte Ausarbeitung 
wortsprachlicher Feinheiten hat in der Oper keinen Platz. Dies ist wie­
derum jener Vorzug der musiksprachlichen Dimension der Mitteilung 
in der Oper, über die das wortsprachliche Kunstwerk im Sinne der 
Sprachkrise Hofmannsthals alleine niemals verfügt. Und: Es gibt noch 
einen schlagenden, rückwärts geführten Beweis für diesen Unterschied 
zwischen Libretto und Sprechlustspiel: Mehrere Versuche, den »Rosen­
kavalier« als Lustspiel ohne Musik (nach Fertigstellung der Oper) auf 

35 Den beiden Abb. liegen Kopien zugrunde, die Rudolf Hirsch dem Verf. am 
19. September 1986 zur Verfügung gestellt hat. Das (leider) ungedruckte Original befin­
det sich im Strauss-Archiv, Garmisch, und ist nachgewiesen als 2H2h in SW XXIV 
Operndichtungen 2, S. 97f. – Dank an Katja Kaluga für den Nachweis.

36 BW Strauss (1970), S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 189

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Bühne zu bringen, waren erfolglos oder direkter gesagt, sind völlig 
gescheitert. Interessanter, wenngleich auch ohne große Folgewirkung, 
erscheint die Verfilmung des Werkes mit der Musik von Strauss und 
der von Hofmannsthal selbst verfassten Untertitelung. Regisseur dieses 
1925 entstandenen Films war Robert Wiene; die Uraufführung fand 
1926 dort statt, wo 1911 auch die Oper ihre Premiere feierte, in der 
Dresdner Semperoper. Die Leitung der Orchesterbegleitung übte der 
Komponist Richard Strauss selbst aus; er hatte jedoch große Schwierig­
keiten, das Filmtempo mit dem seiner Musik zu koordinieren. Dass 
diese Verfilmung, die in restaurierter Fassung 2006 durch ARTE wie­
der präsentiert wurde, folgenlos blieb, ist gewiss zu einem entscheiden­
den Teil durch das Aufkommen des Tonfilms ab etwa 1927 zu erklä­
ren, das eine Aufführung des Films mit großem Symphonieorchester 
als allzu aufwendig erscheinen ließ.

Die Entstehung der Oper »Rosenkavalier« macht rasche Fortschrit­
te: Fünf Wochen nach der ersten Erwähnung des Szenars berichtet 
Hofmannsthal dem Komponisten am 16. März 1909, dass der erste 
Akt bis auf dessen Mitte bereits fertig sei; Strauss antwortet am 
21. April, begeistert über den Text, dass dieser sich »komponieren 
[lässt] wie Öl und Butterschmalz. Sie sind da Ponte und Scribe in einer 
Person«.37 Tatsächlich schafft es der Komponist, den ersten Akt bis 
zum Frühsommer 1909 fertigzustellen; er berichtet dem Librettisten 
am 16. Mai 1909 »Meine Arbeit fließt wie die Loisach, ich komponiere 
alles mit Haut und Haar.«38 Erstaunlich rasch einigen sich beide 
Künstler auch bei kleineren Textproblemen des 1. Aktes der Oper, die 
ursprünglich »Ochs von Lerchenau« genannt werden sollte. Größere 
und auch durchaus gewichtige Umarbeitungen gab es im 2. und 3. Akt, 
aber auch diese wurden ohne besondere Streitigkeiten überwunden. 
Die Reaktion des sehr empfindlichen Hofmannsthal auf partiell erheb­
liche Textveränderungswünsche, vorgetragen in der üblichen forschen 
und sehr deutlichen Art des Komponisten, verwundert geradezu. Ein 
Beispiel: Am 10. Juli äußert Strauss hinsichtlich des Dialogs Baron und 
Sophie im II. Akt einen erneuten Änderungswunsch:

37 Ebd., S. 56.
38 Ebd., S. 61.

190 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


da Sie nun doch schon gründlich umarbeiten müssen, revidieren Sie, 
bitte, den ganzen Dialog zwischen Baron und Sophie nochmals. Ich finde 
denselben im Verhältnis zu allem Übrigen etwas erfindungsarm, matt. […] 
Dieser Dialog steht nicht auf der Höhe des 1. Aktes.

Nun seien Sie nicht böse, daß ich Ihrem Pegasus also die Sporen an­
setze: aber diese Oper muß prima werden und, wie gesagt, der II. Akt 
entspricht nicht dem, was ich von Ihnen mir erwarte und was Sie schaffen 
könnten«39

Höchst versöhnlich und fast devot kommt Hofmannsthal dem Kompo­
nisten mit einem Hinweis auf die spezifische Gattung Oper entgegen: 
»Was Sie fordern, ist Ihnen für Ihren (musikdramatischen) Standpunkt 
unerläßlich […] also werde ich es ausführen, und zwar so bald als 
möglich.«40

Und am 18. Juli 1909 hebt der ansonsten so empfindliche Hof­
mannsthal gegenüber Strauss nachträglich noch einmal hervor: »Diese 
Kritik war entschieden sehr fördernd und fruchtbar. Dieser Akt, in 
dem Octavian und Ochs schon aneinandergeraten, erscheint mir jetzt 
auch als eine viel bessere Basis für die Vorgänge im III.«41

Kleinere Verzögerungen und Diskussionen über den Fortgang füh­
ren in aller Freundschaft dann zur Fertigstellung des Textes zum III. 
Akt bis Anfang 1910, und Strauss beginnt am 2. Mai 1910, dies teilt er 
Hofmannsthal mit, »mit der Komposition des III. Aktes.«42 Als Titel 
des ganzen Werkes bevorzugt der Komponist immer noch »Ochs von 
Lerchenau«; darin wird deutlich, dass für Strauss gerade diese Gestalt 
zumindest lange im Mittelpunkt seines Interesses stand. Der Kompo­
nist sieht diesen entsetzlichen Ochs immer wieder im Zusammenhang 
mit Verdis Falstaff, so am 13. August 1909, wenn er Hofmannsthal mit­
teilt:

In Verdis »Falstaff« ist ein so hübscher Monolog zu Anfang des letzten 
Aktes: er beginnt mit dem Wort: »Schandvolk« − ich denke mir die Szene 
des Baron nach dem Abgang des Faninal ähnlich: der Baron auf dem Sofa 

39 Ebd., S. 70ff.
40 Ebd., S. 71.
41 Ebd., S. 73.
42 Ebd., S. 88.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 191

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…] halb Siegerstimmung, halb Katerstimmung, immer von Orchesterspie­
len unterbrochen.43

In der zweiten Jahreshälfte 1910 wird das Werk fertiggestellt, nachdem 
einige kleinere Diskussionen im Hin-und-Her der Briefe gelöst werden. 
Am Ende gibt es noch einen kleinen Disput über den Titel des Werkes, 
wobei sich Hofmannsthal mit »Der Rosenkavalier« durchsetzt. Implizit 
kommt dann bei der Diskussion über den Untertitel noch die Eitelkeit 
der beiden Künstler zum Tragen, wenn man diskutiert, ob der Name 
Hofmannsthals oder der von Strauss als erster genannt werden soll. 
Die Premiere findet, wie bei der »Elektra«, in Dresden statt, und zwar 
am 26. Januar 1911, wieder mit dem Dirigenten Ernst von Schuch und 
dem Regisseur Georg Toller. Anders als bei der »Elektra« ist nun der 
geniale Alfred Roller für die Dekoration und die Kostüme verantwort­
lich. Am außergewöhnlichen Erfolg der Uraufführung hat er einen ge­
wichtigen Anteil.

Anregungen zu diesem von der Premiere an erfolgreichen Werk 
kommen zum großen Teil aus dem Französischen, so etwa aus der 
Operette »LʼIngénu libertin« und deren Vorläufer »Amours du Cheva­
lier de Faublas«, einem 1787–1789 geschriebenen Roman von Louvet 
de Couvrais. Molières Dramen, zumal der »Bürger als Edelmann« und 
»Heirat wider Willen«, an deren Übersetzungen Hofmannsthal zu der 
Zeit arbeitet, spielen im Bereich des Intrigenspiels und des zu errei­
chenden Sozialen eine gewichtige Rolle. Aber auch große Vorlagen wie 
die Falstaff-Dichtung und -Oper, auch Mozarts und Da Pontes »Figaro« 
und »Don Giovanni« habe ihre Wirkungen nicht verfehlt – sie werden 
alle im Briefwechsel mit Bezug auf den »Rosenkavalier« mehrfach von 
beiden Künstlern genannt. Besonders die Falstaff-Gestalt von Verdi 
wird sogar noch nach Fertigstellung des Werkes bei der umstrittenen 
Wahl des Sängers für die Rolle des Ochs von Lerchenau vor der 
Premiere als Vorbild hervorgehoben. Trotz aller Ähnlichkeit zwischen 
beiden Figuren ist Ochs von Lerchenau am Ende aber kein Falstaff. 
Denn Falstaff kann im Ausgang mit aller Würde, die er sich bewahrt 
hat, über die Welt und sich selbst lachen, während Ochs unverändert, 
aber ohne Würde irgendwo sein Glück weiter suchen will.

43 Ebd., S. 78ff.

192 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Librettist entschied im Entstehungsprozess bald, dass die Hand­
lung der Oper nicht, wie die wichtigsten Vorlagen, in Frankreich, son­
dern in der Zeit Maria Theresias, etwa 1740, in Österreich zu spielen 
habe – aber auch dies ist nur eine scheinbare Festlegung. Die Art der 
mitreißenden Walzer von Strauss ist um 1740 nicht nachweisbar, aber 
genau so gewollt. So wird eine Art Zeitlosigkeit, die auch Gegenwärti­
ges einbindet, vorgestellt. Die Ortsveränderung nach Österreich hatte 
einen wesentlichen Grund darin, dass die Sprache und deren Stil nicht 
mehr so dicht und metaphorisch, sondern teilweise sogar in einer sozi­
al verbindenden, mundartlichen Färbung gestaltet werden konnte. 
Durch die zeitliche Öffnung wurde überdies eine Zeitkritik möglich, 
die Hofmannsthal am 24. April 1909 gegenüber Strauss, im Hinblick 
auf seine eigene Gegenwart, deutlich macht: »hier [d.i. Rosenkavalier] 
ist ja von Philistern die Rede!«44 Dadurch erscheint das Geschehen ver­
ständlicher, authentischer und unmittelbarer. Zudem wurden soziale 
Schranken überwunden.

In der Tat wirkt das Werk sehr viel spontaner und ursprünglicher 
als »Elektra«, obwohl in der frühen Griechenoper eigentlich bis auf 
das Drama des Sophokles und einige andere Untersuchungen etwa 
zur Hysterie kaum andere Quellen ausgemacht werden können, wäh­
rend dem »Rosenkavalier«, wie auch sonst bei Hofmannsthal üblich, 
eine beinahe unübersehbare Quellenvielfalt vorausliegt, die sich aber 
immer zu einer autonomen und originären Synthese des Autors, als 
dessen eigenes Werk, zusammenschließt. Die Fülle der Quellen lässt 
sich zumeist kaum erahnen. Dafür sorgen auch die vielen innovativen 
Einfälle Hofmannsthals, die Bekanntes in einem völlig neuen Licht als 
neue Synthese, als Integration, erscheinen lassen. Zu diesen genialen 
Erfindungen Hofmannsthals zählt auch der als Tradition ausgegebene 
Vorgang, bei der Brautwerbung eine silberne Rose überreichen zu las­
sen. Im 2. Akt übergibt Octavian für Ochs von Lerchenau der jungen 
Sophie die angeblich durch die Tradition so bedeutungsschwere silber­
ne Rose, was jedoch eine Erfindung des Autors ist, mit den Worten: 
»Mir ist die Ehre widerfahren, / daß ich der hoch- und wohlgeborenen 

44 Ebd., S. 57.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 193

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jungfer Braut, / in meines Herrn Vetters, / dessen zu Lerchenau Na­
men, / die Rose seiner Liebe überreichen darf.«45

Am Ende werden durch allerlei Querelen und Zufälle Octavian und 
Sophie ein Paar. Ausgerechnet diese beiden finden zueinander, wo 
doch Sophie durch Octavian die silberne Rose im Namen des Ochs 
von Lerchenau als Werber übergeben wurde. Die vermeintlich sanktio­
nierte Tradition der silbernen Rose wird also grotesk verkehrt. Es ist 
die großzügige Lebensklugheit der Marschallin, die auf den jugendli­
chen Octavian, der ihr junger Liebhaber war, verzichtet. Die durchaus 
schlüpfrige Eingangsszene der Oper im »Schlafzimmer der Feldmar­
schallin«46 offenbart das am Ende aufgegebene Verhältnis. So findet 
in diesem Verzicht der Marschallin das eigentlich zur Tragödie pas­
sende problematische Verhältnis Alter – Jugend eine komödienhafte, 
›vernünftige‹ Lösung. Hofmannsthal selbst hat diese Figurenkonstella­
tionen und vielfachen Bezüglichkeiten knapp und zugleich umfassend 
beschrieben. Sein »Ungeschriebenes Nachwort zum ›Rosenkavalier‹ 
(1911)« hebt hervor:

Die Marschallin ist nicht für sich da, und nicht der Ochs. Sie stehen 
gegeneinander und gehören doch zueinander, der Knabe Oktavian ist 
dazwischen und verbindet sie. Sophie steht gegen die Marschallin, das 
Mädchen gegen die Frau, und wieder tritt Oktavian dazwischen und 
trennt sie und hält sie zusammen. Sophie ist recht innerlich bürgerlich, 
wie ihr Vater [d.i. Faninal], und so steht diese Gruppe gegen die Vorneh­
men, Großen, die sich vieles erlauben dürfen. Der Ochs, sei er wie er sei, 
ist immerhin noch eine Art von Edelmann; der Faninal und er bilden 
das Komplement zueinander, einer braucht den andern, […] Oktavian 
zieht Sophie zu sich herüber […]. So stehen Gruppen gegen Gruppen, die 
Verbundenen sind getrennt, die Getrennten verbunden. Sie gehören alle 
zueinander, und was das Beste ist, liegt zwischen ihnen: es ist augenblick­
lich und ewig, und hier ist Raum für Musik.47

Vermittelt wurden Hofmannsthal die genannten französischen Quellen 
in erster Linie durch Harry Graf Kessler, der auch Wesentliches zur 
Handlung und zur Konstellation der Gestalten im Werk beitrug. Über 
die Art und den Umfang von dessen Mitarbeit entstand zwischen ihm 

45 GW DV, S. 47ff.
46 Ebd., S. 11.
47 Ebd., S. 146.

194 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Hofmannsthal, der dabei, zumindest auf den ersten Blick, keines­
wegs einen besonders sympathischen Eindruck hinterlässt, noch ein er­
heblicher Streit. Die Verstimmung zwischen beiden löste sich erst eini­
ge Zeit später wieder auf. Schon die erste Erwähnung des neuen Stoffs 
für den »Rosenkavalier«, jener Brief Hofmannsthals vom 11. Februar 
1909 an Strauss, gibt auf diesen Zwist einen ersten Hinweis: Als Absen­
deort nennt Hofmannsthal Weimar. Dies ist der Wohnsitz von Kessler. 
Zudem fügt er nach der präzisen Schilderung des Szenars zur »Spiel­
oper« »Der Rosenkavalier« folgenden verräterischen Hinweis an: »Ich 
finde das Szenarium reizend, und Graf Kessler, mit dem ich es durch­
sprach, ist entzückt davon.«48 Eigentlich suggeriert dieser Briefaus­
schnitt, dass Hofmannsthal alleine in einem Arbeitszimmer saß und 
das Szenar erfand, während sich Kessler möglicherweise in einen ande­
ren Raum zum ruhigen Lesen zurückgezogen hatte, bis Hofmannsthal 
ihn zum Vorlesen und anschließendem ›Durchsprechen‹ bat. Dies aber 
hätte der temperamentvolle und von guten Einfällen strotzende Harry 
Graf Kessler niemals geduldet. In dem Brief an den Komponisten wird 
– sicherlich unausgesprochen – die Leistung von Kessler erheblich ver­
kleinert und auf das Reagieren auf einen fertigen Szenar-Text redu­
ziert. Hofmannsthal selbst muss gemerkt haben, dass diese mit seinem 
Brief an Strauss anzunehmende Reduktion nicht dem eigentlichen Ver­
dienst Kesslers entsprach. So kommt er nun zu einer Formulierung, 
die eigentlich, zumindest für Kessler, alles nur noch schlimmer macht. 
Am 5. Juli 1910, also kurz vor der Fertigstellung des Werkes, schreibt 
Hofmannsthal an Kessler, er plane dessen Entstehungs-Anteil am »Ro­
senkavalier« mit einer Widmung deutlich zu machen:

Mein Lieber, da die Musikcomödie dir gefiel, vielleicht mehr als sie ver­
dient, so möchte ich sie dir widmen, wenn ich darf. […] Mir schwebte 
vor, dich, nur mit deinen Initialen zu bezeichnen, als den »verborgenen 
Helfer«.49

Dass Kessler von diesem Vorschlag und auch von dem einleitenden 
Satz vor dem Widmungsplan nicht begeistert, sondern tief verärgert 
war angesichts der gemeinsamen Arbeit in Weimar, ist verständlich. 

48 BW Strauss (1970), S. 54.
49 BW Kessler, S. 296.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 195

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Wunder, dass Kessler auf diesen Brief Hofmannsthals erst nach 
etwa sechs Wochen antwortet. Auch der in der Widmungsformulierung 
gefundene Kompromiss kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
Kessler nach wie vor seine Leistung bei der Texterstellung viel zu we­
nig berücksichtigt sieht. In der nun von beiden getragenen Widmungs­
formulierung, die nicht mehr von einem »Helfer« »H.K.« spricht, heißt 
es nun: »Ich widme diese Komödie dem Grafen Harry Keßler, dessen 
Mitarbeit sie so viel verdankt.« Dass Kessler diese Widmung immer 
noch als geradezu beleidigend empfand, zeigt dessen ausführliche Dar­
stellung dieser misslichen Angelegenheit in seinem Brief an Eberhard 
von Bodenhausen, den er vierzehn Monate nach der Uraufführung des 
»Rosenkavalier« am 24. März 1912 geschrieben hat. Es habe sich bei 
seiner Tätigkeit keineswegs um bloßes »Umarbeiten, Korrigieren oder 
Beraten« gehandelt, »da schon das Thema des Stückes zur Hälfte von mir 
stammt, nämlich die Idee der Verkleidung und die Figur des Quinquin 
[d.i. Octavian], des Rosenkavaliers selber.« Der folgende gesamte In­
halt des Werkes sei sodann Akt für Akt gemeinsam erfunden worden. 
»Hierbei stammte das endgültig Festgehaltene mindestens zu einem 
ebenso großen Teil aus meinen Einfällen und Erfindungen wie aus denen von 
Hofmannsthal.« Sodann beschreibt Kessler ausführlich die von ihm 
und die von Hofmannsthal geleisteten Arbeitsanteile am Werk, wobei 
er in einer verletzenden Weise Hofmannsthal beinahe jede Fähigkeit 
abspricht, dramatische Vorgänge zu erfinden und zu ordnen, und ge­
nau dies sei sein Vermögen – so Kessler. Man spürt noch weit nach der 
Uraufführung des »Rosenkavaliers« die Wut Kesslers über diese Miss­
achtung durch Hofmannsthal.50

Jedoch: Selbst wenn Kessler mit der Aufteilung der Gesamtarbeit 
am »Rosenkavalier« recht hätte, dann trifft das nicht in vollem Umfang 
die letzte, vertonte Fassung. Auch wenn natürlich das Szenar in jenen 
drei Tagen in Weimar gemeinsam erarbeitet worden ist, so hat der 
Text bis zur Endfassung noch erhebliche Änderungen erfahren, an 
denen Kessler gar nicht beteiligt gewesen sein kann. Der Briefwechsel 
mit Strauss macht deutlich, dass am Ende eher mehr Texteinfälle des 

50 Eberhard von Bodenhausen – Harry Graf Kessler. Ein Briefwechsel 1894–1918. 
Ausgewählt und hg. von Hans-Ulrich Simon. Marbach 1978, S. 92ff.

196 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komponisten von Hofmannsthal realisiert wurden, aber eben nicht 
solche von Kessler. Also: Dieser berühmte Streit, dem sich dann doch 
wieder ab 1912 eine Kooperation mit Kessler bei dem Ballett »Die 
Josephslegende« anschloss, kennt eigentlich zwei Verlierer: natürlich 
Hofmannsthal, dessen wirklich verletzende, anonymisierte Widmung 
für den »Helfer« mit guten Gründen zur Verärgerung Kesslers führte; 
aber auch Kessler ist deshalb ein Verlierer, weil er sich so sehr in 
seinen Ärger hineinsteigerte, dass er nicht mehr angemessen gesehen 
hat, was nach seiner Kooperation mit Hofmannsthal dieser alleine 
noch am Werk geschaffen hat. Zwei eitle Künstler eben.

Eine weitere Merkwürdigkeit im Blick auf den »Rosenkavalier« fällt 
auf, die allerdings nicht wirklich auf Hofmannsthal oder Strauss zu­
rückgeht, sondern ihre Ursache im Mainstream-Denken unserer Ge­
genwart hat. Es gibt eine für die Struktur der Oper wesentliche Gestalt, 
die wortlos und auch ohne Gesang gliedernd gedacht und auch tätig 
ist. Merkwürdig genug wird diese Bühnenfigur in vielen Inszenierun­
gen der letzten Jahre oder auch der beiden letzten Jahrzehnte gestri­
chen oder umfassend modifiziert, obwohl sie bedeutsam ist. Durch 
sie wird zunächst das ganze Geschehen eröffnet, wenn sie mit dem 
Frühstückstablett ins Schlafzimmer der Feldmarschallin eintritt und 
Octavian gerade noch sich und seinen Degen verstecken kann; die 
schlüpfrige Szenerie wird so nicht für andere Gestalten erkennbar und 
Octavian und die Marschallin können beim Frühstück ihre Nöte um 
das Entdecktwerden ihrer frivolen Beziehung durch den Ehemann 
austauschen. Der auf diesen Feldmarschall möglicherweise deutende 
Lärm in der Garderobe weist aber in Wahrheit auf den um Einlass 
ersuchenden Ochs von Lerchenau. Damit und schon zuvor durch 
das Erzählen der Vorschichte vom Feldmarschall und vom Brief des 
Ochs, wird das Geschehen der Oper eröffnet, also durch das wortlose, 
Frühstück bringende Auftreten jener wortlosen Gestalt. Etwa in der 
Mitte, am Ende des ersten Aktes, wird von der Marschallin dieser 
stummen Gestalt das bedeutungsvolle, die silberne Rose enthaltende 
Saffianfutteral zum Weiterreichen im Hause des Faninal übergeben. 
Und auch am Ende vollbringt die für das Bühnenwerk wichtige Figur 
eine bedeutsame wortlose Geste, indem sie das auf gewesene Trauer 
verweisende Taschentuch am Ende zur Bekräftigung der »Komödie für 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 197

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Musik« lustspielhaft von der Bühne entfernt. Und warum wird diese 
für die Struktur des Werkes so wichtige Gestalt gegenwärtig oft gestri­
chen? Weil sie im originalen Textbuch des Werkes von Hofmannsthal 
und Strauss, auch schon im Personenverzeichnis, so geführt wird: »Ein 
kleiner Neger«. Es ist klar, dass Strauss und Hofmannsthal keine Ras­
sisten waren, sondern mit diesem Schachzug der Festlegung der wort­
losen Gestalt dem ganzen Werk etwas Weltoffenes, Fremdländisches, 
Exotisches vermitteln wollten und überdies den wortlosen Strukturprä­
ger in die Nähe eines deus ex machina rücken. Vielleicht kann man 
hier auch eine auf unsere Zeit deutende Weisheit Hofmannsthals ent­
decken, der in den Briefen mit Walther Brecht, verkürzt gesagt, meint, 
dass »Zeitgeist« eigentlich die Zeit ohne Geist bedeutet.51

»Ariadne auf Naxos«

Schon vor der glanzvoll-erfolgreichen Premiere des »Rosenkavalier« 
waren bei den beiden Schöpfern der Oper Pläne zu weiteren gemein­
samen Werken in der Diskussion. Ohnehin sind diese frühen Jahre 
des 20. Jahrhunderts eine besonders produktive Zeit Hofmannsthals, 
in der er keineswegs nur Libretti geschrieben hat, sondern z.B. zwi­
schen 1908 und 1912 in allen Gattungen tätig war: Er hat etwa die 
großartige erste Fassung des »Andreas«-Romans, »Augenblicke in Grie­
chenland« und »Lucidor« als Prosatexte verfasst; dann auch die Büh­
nenwerke »Cristinas Heimreise«, »Jedermann« und die geschilderten 
Opernlibretti geschrieben. Zudem führt er im Zuge einer Übersetzung 
eine intensive Auseinandersetzung mit Molières »Die Heirat wider 
Willen«. Aus der konzentrierten Beschäftigung mit Molières Werken, 
die zu einer Übersetzung gehört, ergeben sich für Hofmannsthal An­
regungen, die sich in vielen seiner Werke niederschlagen; dass das 
Intrigenspiel im »Rosenkavalier« und auch die dortige Überwindung 
sozialer Grenzen durch Molières Werke begünstigt wurde, ist bereits 
erwähnt worden; aber es kommen weitere Wirkungen hinzu: die Er­
zählung »Lucidor«, aus der später das Libretto zur Oper »Arabella« 

51 Vgl. BW W. Brecht, S. 170–172.

198 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde, geht zu einem gewichtigen Teil auf Molières Komödie »Le 
Dépit amoureux« zurück, und, im Zusammenhang des Opernschaffens 
wohl am wichtigsten: Die 1912 in erster Fassung vorgelegte »Ariadne 
auf Naxos« enthält zu einem großen Teil das von Strauss neu vertonte 
Molière/Lully-Werk »Der Bürger als Edelmann«.

Schon ein sehr verkürzter Blick auf die Produktivität jener Jahre, 
zu der ja auch noch die Pläne zum Ballett »Die Josephslegende« zäh­
len, macht eine Besonderheit im Schaffen Hofmannsthals deutlich: 
Er arbeitet stets an mehreren Plänen gleichzeitig und hat dabei ganz 
bewusst keine unübersteigbaren Grenzen zwischen den Projekten gezo­
gen. Alle im Entstehen begriffenen Werke wirken auf den Schreibfort­
gang bei allen anderen Projekten ein, sie stehen in Wechselwirkung zu­
einander. Dies zeigt sich ganz konkret, leicht ablesbar, an den wenigen 
genannten Werken jener Jahre. Aber dies kann auch für das gesamte 
Schaffen belegt werden.

Diese Besonderheit in der Produktivität Hofmannsthals hat wiede­
rum zur Folge, dass man häufig bei Notizen des Autors gar nicht 
genau weiß, zu welchem Werk diese gehören. Besonders deutlich wird 
dies bei solchen Werken, die Hofmannsthal sehr lange beschäftigt 
haben, z.B. der »Andreas«-Roman. Es gibt Notizen des Autors aus 
allen seinen Schaffensphasen, die man zumeist eben diesem Roman 
zuordnen könnte, aber zugleich könnten sie als Überlegungen gelten, 
die einem anderen Werk, das just in der Zeit entstand, zuzuschreiben 
sind. Was diese Eigenart im Schreibprozess Hofmannsthals für die 
Herausgeber der kritischen Werkausgabe bedeutet, liegt auf der Hand: 
Hier müssen alle Notizen, die dem publizierten Werk etwa als Vorstufe 
zuzuordnen sind, abgedruckt werden. Aber, was tun, wenn man gar 
nicht genau weiß, zu welchem Werk diese Notizen zählen? Vieles muss 
dabei offen bleiben, und in der großen kritischen Ausgabe wird das 
auch deutlich gemacht, wenn man etwa eine Notiz des Autors, die man 
früher zumeist dem Ballett »Josephslegende« zugeordnet hat, nun in 
den Zusammenhang mit dem »Andreas«-Roman stellt.

Verfolgt man diese Wechselwirkungen im Prozess der Werkentste­
hungen, dann ergeben sich aber auch unerwartete Einsichten für den 
Leser. Ein Beispiel: Der berühmte Chandos-Brief, der in sprachlicher 
Vollendung die Krise an der Mitteilbarkeit durch Sprache formuliert, 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 199

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist oft als schwerer Schaffensbruch bei Hofmannsthal gedeutet worden; 
das liegt ja auch nahe, wenn die Zweifel an der Verlässlichkeit der 
Wortsprache ausgerechnet durch einen auf das Wort angewiesenen 
Dichter formuliert werden. Die Dokumente der Werkentstehungen 
zeigen aber etwas ganz Anderes: In der Entstehungszeit des Chandos-
Briefes, der selbst wiederum bei Hofmannsthal in einer ganz frühen 
Prosaskizze einen wesentlichen Vorläufer hatte,52 entstehen zentrale 
Teile des so erfolgreichen »Elektra«-Dramas, und auch an der Bearbei­
tung von Calderons »Das Leben ein Traum« kommt er wesentlich vor­
an. Also: Der Chandos-Brief markiert keine Schaffenskrise. Vielmehr 
ist die sich hier zeigende Sprachskepsis eine sich von Anfang bis zum 
Ende des Schreibens von Hofmannsthal durchhaltende Beklagung 
einer Schwäche, aber sie markiert keine Schaffensnot oder -problema­
tik.

Zurück zur Kooperation zwischen dem Librettisten und dem Kom­
ponisten. Der alte Semiramis-Wunsch wird von Hofmannsthal, zum 
Leidwesen von Strauss, endgültig aufgegeben, aber als neues Sujet 
wird von Hofmannsthal schon am 31. Oktober 1910 ein »phantasti­
sches Schauspiel« berufen, aus dem dann »Die Frau ohne Schatten« 
werden wird.

Aber es kommt unverhofft noch eine weitere Opernidee zur Spra­
che, die aber nur als kleine Zwischenarbeit geplant ist: »Ariadne auf 
Naxos«, und genau dieses vermeintlich kleine Nebenprodukt wird sich 
zu einer Arbeit ausweiten, die, nach der ersten Fassung von 1912, 
bis 1916 andauert und die von allen gemeinsam geschaffenen Opern 
die verwickelteste Entstehungsgeschichte aufweist. Zugleich werden 
hier aber auch im Briefwechsel beider die wichtigsten Äußerungen 
Hofmannsthals zur Ästhetik der Oper wie der kulturgeschichtlichen 
Entwicklung überhaupt nachlesbar.

Ausgangspunkt für diese »Zwischenarbeit« ist Hofmannsthals Be­
schäftigung mit Molière. Im Zuge seiner Übersetzungstätigkeit stieß er 
auf das Werk »Der Bürger als Edelmann«, das nicht nur ein Drama 
war, sondern in Zusammenarbeit mit dem bedeutenden Komponisten 
Jean-Baptiste Lully zu einer Art Oper ausgeweitet wurde, wie übrigens 

52 Vgl. Eine Monographie (1895) in: GW RA I, S. 479–483.

200 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die von Hofmannsthal übersetzte »Heirat wider Willen«, bei der 
der Übersetzer indessen auf die Musik verzichtete. Zu dieser im 17. 
Jahrhundert entstandenen Gattung, das Comédie ballet, zählt auch der 
»Bürger als Edelmann« in der vertonten Version (1670). Eine Eigenart 
dieser Gattung hat sich lange Zeit erhalten, nämlich das beschließende 
große Fest. Johann Strauß hat dieses in seiner Operette »Die Fleder­
maus« sogar noch witzig umgestellt und das Fest an das Ende des 2. 
Aktes gerückt, dem dann nur noch die eigentlich trostlose Gefängnis­
szene als Finale folgt.

Der Ausgangspunkt für die »Ariadne auf Naxos« ist jenes Molière/
Lully-Comédie ballet »Der Bürger als Edelmann«. Hofmannsthal hat 
diesen Text nicht selbst übersetzt, sondern stützt sich auf die Übertra­
gung von Bierling. Dessen fünfaktige Fassung verdichtet er in zwei 
Akten, wobei das große Festfinale, die »Türkenzeremonie«, von ihm 
gestrichen wird. An dessen Stelle soll die kleine »Zwischenarbeit« 
»Ariadne auf Naxos« treten. Strauss war durchaus mit dieser Planung 
einverstanden, auch wenn man, in den Briefen zumindest, eine große 
Begeisterung vermisst. Es schien für den Komponisten nur eine eher 
kleinere, überschaubare Komposition nötig zu werden, denn er stützte 
sich bei der Molière-Komödie durchaus umfänglich auf die vorliegende 
Vertonung Lullys, deren Formen, Motive und ganze Zwischenstücke 
er sich originell anverwandelt. Zudem greift er auf Motive und motivi­
sche Netzwerke von Wagner und auch auf die »Ariadne auf Naxos« 
(1775) von Georg Anton Benda zurück. Insgesamt gelingt aber Richard 
Strauss eine ungemein witzige, einfallsreiche und geradezu begeistern­
de Vertonung des »Bürgers als Edelmann«. Der Komponist hat das 
selbst genau so gesehen, denn nach der Umarbeitung der Oper von 
1912 zu der heute gültigen Fassung von 1916, bei der der »Bürger als 
Edelmann« mit der Musik von Strauss völlig gestrichen wurde, hat der 
Komponist seine Vertonung gerettet: Er stellte vier Varianten seines 
»Bürgers als Edelmann« als sein op.60 III, a–d zusammen, und zwar 
von der Symphonischen Dichtung über ein Ballett bis zur Orchester­
suite, wobei besonders die Variante als Symphonische Dichtung häufig 
aufgeführt wird.

Auch der mehrfach formulierte Hinweis von Hofmannsthal und von 
Strauss, dass diese Zwischenarbeit als kleine »Kammermusiksache« (so 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 201

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an den Librettisten am 22. Mai 1911) mit einer Nähe zu Mo­
zarts Orchester komponiert werden solle, muss nicht unbedingt Begeis­
terung bei Strauss ausgelöst haben. Denn: Er liebte fraglos Mozart 
sehr, aber ihm war auch ein großes Orchester sehr wichtig, da dieses 
das Zeitgemäße seiner Kompositionen angemessener zum Klingen 
bringe konnte; zudem konnte ein größerer Klangkörper auch finanziel­
le Vorzüge ins Feld führen. Strauss war ungemein engagiert im Aufbau 
einer sozial ausgewogenen Versorgung der Komponisten; schon 1898, 
dann wieder 1903 erhob er die Forderungen des Urheberrechts für 
Komponisten, die er strikt von den Verlagsrechten für Verleger ge­
trennt wissen wollte. Strauss war von 1890 an in leitenden Positionen 
beim »Allgemeinen Deutschen Musikverein« (ADMV) und bei der 
»Genossenschaft Deutscher Tonsetzer« (GDT) tätig, von 1901–1909 
war er sogar Vorsitzender des ADMV. Ihm gelang es, durch geschick­
tes Verhandeln tatsächlich ein tragfähiges Urheberrecht für Komponis­
ten zu entwickeln, gleichsam eine Vorstufe zur heutigen GEMA, die 
auch für weniger erfolgreiche Komponisten sozial ausgewogen Tantie­
men bereitstellte. Dass dabei Werke für große Orchester und Opern 
höhere Zahlungen mit sich brachten als »Kammermusiksachen«, ver­
steht sich von selbst. Böse Zungen haben behauptet, Strauss hätte we­
gen dieser Honorarunterschiede oft für besonders große Orchester ge­
schrieben. In der Tat ist etwa sein Werk »Eine Alpensymphonie« (UA 
1915) in der Optimalbesetzung für 129 Musiker (und möglicherweise 
noch mehr) gedacht. Strauss ist sicherlich sehr geschäftstüchtig gewe­
sen, allein für die »Elektra« hat er 1908 ein Honorar von 100.000 Mark 
erhalten, aber er hat diese geschäftliche Fähigkeit niemals zum Scha­
den von Kollegen und Mitstreitern eingesetzt – eher im Gegenteil: Der 
wenig geschäftstüchtige Hofmannsthal hat etwa in Tantiemenfragen 
Strauss viel zu verdanken. Deshalb kann die Zurückhaltung beim »Mo­
zartorchester« zur »Ariadne auf Naxos« nicht wirklich entscheidend 
auf die kammermusikalische Besetzung zurückgeführt werden.

Und bei dieser Zurückhaltung bleibt es im Entstehungsprozess der 
»Ariadne« keineswegs, eher im Gegenteil: Strauss forciert das Werden 
des Werkes, indem er zunehmend bedrängender Hofmannsthal um Li­
brettotexte für diese Oper bittet, und für Hofmannsthal wird die »Ari­
adne« geradezu zu einem Exempel seiner die Künste verbindenden 

202 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht und seiner kulturhistorisch-ästhetischen Überzeugungen. Schon 
in der »Elektra« ist für den Librettisten, neben der selbstverständlichen 
Synthese von Dichtung und Musik, der Tanz der Elektra als ergänzen­
des Medium wichtig. Im »Rosenkavalier« gewinnt schon im ersten 
Brief über dieses neue Projekt an Strauss der Hinweis auf ein mögli­
ches Ballett als integrierbares Medium eine große Bedeutung. Zudem 
steigt die Beachtung des Visuellen durch die immer wieder gesuchte 
Mitarbeit von Roller als Bühnenbildner außerordentlich. Dass das Vi­
suelle, verdichtet in der Bildenden Kunst, darüber hinaus aber auch in 
der Oper zunehmend an Bedeutung bereits in der Planungsphase ge­
winnt, zeigt nachdrücklich der Entstehungsprozess der »Ariadne auf 
Naxos«. Noch bevor Hofmannsthal eine einzige Zeile seines Textbu­
ches geschrieben hatte, schickte er Strauss am 19. Mai 1911 ein knapp 
bemessenes Szenar, in dem er zwei Maler nennt, aus denen die Idee 
zur Oper ableitbar ist und die diese als prägende Künstler mitgestal­
ten, wenn es an die Formulierung des Librettos geht. Die von Anfang 
an geplante Buffo-Welt der Zerbinetta ordnet der Librettist den »Figu­
ren der commedia dellʼarte in Callotʼs Manier« zu. Er bezieht sich da­
mit auf diese berühmten Figurendarstellungen des Barock-Künstlers 
aus Lothringen, Jacques Callot, die in ihrer bunt-grotesken künstleri­
schen Präsentation so ungemein anregend und beweglich wirken. Um­
fassenderes spricht noch der nicht nur auf die Commedia-Welt bezoge­
ne zweite genannte Name eines Bildenden Künstlers an: Nicolas Pous­
sin. Bereits im genannten ersten Szenar bezieht Hofmannsthal in die 
Schilderung der gesamten für die Oper gültigen Bühneneinrichtung 
den ihn anregenden Maler ein, denn diese Bühne soll im »Pous­
sinʼschen Stil«53 gestaltet sein. Der Librettist meint damit keineswegs 
nur die visuelle Präsentation, sondern auch das Wesen, Geschehen 
und die Gestalten der »Ariadne auf Naxos«. Auf diesen umfassend zu 
verstehenden Hinweis auf Poussin deutet schon jener frühe Brief an 
Strauss, in dem er aus bloßen Farben und Bewegungen, aus Sichtba­
rem, eine Interpretation der »Elektra«-Oper entwarf, also im Sichtba­
ren die großen geistig-künstlerischen Zusammenhänge vorstellen konn­
te. Für die »Ariadne-Oper« gibt es zudem noch den bekräftigenden 

53 BW Strauss (1970), S. 118.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 203

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


späten und auf das ganze Opus bezogenen Hinweis auf diesen Maler 
in der Endfassung des Werkes von 1916: »Das Ganze dem Poussin­
schen Stil angenähert«.

Dass Hofmannsthals Werkplan zu dieser Oper, die vornehmlich 
auf dem antiken Stoff der Ariadne und dem »Bürger als Edelmann« 
von Molière (1622–1673) und Lully (1632–1687) fußt, gerade Poussin 
(1594–1665) zur prägenden und leitenden Gestalt für das Werden die­
ses neuen Werkes bestimmt, liegt an einer Besonderheit dieses Malers, 
die Hofmannsthal häufig, übrigens im Einklang mit Goethe, hervorge­
hoben hat: Poussin ist für ihn deshalb ein besonderer Erneuerer, weil 
er sich in seinen Bildern auf den Weg zu Innovativem nicht durch 
gewagte Bahnbrüche oder das Erfinden nie gedachter Dimensionen 
macht, sondern durch das originelle Zusammenfügen von Tradiertem. 
Dabei kommt es Poussin keineswegs darauf an, dass die Synthesen 
aus Vorgängen oder Vorstellungen entstehen, die gleichzeitig ablaufen 
oder abgelaufen sind. Vielmehr fügt er in vielen seiner Bilder etwa an­
tike Abläufe mit christlichen Geschehnissen ineinander: So erscheint 
das zeitlich Auseinanderliegende als Gleichzeitiges, simultan Ablaufen­
des in neuer, innovativer Konstellation.

Und genau diese Konstruktion im Zusammenfügen von Teilen, die 
eigentlich nicht zueinander gehören, charakterisiert die Ariadne-Oper 
wie kaum ein anderes Werk von Hofmannsthal und Strauss. Der Li­
brettist hat diese Zusammenhänge selbst in seinem Brief vom 20. März 
1911 an Strauss, also noch zwei Monate vor jenem auf Poussin verwei­
sendes Szenar der geplanten Oper vom 19. Mai 1911, unüberbietbar 
präzise formuliert. In seinem Kopf sei das Werk, von dem noch keine 
Libretto-Zeile existierte, »so gut wie fertig«. Dieses, benannt »Ariadne 
auf Naxos« solle

gemischt [sein] aus heroisch-mythologischen Figuren im Kostüm des 
XVIII. Jahrhunderts in Reifröcken und Straußenfedern und aus Figuren 
der commedia dellʼarte, Harlekins und Scaramouches, welche ein mit 
dem heroischen Element fortwährend verwebtes Buffo-Element tragen.54

54 Ebd., S. 112.

204 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass dieser Werkplan, der ja präzise in der 2. Fassung der Ariadne-
Oper verwirklicht wurde, nicht nur die bedeutsame Nähe zu Poussin 
deutlich werden lässt, wird im Fortgang dieses Briefes vom 20. März 
1911 offenkundig. Hofmannsthal legt hier nämlich, weit über Poussin 
hinausgehend, seine generelle ästhetische Einstellung offen, und diese 
zeigt, dass seine vielen Wege ins Neue, in eine erneuerte Literatur-, 
Kunst- und Kulturbeziehung überhaupt, keine Bahnbrüche aus dem 
Nichts, keine völlig neuen Anfänge sind, sondern auf Überkommenes 
zurückgreifen, da »ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«,55 

also das Gewesene modifiziert anwesend bleibt – so etwa durch die 
poussinische Art der Synthese des Anachronistischen. Leicht abgewan­
delt wiederholt er diese ästhetische Grundüberzeugung der Spiralent­
wicklung am 23. Juni 1912 gegenüber Strauss, indem er nun in der 
Kunstentwicklung die Notwendigkeit einer »Schraubenlinie« sieht, die 
zu »höhere[m] Gewinde«56 führt.

Ein bewahrendes Weiterentwickeln leitet also die Ästhetik des kon­
servativen Revolutionärs Hofmannsthal, den man deshalb einen Kon­
servativen nennen kann, wenn »konservativ« die Offenheit für Neues 
umfasst, das organisch mit dem Alten in Zusammenhang steht.

Von dieser Position Hofmannsthals aus erschließen sich dann auch 
die Gründe für dessen Zurückhaltung etwa gegenüber der Wandlung 
Picassos zur Abstraktion, aber auch für die im Grunde gegen den weit­
gehenden Begeisterungs-Strom gerichtete Distanz zu Strawinskys »Sa­
cre du printemps«: Picassos Abstraktion und Strawinskys heidnisches 
Frühlingsfest als sein drittes Ballett sind zu Beginn des 20. Jahrhun­
derts bahnbrechend und aber auch avantgardistisch. Hofmannsthal 
selbst hebt in seinem ersten »Wiener Brief« von 1922 diesen fundamen­
talen Unterschied zwischen seiner und der avantgardistischen Ästhe­
tik eines Strawinsky hervor: Hofmannsthals ästhetische Konzeption 
sei »repräsentativ im gleichen Sinn, wie etwa Strawinskys ›Sacre du 
Printemps‹ für polar entgegengesetzte Stimmungen und Kräfte in der 
europäischen Kunst im höchsten Grade repräsentativ ist.«57 Natürlich 

55 Ebd., S. 113.
56 Ebd., S. 187.
57 GW RA II, S. 284.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 205

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt es auch bei den ›wilden‹ Kunstbewegungen der Avantgarde anre­
gende Vorläufer, doch diese offenbaren sich nicht so direkt und nach­
vollziehbar wie bei Poussin und natürlich Hofmannsthal und Strauss.

So eindringlich, nachvollziehbar und überzeugend Hofmannsthal 
seine ästhetische Intention in Bezug auf die Ariadne-Oper darlegt, so 
schwierig offenbart sich die künstlerische Realisation, und zwar in 
erster Linie durch das Problem, all diese verschiedenen Vorlagen zu 
einer organischen Synthese zu bringen. In der ersten Fassung von 1912 
gelingt dies noch nicht, denn hier reihten sich drei sehr heterogene Tei­
le aneinander, und zwar zunächst »Der Bürger als Edelmann« als eine 
Art modernes »comédie ballet«, das den bearbeiteten Molière-Text 
mit der sich weitgehend auf Lully stützenden Vertonung von Strauss 
enthielt. Sodann folgte als zweiter Teil ein reines Sprechtheaterstück 
als »Zwischenszene«, worauf dann erst die »eigentliche« Oper »Ariad­
ne auf Naxos« mit vorangestellter Ouvertüre folgt. Abgesehen von 
diesem nicht akzeptablen, unorganischen Zusammenstellen dreier sehr 
unterschiedlicher Medienformen war das Werk auch noch mit einer 
Spieldauer von über drei Stunden überdehnt; erschwerend kommt 
hinzu, dass von dieser Gesamtspieldauer auch noch etwas mehr als 
zwei Stunden auf das Vorspiel »Der Bürger als Edelmann« entfallen: 
Hier stimmen die Proportionen, Gewichtungen und auch ästhetischen 
Konzepte (noch) nicht: Die Konstruktion des Neuen aus bekanntem, 
wenngleich entlegenem Alten, führt noch nicht zu einer Einheit des 
Ganzen. Und diese Einheit ist eine stetige Forderung von Hofmanns­
thal an all seine Werke.

Der Briefwechsel zwischen dem Librettisten und dem Komponisten 
bietet einen eindringlichen Beleg für die mühsame, letztlich aber sehr 
erfolgreiche Überarbeitung des neuen Werkes. Geahnt hatten beide, 
dass die erste Fassung von 1912 noch nicht gelungen war, und der 
Misserfolg bei der Premiere am 25. Oktober 1912 im Kleinen Haus des 
königlichen Hoftheaters in Stuttgart und die anschließenden kriti­
schen Stellungnahmen der Presse, die sich zumeist auf die unorganisch 
zugeordneten Teile des Werkes bezogen, bekräftigten den Zweifel der 
Künstler an ihrem neuen Werk. So zuversichtlich und engagiert beide 
Künstler den interessanten Werk-Plan im Blick auf Poussin, Moliere, 
Lully und Callot im Sinne jener Spiralentwicklung verfolgten, so dau­

206 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erte es dennoch über vier Jahre, bis die zweite Fassung des Werkes ge­
schafft war. Die Überarbeitung lief u.a. deshalb schleppend an, weil 
Strauss, der sehr an seinen Lully-orientierten Stücken zum »Bürger als 
Edelmann« hing, erst im Januar 1916 seine Bereitschaft bekundete, das 
neue Vorspiel zu vertonen. Weitere Modifikationen und Gestaltungsän­
derungen besonders des Schlusses folgten. Im Juni 1916 war die neue, 
nun sehr organisch wirkende zweite Fassung der Oper vollendet. Sie 
wurde am 4. Oktober 1916 in Wien erstmals auf die Bühne gebracht 
und setzte sich in dieser Version nachhaltig und höchst erfolgreich 
durch. Die entscheidenden Schwächen waren behoben worden. So hat­
ten die Künstler die ehemals drei heterogenen Teile auf zwei zusam­
mengestrichen, und dabei auch die ästhetischen Konzepte organisch 
dadurch synthetisiert, dass beide Teile vertont waren, also nun eine 
Medieneinheit präsentiert wurde. Diese ist überdies publikumsfreund­
lich gekürzt worden: Das gesamte Werk nimmt nun nur noch zweiein­
halb Stunden in Anspruch. Der einleitende »Bürger als Edelmann« ist 
völlig gestrichen worden und das damals folgende unvertonte Zwi­
schenspiel wird in der neuen Fassung zum nur 35 Minuten dauernden 
vertonten Vorspiel. Dieses thematisiert in ungemein geistreicher Weise 
– wie der Briefwechsel in der »Ariadne«-Zeit – zugleich eine Ästhetik 
der Künste, wobei die Musik, ganz im Sinne der für beide Schöpfer 
wichtigen Gestalt Schopenhauer, mit Abstand als die höchste aller 
Künste gefeiert wird. Zudem ist das ganze Pariser Geschehen um Jour­
dain in der Vorlage nun nach Wien transferiert – ähnlich wie zuvor die 
silberne Rose im »Rosenkavalier«. Strauss wiederum gibt seinen Wi­
derstand gegen eine Vertonung des zuvor unvertonten Zwischenspiels, 
nun Vorspiels, deshalb bald auf, weil er – später sehr erfolgreich ge­
nutzt – seine witzige, einfallsreiche und, trotz aller Bezüglichkeit zu 
Lully, Mozart und auch Wagner, eigenständige Musik in mehreren Fas­
sungen vorgelegt hat. Davon wurde besonders seine Orchestersuite 
»Der Bürger als Edelmann« erfolgreich. Hofmannsthal hat diese Be­
mühungen von Strauss deshalb nachdrücklich unterstützt, weil ja diese 
›alte‹ Vertonung des »Bürgers« genau nach dem ästhetischen Prinzip 
des Autors und aber auch Poussins gestaltet war, in einer Spirale die 
Kunst weiterzuentwickeln, indem unterschiedliche Epochen zu neuen, 
zukunftsweisenden Synthesen zusammengefügt werden.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 207

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der »Ariadne auf Naxos« zeigt sich die aus der Sprachkrise 
Hofmannsthals resultierende Öffnung zu den anderen Künsten wohl 
am eindringlichsten und auch erfolgreichsten. Hier ist er von seiner 
ästhetischen Idee, die Sprachschwäche durch die Intensität und Unmit­
telbarkeit der Musik und durch die visuelle Präsenz der unterschiedli­
chen Zeiten und Eindrücke in der Bildenden Kunst zumindest auszu­
gleichen, vielleicht am überzeugendsten geführt worden. Zudem darf 
nicht vergessen werden, dass die Visualisierung des Operngeschehens, 
das Bühnenbild und die szenischen Auf- und Abtritte mit allen Farb-, 
Schatten- und Lichtverhältnissen eine immer größere Bedeutung ge­
winnen, denen dann nicht zuletzt die großen Künstler und Mitarbeiter 
Reinhardt und Roller zunehmend ergänzend gerecht werden.

Diese aus der Sprachkrise resultierende Antwort mit einer Synthe­
se der Künste im musiktheatralischen Bühnenwerk lässt sich in den 
etwas ausführlicheren Beschreibungen der ersten drei Opern verfolgen. 
Es ist und bleibt in der bewegten Zeit sich wandelnder Künste im 
frühen 20. Jahrhundert eine Besonderheit des Autors Hofmannsthal, 
sich derart umfassend und erfolgreich für alle anderen Medien zu 
öffnen. An dieser sich hier eindrücklich abspielenden grundsätzlichen 
Synthese ändert sich bis einschließlich der »Arabella«, dem letzten 
gemeinsamen Werk, nichts. Gleichwohl wird jeweils in allen gemein­
samen Schöpfungen eine Individualität des Kunstwerkes gewahrt, es 
bleibt je unvergleichlich.

Da sich die Grundprinzipien des Schaffens für das Musikbühnen­
theater, die schon für »Elektra«, den »Rosenkavalier« und »Ariadne 
auf Naxos« gelten, durchhalten, mögen einige knappe Bemerkungen 
über das weitere gemeinsame Werk von Hofmannsthal und Strauss 
genügen. Es ist ohnehin zuweilen erstaunlich, dass die nach der »Elek­
tra« entstandenen Opern und das Ballett im Prinzip phasenweise paral­
lel entstanden und der Briefwechsel zwischen den beiden Schöpfern 
zuweilen den Leser in einem gewissen Zweifel darüber lässt, von wel­
chem Werk dort eigentlich gerade gesprochen wird.

Wenn man die Uraufführungsdaten vergleicht, könnte man glauben, 
es gäbe eine Chronologie des Entstehens, aber das ist falsch. Die erste 
Fassung der »Ariadne« wurde am 25. Oktober 1912 in Stuttgart uraufge­
führt, das Ballett »Josephslegende« ging in Paris am 14. Mai 1914 erst­

208 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mals über die Bühne, die 2. Fassung der »Ariadne« folgte am 4. Oktober 
1916 in Wien und die »Frau ohne Schatten« hatte am 10. Oktober 1919 in 
Wien Premiere. Wenn man sich an die lange Arbeit an der 2. Fassung der 
Ariadne erinnert, dann läuft diese nicht nur parallel zur Entstehung des 
Balletts,  sondern auch zu der der »Frau ohne Schatten«,  von der ja 
erstmals schon im Januar 1911, zumindest als Plan, die Rede war. Und, 
wenn man den Entstehungsprozess  der  musikalischen Bühnenwerke 
noch genauer fasst, dann ist selbst schon das letzte gemeinsame Werk 
»Arabella« Gegenstand dieser Jahre: Aus der Erzählung »Lucidor«, die 
Hofmannsthal  1910  veröffentlichte,  entstand  dann  das  Libretto  zur 
»Arabella«, die am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgeführt wurde. Einzig 
»Die  ägyptische Helena« hat  wohl  eine in  etwa begrenzbare Entste­
hungszeit von 1919 bis 1924; die Uraufführung fand am 6. Juni 1928 in 
Dresden statt,  aber Strauss arbeitete noch nach Hofmannsthals Tod 
bis 1933 an der sogenannten Wiener Fassung der »Helena«.

»Die Josephslegende«

Wenn man auf diese letztgenannten Werke den Blick richtet, dann fällt 
zumindest eine Merkwürdigkeit auf: Eigentlich sollte man glauben, 
dass mit dem Ballett »Josephslegende« der abgelehnte Erstwunsch 
Hofmannsthals gegenüber Strauss, ein Ballett (»Der Triumph der 
Zeit«) zu vertonen, eine späte, hoch willkommene Realisierungsmög­
lichkeit erlebe. Hier nun konnte der Librettist ohne Worte, nur in den 
Ausdrucksformen der Musik und des Szenisch-Visuellen eine Ge­
schichte übermitteln, die eben nicht – trotz eines Geschehens-Szenars 
– der Unzuverlässigkeit der Wortsprache ausgeliefert war. Die eigent­
lich anzunehmende Begeisterung bei der Planung und Entstehung des 
Werkes blieb aber beim Librettisten erstaunlicherweise weitgehend 
aus. Dies ist auch deshalb erstaunlich, weil der Inhalt der »Josephsle­
gende« weit weniger mit Bedeutungen und Vorgeschichten aufgeladen 
war als der frühe »Triumph der Zeit«, und das bedeutete auch weit 
praktikablere Vertonungs- und Visualisierungsmöglichkeiten für dieses 
neue Werk. Möglicherweise hat diese Zurückhaltung des Librettisten 
mit dem Initiator zum Ballett, Harry Graf Kessler zu tun, denn paral­
lel zu den ersten Plänen kam die Arbeit am »Rosenkavalier« zu jenem 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 209

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende, das, ganz abgesehen vom großen Erfolg der Oper, durch die 
doch recht heftige Auseinandersetzung in Fragen der Autorschaft zwi­
schen Graf Kessler und Hofmannsthal gekennzeichnet ist. Zur Erinne­
rung: Die heftige, empörte Schilderung Kesslers dieser Angelegenheit 
im Brief an Bodenhausen ist mit dem 24. März 1912 datiert. Ausge­
rechnet aber dieser tief beleidigte und gekränkte Kessler war der Initia­
tor des Ballett-Projekts, und er versuchte den reservierten Hofmanns­
thal für seinen Plan zu gewinnen. Anlass war die unglaubliche Karrie­
re des »Ballets Russe« und seines Leiters Diaghilew und besonders der 
Enthusiasmus des Publikums gegenüber dem »Wundertänzer« Nijins­
ky in diesem Ensemble – eine Begeisterung, die durch ganz Europa 
ging. Graf Kessler gehörte zu den Zuschauern, die von Diaghilews 
Gruppe im Sommer 1909 in Paris fasziniert waren. Darüber berichtete 
er Hofmannsthal brieflich und er zog schon in diesen Schreiben vom 
28. Mai und 5. Juni 1909 vorsichtig in Erwägung, Hofmannsthal möge 
doch mit Strauss »für diese Leute«, zumal für den »jungen Nijinski«, 
ein Ballett schreiben. Das war für Kessler deshalb besonders wichtig, 
weil er von einem überwältigenden Eindruck berichtete, den diese 
»neue Kunst« der russischen Tänzer in unvorstellbarer »Vollkommen­
heit« in einem »Wunder von Bewegung, Farbe und Schönheit«58 aus­
übt. Überschwänglich sucht er den Librettisten zu überreden, zu einer 
Aufführung der Diaghilew-Tänzer nach Paris zu kommen, weil viel­
leicht eine unabsehbare Wirkung auf Hofmannsthals Phantasie der Er­
trag dieser Darbietungen sein könnte. Auch wenn Hofmannsthal aus 
verschiedenen Gründen nicht nach Paris reist, ist der Nährboden für 
den am Tanz und am Ballett sehr interessierten Autor für ein eigenes 
Werk dieser Gattung bereitet. Vergessen konnte er die Anregung ohne­
hin nicht, denn Diaghilew und seine Mitstreiter, zumal Nijinsky, waren 
in diesen Jahren in aller Munde, und keine kulturorientierte Zeit­
schrift konnte es sich leisten, nicht über deren legendäre Aufführungen 
zu berichten. Auch Kessler schrieb an Hofmannsthal immer wieder be­
geistert über die Russen-Tänzer, wobei er auch häufig, für Hofmanns­
thal sehr wichtig, über deren Bühnen- und Kostümgestaltungen in in­
novativen Inszenierungen informierte. Dafür war der hochgeschätzte 

58 BW Kessler, S. 234 und S. 239ff.

210 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Léon Bakst beim »Ballets Russes« zuständig. Und genau über diesen 
Bakst kommt es zur ersten Begegnung mit dem russischen Ballett: Hof­
mannsthal hatte das hohe Lob auch und gerade für das Bühnenbild 
und die Kostüme in den Berichten Kesslers sehr genau zur Kenntnis 
genommen. Und er glaubte in der Mitte des Jahres 1911 für seine Oper 
»Die Frau ohne Schatten« die Atmosphäre der Märchen aus 1001 
Nacht zu benötigen. Abgesehen davon, dass hier erneut sinnfällig wird, 
wie sehr das Entstehen der Werke ineinander spielt, ist das Sujet von 
1001 Nacht zuvor von Bakst auf der Bühne in der Inszenierung von 
Rimsky-Korsakows Ballett »Schéhérazade« realisiert worden. Und im 
Zusammenhang mit der Bitte an Kessler, den Kontakt zu Bakst herzu­
stellen, schreibt Hofmannsthal selbst erstmals davon, mit den Russen 
ein Ballett zu realisieren: »Wenn sich Bakst interessieren könnte, für 
mich zu arbeiten, würde ich auch sehr gern ein Ballett mit ihm ma­
chen.«59 Diese Bereitschaft fällt natürlich bei Kessler auf fruchtbaren 
Boden: Er nimmt sofort in dieser Frage mit den Russen in Paris Kon­
takt auf und kann dem Librettisten nicht nur berichten, dass Bakst 
über Hofmannsthals Frage sehr erfreut gewesen sei und sogar erwäge, 
den Autor in Wien aufzusuchen, sondern er kann ihm auch Diaghilews 
Wunsch mitteilen: »Diaghilew hat mich inzwischen beauftragt, dich 
um ein Ballett mit Musik von Strauss für Nijinsky (Hauptrolle) zu bit­
ten.«60

Hofmannsthal stimmt nun ausdrücklich dieser Bitte zu, die ja 
eigentlich dasselbe erbittet, was der Autor zuvor als Ballettplan 
bereits selbst benannt hatte. Interessant aber ist eine Bemerkung 
Hofmannsthals, die deutlich macht, dass er aus dem Streit mit Kessler 
um die Autorschaft und deren Formulierung beim »Rosenkavalier« 
gelernt hat. Er fügt nämlich seiner Zustimmung zu den Ballettplänen 
einen Hinweis an, der Kessler ausdrücklich die offizielle Mitautor­
schaft anträgt: »Möchtest du das, ganz officiell, mit mir machen?!?«61 

Es ist sicherlich naheliegend, dass die »Rosenkavalier«-Kontroverse für 
dieses Angebot Hofmannsthals, der gewiss neuen Streit vermeiden 

59 Ebd., S. 329.
60 Ebd., S. 331.
61 Ebd., S. 333.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 211

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wollte, eine gewichtige Rolle gespielt hat, aber es wird nicht der ein­
zige Grund für diese Großzügigkeit gewesen sein. Es ist auffallend 
und es ist auch merkwürdig, dass diese Ballettplanung eigentlich bei 
Hofmannsthal keine große Freude, erst recht keine Begeisterung erken­
nen lässt. Es scheint beinahe so, als ob er froh sei, die Entstehung 
dieses eher ungeliebten Ballett-Kindes in die Hände Kesslers legen zu 
können.

Auch die rasche prinzipielle Zustimmung von Richard Strauss vom 
August 1911, das geplante Ballett zu vertonen, löst bei Hofmannsthal 
keineswegs ein Engagement gegenüber diesem noch zu schaffenden 
Werk aus, für das, wie bei der Frühphase der »Ariadne auf Naxos«, 
noch gar kein darzustellender Stoff erwählt war. Der Brief an Kessler 
vom 14. August 1911 lässt die fehlende Begeisterung für das Ballett 
deutlich werden, wenn er dem Grafen mitteilt, dass für eine »gemeinsa­
me Arbeit an der Sache […] wohl frühestens der Februar in Frage« 
kommt und ohnehin die Realisierung »frühestens für 1914«62 denkbar 
sei.

Es gibt aber dennoch zwei auffallende Aktivphasen Hofmannsthals 
im Entstehungsprozess der »Josephslegende«, und zwar das Frühjahr, 
genauer: Anfang März 1912 und die beiden Wochen vom 25. Mai bis 
zum 7. Juni 1912, als sich der Autor in Paris aufhielt. Die Gründe da­
für sind nachvollziehbar und, besonders der zweite, wichtig für die bei 
Hofmannsthal grundsätzlich höchst bedeutsame Bildende Kunst. Zwar 
hatte Hofmannsthal sehr viel über die geradezu sagenhafte Tanzkunst 
Nijinskys gehört, und seine produktive Phantasie konnte sich sicher­
lich ein angemessenes Bild von diesen tänzerischen Leistungen ma­
chen, aber die unmittelbare Wahrnehmung der Bühnenpräsenz Nijins­
kys ist durch nichts zu übertreffen. Hofmannsthal hat Anfang März 
1912 während des Wiener Gastspiels vom Diaghilew-Ballett erstmals 
Nijinsky selbst auf der Bühne gesehen. Viele seiner Freunde werden 
anschließend mit Briefen bedacht, in denen sich Hofmannsthal enthu­
siastisch über die von ihm gesehenen Auftritte der Russen, zumal Ni­
jinskys, äußert. Mehr noch: Der doch eigentlich erst 1914 für die Reali­
sierung des Balletts in Aussicht nehmende Hofmannsthal setzt sich so­

62 Ebd., S. 338.

212 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fort nach den Auftritten der Russen hin und entwirft zwei Szenare für 
Ballette für Nijinsky und Diaghilew – dies jedoch ohne jede Rückspra­
che mit Strauss und Kessler; zudem waren es keine Weiterentwicklun­
gen des geplanten Werkes, sondern zwei völlig andere, neue Ballett-
Entwürfe Hofmannsthals, und zwar »Die Furien« und »La mort du 
jeune homme voluptueux«. Natürlich löst auch diese Aktivität bei 
Kessler eine tiefe Verärgerung aus, da er doch von Hofmannsthal 
selbst aufgefordert worden war, mit diesem zusammen für Nijinsky 
und Diaghilew ein Bühnentanzwerk zu schreiben. Auch dies ist ein für 
den weiteren Gang der »Josephslegende« belastendes Missverständnis 
zwischen dem Grafen und Hofmannsthal.

Erst Ende Mai 1912 kommt es dann für das schon 1909 in Aussicht 
genommene neue Ballett zu entscheidenden Gesprächen in Paris, und 
dort kann man die zweite Aktivphase Hofmannsthals erkennen. Der 
Autor war zu einem erneuten Gastspiel der Russen in die französische 
Hauptstadt gereist und kam dort mit Kessler, Diaghilew und weiteren 
Interessierten über das geplante und zugesagte Ballett ins Gespräch. 
Diaghilew drängte auf eine rasche Fertigstellung des Werkes, von dem 
man zu diesem Zeitpunkt noch nicht einmal wusste, wovon es handeln 
sollte. Der Druck, den Diaghilew auf Hofmannsthal und Kessler aus­
übte, wurde noch durch eine weitere Merkwürdigkeit verstärkt, von 
der man eigentlich hätte annehmen können, dass diese zu einer sofor­
tigen Ablehnung der Mitarbeit Hofmannsthals hätte führen müssen: 
Denn der Impressario drängte nicht nur auf die Fertigstellung des 
noch themenlosen Balletts, sondern er schrieb auch für dieses noch 
ungeschriebene Werk das Bühnenbild und die Dekorationen vor. Dies 
hätte für Hofmannsthal eigentlich eine völlig unakzeptable Zumutung 
sein müssen, wenn man bedenkt, wie wichtig diesem das Szenische 
und die Dekoration bei allen seinen Werken schon in deren Entste­
hungszeit war – und dies ist für ein Ballett noch weit bedrängender. 
Denn im wortlosen Ballett wird die Problematik nonverbaler Mittei­
lung im Visuellen noch schwieriger und auch entscheidender für das 
Verstehen des Ganzen.

Völlig überraschend ist der Librettist aber nicht durch die eigentlich 
unzumutbare Bedingung Diaghilews verärgert, sondern genau diese 
löst die zweite Aktivphase Hofmannsthals aus. Diese unerwartete Re­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 213

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktion des Autors liegt gerade an der Dekoration und den Kostümen, 
die vorgegeben sind. Das wird sofort klar, wenn man die knappe Be­
schreibung der vorgegebenen Kostüme und des bereits existierenden 
Dekorativen betrachtet. Der in beständigen Geldnöten befindliche Dia­
ghilew hatte für die dann am Ende wegen eines Streits nicht realisierte 
Aufführung von Debussys »Les Fêtes« bereits hohe Summen für die 
opulenten Bühneneinrichtungen des berühmten Malers und Mitgestal­
ter im Russischen Ballett, Alexandre Benois, ausgegeben. Auf diese 
musste er nun für das neue Werk zurückgreifen, da er sich wegen sei­
ner Geldprobleme keine neue Bühneneinrichtung leisten konnte. Kess­
ler notiert in seinem Tagebuch am 3. Juni 1912, knapp auf das Wesent­
liche verweisend, über diese Bühneneinrichtungen: »Dekoration und 
Kostüme seien im Stil des Paolo Veronese, die Dekoration eine grosse 
Palladiosche Säulenhalle mit einer erhöhten Loggia hinten, wie auf Ve­
roneses Hochzeit zu Cana, die Kostüme zum Teil venezianisch, zum 
Teil orientalisch.«63

Eine der bei allen hier beteiligten Künstlern (aber wohl bei allen 
überhaupt geltende) deutliche Eitelkeit scheint kurz zwischen einen 
Fortgang des Balletts zu treten, wird aber rasch überwunden. Kessler 
berichtet Hofmannsthal am Folgetag, am 4. Juni 1912 über den eigent­
lich diktatorischen Vorschlag der Übernahme des bestehenden Deko­
rativen. Von Kessler wird überliefert, dass der Dichter »zuerst 
auf[brauste]«,64 er tat dies aber nicht wegen der eigentlichen Zumu­
tung des Impressarios, sondern weil er in Diaghilews ausdrücklichem 
Wunsch nach Beteiligung von Richard Strauss am geplanten Ballett 
eine Bevorzugung des Komponisten ihm gegenüber argwöhnte. Kessler 
konnte ihn darin rasch beruhigen. Beide machten sich dann sofort auf 
den Weg in den Louvre, um sich die dort hängenden Veronese-Bilder 
ins Gedächtnis zu rufen. Und genau hier setzt die zweite Aktivphase 
Hofmannsthals im Blick auf die Entstehung der »Josephslegende« ein.

Natürlich fühlt man sich sofort an den Werdeprozess der »Ariadne 
auf Naxos« erinnert, deren zweite Fassung übrigens parallel zur »Jo­

63 Harry Graf Kessler, Das Tagebuch. Bd. 4: 1906–1914. Hg. von Jörg Schuster. Stutt­
gart 2005, S. 841.

64 Ebd., S. 842.

214 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sephslegende« entsteht. Noch bevor ein Wort des Textes der »Ariadne«-
Erstfassung geschrieben war, teilte Hofmannsthal dem Komponisten in 
einem Szenar zur künftigen Oper die beiden Gestalten mit, die das 
Werk leitend prägen sollten, Poussin und Callot. Von der »Josephsle­
gende« gab es sogar noch nicht mal eine Geschichte, die tänzerisch 
realisiert werden sollte; es gab am 4. Juni 1912 beim Gang in den Lou­
vre außer dem »Gattungsziel« Ballett nur jene im Stil Veroneses ent­
worfene Dekoration, die an ihn erinnernden Kostüme und die »Palla­
diosche Säulenhalle«. Die lebendige Aufnahme der Anregungen aus 
der Bildenden Kunst bei Hofmannsthal wird gerade bei diesen beiden 
Werken besonders deutlich. Und genau wie Poussin kann auch Verone­
se für den Fortgang der Kunstentwicklung im Sinne Hofmannsthals 
herangezogen werden. Veronese, Palladio und auch später Tintoretto 
sind die Künstler, die während der gesamten Entstehungszeit des Bal­
letts und im Ballett selbst gegenwärtig bleiben. Und wie bei Poussin 
werden auch bei Veronese, zumal in der ausdrücklich genannten 
»Hochzeit zu Kanaa«, die Zeiten und unterschiedlichen Welten (»zum 
Teil venezianisch« – »zum Teil orientalisch«) ineinander geblendet. 
Und genau das verdeutlicht die ästhetische Überzeugung Hofmanns-
thals vom spiralartigen Fortschritt der Kunst, zumal nun noch eine mit 
der Tradition eng verbundene Gegenwarts-Musik von Strauss im Sinne 
jener »Schraubenlinie« hinzukommt und natürlich das nun rasch ge­
fundene Sujet der Versuchung des knabenhaften Joseph durch die ver­
führerische Frau des Potiphar – eine geradezu exemplarische Ge­
schichte für die scharfe Antithese der beiden Hauptfiguren, »die zum 
Schluß in polarem Gegensatz, die eine zum lichten Himmel hinauf, die 
andere zum jähen Tod und zur Verdammnis führt«.65

Dass sich auch die Musik von Strauss dem Gedanken der Entwick­
lung in einer Schraubenlinie als mit Gewesenem verbundener Fort­
schritt eng verpflichtet sieht, zeigt die Forderung des Komponisten 
nach einem mit 128 Stimmen ungewöhnlich großen Orchester: Die 
damit erreichte Opulenz und der Glanz stehen für jene spätzeitliche 
Pracht, die in der Ästhetik Hofmannsthals vorgesehen war.

65 BW Strauss (1970), S. 187.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 215

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wie bei eigentlich allen Werken, bei denen mehrere Schöpfer 
aktiv waren, so geht es auch bei der »Josephslegende« nicht problemlos 
zu einem glücklichen Ende.

Sicherlich auch getragen von den bitteren Erfahrungen des Autors 
mit der Autorschaft des »Rosenkavaliers«, verhält sich Hofmannsthal 
recht lange sehr großzügig und wirklich anerkennend über die Leistun­
gen Kesslers beim Ballett. Er macht sich sogar nach dem beachtlichen 
Erfolg der Uraufführung bei seinem Vater lustig über seine pekuniär 
lohnende und zugleich kurze Arbeit daran: »eine Sache, die mich 35 
Minuten Arbeit gekostet hat, mindestens 25.000 Kronen, vielleicht 
auch das Doppelte«66 bringt. Noch im November 1917 bemerkt er zu 
einer Aufzählung seiner Werke bei der Nennung der »Josephslegende« 
schriftlich: »Autor davon ist Graf Kessler nicht ich! Wie in der Vorrede 
klar u[nd] deutlich gesagt ist!!«67

Diese Bescheidenheit im Blick auf die Autorschaft ändert sich aller­
dings später. 1922 schreibt er in seinem »1. Wiener Brief«,68 dass er 
den Joseph-Stoff gewählt habe, begründet die in Wahrheit wohl gar 
nicht von ihm getroffene Wahl und fügt sachlich unrichtig hinzu, dass 
er auch die Kostüme in der Art der Spätrenaissance eines Veronese 
vorgeschrieben habe.

Aber auch Kesslers Darstellung des Entstehungsprozesses ist wie 
beim »Rosenkavalier« recht einseitig. Er behauptet in seinem Tage­
buch, dass er das Szenar des Balletts nach dem Louvre-Besuch in kür­
zester Zeit alleine geschrieben, und nur für den ganz kurzen Schluss 
die Hilfe Hofmannsthals erbeten habe. Abgesehen davon, dass sicher­
lich beim gemeinsamen Louvre-Gang der beiden Schöpfer Gespräche 
über das Szenar stattfanden, also sicherlich Hofmannsthal Vorschläge 
dafür benannt hat, sind ja auch die vielen späteren Modifizierungen 
der Bühnenanweisungen weitgehend von Hofmannsthal vorgenommen 
worden.

66 SW XXVII Ballette, Pantomimen, Filmszenarien, S. 482.
67 Vgl. Rudolf Hirsch, Hugo von Hofmannsthal und das Ballett. Zwei unbekannte 

Entwürfe für das Russische Ballett und Zeugnisse zur Entstehung der »Josephslegende«. 
In: NZZ, 24./25. Januar 1981, Nr. 19.

68 Vgl. GW RA II, S. 272–284.

216 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewichtiger, wenngleich für die Entstehung des Balletts weniger 
folgenreich, war der sich immer deutlicher abzeichnende Dissens zwi­
schen Hofmannsthal und Kessler in Fragen der Ästhetik: Kessler ten­
dierte immer mehr zu jenem Avantgardismus, wie er in seinen Augen 
von Nijinsky und auch Strawinsky im »Sacre« verkörpert wurde, wäh­
rend Hofmannsthal sich, wie gesagt, eher auf die Spiralentwicklung 
der Kunst im Sinne einer einfallsreichen Neukonstellation stützte und 
eine deshalb eher konservative Revolution verfolgte.

Auch zwischen Hofmannsthal und Strauss kam es zu einer eher zu­
rückhaltend geführten Auseinandersetzung: Strauss hatte sehr genau 
die Kontraposition zwischen dem unschuldigen Joseph und der betö­
renden und zugleich rücksichtslosen Frau des Potiphar musikalisch 
umgesetzt. Dabei hatte der Komponist wie schon in den anderen mit 
Hofmannsthal geschriebenen Opern die geheimen Verwandtschaften 
der Gegensätze komponiert – und das hört man. Hofmannsthal waren 
deshalb die Gegensätze nicht scharf genug vertont. Man einigte sich 
aber rasch.

Aber es gab noch vor der Uraufführung ein völlig überraschendes, 
durchaus beschwerendes Ereignis, an dem die beiden Schöpfer keiner­
lei Schuld hatten: Im Herbst 1913 kommt es zu einem irreparablen 
Bruch zwischen Diaghilew und Nijinsky mit der Folge, dass der Tän­
zer, für den ja eigentlich die Rolle des unschuldigen Joseph gedacht 
war, ausfiel. Statt seiner übernahm der junge Leonid Miassin (später 
sehr berühmt unter dem Namen Léonide Massine) die Joseph-Partie. 
Den Berichten zufolge ist das dem jungen Tänzer gut gelungen, wenn­
gleich wohl von ihm noch nicht das Magische des Nijinsky ausging. Je­
denfalls war der Uraufführung des Balletts am 14. Mai 1914 in der Pa­
riser Oper ein beachtlicher Erfolg beschieden. Es mag sein, dass die 
Musik von Strauss etwas süßlich anmutet, aber eine Revitalisierung 
dieses Balletts in einer einfallsreichen Inszenierung scheint nicht un­
denkbar.

»Die Frau ohne Schatten«

Hinsichtlich der Zweifel an der Verlässlichkeit der Wortsprache ist die 
Bewältigung dieses Problems durch Musik und Visuelles in einem Bal­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 217

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lett gewiss eine Extremlösung. Aber auch in dieser Gattung muss in 
einem Zusammenspiel der Künste – und dies schließt auch eine von 
einem Autor erzählte Geschichte als Szenar ein – das tänzerisch-musi­
kalisch vergegenwärtigte Geschehen nachvollziehbar sein. Während 
des Entstehens der Josephslegende arbeiteten Hofmannsthal und 
Strauss immer auch weiter an der Oper »Die Frau ohne Schatten«, von 
der Hofmannsthal ja bereits am 31. Oktober 1910 etwas nebulös als 
Plan für ein »phantastisches Schauspiel« berichtete. Im Blick auf die ei­
gentlich rechts lange Entstehungsgeschichte dieser Oper wirkt das Bal­
lett in der Tat wie ein Gelegenheitswerk und Nebenprodukt. Aber auch 
dieses ist dennoch ein wichtiges Beispiel für Hofmannsthals Realisie­
rung seines lebenslang geltenden Interesses an der Kooperation der 
Künste. Die Arbeit an der »Frau ohne Schatten« nimmt nach der Fer­
tigstellung des Balletts noch zu, auch in der stets intensiver werdenden 
Kooperation mit dem Komponisten. In der Entstehung dieser neuen 
Oper tauchen nämlich verdichtet Probleme auf, die es der Sache nach 
schon im »Rosenkavalier« und in der »Ariadne auf Naxos« gab, am we­
nigsten indessen im Ballett: Hier in der Entwicklung der »Frau ohne 
Schatten« offenbart sich der zuweilen nur als kurios oder humorig ge­
sehene Hinweis Kassners aus der Welt des Stierkampfes (Hofmanns­
thal sei ein »außerordentlicher Banderillero und kein guter Toreador«) 
als tiefe Einsicht in das Schaffen des Wiener Autors, das messerscharf 
auf eine von dessen Schwächen hinweist.

Der ungemein gebildete Autor hatte für die »Frau ohne Schatten« 
eine Idee, die zunächst im Blick auf das »Kalte Herz« von Hauff mit 
Stoff gefüllt wurde. Es existierte, auch dies eine Besonderheit, keine 
zu bearbeitende Vorlage für das entstehende Libretto, das deshalb 
eine sicherlich reich kulturgesättigte Erfindung des Autors bleibt. Bis 
zur Fertigstellung des Werkes erhält sich das Motiv der Hauffschen 
Herzenskälte im Libretto lebendig, auch wenn der Autor sich gegen­
über Strauss vehement vom Text Hauffs distanziert. In der langen 
Entstehungszeit aber kommen unübersehbare Anregungen aus der 
dem Autor umfassend zur Verfügung stehenden Kulturwelt hinzu, die 
kaum noch bruchlos zusammengefügt werden können und eigentlich 
bei jeder neuen Einflussnahme neue, beinahe unlösbare Probleme 
für die Synthese des Ganzen und für die Handlung des Librettos 

218 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und deren Verständlichkeit mit sich bringen: Schon Ende Februar 
1911 tritt, so schreibt Hofmannsthal selbst, an die Stelle der (oder 
besser: zur) Hauffschen Dichtung die Vorstellung der »phantastisch-ko­
mischen Oper im Stile des Gozzi«, also die schon in der »Ariadne 
auf Naxos« durch Zerbinetta und ihre Vasallen lebendige Welt der 
commedia dellʼarte. Hinzu kommen Vorstellungen aus dem Orientali­
schen: Dies war ja der Grund, mit Bakst und dem russischen Ballett 
für ein mögliches Bühnenbild der »Frau ohne Schatten« im Felde 
der Märchen aus 1001 Nacht Kontakt in Paris aufzunehmen. Schon 
Keikobad ist eine Gestalt der persischen Mythologie; diese tritt zwar 
nicht selbst in der Oper auf, hat aber in ihrer anwesenden Abwesenheit 
eine zentrale Bedeutung für das gesamte Geschehen der Oper. Strauss 
in seinem ungemein differenzierten und aufschließenden Blick für 
die librettistischen Zusammenhänge hat sofort die Analogie zur wichti­
gen, aber gleichfalls szenisch unsichtbaren Agamemnon-Figur in der 
»Elektra«-Oper gesehen und wie in dieser das prägend-markante Aga­
memnon-Motiv, nun für die »Frau ohne Schatten« ein Keikobad-Motiv 
entworfen. Dadurch kommt es für den Geisterfürsten Keikobad zu 
einer bedeutsamen musikalischen Präsenz bei gleichzeitiger szenischer 
Absenz.

Von Anfang an ist bei der Libretto-Entstehung von Goethe, seinem 
»Märchen« wie vom »Faust« die Rede, aus dem sogar kurze Zitate in 
das Libretto einfließen. Mozarts »Die Zauberflöte« wird als Analogon 
zur »Frau ohne Schatten« vom Librettisten genannt; biblisches Gesche­
hen wird im Urteil Salomons im 3. Akt wichtig. Neben dem Alten Tes­
tament und dem Slawischen empfängt der Text zudem Anregungen 
aus Texten von Büchner, E.A. Poe, Novalis, Dostojewsky, aber auch aus 
musikdramatischen Werken Wagners und bis hin zur zeitgenössischen 
wissenschaftlichen Literatur in der Psychopathologie. Dies führt insge­
samt naturgemäß zu einer beispiellosen Symbol- und Bildverdichtung 
und zeigt sich geradezu als exemplarisches Beispiel des Entstehens von 
Kunst aus Kunst.

Zudem spielen wieder die Gegensätze eine entscheidende Rolle: Wie 
schon in der »Ariadne auf Naxos« stehen sich auch hier polar entge­
gengesetzte Welten gegenüber wie die geteilte Götter- und Geisterwelt, 
Paläste und Hütten, Kälte und Menschlichkeit und auch Paar-Gegen­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 219

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätze, die aber alle in ihrer Polarität Verwandtschaften zueinander 
unterhalten. Bis Mitte 1911 hat Hofmannsthal ein weitgehend gültig 
bleibendes Szenarium und aber auch zentrale Handlungsstränge und 
die wichtigsten Gestalten seines neuen Librettos entworfen, dessen 
Geschehen sich auf keine Vorlage stützen kann.

Dass dann beim 2. und 3. Akt eine Stockung im Entstehen eintritt, 
verwundert angesichts der immer noch zunehmenden Bild-, Symbol- 
und Handlungsdichte nicht. Strauss kritisiert mit guten Gründen den 
Text deshalb als zu skizzenhaft; er bezweifelt, dass bei all diesen gegen­
wärtigen Dimensionen das Werk als Oper und als Ganzes irgendwie 
zusammengehalten werden kann.

Hier verdichtet sich das grundsätzliche Libretto- oder auch Dich­
tung-Musik-Problem: Die Wortsprache ist gesungen eben nicht völlig 
zu verstehen. Hier nun kommt der Visualisierung des Vorgängigen 
eine immer größer werdende Bedeutung zu – und genau über die­
se ästhetisch-praktischen Fragen diskutieren deshalb Strauss und Hof­
mannsthal in ihrem Briefwechsel der Entstehungszeit der »Frau ohne 
Schatten« zunehmend intensiver. Der Bühnenbildner Roller und der 
Regisseur Reinhardt sollen diese komplizierte Handlung und den Bild­
reichtum des gesungenen Librettos auf der Bühne begreifbar machen. 
Die Möglichkeiten des Verstehens und die dies begünstigenden Visua­
lisierungen führen am Ende zu textlichen Vereinfachungen und auch 
Erweiterungen, die nicht selten von Strauss initiiert wurden.

Liest man den Libretto-Text ohne die Beigabe der Musik, wirkt er 
erstaunlich unmittelbar, selbstverständlich und natürlich: Man merkt 
ihm kaum an, wie eklektizistisch er konstruiert ist. So wundert es 
nicht, dass Hofmannsthal quasi zeitgleich am Libretto und an einer 
Erzählung »Die Frau ohne Schatten« arbeitet, die beinahe identisch 
mit dem Libretto-Text ist und zu den gelungensten Prosatexten Hof­
mannsthals überhaupt zählt. Die Erzählung erschien erstmals 1919. 
Abgesehen von den wenigen, jedoch bedeutsamen Änderungen des 
Prosatextes gegenüber dem Libretto, ist ein Vergleich der beiden 
Werke beeindruckend: das Erzählwerk besticht durch seine sensiblen 
und differenzierten Abschattierungen, die bei genauer Lektüre zutage 
treten; beim Hören der Oper, bei dem man keineswegs alle Dimensio­
nen der Symbolverdichtungen und der Bildlichkeit vernehmen kann, 

220 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beeindruckt indessen die besonders der Musik geschuldete Intensität 
der Gemütslagen und die Gleichzeitigkeit des Unterschiedlichen – 
etwa im Ensemblegesang. Gerade hier zeigt sich der Grund erneut 
und besonders eindringlich, der den sprachskeptischen Hofmannsthal 
bewogen hat, sich der anderen Kunst in der Synthese mit den Möglich­
keiten des Visuellen zu öffnen. Erst in dieser Konstellation der Künste 
scheint eine Verlässlichkeit der Mitteilung möglich zu sein, über die 
die Wortsprache allein niemals verfügen kann.

Die Endfassung des Librettos schickt Hofmannsthal am 19. Septem­
ber 1915 an Strauss, der seine Komposition im Juni 1917 abschließt. 
Wegen des Krieges fand die Uraufführung erst am 10. Oktober 1919 in 
Wien statt. Der Erfolg hielt sich in Grenzen und zumeist warf die Kri­
tik der Oper eine allzu komplizierte Handlung vor. Dies hat sich aller­
dings in den letzten ca. 80 Jahren grundlegend geändert: Heute zählt 
die Oper, die Strauss selbst für sein bedeutendstes Werk hielt, trotz der 
hohen Anforderungen an die Regie und auch an die Sängerinnen und 
Sänger zum Standardrepertoire nicht nur der großen Opernhäuser.

»Die ägyptische Helena«

Im Rückblick auf »Elektra« und »Ariadne auf Naxos« scheint der von 
Strauss geförderte Entschluss, die »Ägyptische Helena« als nächste 
Oper gemeinsam zu schaffen, durchaus verständlich zu sein, denn die 
Antike und das in ihr geschilderte, oftmals exemplarische Geschehen 
ist zumindest den Kulturfreunden in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun­
derts weitgehend bekannt gewesen. Dies ist sicherlich einer der Grün­
de für Strauss gewesen, wieder auf einen antiken Stoff zurückzukom­
men, der nicht mit den großen Verständnisproblemen zu kämpfen hat 
wie etwa die komplizierten Vorgänge der »Frau ohne Schatten«. Jetzt 
sollte also angesichts des bekannten Stoffes die »mythologische Oper« 
als »die wahrste aller Formen« gelingen – so Hofmannsthal selbst 1928 
in seiner Prosaskizze »Die ägyptische Helena«.69 Ausgerechnet der 
komplizierte Helena-Stoff wurde dazu ausersehen, ein einfaches Verste­

69 GW DV, S. 512.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 221

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen des mit ihm gestalteten Operngeschehens nach der »Frau ohne 
Schatten« zu ermöglichen. Mit diesem Plan hatten die beiden sehr gu­
ten Antiken-Kenner Hofmannsthal und Strauss das Publikum über­
schätzt, denn es gibt kaum einen anderen Antiken-Stoff, der ein derart 
kompliziertes Gewebe darstellt, das selbst ein gebildeter Bürger der 1. 
Hälfte des 20. Jahrhunderts kaum lückenlos zu durchschauen in der 
Lage ist. Diese zwischen 1919 und 1924 entstandene Oper wurde am 
6. Juni 1928 in Dresden uraufgeführt; die sehr zurückhaltend-kriti­
schen Pressereaktionen auf die Premiere sind auch bei den im selben 
Jahr stattfindenden Aufführungen des Werkes in Wien, München und 
Hamburg festzustellen. Der zuweilen sehr selbstkritische Hofmanns­
thal und der bei allem Selbstbewusstsein durchaus zuweilen an seinen 
Werken zweifelnde Strauss konnten diese Zurückhaltung in der Reso­
nanz nicht verstehen, weil beide von ihrem Opus sehr überzeugt wa­
ren. Strauss hat noch nach dem Tod seines Librettisten bis 1933 ver­
sucht, die Komposition zu überarbeiten, um sie – durchaus im Sinne 
der partiell sogar scharfen Kritiken – attraktiver zu machen. Aber auch 
der sog. »Wiener Fassung« des Komponisten von 1933 war kein Erfolg 
beschieden. Zu einer Aufführungstradition ist es nicht gekommen, 
wohl zu mehreren neuen Verstehensanläufen, so noch 2003 bei den 
Salzburger Festspielen.

Die beiden Schöpfer haben in diesem Werk wohl zu viel gewollt. Da 
ist zunächst die verwickelte Rezeptionsgeschichte der nach Ägypten 
verpflanzten Helena, die es von vornherein verhindert, dass jeder Re­
zipient die Geschehensabläufe kennt. Gerade beim Stoff der Helena 
zeigen sich die Folgen des polytheistischen griechischen Götterglau­
bens und des daraus resultierenden fehlenden Priestertums besonders 
eindringlich: Es kommt nicht zu vereinfachten Systematisierungen 
der Götterwelt und damit auch nicht zu eindeutigen mythologischen 
Vorgängen. Dadurch wird für immer die schöpferische Möglichkeit 
bewahrt, Mythen weiterzuentwickeln oder gar neu zu bilden. Es gibt 
natürlich recht einfache Vorgänge um und mit Gestalten der griechi­
schen Mythologie – so etwa bei Elektra. Aber gerade die Helena-Figur 
hat schon in der Antike selbst geradezu gegensätzliche Geschehensva­
rianten erzeugt. Im mythographisch gängigen Geschehensgerüst ist 
Helena die vielfach und unterschiedlich ungetreue Ehefrau des Mene­

222 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


laos, der aber immer wieder dem Charme und der Schönheit seiner 
Frau erliegt. Dieses in der Antike gängige, eher negative Bild der 
Helena stieß auch damals schon auf eine erhebliche und strafandro­
hende Gegenwart der Götterwelt, die das Negativbild von Helena als 
ungetreuer Frau nicht akzeptieren wollte – darüber berichtet mehrfach 
schon Platon. Die Mythographie erschließt deshalb einen Ausweg: Es 
sei nicht die wirkliche Helena ehebrechend mit Paris nach Troja gegan­
gen, sondern ein der Helena zum Verwechseln ähnliches nebelhaftes 
Truggebilde, nämlich das Phantom Helena, während die wirkliche 
Helena, ehrbar und charakterfest, nach Ägypten gelangt sei und dort 
einige Jahre gelebt habe, bis der von Troja zurückkehrende Menelaos 
sie nach langen Irrfahrten in Ägypten gefunden und dann heimge­
bracht habe. Auch dieser grob geschilderte Geschehensablauf findet 
eine Fülle von Varianten, so dass insgesamt die Helena-Geschichte 
geradezu unüberschaubare Möglichkeiten bietet, Modifikationen zu 
erfinden, die der Welt des Erfinders der Variationen entspringen und 
für diesen sehr wichtig sind. So naturgemäß auch und gerade bei 
Hofmannsthal, den das Verhältnis zwischen wahrer Helena und deren 
Trugbild alleine schon deshalb sehr interessieren musste, weil es ihm 
Möglichkeiten bot, das von ihm zeitlebens verfolgte Ichproblem, das 
ja schon in der Konstellation Chrysothemis und Elektra in der frühen 
Oper erscheint, vielschichtig zu präsentieren. Dies geschieht, wie schon 
in »Elektra«, aus dem Horizont Hofmannsthals und seiner Zeit. Weit 
entfernt von der Welt der Antike reizen den Librettisten am gewählten 
Stoff die Ichgefährdung bis hin zum Auseinandertreten in ego und 
alter ego, aber auch das Komplementäre der Gegensätze wie darin 
eingebundene Fragen nach der Identität und Kontinuität. Aber auch 
viele andere, Hofmannsthal stets reizende Gegensatzpaare wie Treue 
und Treulosigkeit, Handeln und Handlungsunfähigkeit und Erinnern 
und Vergessen finden im Stoff der »Ägyptischen Helena« ein reiches, 
künstlerisch gestaltbares Feld. Hinzu kommt noch, dass mit der ›wirkli­
chen‹, nach Ägypten versetzten Helena ein orientalisches Moment in 
den Stoff gerät. Und gerade die Vorliebe des Autors für Morgenländi­
sches lässt sich ja nicht nur im Opern- und Ballettschaffen, sondern 
im Gesamtwerk verfolgen; und diese Vorliebe, die sich schon in der 
frühen Erzählung vom »Märchen der 672. Nacht« zeigt und die insge­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 223

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samt durch die Hofmannsthal prägende historisch-politisch-kulturelle 
Tradition der Habsburger Monarchie gefördert wird, verstärkt sich im 
späteren Schaffen sogar noch im »Andreas«-Roman. Ganz am Ende 
des Fragment gebliebenen Romans wird vom Autor erwogen, orientali­
sche Schauplätze in den Text einzubinden. Stellvertretend für all dieses 
Bemühungen, sich dem Orientalischen zu öffnen, kann gerade die 
»Ägyptische Helena« gesehen werden, über die Hofmannsthal in sei­
nem Essay von 1928 selbst sagt, dass sie das »Hereinfluten von Orient 
und Okzident in unser Ich«70 betont und damit das Ineinandergreifen 
zwischen dem Spezifischen der orientalischen Welt und seiner eigenen 
geistigen Landschaft sinnfällig werden lässt.

Wenn man dann noch bedenkt, wie viele Quellen von Homer, Euri­
pides bis hin zu Paul Claudels »Protée« der Librettist und auch der 
Antiken-Kenner Strauss für diese Oper genutzt haben, die Verwand­
lungen, Zauberei und komplizierte Verhältnisse von Erinnern und 
Vergessen sowie Handlung und Handlungsunfähigkeit auf die Bühne 
bringt, dann muss man fragen, ob das jemand verstehen kann, der 
nicht oder nur annähernd über das historisch mythologische Wissen 
der beiden Künstler verfügt. Es kommen ja noch gattungsmäßige Fra­
gen wie gegensätzliche Emotionen fördernde Ausdruckslagen in der 
Intention beider Schöpfer dazu. So etwa die kaum zu bewältigenden, 
indessen von beiden Künstlern beharrlich verfolgten Synthesen von 
Mythologie und Operette, von Tiefsinn und Komik, Schwere und 
Leichtigkeit: diese Absichten lassen den Zuschauer zuweilen ratlos zu­
rück. Eigentlich wird in dieser »mythologischen Oper« vom Zuschauer 
noch weit mehr erwartet als in der »Frau ohne Schatten«. Dennoch 
ist auch diese Oper für den Autor Hofmannsthal wichtig, weil erneut 
nicht nur die Möglichkeiten nonverbalen Verstehens im Zusammen­
spiel zwischen Text, Musik und Visuell-Szenischem erörtert und im 
Werk erprobt werden, sondern weil dieses späte Werk wiederum die 
für Hofmannsthal so prägende Sprachkrise deutlich werden lässt, eben 
jenen Zweifel an der Verlässlichkeit der Wortsprache, den man schon 
beim 21-Jährigen Autor 1895 in »Eine Monographie«71 feststellen kann 

70 Ebd.
71 Vgl. GW RA I, S. 479–483.

224 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die dann jene beispiellose Formulierung 1902 im Chandos-Brief 
erfährt. Die stete Gegenwart dieser Sprachskepsis bis im Prinzip zum 
letzten Werk des Autors zeigt erneut, dass dieser Zweifel an der Spra­
che eben nicht zu einer Schaffenskrise führt, sondern immer nur neue 
Möglichkeiten erschließt, ihr in den Werken – wie hier in der späten 
Oper »Die ägyptische Helena« – entgegenzuwirken.

Die Schlüsselfigur, in der diese lebenslange Sprachkrise 
Hofmannsthals in der »Ägyptischen Helena« kulminiert, ist »Die alles-
wissende Muschel«, der es im Unterschied zu den sich in gesungener 
Wortsprache äußernden Menschen gelingt, in und mit der musikalisch 
von Strauss vielschichtig und gleichsam das Somnambule fördernden 
Vertonung sich gegenüber der Zauberin Aithra und deren Dienerin­
nen in einer Schilderung des Geschehens auf dem Meer verständlich 
zu machen: Die durch ein »Sprachrohr« singende, natürlich eigentlich 
unverständliche Muschel schildert den offenkundigen Mordversuch 
des Menelaos an seiner Frau Helena. Die Mitteilung der Muschel 
wird verstanden, und durch den Eingriff der Zauberin Aithra wird 
der Mord verhindert. Diese ungemein mit Bedeutungen aufgeladene 
Eingangsszene der späten Helena-Oper birgt in sich alle Vorzüge und 
indirekt auch alle Argumente für die insgesamt unglaublich lohnende 
Zusammenarbeit zwischen dem Librettisten und dem Komponisten. 
Es ist kein Zufall, dass nicht nur der Briefwechsel zwischen Hofmanns­
thal und Strauss während der Entstehungszeit der »Ägyptischen Hele­
na« von 1919 bis 1924, sondern auch der Prosatext »Die Ägyptische 
Helena« aus dem Uraufführungsjahr der Oper 1928 wahrscheinlich 
die dichtesten und zentralsten Äußerungen über die Ästhetik und die 
Aufgabenverteilungen von Dichtung, Musik und szenischer Vergegen­
wärtigung in der Oper und auch im Ballett überhaupt bieten: Hier wie­
derholt sich zugespitzt alles das, was bei der Betrachtung des gemein­
samen Schaffens beider Künstler im Felde der Kulturentwicklung des 
frühen 20. Jahrhunderts wichtig war. Die aus der Sprachnot geborene 
Öffnung zur Musik und zum Visuellen wird sogar schon Shakespeare 
zugedacht, bei dem »das Wort immer Ausdruck, niemals Mitteilung« 
ist. »Shakespeare hat in diesem Sinn lauter ›Opern‹ geschrieben … Die 
fälschende Gewalt der Rede geht so weit, daß sie den Charakter des 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 225

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redenden nicht nur verzerrt, sondern geradezu aufhebt.«72 Dann trägt 
der Schreibende die »Kunstmittel« zusammen, mit denen er eine Über­
windung der Sprachschwäche in der Dichtung glaubt schaffen zu kön­
nen: »›Wie ich die Handlung führe, die Motive verknüpfe, das Verbor­
gene anklingen lasse, das Angeklungene wieder verschwinden – durch 
Ähnlichkeit der Gestalten, durch Analogien der Situation – durch den 
Tonfall, der oft mehr sagt als die Worte.‹« Und dann die verblüffte 
Reaktion des Komponisten, wohl Strauss: »›Aber das sind ja meine 
– das sind die Kunstmittel des Musikers.‹«73 Recht hat der Musiker 
und es zeigt gerade dieser Prosatext, dass Hofmannsthal ungemein viel 
von Musik verstand, ganz anders als er zuweilen in falscher Beschei­
denheit kundtat. Genau treffen die erwähnten »Kunstmittel« auf die 
Dichtung, aber vielleicht noch viel mehr auf diese Helena-Vertonung 
von Strauss zu: Die Kompositionsweise allseitiger Verflechtung, Bezüg­
lichkeit, Analogie und Anspielungen offenbart sich gerade in dieser 
Oper als Kompositionsprinzip, das gestützt wird durch eine noch weit 
größere Anlehnung an Richard Wagner als in der »Ariadne auf Na­
xos«. Diese zeigt sich nicht nur in den genannten Prinzipien, sondern 
etwa auch in der Wagner-nahen Orchestrierung und im Umgang mit 
den Motiven: Die Leitmotivtechnik ist in der »Ägyptischen Helena« 
sehr ausgeprägt, etwa dadurch, dass Strauss vielfältige leitmotivische 
Verknüpfungen entwirft und zudem eine charakterisierende Motivik 
bevorzugt, die deutliche Bezüge zum Text unterhält und damit den 
Aspekt des Verstehens der Handlung betont.

Hier nun zeichnet sich in der Wechselwirkung der Künste – hinzu 
kommt noch das Visuell-Szenische – genau die Möglichkeit ab, nach 
der der sprachskeptische Hofmannsthal gesucht hat: Erst in dieser 
Synthese der Künste ist für den Librettisten ein Überwinden der 
Sprachkrise sogar so weit möglich, dass eine musikalisch einfühlsam 
gestaltete Gesangspartie einer durch ein Sprachrohr singenden Mu­
schel verlässlicher und verständlicher erscheint als die Wortsprache, 
weil die vielschichtigen Ausdrucklagen der Musik im Verein mit dem 

72 GW DV, S. 510ff.
73 Ebd., S. 512.

226 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Visuellen, Szenischen nicht den Irritationen des gesprochenen Wortes 
ausgeliefert sind.

»Arabella«

Dass diese Grundfragen auch noch die letzte gemeinsame Oper »Ara­
bella« leiten, liegt auf der Hand, zumal der Stoff und mögliche Werk­
pläne anfänglich schon im Oktober 1909 zu einem Thema für Hof­
mannsthal werden. Die erste dichterische Fassung des »Arabella«-Stof­
fes ist jedoch die zu den schönsten Prosatexten Hofmannsthals zählen­
de Erzählung »Lucidor«, die bereits 1910 erstveröffentlicht wurde. Der 
Stoff hat den Autor niemals losgelassen, auch wenn es naturgemäß 
zeitliche Lücken in der Bearbeitung gibt. Hofmannsthal hatte auch da­
ran gedacht, den Stoff in einem »Lucidor«-Film (1923) und/oder in 
einem Vaudeville (1926) zu verwenden; ab 1923 bringt er den Stoff ge­
genüber Strauss als Libretto ins Gespräch, wobei »Arabella« immer 
wieder als »zweiter Rosenkavalier« benannt wird. Das Geschehen soll 
in Wien in der Mitte des 19. Jahrhunderts spielen, und daran wird sich 
bis zur Vollendung des Werkes nichts ändern. Strauss drängt immer 
wieder auf Fertigstellung des Librettos, aber er kritisiert häufig, dass 
Hofmannsthal eher ein Lustspiel als ein Libretto geschrieben habe. Zö­
gernd gibt Hofmannsthal nach, überarbeitet den Text immer wieder, 
wobei er die Möglichkeiten der non verbalen Mitteilung in der Oper 
zunehmend stärker ins Spiel bringt, also der Musik und dem Bühnen­
bild eine stets größer werdende Kraft im Felde der Mitteilung des Ge­
schehens auf der Bühne einräumt. Am 10. Juli 1929 schickt Hofmanns­
thal die den Wünschen des Komponisten weitgehend berücksichtigen­
de und dementsprechend überarbeitete Fassung des 1. Aktes an 
Strauss. (2. und 3. Akt waren zuvor abgeschlossen worden.) Dessen te­
legraphisch geäußertes Lob des 1. Aktes konnte von Hofmannsthal 
nicht mehr zur Kenntnis genommen werden, denn es traf an seinem 
Todestag in Rodaun ein. Strauss schloss seine Vertonung erst 1932 ab; 
das Werk wurde am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgeführt. Es ist anzu­
nehmen, dass – wie üblich – Hofmannsthal wohl noch während der 
Kompositionsarbeit von Strauss Textänderungen vorgenommen hätte: 
Unter diesem Aspekt ist »Arabella« ein Fragment geblieben, das indes­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 227

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen seit seiner Premiere in Dresden einen andauernden großen Erfolg 
hatte und auch hat. Kritiker indessen haben im Blick auf die Zwölfton­
technik Schönbergs und seiner Freunde und auch im Blick auf die Ab­
sage an die kulinarische Oper durch Brecht und Weill in dieser Zeit 
vor allem in der Vertonung von Strauss Konservatives und gar Rück­
schrittliches wahrgenommen. Aber auch Hofmannsthal wurde von der 
Kritik angegriffen, weil er eine allzu konservative Haltung präsentiere, 
die sich als Mythologisierung Südosteuropas, des Slawischen zwischen 
Orient und Okzident in der Oper »Arabella« niederschlage.

Wie genau die Schaffensprinzipien und Aufgabenzuweisungen von 
Dichtung, Musik und Szene beim spätesten Hofmannsthal mit den an­
fänglichen Intentionen übereinstimmen, von denen ja im Blick auf die 
frühen gemeinsamen Werke ausführlich die Rede war, zeigt der im Fel­
de der »mythologischen Oper« 1928 entstandene Text Hofmannsthals 
»Die ägyptische Helena«, aus dem zuvor zitiert wurde. Es seien noch 
ein paar Sätze aus diesem Schlüsseltext angeführt, weil in ihnen deut­
lich ausgesprochen wird, dass die Probleme und Fragen des späten 
Hofmannsthal auch zugleich die des frühen Autors der »lyrischen 
Dramen« sind, auf die er selbst zu sprechen kommt; und außerdem ist 
dieser Prosatext im Jahre 1928 publiziert worden, und das heißt: genau 
zur Entstehungszeit der letzten gemeinsamen Oper »Arabella«.

Nachdem (vermutlich) Strauss auf die Beschreibung der ästheti­
schen Aufgaben eines Dichters den verblüfften Eindruck von der 
schöpferischen Identität zwischen Dichter und Komponist kundtut 
(»›Aber das sind ja meine – das sind die Kunstmittel des Musikers.‹«), 
fährt Hofmannsthal aufschlussreich fort:

Es sind die Kunstmittel des lyrischen Dramas, und sie scheinen mir die 
einzigen, durch welche die Atmosphäre der Gegenwart ausgedrückt wer­
den kann. Denn wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch 
– ich weiß keinen anderen Ausdruck für eine Existenz, die sich vor so 
ungeheuren Horizonten vollzieht – für dieses Umgebensein mit Jahrtau­
senden, für dies Hereinfluten von Orient und Okzident in unser Ich, 
für diese ungeheure innere Weite, diese rasenden inneren Spannungen, 
dieses Hier und Anderswo, das die Signatur unseres Lebens ist. Es ist 
nicht möglich, dies in bürgerlichen Dialogen aufzufangen. Machen wir 

228 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mythologische Opern, es ist die wahrste aller Formen. Sie können mir 
glauben.74

Vielleicht zeigt dieses Zitat am deutlichsten, dass die Fragen und Pro­
bleme, die den jüngsten Hofmannsthal bedrängen, genau auch diejeni­
gen sind, die den spätesten Autor bewegen. Diese auffallende Konti­
nuität legitimiert auch den Versuch, Hofmannsthal von der Seite zu 
fassen, die sich in den Vereinigungen der Künste niederschlägt. Abge­
sehen davon wird wiederum deutlich, dass das Aufgreifen der Antike 
und auch anderer in der Vergangenheit liegender Stoffe von seiner Ge­
genwart geprägt ist, dass also nicht nur die antike Elektra, sondern 
auch Ariadne wie die »Frau ohne Schatten«, Helena wie die Figuren 
der »Arabella« seine, Hofmannsthals Gegenwart präsentieren. Ein Jahr 
vor seinem Tode beruft Hofmannsthal in dieser Prosaskizze seine Ge­
genwarts-Fragen nach dem Ich, nach dessen Identität und Kontinuität, 
nach Ichverlust und Mitteilbarkeit. Und das sind die prägenden The­
men und Fragen in allen Werken des Autors, die in seiner spezifischen 
Weise des Umgehens damit das ihn mit dem frühen 20. Jahrhundert 
generell Verbindende wie aber auch seine Besonderheit zeigen. Diese 
Besonderheit hat, anders als bei seinen Zeitgenossen, ihren Schwer­
punkt im Felde der Oper, des Balletts, also im Verbund mit Musik, 
dem Szenischen und der Malerei. Jedes der in diesem Text beschriebe­
nen Werke hat einen je anderen Schwerpunkt in dem ausgeklügelten 
Verhältnis der Künste zueinander, aber alle erwachsen aus einer 
Sprachnot und sie sind identisch darin, dass sie – mit unterschiedli­
chen Ergebnissen – genau um diese variablen Konstellationen der Me­
dien ringen. So hätte etwa Hofmannsthals seine Passage im Brief an 
Strauss vom 18. Januar 1924 während des Entstehens der »Ägypti­
schen Helena« genau so zu Beginn der Kooperation beim Entstehen 
der »Elektra« und auch am Ende im Werden der »Arabella« formulie­
ren können: »Die Dichtung muß alles im Nacheinander bringen, wo 
der Musik ein gewisses Nebeneinander, ja Ineinander gewährt ist. […] 
um es zu realisieren, bedarf es eines Malers von bestimmter Phanta­
sie.«75

74 Ebd.
75 BW Strauss (1970), S. 510.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 229

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und diese Fragen bleiben bei Richard Strauss auch nach Hof­
mannsthals Tod lebendig. Der Komponist ist durch seines Librettisten 
Äußerungen über die Ästhetik der Künste überhaupt und die der Oper 
im Besonderen, die ja stets Gegenstand ihrer Gespräche und des Brief­
wechsels waren, derart angeregt beschäftigt und herausgefordert wor­
den, dass er nach dem plötzlichen Tod seines Librettisten am 15. Juli 
1929 mit »Capriccio« 1941 seine letzte Oper schreibt, die 1942 uraufge­
führt wurde. Diese ist im Prinzip eine Oper über die Ästhetik der Oper 
und damit geradezu eine Vertonung seines grandiosen Briefwechsels 
mit Hofmannsthal.

Der große Umbruch in den Künsten und auch Wissenschaften in 
Wien hat bei Hofmannsthal eine spezifische Ausprägung gefunden. Er 
ist zweifellos einig mit den verwandten Geistern, die der Sichtbarkeit 
in den Künsten, also etwa Pantomime, Tanz, Theater und Oper, eine 
größere Rolle einräumen und dabei auch wagen, neue Wege zu gehen 
bis hin zur Etablierung der Salzburger Festspiele. Eine besondere Stel­
lung aber nimmt Hofmannsthal in dieser erregenden Zeit der Jahrhun­
dertwende dadurch ein, dass er seine spezifische, ihn bedrängende 
Sprachkrise geradezu radikal zu lösen versucht: Er öffnet sich dem 
Medium der Musik umfassend, indem er die Vorzüge dieser Kunst in 
seine Texte einzubinden vermag. Und bei dieser Mammutaufgabe fin­
det er die ideale Unterstützung durch Richard Strauss, der ja gerade in 
der Intensität seiner Musik und, mehr noch, in deren grandioser Ge­
gensatzstruktur zugleich genau die stets von Hofmannsthal beklagten 
Lücken und Schwächen der Wortsprache bekämpfen kann. Darüber 
hinaus ist die Musik von Strauss, für den Librettisten entscheidend, 
von einer ins Visuelle strebenden Kraft des musikalisch Malerischen 
getragen, die von sich aus jene Farben und Szenen zu entwerfen ver­
mag, denen es im reinen Text an Überzeugungskraft mangelt.

Musik UND Bildende Kunst

Man könnte im Blick auf das bisher Erzählte den Eindruck gewinnen, 
Hofmannsthals Medienöffnung ereigne sich vornehmlich hin zur Mu­
sik. Dies ist nicht richtig, denn in allen seinen Texten spielt auch 
die Bildende Kunst eine prägende Rolle, vielleicht sogar noch eine 

230 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewichtigere als die Musik, wahrscheinlich aber hat sie eine gleichran­
gige Funktion. Wie man ja aus dem bisher Berichteten entnehmen 
kann, lassen sich die Künste in den dichterischen Entwürfen bei Hof­
mannsthal gar nicht voneinander trennen. Natürlich kommen Oper 
und Ballett, bei aller dichterischen Prägung, erst in der musikalischen 
und tänzerischen Realisierung zu sich selbst, weil Musik und Tanz ihre 
Verwirklichungsbedingungen sind; aber bei Hofmannsthal ist selbst 
Oper und Ballett ohne die Bildende Kunst und die präzise geplante 
Visualisierung undenkbar. Man denke nur an Poussin und Callot bei 
der »Ariadne auf Naxos« und an Veronese bei der »Josephslegende« 
sowie die steten Visualisierungsexperimente.

Die Bildende Kunst wiederum mit ihrer Visualisierung kann natür­
lich im Sichtbaren von der künstlerischen Darstellung bis hin zur 
Pantomime, dem Tanz, dem Physiognomischen und der Szene vieles 
leisten, das der Sprachnot und der sprachlichen Unzuverlässigkeit ent­
gegentritt, und genau in diesem Sinne nutzt der Autor vielfältig in 
beinahe allen seinen Schöpfungen die Macht der Bildenden Kunst. 
Auffallend ist dabei eines bei Hofmannsthal, und das ist wiederum 
eine seiner Besonderheiten in einer generellen Medienöffnung vieler 
seiner Kollegen und Mitstreiter in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun­
derts: Selbst dort, wo Hofmannsthal vermeintlich nur die Bildende 
Kunst, jenes andere ihm besonders wichtige Medium in die Dichtung 
einbezieht, spielt die Musik immer noch eine sehr wichtige Rolle im 
Hintergrund.

Ein Hinweis auf einen berühmten Text aus dem Jahre 1903 mag 
dies belegen. Die »Sommerreise«, die hier gemeint ist, schildert eigent­
lich in einem als Reisebericht veröffentlichten Text bedeutende Werke 
der Bildenden Kunst von Giorgione und Tizian – an diese erzählten 
Kunstwerke erinnert sich der Autor während der Betrachtung einer 
Landschaft, und dabei gehen die Wirklichkeit des Sehens und die 
Erinnerungen an diese Kunstwerke bruchlos ineinander über, d.h. der 
Leser weiß nicht mehr, ob der Autor Gesehenes vergegenwärtigt oder 
die erinnerte Kunstbetrachtung. Man hat diesen Text immer als ein 
Paradebeispiel für die ungeheure Bedeutung der Bildenden Kunst für 
Hofmannsthal aufgefasst – und das ist sicherlich richtig. Aber es ist 
noch etwas auffallend an diesem recht kurzen Text: In beinahe allen 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 231

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herbeizitierten Bildern spielt die Musik eine gewichtige Rolle, das 
»Ländliche Konzert« (1509/10) von Giorgione/Tizian trägt es schon 
im Titel wie das »Il Concerto« (1507/08). Hofmannsthal beschreibt 
das dargestellte musikalische Spiel, sieht die Konstellationen der Ins­
trumente und beschwört die raum- und zeitlose Erfüllung in diesen 
Bildern, die eigentlich in der Ästhetik nur der Musik zugedacht wer­
den. In den Beschreibungen gehen Farbe (der Bilder) und Klänge der 
in ihnen evozierten Musik bruchlos ineinander über. Hofmannsthal 
schafft es auf diese Weise, in der Erzählung des Ineinander der Künste 
die Welt der Renaissance zu vergegenwärtigen. Zugleich aber hebt 
er auch Grundzüge seiner Ästhetik, eben die der Moderne hervor. 
Denn: Die Musik erscheint in diesen malerischen Schöpfungen von 
Giorgione und Tizian als genau das, was Hofmannsthal von der Musik 
seines großen Mitstreiters Richard Strauss erhoffte und von ihm im 
Kampf gegen die Sprachnot eingesetzt wurde: Musik steht hier für 
Zeitlosigkeit, Intensität des Gemüts, für Grenzenloses und höchste 
Innerlichkeit – man fühlt sich sofort an Äußerungen im Briefwechsel 
mit seinem Komponisten Strauss erinnert.

Musik zwischen Hofmannsthal und George

Wie wichtig auch außerhalb seiner eigenen Dichtung für Hofmanns­
thal die Musik überhaupt war und wie hoch er sie auch in allen Hin­
sichten, sogar bis ins Persönliche schätzte, mag eine kleine, aber auf­
schlussreiche Geschichte erläutern, die sich während der sehr kurzen, 
aber ungemein intensiven und weite Beachtung findenden produktiven 
Beschäftigung und Auseinandersetzung Hofmannsthals mit dem gene­
rell hochgeschätzten Lyriker Stefan George ereignet hat. Es sind viele 
Theorien erfunden und sicherlich zutreffende Beobachtungen über 
diese Kooperation und deren Ende formuliert worden. Man stellte das 
Selbstbewusstsein Georges gegen das Suchende Hofmannsthals, das 
Usurpierende des Autors aus Bingen gegen die Zurückhaltung und 
Berührungsangst des Wiener Autors. Gar Vermutungen im Blick auf 
die Homosexualität Georges wurden als mögliche Trennungsgründe in 
Erwägung gezogen. Das alles mag richtig oder teilweise richtig sein, 
aber einen gravierenden Unterschied zwischen diesen beiden Dichtern 

232 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat man nie wirklich in Erwägung gezogen: die höchst unterschiedlich 
von beiden gesehene Rolle der Musik.

Stefan George hatte 1892 eine Literaturzeitschrift gegründet, die 
»Blätter für die Kunst«, die sich einer lʼart pour lʼart-Ästhetik, nahe dem 
französischen Symbolismus, verpflichtet sah. Karl Wolfskehl, damals 
auch und wiederum sehr viel später ein Freund Hofmannsthals, war 
einer der wichtigen Unterstützer Georges bei diesem Organ, das sich 
bewusst, also durchaus elitär, nur einem kleinen Leserkreis öffnen woll­
te. Gewicht gewann diese Zeitschrift dennoch durch die Mitwirkung ei­
niger angesehener Autoren und auch Graphiker, und der wichtigste 
war zweifellos Hofmannsthal, der trotz seines problematischen Verhält­
nisses zu George zumindest einige seiner Texte den »Blättern für die 
Kunst« zum Abdruck zur Verfügung stellte und auch Kollegen ermun­
terte, dies zu tun. Unter dieser Voraussetzung im Felde noch recht har­
monisch scheinender Kooperation ist nun auch ein Brief Georges an 
Hofmannsthal zu lesen, der den Wiener Autor ermuntert, eines von 
Hofmannsthals Gedichten vertonen zu lassen und den »Blättern« zum 
Abdruck zur Verfügung zu stellen. Am 12. April 1896 bittet George 
mit folgenden Worten darum: »könnten Sie uns auch vielleicht für dies 
nächste Heft ein musik-stück eines Ihrer freunde besorgen, eines Ihrer 
eigenen Lieder in tönen wenn möglich. Daran mag es doch in Wien 
nicht fehlen und so viel könnten Sie doch ganz gut thun«.76

Was Hofmannsthal aber auf diese Bitte hin tut, ist etwas völlig ande­
res, und dies ist getragen von einer subtilen Bosheit. Er wusste natür­
lich genau von der sehr abständigen Haltung Georges zur Musik, für 
den diese zumindest ein textzerstörendes Medium war, und deshalb 
haben George die Vertonungen seiner eigenen Gedichte sehr gestört, 
selbst die des George-Kreis-Mitgliedes Ansorge. Insgesamt ist George 
und sein Kreis eine Gruppe von – wenn man es so scharf formulieren 
darf – Musikhassern gewesen. Karl Wolfskehl ist der Gewährsmann in 
den Fragen der Musik für George schon 1896, und dieser Wolfskehl 
scheute sich nicht, seine vernichtende Einschätzung der Musik noch 
viele Jahre kundzutun, am deutlichsten in seinem Aufsatz »Über den 
Geist der Musik« von 1912: »Denn wenn gewisse hoffnung wahr wird, 

76 BW George (1953), S. 91ff.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 233

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn das neue leben sich erkennt und das reich sich erfüllt, dann muss 
die entartung ein ende haben und mit ihr die herrschaft der musik.«77

Und erkennbar auf Hofmannsthal bezogen: »Nur die schwächlichen, 
wenn nicht ganz entarteten poeten pflegen der musik die verbindung 
mit ihren werken gern zu gestatten oder gar sie zu suchen und anzuru­
fen.«78

Und ein Jahr zuvor hatte Wolfskehl den direkt auf Hofmannsthal 
und Strauss bezogenen bösartigen Hinweis gegeben, dass der Dichter 
Hofmannsthal 1906 gestorben sei.

Wolfskehl zählte zu den Freunden und Vertrauten von Hofmanns­
thal, die auch in einem engen Bezug zu Stefan George und seinem 
Kreis standen. Zu dieser Gruppe von Autoren, die den ihnen eigent­
lich nahestehenden Hofmannsthal wegen seiner Nähe zur Musik gene­
rell und zu Strauss im Besonderen heftig angegriffen haben, gehören 
auch Rudolf Pannwitz und Leopold von Andrian. Nach Wolfskehls Ab­
kühlung seines Verhältnisses mit George ab 1926 unterhielt er wieder 
recht guten Kontakt zu Hofmannsthal.

Eigentlich spielt sich in dieser ästhetischen Auseinandersetzung 
über die Qualität und den Rang der Künste der alte Streit zwischen 
Hegel und Schopenhauer erneut ab: Für Hegel war die Musik deshalb 
die geringste aller Künste, weil sie nicht dem Verstand, der Vernunft 
unterworfen sei, während Schopenhauer gerade deshalb die Musik 
am höchsten schätzte, weil sie sich jeder Verstandes- und Vernunftherr­
schaft entzogen habe. Und deshalb ist es kein Zufall, dass Wolfskehl 
in seinem Text von 1912 direkt Schopenhauers Musikästhetik angreift, 
dem wiederum Hofmannsthal und Strauss sich eng verbunden fühlen. 
Wenn man diesen Hass auf die Musik bei Wolfskehl und wohl auch 
George auf ein diskutierbares Maß herabdimmt, dann kann man 
nicht übersehen, dass es viele Vertreter einer Ästhetik gab, die den 
von Hofmannsthal gewählten Öffnungsweg der Dichtung zur Musik 
nicht mitgegangen sind. Nicht zuletzt deshalb ist die vielfältige Medi­
enverbindung Hofmannsthals zwar auch ein in seiner Zeit durchaus 

77 Karl Wolfskehl, Über den Geist der Musik. In: Jahrbuch für die Geistige Bewe­
gung. Hg. von Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters. Berlin 1912, S. 20–32, hier S. 32.

78 Ebd. S. 25.

234 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkennbarer Schritt anderer Literaten, aber in der bei Hofmannsthal 
feststellbaren umfassenden Offenheit ist er fraglos etwas Spezifisches, 
den Autor Charakterisierendes. Keineswegs aber ist es eine im Wien 
seiner Zeit überall gleichermaßen geschätzte Besonderheit. Vielleicht 
kann die berühmte Anekdote der keineswegs gut beleumundeten, von 
Elias Canetti später geradezu hingerichteten Alma Mahler-Werfel, et­
was von der durchaus ›durch-wachsenen‹ Einstellung gegenüber Hof­
mannsthal in seiner Heimatstadt deutlich machen. Die Anekdote ist 
sicherlich gut erfunden, bringt so manches vom Wiener Schmäh zum 
Ausdruck und entwirft gerade deshalb ein zumindest partiell zutreffen­
des Bild vom allgemeinen, durchaus unterschiedlichen Ansehen des 
Librettisten Hofmannsthal in Wien. Alma Mahler-Werfel leitet in ihren 
Lebenserinnerungen den Text mit »Einst:« ein, also anders als den 
größten Teil ihrer Erinnerungen, die genauer datiert sind. Schon mit 
diesem »Einst« wird ein bezeichnendes Licht auf die Authentizität die­
ses Anekdotentextes geworfen, der – als Erfindung – gar nicht datiert 
werden kann:

Einst: Wir nahmen einst in Wien Hugo von Hofmannsthal mit uns zum 
Libellentanz von Franz Lehár. Hofmannsthal war so angetan von der Mu­
sik, daß er sagte: »Gott, wie schön wäre es, wenn Lehár doch die Musik 
zum ›Rosenkavalier‹ gemacht hätte, statt Richard Strauss.« Ich erzählte 
diesen Ausspruch meinem Freunde Egon Friedell, und er sagte: »Und 
wenn dann noch ein anderer das Libretto geschrieben hätte – wie schön 
wäre dann die Oper erst geworden!«79

Zurück zur boshaften Reaktion Hofmannsthals auf Georges Brief vom 
12. April 1896, in dem der Wiener Autor um die Vertonung eines Hof­
mannsthal-Textes gebeten wurde. George selbst fiel es angesichts seines 
in seinem Sinne polternden Prellbocks Wolfskehl nicht schwer, sich 
selbst in der Beurteilung dieser Kunst »Musik« zumindest schriftlich 
etwas zurückzuhalten, und so konnte er in manchen seiner Briefe sein 
Wissen um die Vorliebe Hofmannsthals für die Musik zumindest stra­
tegisch einsetzen – so ja auch in diesem Brief vom 12. April 1896. Hof­
mannsthal hat sich wohl alleine schon darüber geärgert, dass ausge­
rechnet George ihn hier überhaupt um die Vertonung eines Hofmanns­

79 Alma Mahler-Werfel, Mein Leben. Frankfurt a.M. 1977, S. 299.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 235

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thal-Gedichts zum Abdruck bat, da der Wiener Autor doch genau 
wusste, dass George eine Gedichtvertonung gar nicht schätzte. Entspre­
chend subtil, süffisant und auch böse fiel seine Reaktion auf diese ver­
giftete Briefbitte Georges aus.

Hofmannsthal dachte nicht daran, auf Georges Bitte einen seiner 
Texte für die Zeitschrift »Blätter für die Kunst« vertonen zu lassen, 
sondern bat seinen beinahe gleichaltrigen engen Freund Clemens von 
Franckenstein (1875-1942) darum, ein Gedicht von Stefan George zum 
Abdruck in den »Blättern für die Kunst« zu vertonen. Franckenstein 
gab Hofmannsthal als wichtiger Ratgeber später den entscheidenden 
Hinweis auf »Everyman«, ein Werk, das entscheidend für das Entste­
hen des »Jedermann« wurde. Franckenstein stand 1896 als aufstreben­
der Komponist noch ganz am Beginn seiner Karriere, später kam er 
als Generalintendant in München, als Dirigent und als Komponist zu 
hohen Ehren. Hofmannsthal schlug ihm auch den kurzen Text »Das 
Lied des Zwergen« von George zur Vertonung vor, das kurz vorher im 
Mai 1893 in eben diesen »Blättern« erstmals erschienen war. Anders 
als Hofmannsthal hatte Franckenstein noch nicht das Wissen davon, 
wie sehr George Vertonungen seiner Gedichte ablehnte. So schickte 
Franckenstein, nichts Böses ahnend, seine Vertonung des Zwergen-Ge­
dichts in der zweiten Aprilhälfte 1896 an George, der wohl offensicht­
lich so verblüfft und auch verärgert war, dass er dem Komponisten 
nicht antwortete. Stattdessen schreibt George am 1. Mai 1896 in sei­
nem Ärger an den von ihm als dessen Urheber sofort identifizierten 
Hofmannsthal:

Clemens Franckenstein hat mir vor einigen tagen ein paar meiner verse 
mit seinen tönen geschickt ich gestehe ihnen dass mich die anordnung 
durchaus nicht angenehm berührte und die höchst nachlässige art des 
mit fehlern und entstellungen besäten textes mich für den absender nicht 
sonderlich erwärmt hat.80

Schon ein erster Blick in die Partitur der Komposition zeigt die Unan­
gemessenheit dieser geradezu hinrichtenden George-Reaktion: Weder 
gibt es einen mit Fehlern und Entstellungen besäten Text (neun!! kurze 
Verse), noch deutet die merkwürdige Kritik an den »anordnungen« auf 

80 BW George (1953), S. 93ff.

236 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgendeine verstehbare Schwäche der Vertonung. Natürlich antwortet 
der Musikkenner Hofmannsthal am 6. Mai 1896 naheliegend: »Was 
verstehen Sie unter ›Anordnung‹?«81 Der Streit um den in diesem Fel­
de völlig unangemessenen Begriff der »Anordnung« spitzt sich zwi­
schen den beiden Autoren zu; George reitet sich dabei in letztlich im­
mer peinlicher werdende Erklärungsversuche hinein, wenn er etwa die 
»Anordnungen« durch die Hinzunahme von »Reimspielen«, die es gar 
nicht gibt, erklären will. Hofmannsthal schließt diesen Disput am 2. Ju­
ni 1896 recht harsch ab: George solle die »Angelegenheit Francken­
stein« nach seinem Geschmack erledigen, ohne sich um Hofmannsthal 
»zu bekümmern. Nur bitte antworten Sie ihm auf seine Anfragen, Bit­
ten und Anträge etwas präcises.«82

Damit nun hat Hofmannsthal einen Wunsch Franckensteins erfüllt, 
denn dieser hatte parallel zum Streit Hofmannsthal/George an Hof­
mannsthal in der Zeit seines Wartens auf eine Reaktion Georges ge­
schrieben und um harsche Grobheiten des Wiener Freundes an George 
gebeten: » Stefan George ist ein Schwein. Er hat mir gar nicht geschrie­
ben. Bitte schreibe ihm bei Gelegenheit einige Grobheiten.«83

Jedenfalls zeigt diese Episode, wie intensiv Hofmannsthal die Ko­
operation zwischen den Medien Dichtung und Musik verfolgte, und 
zwar derart intensiv, dass er einen die Musik wenig schätzenden Kol­
legen gerade deswegen bis ins Persönliche hinein planvoll verärgern 
konnte und wollte. George hat das am Ende verstanden, denn er 
beschließt seinen, den Franckenstein-Zwist beschließenden Brief an 
Hofmannsthal mit den Worten: »Ich dachte Ihnen angenehm zu sein 
indem ich eines Ihrer gedichte in tönen den ›Blättern‹ beireihte.«84

Franckenstein und George haben sich bald nach diesem Zwist per­
sönlich am 28. November 1896 kennengelernt und eigentlich sogar an­
gefreundet. Immerhin hat Franckenstein insgesamt neun George-Texte 
vertont.

81 Ebd., S. 95.
82 Ebd., S. 98.
83 BW Clemens Franckenstein (1998), S. 42.
84 BW George (1953), S. 100.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 237

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antonia Eder

Eigenzeiten und Raumsemantik
Hofmannsthals Textkunst als Libretti für Strauss

Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss haben als Gründerfigu­
ren der Salzburger Festspiele ihren festen Ort im kulturellen Gedächt­
nis. Das zeigt sich einerseits, wenn man auf den Höhenkamm der 
Kultur blickt, zu dem ohne Zweifel die Inszenierungen der Salzburger 
Festspiele zählen – so die »Elektra. Tragödie in einem Aufzug op. 
58« (1909) beim 100jährigen Jubiläum der Salzburger Festspiele (Re­
gie: Krzysztof Warlikowski; musikalische Leitung: Franz Welser-Möst). 
Andererseits schlägt sich dieser genius loci auch in populären Medien 
nieder, wodurch nicht nur die Hoch-, sondern auch die Unterhaltungs­
kultur beiden Künstlern ihre Reverenz erweist – so in »Silentium!« aus 
der Brenner-Reihe von Wolf Haas:

[Der Vize] hat sich zum Ziel gesetzt, den Geist der Gründer der Salzbur­
ger Festspiele wieder mehr zu pflegen. Hugo von Hofmannsthal und 
Richard Strauss. »Sehr interessant«, hat der Brenner gesagt. Und da hat 
er doch Fortschritte gemacht gegenüber früher, wo er sich noch nicht so 
für die klassische Kunst interessiert hat. Weil er hat jetzt gewusst, Strauss 
Glatteis, da muss man wahnsinnig aufpassen mit dem Vornamen, und 
nicht jeder automatisch der Walzerkönig. Hofmannsthal vergleichsweise 
einfach, weil Hofmannsthal immer Hugo.1

Ironisch markiert ist die Eindeutigkeit, mit der im Krimi der Jahr­
tausendwende der Schriftsteller der Jahrhundertwende in seiner Iden­
tifizierbarkeit vor dem weitaus erfolgreicheren und womöglich auch 
bekannteren Komponisten ausgezeichnet wird – dies mag der Tatsache 
geschuldet sein, dass das abgründige Brenner-Universum ein genuin 
autoreflexiv österreichisches ist. Die providentielle Differenz beider 
Künstler ist gleichwohl eine, die sich durchaus auch als mentales Cha­
rakteristikum der langjährigen Beziehung zwischen dem Münchner 
Komponisten und seinem Wiener Librettisten beobachten lässt. Der 
kompositorisch energetische Zugriff Strauss’ und das feinsinnige, oft 

1 Wolf Haas, Silentium! Hamburg 2006, S. 64f.

Eigenzeiten und Raumsemantik 239

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zaudernde Dichten Hofmannsthals sind im synergetischen Ergebnis 
ihrer Opern ein wirksamer Komplementärkontrast, der im Folgenden 
vor allem seitens der literarisch erzeugten Eigenzeiten und Wirkungs­
räume in Hofmannsthals Libretti in den Blick genommen werden soll.

I.  Kongenial agonale Kooperation

Hofmannsthal bemerkt 1911 in einem Brief an Richard Strauss anläss­
lich der gemeinsamen Arbeit an der »Ariadne auf Naxos«, dass »ja alle 
Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«.2 Er skizziert in der Figur 
der Spirale, dieser zyklischen Rotation eines Vor- oder Zurückschal­
tens auf sich stets gegeneinander verschiebenden Ebenen, ein ebenso 
treffendes wie symptomatisches Bild des langjährigen Kooperations­
verhältnisses der beiden Künstler: Denn die ebenso fruchtbare wie 
spannungsgeladene Zusammenarbeit zwischen Hofmannsthal, dem er­
folgsverwöhnten Literaten des Jung Wien, und dem Starkomponisten 
Strauss wurde bei aller emportragenden Produktivität oft auch als ent­
kräftende Abwärtsspirale – und dies von beiden Seiten – empfunden.3 

Doch wie in jeder Spiralbewegung kreisen auch Hofmannsthals und 
Straussʼ Arbeiten um eine alles konstituierende Achse: Es ist das Inne­
re einer jeden Spirale, sei es Korkenzieher oder geometrische Figur, die 
jene leere, aber unverzichtbare Mittelachse bildet – die (metaphysisch 
wie mechanisch) so genannte Seele. Zur Seele als Mitte eines großen 
Willens, die unsichtbar bleibt und um die sich doch alles dreht, wird 
für beide Künstler jahrzehntelang zu einem gemeinsam geteilten, oft 
kritisch ausgehandelten, immer aber freiheitlichen Raum: Es ist ein 
interaktiver Freiraum von der nur eigenen und für die ganz eigene, nun 
gemeinsame Kunst, die sich immer auch als intermediales Gesamtwerk 
einer tonalen, sprachlichen, gestischen und szenischen Raumkunst4 

2 Brief vom 20. März 1911, BW Strauss (1952), S. 112.
3 Vgl. Bryan Gilliam, Art. Rosenkavalier – Ariadne – Die Frau ohne Schatten. In: Ri­

chard Strauss Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 183–213.
4 Die synergetische Dreier-Beziehung, die den Komponisten Strauss und den Libret­

tisten Hofmannsthal mit dem, sich selbst als »Theaterarbeiter« bezeichnenden Wiener 
Maler, Bühnen- und Kostümbildner Alfred Roller verband, legt eindrücklich der materi­
alreiche Band zum Briefwechsel dar: BW Roller, hier S. 12.

240 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht und die einen semantisch wie semiologisch sehr spezifischen 
Ort hat: die Bühne.

In diesem vielfältigen Raum, der in der performativen Semantisie­
rung verschiedener Kunstsprachen der Darstellung und des Dargestell­
ten »nicht fußbreit ohne Bedeutung«5 bleibt, wird über zwanzig Jahre 
lang das Gelingen und durchaus auch Scheitern ihrer Produktionsbe­
wegungen verhandelt werden. Es wirkt in diesem Gemeinsamen ein 
Gegenseitiges, das diesen interaktiven Aushandlungsraum konstituiert:

Ein Werk ist ein Ganzes und auch zweier Menschen Werk kann ein 
Ganzes werden. [...] Die Musik soll nicht vom Text gerissen werden, das 
Wort nicht vom belebten Bild. Für die Bühne ist dies gemacht, nicht für 
das Buch oder für den Einzelnen an seinem Klavier.6

Hofmannsthal begreift im Zusammenspiel mit Strauss die theatrale 
Option auch als eine »Sozialisierung seines Schreibens«, die in der Fu­
sion der medialen und ästhetischen Darstellungsmittel eine spezifisch 
semantisierte Gestalt annimmt.7

Beide Künstler, Komponist wie Schriftsteller, sind Agitatoren und 
Spekulanten der Bühne. Sie positionieren den je eigenen künstleri­
schen Gegenstand im kooperativen und interaktiven Raum der Bühne, 
so dass sie als ein Werk diesen theatralen Raum in gleichzeitig konge­
nialer und komplementärer Kombinatorik neu formen. Eine solche Fu­
sion kann gelingen, »weil«, so eine Erklärung Hofmannsthals, »Dich­
tung wie Musik eine rhythmische Überwindung der Zeit ist«.8 In ihrem 
Wunsch über den gemeinsamen Rhythmus, die Grenzen der historio­
graphisch-immanenten Zeit ästhetisch zu transzendieren, sind Strauss 
und Hofmannsthal gleichwohl gerade Kinder ihrer Zeit. 1899, das Jahr 
ihrer ersten, wenn auch künstlerisch zunächst folgenlos bleibenden 
Begegnung, markiert die Schwelle zum Übertritt in ein neues Jahr­

5 So formuliert Hofmannsthal in »Die Bühne als Traumbild« (1903). SW XXXIII Re­
den und Aufsätze 2, S. 40.

6 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 547.
7 Isabel Capeloa Gil, Poiesis, Tanz und Repräsen-Tanz. In: Colloquia Germanica 

33/2, 2000, S. 149–162, hier S. 151; vgl. zu dieser Verbindung der Künste auch Günter 
Schnitzler, Syntheseversuch. Anmerkungen zur Ägyptischen Helena von Hofmannsthal 
und Strauss. In: Freiburger Universitätsblätter 112, 1991, S. 95–124.

8 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 578.

Eigenzeiten und Raumsemantik 241

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hundert der Moderne: Die Stimmung dieser Zeit schwankt zwischen 
dem Leiden an überfeinen Nerven und robustem Vitalismus, zwischen 
technischem Fortschrittsoptimismus und katastrophischen Ahnungen.9 

Die Generation der europäischen Jahrhundertwende ächzt gleichsam 
unter der Last ihres historistischen Erbes, das ihr die Gründerzeit-Vä­
ter hinterlassen haben. Diese jungen Erben lehnen sich gleichwohl auf 
gegen das Stigma einer lediglich nachschaffenden, epigonalen Kunst: 
So fordert Hofmannsthal, statt nur in diesen »verlassenen Cyklopen­
bauten« einer überkommenen Kultur zu hausen, die sie sich nicht 
zuletzt selbst »ausgehöhlt habe«,10 einen wirklichen Bruch zu wagen: 
Alles verlange in dieser historischen Konstellation, so Hofmannsthal, 
nach einem v.a. ästhetischen Neuanfang, um wieder »rauschendes, le­
bendes Blut zu fühlen«.11 In diesem pathetisch anmutenden Bild allu­
diert Hofmannsthal die diagnostizierte Blutleere der Gegenwart, der 
ästhetisch mit einem avantgardistischen Vorgriff auf einen kulturhisto­
rischen Rückgriff abgeholfen werden soll: Denn in der Vorgeschichte, 
genauer: in der archaischen Vorzeit des antiken Mythos sieht er die 
kulturperformative Potenz für den überfälligen Bruch mit der historis­
tisch verbrauchten Tradition nicht zuletzt eines Sprechtheaters. Um 
1900 soll, so Hofmannsthals Vision, mit einer Verve aus Archaik und 
Avantgarde ein ästhetisch vitalisierender Neueinsatz gewagt werden.12

9 Zu kulturellen Zeugnissen der Zeit vgl. Gotthart Wunberg (Hg.), Die Wiener Mo­
derne. Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910. Stuttgart 1981; als Beispiele 
für die breite literatur- und kulturwissenschaftliche Forschung zu solchen Zeitdiagnosen 
sei hier nur eine Auswahl genannt: Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven. Hugo 
von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-Ich. Freiburg 2010; Hans 
Richard Brittnacher, Erschöpfung und Gewalt. Opferphantasien in der Literatur des 
Fin de siècle. Köln 2001; Wolfgang Braungart, Gotthard Fuchs, Manfred Koch (Hg.), 
Ästhetische und religiöse Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: Um 1900. Pader­
born 1998; Wolfgang Riedel, Homo natura. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin / 
New York 1996; speziell zu Hofmannsthal vgl. Jaques LeRider, Hugo von Hofmannsthal. 
Historismus und Moderne in der Literatur der Jahrhundertwende. Wien / Köln 1997; 
Ursula Renner und G. Bärbel Schmidt (Hg.), Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften 
und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991.

10 SW XXXVII Aphoristisches – Autobiographisches – Frühe Romanpläne, S. 99.
11 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 11.
12 Vgl. Antonia Eder, Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstören­

des Zitieren von Bachofen, Nietzsche, Freud. Freiburg i.Br. 2014.

242 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Dramatische Raum- und Zeitdynamik

Hofmannsthal trägt sich daher ab 1902 mit der Absicht, eine »dem 
›gipsernen‹ Charakter der vorhandenen Übersetzungen und Bearbei­
tungen«13 entgegengesetzte »Elektra« zu schreiben, die explizit für das 
Theater Max Reinhardts und mit Blick auf die Figur der Elektra 
insbesondere »für die Eysoldt«14 konzipiert ist.15 Hofmannsthals mo­
derne Bearbeitung der sophokleischen Tragödie verweigert alle klas­
sizistischen Beschwichtigungen, »alle antikisierenden Banalitäten«.16 

Zeitgleich hegt auch Richard Strauss den Hofmannsthals Konzept 
völlig entsprechenden »Wunsch, dieses dämonische, ekstatische Grie­
chentum des 6. Jahrhunderts Winkelmannschen Römerkopien und 
Goethescher Humanität entgegenzustellen«.17 Die analoge Absetzungs­
bewegung vom Klassizismus verweist auf die große Nähe der durch­
aus erfolgsstrategisch grundierten Wirkungsästhetiken von Strauss und 
Hofmannsthal, die sich als synergetische Dynamik von eigenzeitlichen 
und raumsemantischen Schauplätzen in ihren – mit der »Elektra« 
allererst beginnenden – gemeinsamen Arbeiten zeigt. Sie erkennen 
das transformatorische Potential einer medial zu erneuernden, d.h. 
wirkungsästhetisch über Intermedialität und Dynamik operierenden 
Bühne als ganz eigenem theatralen Zeit-Raum.

Im Begriff der Dynamik findet sich der die Anthropologie seit 
der Klassik charakterisierende »Nexus von Bewegung, Leben und 
Freiheit«18 in ein poetologisches Verfahren der Ästhetik überführt. 

13 SW VII Dramen 5, S. 459.
14 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 478.
15 Zu Erfolg und Kult um Gertrud Eysoldt vgl. Felix Hollaender, Die Eysoldt. In: Das 

Theater, kommentierte Faksimileausgabe der beiden erschienenen Jahrgänge 1903/04 – 
1904/05. Hg. von Leonhard M. Fiedler und Edwin Froböse. Emsdetten 1981, S. 75–80; 
BW Eysoldt; Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-In­
terpretation in der Uraufführung von 1903. In: Richard Strauss – Hugo von Hofmanns­
thal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Dürhammer und Pia Janke. Wien 2001, S. 195–210.

16 SW VII Dramen 5, S. 379.
17 Richard Strauss, Erinnerungen an die ersten Aufführungen meiner Opern (1942). 

In: Betrachtungen und Erinnerungen. Hg. von Willi Schuh. München 1981, S. 229.
18 Dirk Oschmann, Zwischen Ästhetik und Mechanik. Frühromantische Visionen der 

Dynamisierung. In: Ereignis Weimar-Jena. Gesellschaft und Kultur um 1800 im interna­
tionalen Kontext. Hg. von Lothar Ehrlich und Georg Schmidt. Köln 2008, S. 129–143, 
hier S. 130. 

Eigenzeiten und Raumsemantik 243

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass Bewegung und Ästhetik traditionell wesentliche Kriterien im 
theorieästhetischen Diskurs darstellen, thematisiert bereits die Unter­
scheidung von »werkhaften« und »energetischen«19 Künsten in »A 
Discourse on Music, Painting, and Poetry« (1744) von James Harris: 
Hierbei erscheinen Architektur, Malerei, Skulptur als »always motion­
less« im räumlichen Nebeneinander, wohingegen sich Musik, Tanz 
und Dichtung durch »Sound and Motion« als ein dynamisches Nach­
einander in der Zeit auszeichnen – ein Gedanke, den etwas später 
Lessings »Laokoon« (1766) ausarbeitet.20

Innerhalb der historischen Linie der Ästhetikdebatte wäre damit 
für Hofmannsthals/Strauss’ Ästhetik also kaum Neues gewonnen. Ver­
knüpft man aber den spezifischen Wissenschaftsdiskurs der jungen 
Moderne, die mit Technik, Fortschritt und Geschwindigkeit sowohl 
neue Versprechen als auch Bedrohungen diskutiert, mit dieser wir­
kungsästhetischen Strategie, die Bühnenraum und Musik, Körperbil­
der und Dichtung als ästhetisches Zugleich im Blick hat, ergibt sich 
eine veränderte, vor allem aber veränderliche Situation: Das medial dy­
namisierte Ineinander und Miteinander der Künste im semantisierten 
Bühnen-Zeit-Raum verbindet sich im wissenschaftsgeschichtlich zeitge­
nössischen Diskurs durchaus mit dem Phänomen einer dynamischen 
Raum-Zeit.

Die Fragen von Raum und Zeit, und damit die Gedankenfigur eines 
Raum-Zeit-Kontinuums, liegen um 1900 ›in der Luft‹ der kulturellen 
Matrix: Ausgehend von der Relativitätstheorie Einsteins (1905/1916), 
Poincarés (1905) und Minkowskis (1908) vierdimensionaler Raumzeit 
formuliert der russische Physiker Alexander Friedmann in »Die Welt 

19 Ebd., S. 134.
20 James Harris, A Discourse on Music, Painting, and Poetry (1744). In: The Works of 

James Harris, Bd 1. Three Treatises. Bristol 2003, S. 33–60, hier S. 35. Die »Gegenüber­
stellung von bewegungslosen und bewegungshaften Kunstformen etabliert sich als Stan­
dard in der weiteren ästhetischen, insbesondere deutschen Diskussion, angefangen bei 
Lessing und Mendelssohn über Herder und Klopstock bis hin zu Schiller« (Dirk Osch­
mann, Zwischen Ästhetik und Mechanik. Frühromantische Visionen der Dynamisierung 
[wie Anm. 18), S. 129–143, hier S. 134); bekanntermaßen skizziert dies grundlegend Les­
sing in seinem »Laokoon«, wo die Darstellung von Bewegung in der Zeit zum Unterschei­
dungsmerkmal der Künste erhoben wird.

244 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Raum und Zeit« (1923) erstmals die Theorie eines veränderlichen 
Weltalltyps:

Das Weltall schrumpft auf einen Punkt (zu nichts) zusammen, aus dem 
Punkt heraus vergrößert es anschließend seinen Radius wieder bis auf 
einen gewissen Wert, wird dann unter Verringerung seines Krümmungs­
radius’ erneut zu einem Punkt, und so fort.21

Diese Theorie gilt bis heute als ein Variantenmodell des kosmologi­
schen Urknalls. Dass sich mit Hofmannsthals und Strauss’ ästhetischen 
Dynamiken Vor- und diskursive Mitläufer dieser infiniten Denkbewe­
gung ausmachen lassen, verweist auf den gemeinsamen Referenzpunkt 
eines zeitgenössischen Diskurses, der Raum-Zeit-Verhältnisse generell 
als Prinzip dynamisierter Formen begreift, sie aber ebenso ästhetisch 
denken und diese poetisch sowie kulturtheoretisch modellieren kann. 
Was Friedmann anhand des Punktes und eines sich vergrößernden 
bzw. verringernden Krümmungsradius’ beschreibt, findet ästhetisch 
Darstellung in sich aufbauenden und wieder zusammensinkenden For­
men, die sich kompositorisch wie poetisch »Kreis aus Kreis«22 gestal­
ten. Bei Strauss/Hofmannsthal ist es die eigenzeitliche Dynamik von 
Figuration und Defiguration, die sich eindrücklich im kooperativen 
Werk an den mythologisch und märchenhaft grundierten Stoffen wie 
»Elektra«, »Ariadne auf Naxos«, »Die ägyptische Helena«, »Die Frau 
ohne Schatten« zeigt, aber auch vermeintlich leichtere Stoffe wie »Der 
Rosenkavalier« sind von solchen raum-zeitlich dynamisierten Schwel­
lenphänomenen geprägt.

In Hofmannsthals Libretti zeigt sich dies am Wechselverhältnis zwi­
schen sprachlicher und sprachloser Kunstform: Die zunächst sprach­
lich gelingende Repräsentation wird durch eine Art Präsenz mittels 
nonverbaler Formen unter- bzw. abgebrochen, indem sie die linear 
organisierte Sprachkunst intermedial torpediert (Schweigen, Geräusch­
teppich, Licht- und Farbspiele, Körperbilder wie Starre, Tanz, Akroba­
tik etc.). Mit diesem ästhetisch inszenierten Agon wird die Interaktion 

21 Alexander Friedmann, Die Welt als Raum und Zeit [1923]. Hg. und übers. von Ge­
org Singer. Frankfurt a.M. 2006, S. 12.

22 Rainer Maria Rilke, Römische Fontäne. In: Sämtliche Werke, Bd. I, Neue Gedich­
te. Hg. vom Rilke Archiv, mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn. Frankfurt 
a.M. 1987, S. 529.

Eigenzeiten und Raumsemantik 245

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der textuellen, tonalen und raumszenischen Anteile fokussiert: Die 
sprachliche wird durch die nonverbale und medial variante Form einer 
räumlichen Präsenz irritiert und so die theatrale Gesamtdarstellung 
aisthetisch herausgefordert.23 Hofmannsthal lässt dabei die Sprache 
Zug um Zug zurücktreten und gibt das zunächst repräsentational be­
reitete Feld frei für Phänomene des Präsentischen und Nichtsprachli­
chen: »So ist eine verzweifelte Liebe zu allen Künsten erwacht, die 
schweigend ausgeübt werden: die Musik, das Tanzen und alle Künste 
der Akrobaten und Gaukler«.24

Bereits auf der Ebene des Textes wird dieser Agon zwischen sprach­
lichen und nichtsprachlichen Künsten in den Libretti ausgetragen. Vor­
erst kristallisiert dabei eine Sprachform, die sukzessive über nonverba­
le Darstellungsmittel des theatralen Raums und der szenischen Eigen­
zeit porös wird. So ist bspw. Elektras rachsüchtiges Sprechen zunächst 
der apotropäische Versuch, in den Zeichen der Sprache die sie terro­
risierende Lebenswirklichkeit zu bannen: sei es die Ermordung des 
Vaters, sei es die visionär antizipierte Ermordung der Mutter. Auch 
die Klagen der »Ariadne auf Naxos« erflehen gerade nicht die von 
Dionysos selbstsüchtig gewährte und von ihr als Verhängnis erkannte 
Unsterblichkeit, sondern beharren auf der iterativen Wiederholung, 
die darauf verweist, dass Ariadnes Identität sich allererst im entäußer­
ten Schmerz entfaltet.25 Doch im weiteren Verlauf der Stücke zerfällt 
oder stockt die sprachliche Form jeweils, so dass in Hofmannsthals 
Libretti stets ein Rest bleibt: Ariadne wird selbst zum anwesenden 
Abwesenden im Sternenbild, Elektra verharrt kataleptisch im ›Weder-
Noch‹ auf der Schwelle zwischen Leben und Tod, selbst »Der Rosenka­
valier« umspielt melancholisch die Aporie der »Zeit«26 als Zugleich 

23 Vgl. Antonia Eder, Bewältigende Repräsentation, überwältigende Präsenz: Das Nu­
minose in Hofmannsthals Mythos-De/Figurationen. In: Präsenz und Repräsentation des 
Mythos. Hg. von Bent Gebert und Uwe Meyer. Berlin 2013, S. 212–230; sowie spezifisch 
zum Phänomen Tanz vgl. Gil, Poiesis, Tanz und Repräsen-Tanz (wie Anm. 7), S. 157f.

24 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 158.
25 Zu Ariadnes Identität als Schmerzgedächtnis vgl. Eder, Der Pakt mit dem Mythos 

(wie Anm. 12), S. 181–200.
26 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 11.

246 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von »augenblicklich und ewig«27 und auch die märchenhafte »Frau 
ohne Schatten« endet, nicht ohne den »Abgrund«28 potentiell letaler 
Lebensgewalt, die der alles entscheidende Wechsel in die Immanenz 
bedeutet, bühnendramatisch präsent zu halten.

Das Nicht-Sprachliche erscheint in den Libretti (bereits auf der 
Ebene des Lese-Textes), indem hier, oft im Nebentext, über Tanz, 
Licht und Körperbilder einer (imaginären) Bühne räumliche Tiefe ver­
liehen wird: In transitorischer Entgrenzung, in Schwellenräumen und 
paradoxalen Gleichzeitigkeiten sowie der strahlenden Verausgabung 
der scheiternden, melancholischen oder agonal agierenden Figuren 
werden Zeit und Raum semantisch aufgeladen und aisthetisch zur 
Disposition gestellt. Diese Eigenzeiten und Grenzräume generieren 
performativ Dynamiken, die sich als nonverbale Wege aus der skriptu­
ralen Form heraus- und jenseits der traditionellen Handlungsschema­
ta der mythologischen, galanten oder märchenhaften Stoffe bewegen. 
Aufgrund ihrer Dynamik manifestiert sich in solchen Phänomenen des 
Nichtsprachlichen, ähnlich der Theorie vom veränderlichen, sich aus­
dehnenden und zusammenziehenden Weltall, eine ästhetische Form­
werdung und ihre Auflösung zugleich: Die nonverbalen Figuren bilden 
eine Art temporär-topologischen Durchgang, an dem sich Präsenz und 
Repräsentation vorübergehend durchdringen. Hofmannsthal bricht an 
solchen Punkten mit der gelingenden Form der Repräsentation und 
damit auch mit einer aristotelisch verbürgten Distanzierung qua Ka­
tharsis. Den repräsentationalen Raum, den bspw. Elektra als »Mäna­
de« semiologisch noch bespielen kann, spaltet kurz darauf eine plötzli­
che Präsenz,29 die im »namenlosen Tanz«30 gegenwärtig wird. Solch 

27 Hugo von Hofmannsthal, Ungeschriebenes Nachwort zum Rosenkavalier. In: Der 
Merkur 2, H. 12, März 1911, S. 488f.; hier zitiert nach SW XXIII Operndichtungen 1, 
S. 547.

28 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 32.
29 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Die Wiederholung des Mythos als Ästhetik des Schreckens. 

Hugo von Hofmannsthals Nachdichtung von Sophokles’ Elektra. In: Das absolute Prä­
sens. Die Semantik ästhetischer Zeit. Hg. von Dems. Frankfurt a.M. 1994, S. 63–91.

30 SW VII Dramen 5, S. 110; S. 151. Die erste Seitenangabe bezieht sich hier und im 
Folgenden immer auf den Dramentext, die zweite auf das Libretto. Ich gebe, wenn sie 
identisch sind, beide Textstellen an, um transparent zu halten, wo Drama und wo Libret­
to Hofmannsthals gleichlauten oder differieren.

Eigenzeiten und Raumsemantik 247

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


präsenzhaft defigurativen Schlusspunkten korreliert das Namenlose in 
»Elektra« ebenso wie das »Nichts«31 in »Ariadne auf Naxos«; und auch 
die von Strauss als »der erste furchtbare Menschenschrei«32 charakteri­
sierte Verve des »Ich – will – nicht!«33 in »Die Frau ohne Schatten« 
lässt sich hier einreihen. Selbst der »Rosenkavalier« favorisiert in der 
Figur seiner Marschallin die Ambivalenz der Gleichzeitigkeit des Un­
gleichzeitigen und der schmerzlich gleich-gültigen »mehreren Dinge 
auf der Welt«34 – und so endet selbst diese »Komödie für Musik« 
in der latenten Möglichkeit des Tragischen, das seit Shakespeare ein 
auch hier semantisch aufgeladen platziertes »Taschentuch«35 evozieren 
kann. Hofmannsthal stellt in seinen Libretti so das ebenso konstitutive 
wie konkurrenzielle Verhältnis von Repräsentation und deren Bruch 
aus und damit zur Diskussion – dies nicht zuletzt im Zeichen einer 
theatralen und medialen Radikalisierung des Bühnenraums.

III.  Gemeinsam große Oper

In der ästhetischen Strategie, die Bühne über die Ambivalenz von 
Avantgarde und Archaik36 zu erneuern und zu dynamisieren, begeg­
nen sich Strauss und Hofmannsthal nach der Jahrhundertwende auch 
biographisch erneut: Es ist die von Rache- und Blutdurst beherrsch­
te Szene der »Elektra«, die 1903 in der Regie Reinhardts mit Ger­
trud Eysoldt als Elektra im »Kleinen Theater« in Berlin uraufgeführt 
und von Richard Strauss begeistert aufgenommen wird. Er hatte in 
Hofmannsthals dramatischer Koalition von Mythos und Moderne das 
Potential zu einem der erfolgreichsten Werke der jüngeren Opernge­
schichte zielsicher erkannt:

31 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 45.
32 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 604.
33 Ebd., S. 75.
34 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 99.
35 Ebd., S. 101.
36 Vgl. Günter Schnitzler, Ästhetische Konzepte in den Griechen-Opern von Hof­

mannsthal und Strauss. In: Richard Strauss. Der griechische Germane. Hg. von Ulrich 
Tadday. München 2005, S. 25–50.

248 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als ich zuerst Hofmannsthals geniale Dichtung im ›Kleinen Theater‹ 
in Berlin mit Gertrud Eysoldt sah, erkannte ich wohl den glänzenden 
Operntext (der es nach meiner Umarbeitung der Orestszene tatsächlich 
geworden ist) und, wie seinerzeit in »Salome« die gewaltige musikalische 
Steigerung bis zum Schluß: in der »Elektra« nach der nur mit Musik ganz 
zu erschöpfenden Erkennungsszene der erlösende Tanz [...] der Wunsch in 
»Salome« nach dem Tanz die grausige Schlußapotheose.37

Durch die »Elektra« finden mit Richard Strauss, Hugo von Hofmanns­
thal, Max Reinhardt drei Akteure zusammen, die 1920 die Salzbur­
ger Festspiele ins Leben rufen sollten. Bereits Hofmannsthals Drama 
»Elektra« (1903) zeichnet ein intermediales Programm aus, das später 
auch grundlegend die Festspielidee prägen wird: Indem bereits hier 
mit einer performativen Ästhetik aus Körperbildern und szenischem 
Raum, expressiven Ton- und Lichtkonzepten experimentiert wird, zei­
gen sich mediale Optionen für die Entgrenzung der Bühne im Sinne 
einer Überwältigungs- und Stimmungsästhetik, aber auch Affektstrate­
gien, die Strauss’ Oper »Elektra« (1909) aufnimmt und musikalisch 
über »Steigerungsverläufe«, aber auch Symmetrie- und Kontrastbildun­
gen weitertreibt.38

Dadurch legt dieses Drama den Grundstein für eine, teils ener­
vierende, teils beglückende, immer aber hochproduktive und künst­
lerisch immens erfolgreiche Zusammenarbeit zwischen Strauss und 
Hofmannsthal. Eine Zusammenarbeit – so formuliert es Hofmannsthal 
anlässlich des 60. Geburtstags von Strauss –, die mit der »Elektra« 
beginnt und gerade in der Idee der Salzburger Festspiele als Kultur- 
und Friedensprojekt eine »untrennbare Verschmelzung dichterischer 
und musikalischer Bestandteile«39 entwirft und realisiert. So bekennt 

37 Strauss, Erinnerungen an die ersten Aufführungen meiner Opern (wie Anm. 17), 
S. 229.

38 Susanne Rode-Breymann, Guntram, Feuersnot, Salome, Elektra, in: Richard 
Strauss-Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 148–182, hier S. 174. Vgl. 
auch Carl Dahlhaus, Die Tragödie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss. In: 
Geschichte und Dramaturgie des Operneinakters. Thurnauer Schriften zum Musikthea­
ter 10. Hg. von Sieghard Döhring und Winfried Kirsch. Laaber 1991, S. 277–282; sowie 
Gerd Indorf, Die Elektra-Vertonung von Richard Strauss – »ein profundes Mißverständ­
nis« oder kongeniale Leistung? In: HJb 8, 2000, S. 157–197; auch Michael Walter, Elektra 
– germanisches Fortissimo und ästhetische Konstruktion. In: Richard Strauss. Hg. von 
Ulrich Tadday (wie Anm. 36), S. 51–67.

39 Brief vom 4. Juni 1924, BW Strauss (1964), S. 517.

Eigenzeiten und Raumsemantik 249

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal 1924 dem Jubilar gegenüber, nach mehr als 18 Jahren 
gemeinsamer Arbeit: »Wer immer alles, was da war, erkannte – und 
es mit voller Freude aufnahm, schöpferisch aufnahm und in ein noch 
höheres Leben hinüberführte, waren Sie.«40

Der nun seinerseits ausgesprochen wirkungsästhetisch denkende 
Komponist Strauss, dem, neben seinem Gespür für den Publikumsge­
schmack, durchaus ein Zug ins Ironisch-Humoristische eignet, findet 
in Hofmannsthal einen Librettisten, der sich in dem ihm eigenen 
Feinsinn oft empfindlich zeigt: Hofmannsthal ist für Strauss insofern 
eher Stoff- und Ideengeber, als Seelenverwandter. So beklagt sich denn 
auch Hofmannsthal immer wieder in Briefen über Strauss’ brüske Art, 
über dessen Mangel an intellektuellem Gespür und über das fehlende 
Einfühlungsvermögen. Umgekehrt beteuert Strauss seinerseits häufig 
– wenn wohl auch für Hofmannsthals Empfinden nicht häufig genug 
–, vollstes Verständnis für die Befindlichkeiten und Stimmungen des 
sensiblen Dichters zu haben, die dessen Arbeit auszeichnen, aber eben 
durchaus auch blockieren.

Ganz anders Strauss: Für diesen ist das Komponieren so selbstver­
ständlich wie das Atmen, es ist Lebensvoraussetzung und Teil seiner 
täglichen Routine. Diese wird aber vor allem dadurch immer wieder 
empfindlich gestört, dass sein zart besaiteter Librettist nicht liefert. Ein 
kritischer Punkt zwischen beiden bleibt über alle Jahre in ihrer Zusam­
menarbeit das Drängen von Strauss auf zeitnahe Textlieferung und 
Hofmannsthals oft zögerlich bleibende Produktion: »Bitte herzlich – 
beeilen Sie sich!!!!«41 schreibt Strauss mit vier Ausrufezeichen 1916 an 
seinen Librettisten. Doch um zu schreiben, braucht Hofmannsthal ein 
besonderes Umfeld, Abgeschiedenheit, Ruhe – seine Texte sind ebenso 
abhängig vom Wetter wie von einer gewissen genialischen Stimmung. 
So formuliert Hofmannsthal, halb erklärend, halb anklagend, in einem 
Brief an Strauss:

Ohne Einfall bringe ich nichts vor mich – und der Einfall ist eine Gnade. 
Aber freilich, ich habe Einfälle genug, im Augenblick bedrängt mich 
das ›Zugleich‹ eines tragischen und eines Lustspieleinfalles – aber wie 

40 Ebd.
41 Brief vom 24. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.

250 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonders muß es sein, was sich für die Musik eignet. [...] Der Augenblick 
jetzt, wo mich produktive Stimmung fast etwas zu scharf für die Nerven 
anpackt, ist günstig – vielleicht kann ich irgend einem Einfall die Wen­
dung geben. [...] Aber ich kann Ihnen nichts so hin schreiben – der Tag, 
wo ich es könnte, wäre verflucht, und auf Ihrer Arbeit wäre auch kein 
Segen.42

In dieser und anderen solcher Äußerungen schwingt immer auch 
mit, dass Hofmannsthal bereits auf eine erfolgreiche und von Strauss 
ganz unabhängige Karriere als einer der bekanntesten Lyriker und 
Dramatiker Österreichs zurückblicken kann: Sein lyrischer Stern war 
ja bereits in den 1890er Jahren sehr steil und hell am Wiener Litera­
tenhimmel aufgegangen. Und auch seine Dramen wurden zur Zeit 
der Bekanntschaft mit Strauss längst sowohl von der Kritik als auch 
vom Publikum gefeiert. Gerade Hofmannsthals Verbindungen in den 
literarischen Kreisen waren denn auch später für Strauss Möglichkeit 
und Impuls, weitere Zusammenarbeiten mit anderen österreichischen 
Dichtern aufzunehmen, die seine Opernprojekte, wenn auch erst nach 
Hofmannsthals Tod, begleiten sollten, unter ihnen Stefan Zweig (»Die 
schweigsame Frau«), Joseph Gregor (»Daphne«) und Clemens Krauss 
(Dirigent und Librettist des »Capriccio«).

Dass sich trotz der manchmal quälenden Unterschiede im Bio­
graphisch-Realen eine zwanzigjährige Zusammenarbeit zwischen Hof­
mannsthal und Strauss ergibt, verweist auf die hohe ästhetische Anzie­
hungskraft beider füreinander. Die Beschreibung ihres Verhältnisses 
beruht dabei auf der Differenzierung zwischen Künstler und Mensch. 
So formuliert Hofmannsthal an Strauss in ihrem noch zu Lebzeiten 
publizierten Briefwechsel, der sehr genau die gemeinsame Arbeit in 
kritischen wie gelingenden Momenten dokumentiert:

Ich bin wirklich manchmal sehr heftig, nach innen noch mehr wie nach 
außen. Aber das habe ich wirklich nie sagen wollen, ja nicht einmal ent­
fernt gedacht – daß Sie mich künstlerisch nicht kennen – es bezog sich nicht 
auf Künstler zu Künstler, sondern nur auf Mensch zu Mensch [...]. Ich 
kann mich aber aus unserem ganzen nun fast zwanzigjährigen Verhältnis 
nicht erinnern, daß künstlerische Einwände oder Vorschläge von mir an­

42 Brief vom 29. September 1927, ebd., S. 585.

Eigenzeiten und Raumsemantik 251

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders als freundlich und mit Behaglichkeit von Ihnen wären aufgenommen 
worden – selbst wenn ich unrecht hatte.43

Zeicheneklipse: »Elektra«

Dichter und Musiker eint als Künstler vor allem der Wille zur 
raumsemantischen Intermedialisierung und Radikalisierung der Büh­
ne – und nicht zuletzt eint sie ein starker Wille zum Erfolg. Nicht 
von ungefähr war es daher die heißdiskutierte und sehr erfolgreiche 
Inszenierung Max Reinhardts, die Strauss in den Bann der »Elektra« 
schlägt und nicht allein der reine Dramentext: Die Aufführung gilt bis 
heute als Beginn des expressionistischen Theaters mittels Gebärden, 
unartikulierten Lauten, Tanz, Licht- und Farbspiel, Bühnenbild – und 
nicht zuletzt bereits hier schon: Musik. Noch vor jeder sprachlichen 
Äußerung findet das blutige Leitmotiv bühnentechnisch Eingang in 
das Stück, denn die Szenerie scheint durch das Licht einer »sehr tie­
fe[n] Sonne« in »Streifen von tiefem Schwarz und Rot« wie »in großen 
Flecken von Blut zu glühen«.44 Hofmannsthal hatte in detailreichen 
Anweisungen seine Überlegungen zur kultisch künstlichen Wirkungs­
ästhetik über die trostlose »Enge« im »Hinterhof« des Palastes darge­
legt.45 Im symbolisch aufgeladenen Bedeutungsraum der Bühne finden 
sich damit auch Zitate eines beengten städtischen Wohnens: »Fenster­
luken«, verschachtelte »Anbauten« wie »Zellen« (ebd.), die eine abge­
schlossene Sphäre des Privaten evozieren, in der man, vor öffentlicher 
Rechtfertigung geschützt, Konflikte austragen kann. Das Private wird 
mit diesem spezifischen Raummodell nicht mehr als idealisierte Rück­
zugsmöglichkeit des 19. Jahrhunderts, sondern als rechtloser Raum 
apostrophiert.

Die von Reinhardt kongenial inszenierte Premiere am 30. Oktober 
1903 in Berlin hatte das Publikum begeistert – allerdings auch eine 

III.1

43 Briefe vom 13. November 1927 und 16. Mai 1927, ebd., S. 600, 571.
44 SW VII Dramen 5, S. 378.
45 Ebd., S. 379. Vgl. Juliane Vogel, Priesterin künstlicher Kulte. Ekstase und Lektüren 

in Hofmannsthals Elektra. In: Tragödie. Idee und Transformation. Hg. von Hellmuth 
Flashar. Stuttgart 1997, S. 287–306.

252 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwiegespaltene, euphorische bis wütende, Kritik auf sich gezogen.46 

Mit Beifall wurde die schauspielerische Adaption der Elektrafigur 
durch Gertrud Eysoldt47 aufgenommen – so schwärmt Hermann Bahr:

Die Elektra der Eysoldt gehört zum Stärksten der heutigen Schauspiel­
kunst. Hier ist die Welt zu, der Atem der Menschheit stockt. Ein Wesen, 
ganz ausgesaugt und ausgehöhlt von Leid; alle Schleier zerrissen, die 
sonst Sitte, freundliche Gewöhnung, Scham um uns zieht. Ein nackter 
Mensch, auf das Letzte zurückgebracht. Ausgestoßen in die Nacht. [...] 
Nicht mehr irgendein Wesen, das haßt, sondern der Haß selbst. Schreie 
wie aus ferner Urzeit, Tritte des wilden Tieres, Blicke des ewigen Chaos. 
[...] Gräßlich. Aber eben darin griechischer, als es jemals die Kunst der 
strengen Linie, der klugen Mäßigung, der zarten Stille sein kann.48

Man lobt Reinhardt für die Gesamtwirkung von Bühnenbild und Kos­
tümen, die von Lovis Corinth und Max Kruse gestaltet waren, sowie 
die Beleuchtung, die minuziös entlang der Vorlage Hofmannsthals 
ausgeführt worden war, und das zu Beginn gespielte, musikalische 
Klassizismuszitat der Ouvertüre der »Iphigenie« von Gluck in der 
Bearbeitung Richard Wagners. Durch eben dieses Zusammenspiel von 
Bewegung, Farbe, Musik und Raum gilt »Elektra« als entscheidender 
Schritt in der expressionistischen Modernisierung des Theaters.49

Die körperlichen Bewegungen als das dezidiert Sprachlose, Mehr­
deutige und oft Unlesbare werden umso auffälliger, als Hofmannsthals 
Protagonist:innen selbst eine ungeheure Sensibilität für die eigene Re­
präsentationalität aufweisen. Exemplarisch lässt sich dies an Elektra 

46 Das Stück wird in den ersten vier Tagen von 22 Bühnen angenommen, ist in allen 
illustrierten Zeitungen besprochen, bald ist die dritte Auflage des Buches vergriffen, es 
folgen Aufführungen in Frankreich und England, vgl. SW VII Dramen 5, S. 386ff. Zur 
Kritik vgl. Hofmannsthal im Urteil seiner Kritiker. Dokumente. Hg. von Gotthart Wun­
berg. Frankfurt a.M. 1972. Darin u.a. die ästhetisch-moralische Kritik des konservativen 
Paul Goldmanns (S. 113f.), der psychologisch-ästhetische Beifall einer ästhetizistischen 
Reduktion Alfred Kerrs (S. 75f.) oder die schon damals von Maximilian Harden gesehe­
ne psychoanalytisch motivierte Analogie zu Bahrs »Dialog« und dessen Umsetzung in 
der »Elektra« als eine eher diskurswissenschaftliche Reduktion unter Verzicht auf ästheti­
sche Kriterien (S. 82f.).

47 Vgl. Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-Inter­
pretation in der Uraufführung von 1903 (wie Anm. 15), S. 195–210.

48 Hermann Bahr, Elektra. In: Kritiken. Hg. von Hermann Bahr. Wien 1963, S. 242.
49 Vgl. Gabriele Brandstetter, Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfiguren der 

Avantgarde. Frankfurt a.M. 1995.

Eigenzeiten und Raumsemantik 253

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgen, denn die Heldin zerfällt von Beginn des Stückes an in 
zwei dramatische Medien: in das Medium des Wortes und das Medi­
um Körper. Das Wort dient der sprachgewaltigen, auf reines Zeichen-
Sein festgelegten Elektra dazu, wechselseitig den begangenen Mord 
am Vater Agamemnon zu erinnern und den noch zu begehenden 
Rachemord an der Mutter Klytämnestra einzufordern – darin ist sie 
lebendes Gedächtnis, Zeichen, Referenz. Im Körper hingegen ist sie 
ein der rationalen Sprachmacht entgegenstehendes, allerdings nicht 
minder mächtiges Medium. In ihm manifestiert sich Elektras tierhaft 
und dionysisch anmutende Verausgabung, hier zeigt sich ihre oft als 
hysterisch gelesene, streng genommen aber nur als hysterische Mime­
sis zu lesende Rhetorik des Körpers.50

Symptomatischerweise erliegt Elektra, nach Dialogen von luzider 
Klarheit, final einem dionysischen Hörrausch, der sie von der bis 
dahin so sprachmächtig beherrschten Kommunikation abtrennt – so 
fragt ihre Schwester Chrysothemis sie wiederholt: »Hörst du nicht? So 
hörst du denn nicht?«.51 In diesem Zustand bewegt sich Elektra nun 
»den Kopf zurückgeworfen wie eine Mänade« und fordert: »Schweig, 
und tanze«.52 Dieser Tanz gerät jedoch zu einem »namenlosen Tanz« 
(ebd.) ausgerechnet derjenigen Figur, die nichts als Zeichen war. Das 
Namenlose ihres Tanzes verdeutlicht den unmöglichen Bezug zum se­
mio-logischen Raum. In Hofmannsthals »Elektra« scheitern final zwei 
genuin verschiedene und doch beide über Repräsentation definierte 
Medien des Ausdrucks, das Wort und der Körper, an der hereinbre­
chenden Präsenz eines Namenlosen. Das Drama verlässt die Figur mit 
dem Satz: »Elektra liegt starr.«53 – und überführt den Kollaps der 
Zeichen in die räumliche Semantik des kollabierten Körpers.

50 Vgl. Antonia Eder, »L’amour et la haine«: Hysterie als poetologische Re-Mythisie­
rung (Pierre Janet, Hofmannsthal). In: Die Atriden. Literarische Präsenz eines Mythos. 
Hg. von Marion George, Andrea Rudolph und Reinhard Witte. Dettelbach 2009, S. 125–
142; so auch Wolfgang Müller-Funk, Arbeit am Mythos. Elektra und Salome. In: Richard 
Strauss – Hugo von Hofmannsthal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Dürhammer und Pia Jan­
ke. Wien 2001, S. 171–193.

51 SW VII Dramen 5, S. 109; S. 149.
52 Ebd., S. 110; S. 151.
53 Ebd.

254 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss scheint nach dem Besuch der Berliner Inszenierung die 
Überführung des Dramas in eine Oper geradezu zwingend. Die nun 
folgende Transkription der »Elektra« ins Libretto wird begleitet von 
Streichungen, die den ohnehin kompakten Einakter in eine drastisch 
knappe und völlig symmetrische Struktur bringen. Zentraler Punkt 
des dramatischen Bogens ist die Begegnung zwischen Elektra und 
ihrer Mutter. Nur hier stehen beide in direkter Konfrontation einander 
gegenüber und die dynastischen, psychodynamischen und tragischen 
Konflikte erreichen auch musikalisch den Grad höchster Intensität. 
Strauss legt die Oper im Bereich um C-Dur an, in dieser Schlüssel­
szene jedoch führt er den Zuhörer »soweit wie nur irgend möglich 
davon weg, einen Halbton tiefer zu H-Dur.«54 Aus dieser experimentel­
len Tonlagenbeziehung ergeben sich Halbtongegenüberstellungen, die 
Strauss im gesamten Werk als Ausdrucksmittel des archaischen Fami­
lienkonflikts einsetzt, wobei an entscheidenden Stellen das Orchester 
und nicht der Gesang die Aufgabe übernimmt, den Figuren »orches­
tral Profilschärfe« zu verleihen.55 Das breite instrumentale »Charak­
terisierungsvermögen« der Strauss’schen Komposition erzeugt einen 
geradezu plastischen Effekt der »visuellen Klanglichkeit«, der neben 
der affektiven Aufladung der Bühne eben auch eine dramaturgische 
Funktion für Gliederung und Bedeutungsstiftung übernimmt, indem 
Handlungssegmente bspw. durch die variierten Abstände der »Orches­
terzwischenspiele« kommentiert werden.56 Diese Fusion eines akusti­
schen und visuellen Tiefenraums erzeugt wirkungsästhetisch eine ganz 
eigene theatrale Raumsemantik.

Dass der Steigerungsidee gleichwohl eine formal klare Symmetrie 
korrespondiert, zeigt die Positionierung der zentralen Szene zwischen 
Elektra und Klytämnestra: Diese wird symmetrisch als Mittelachse vor­
angehend und anschließend von den Auseinandersetzungen zwischen 
den Schwestern, Elektra und Chrysothemis, flankiert und diese wie­
derum je vom Auftrittsmonolog Elektras eingeführt bzw. nach der 

54 Bryan Gilliam, »Eine straff gespannte Kette aus finsteren, wuchtigen Eisenringen«. 
Strauss, Hofmannsthal und Elektra. In: Programmheft Richard Strauss. Elektra, Salzbur­
ger Festspiele 2010, S. 33.

55 Rode-Breymann, Elektra (wie Anm. 38), S. 176.
56 Ebd.

Eigenzeiten und Raumsemantik 255

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begegnung mit Orest im finalen Tanz Elektras abgeschlossen. Der 
»namenlose« Tanz, den Elektra auch im Opernlibretto mit zurück­
geworfenem Kopf, wie eine »Mänade«57tanzt, führt die Figur über 
eine als nietzscheanisch-dionysisch markierte Ekstase in den endgül­
tigen Zusammenbruch. Elektras letale Anspannung einer »Last des 
Glücks«58 und den finalen schwesterlichen Ruf nach dem Thronfolger 
Orest kommentiert Strauss’ Komposition mit einem gewaltigen C-Dur 
Akkord. Über diese, die Oper beschließende, tonale Klarheit in C-Dur 
wird eine radikale Spannung zwischen der musikalischen Form und 
der inhaltlichen, d.h. theatralen, körperlichen und psychischen Kata­
strophe der Elektrafigur evoziert. Die szenische Brutalität und die 
tonale Reinheit dieses Opernfinales erzeugen wirkungsästhetisch eine 
gewaltige und rezeptionsästhetisch gefeierte Dissonanz.

Ebenso wie Reinhardts Berliner Theaterinszenierung der »Elektra« 
(1903) Hofmannsthal zum gefragten Dramatiker gemacht hatte, festigt 
die Oper »Elektra« (1909) den mit seiner »Salome« (1905) entstande­
nen Weltruhm Strauss’ und lässt ihn zum führenden Opernkomponis­
ten des noch jungen 20. Jahrhunderts werden. Nicht nur in der zeit­
genössisch symptomatischen Mischung aus hysterischer Gebärde und 
dionysisch tanzender Entgrenzung, sondern auch über die musikali­
sche Form provoziert die »Elektra« Schock und Begeisterung gleicher­
maßen.59 So bekennt Strauss in seinen »Erinnerungen«: »Ich bin [...] 
bis an die äußersten Grenzen der Harmonik, psychischer Polyphonie 
(Klytämnestras Traum) und Aufnahmefähigkeit heutiger Ohren gegan­
gen.«60 Einziger Kritikpunkt, den Strauss nicht zuletzt selbst gegen 
seine eigene Komposition vorbringt, ist die teils überstarke Orchestrie­
rung: In der Oper ringt Elektra nicht nur mit ihrer Mutter und dem 
tödlichen Familienfluch, sondern auch mit einem sehr dominanten 
Orchester aus über 100 Musiker:innen.61 Strauss, dem dieser Verdacht 

57 SW VII Dramen 5, S. 151.
58 Ebd.
59 Vgl. Dahlhaus, Die Tragödie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss (wie 

Anm. 38), S. 277f.
60 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen (wie Anm. 17), S. 230.
61 Vgl. Jürgen Schläder, Elektra. In: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters. Bd. 6. 

Hg. von Carl Dahlhaus. München 1997, S. 89–95.

256 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenbar schon bei den Proben zur Uraufführung kommt, forderte 
darum – so will es eine Anekdote – mit der ihm eigenen Ironie das Or­
chester einmal auf: »Lauter! Ich kann Madame Schumann-Heink im­
mer noch hören.«62

Nach der bis an die Grenzen der Tonalität gehenden Symphonie­
oper »Elektra« folgen weitere erfolgreiche Produktionen des Duos Hof­
mannsthal/Strauss, darunter auch szenische Ballett- (»Josephslegende«) 
und Chorarbeiten (»Cantate«). Strauss empfindet die Begegnung mit 
Hofmannsthal als geradezu schicksalhaft, wenn er schon 1906 darum 
bittet, ihm »in allem Komponierbaren von Ihrer Hand das Vorrecht zu 
lassen. Ihre Art entspricht so sehr der meinen, wir sind füreinander 
geboren und werden sicher Schönes zusammen leisten, wenn Sie mir 
treu bleiben«63 – und das blieb Hofmannsthal, der diese Einschätzung 
durchaus teilt und bekennt, »daß mir alles, was uns verbindet, lieb und 
sehr lieb ist – und ich dieser Verbindung, soweit es an mir liegt, kein 
Ende absehen will.«64

Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«

Der »Elektra« folgt bereits 1911 mit dem musikalisch gemäßigteren, 
doch (oder deshalb) unbestrittenen Publikumsliebling »Der Rosenka­
valier«, der auch Hofmannsthal/Strauss zum Herzensprojekt wird.65 

Für das Bühnenbild gewinnen sie erneut Alfred Roller, der als Theater­
praktiker die thematischen und künstlerischen Visionen von Dichter 

III.2

62 Zitiert nach Gilliam, Strauss, Hofmannsthal und Elektra (wie Anm. 54), S. 35.
63 Brief vom 11. März 1906, BW Strauss (1964), S. 18.
64 Brief vom 4. Juni 1924, ebd., S. 516.
65 Allerdings hat zwar mit dem »aufrichtigsten Entzücken über soviel Anmut und 

Leichtigkeit« Thomas Mann nach eigenem Bekunden Hofmannsthal gegenüber den 
»Rosenkavalier« gelesen, war allerdings mit der musikalischen Umsetzung Strauss’ nicht 
besonders einverstanden: »Aber wie, um Gottes willen, verhalten denn Sie sich nun ei­
gentlich zu der Art, in der Richard Strauss Ihr leichtes Gebilde belastet und in die Länge 
gezogen hat? Vier Stunden Getöse um einen reizenden Scherz! Und wenn dieses Missver­
hältnis die einzige Stilwidrigkeit bei der Sache wäre! Wo ist Wien, wo ist achtzehntes 
Jahrhundert in dieser Musik? Doch nicht in den Walzern? Sie sind anachronistisch und 
stempeln das Ganze also zur Operette« (Brief von Thomas Mann an Hofmannsthal, 
5. Februar 1911, SW XXIII Operndichtungen 1, S. 683).

Eigenzeiten und Raumsemantik 257

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Komponist in theaterraumbezogene Darstellungen umsetzt. Die 
Kunst der Sichtbarmachung betrifft in dieser Oper besonders die 
Ausgestaltung von temporalisierten Grenz- und Schwellenräumen, in 
denen zwischen konkurrenziellen Welten (bspw. Octavian im zweiten 
Akt: alte vs. neue Aristokratie; alte Affäre vs. neue Liebe etc.) Über­
tritte und Verortungen durch Licht, Bewegung und Raum inszeniert 
werden.66

Bei aller Gefälligkeit finden sich aber auch im »Rosenkavalier« 
durchaus kompositorische Anachronismen, wie bspw. die Walzer-Allu­
sionen, die ahistorisch im Zeithorizont der Handlung aufscheinen.67 

Die Aufmerksamkeit auf diese Unzeitlichkeit wird dabei gleich zwei­
fach gelenkt: Einmal im Rahmen der Selbstreflexionen über das Phä­
nomen der Zeit durch die Figuren auf der Bühne und zudem durch 
den Librettisten, der sich explizit um ein historisierendes Zeitkolorit 
bemüht, wenn die intertextuellen und intermedialen Vorbilder, die 
Hofmannsthal heranzieht, bekanntermaßen von Molière über die Kup­
ferstiche Hogarths und deren Kommentierung durch Georg Christoph 
Lichtenberg bis zu den Tagebüchern des kaiserlichen Oberhofmeisters 
Johann Josef Khevenmüller-Metsch reichen.68

Die musikalische Wirkungsästhetik der Unzeitlichkeit, die wiederum 
Strauss über den Walzer evoziert,69 lässt sich anhand der sogenannten 
Frühstücksszene, in der der Walzer zum ersten Mal anklingt, etwas 
genauer ausführen: Die Marschallin weist Octavian zurecht, er möge 
»Bett« und »Degen« trennen: »Jedes Ding hat seine Zeit.«70 Bei dem 
Wort »Zeit« setzt Strauss nun in der Partitur zum ersten Mal die 

66 Vgl. hierzu auch die Bilddokumentation in BW Roller, S. 369–403.
67 Bernhard Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch. Übergang und Gabe als Dimen­

sionen der Zeit im Rosenkavalier von Hofmannsthal und Strauss. In: DVjS 73, 1998, 
S. 419–456.

68 Vgl. dazu Adam Wandruszka, Das Zeit- und Sprachkostüm von Hofmannsthals Ro­
senkavalier. In: ZDPh 86, 1967, S. 561–570; dazu Gilliam, Der Rosenkavalier – Ariadne 
auf Naxos – Die Frau ohne Schatten (wie Anm. 3), S. 183–213.

69 Hierzu und zum Folgenden vgl. Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch (wie 
Anm. 67); Albrecht Riethmüller, Komödie für Musik nach Wagner, Der Rosenkavalier. 
In: HJb 4, 1996, S. 277–296; Reinhold Schlötterer, Komödie als musikalische Struktur. 
In: Musik und Theater im Rosenkavalier von Richard Strauss. Hg. von Roswitha Schlöt­
terer. Wien 1985, S. 9–60.

70 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 11.

258 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angabe »Walzertempo« (I, 48,2). Während die Marschallin und Octavi­
an »sehr zärtlich«71 frühstücken, spielen die »tiefen Streicher, zweite 
Violinen und Fagott vier Take lang eine Begleitfigur, die als typische 
Walzerbegleitung«72 gelten kann. Ab dem fünften Takt setzt etwas Un­
erwartetes ein: Das musikalische Geschehen übernehmen die Holzblä­
ser in einer typischen »Divertimento- oder Serenadenbesetzung«73 der 
Mozartzeit. Der ganze nun folgende musikalische Komplex ist ein Stil­
zitat und erst nach diesem Einschub wird die am Beginn der Szene 
aufgebaute Erwartung eines Walzers eingelöst. Aber auch jetzt lässt 
Strauss tektonische, melodische oder harmonische Verfremdungen ein­
fließen. Die Stilzitate der Mozartzeit erzeugen »zeitliche Relationen«, 
die ihrerseits »musikalische Reflexion« über die Zeit sind: »Die Musik 
wird durch die temporalen Bezüge ihrer eigenen Geschichte inne« und 
präsentiert auf dieser Metaebene ihre »eigene Zeitlichkeit«.74 Solche 
Verfremdungseffekte werden zudem auf der Handlungs- und Figurene­
bene bspw. über geschlechterdifferentielle Ambivalenzen (Octavian) er­
zeugt. Hierdurch werden in »Der Rosenkavalier« konstellativ die 
Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem, aber auch Zwischenräume von 
Zeitlichkeit sowie eine gendertypologisch transgressive Leiblichkeit 
performiert, ausgestellt und befragt – dies nicht zuletzt über die litera­
risch höchst seltene Figuration (Marschallin) der weiblich souveränen 
Melancholie.75

Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«

Anschließen wird sich an diesen kollaborativen Opernerfolg die 
mit einer langwierigen und künstlerisch umkämpften Entstehungsge­
schichte belastete Gattungskreuzung aus Schauspiel und Oper: die 

III.3

71 Ebd.
72 Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch (wie Anm. 67), S. 443.
73 Ebd.
74 Ebd., S. 446.
75 Vgl. Ursula Renner, Die Inszenierung von Geschlecht im Zeichen der Melancholie. 

Zu Hofmannsthals Rosenkavalier. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der For­
schung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 142–162.

Eigenzeiten und Raumsemantik 259

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ariadne auf Naxos« (1912).76 Die »Ariadne« wird zeitweilig nicht nur 
künstlerisch, sondern auch biographisch zum Schauplatz eines Para­
gone, eines veritablen Kampfs der Künste, aber auch der Künstler, 
wenn Musiker und Schriftsteller sich in einer von Narzissmus und 
Überempfindlichkeiten geprägten Arbeitsatmosphäre wechselseitig ver­
kannt fühlen.

Bezeichnenderweise bestimmt eben jenes form- und inhaltstruktu­
rierende Dilemma der Konkurrenz der Künste zugleich die Oper 
selbst: Das Charakteristikum des von Hofmannsthal/Strauss variierten 
Mythos ist die Kombination der »Opera seria ›Ariadne‹«77 mit einer 
vom commedia dell’arte Personal getragenen Opera buffa.78 Zudem wird 
in der Adaption von Molières »Bürger als Edelmann« ein »Vorspiel« 
als Rahmenhandlung entfaltet, das ganz explizit die Aufführungsbe­
dingungen der nachfolgenden Oper thematisiert. Die Eigenart des 
Spiels im Spiel, die Bedingungen seiner eigenen Möglichkeiten zu 
reflektieren, d.h. die ebenso konstitutive wie ambivalente Konfigurati­
on einer »dionysisch-karnevalistischen« und »literarisch-semiotischen« 
Struktur,79 weist das theatrale »Vorspiel« im Kontrast zur Oper als ein 
genuin komödiantisches aus: Dass der feudal überarrangierte Rahmen 
mit einer bürgerlich profanen Zeitökonomie kollidiert, lässt einen kri­
tischen Impetus von Strauss/Hofmannsthal erkennen, die das kurzsich­
tige Arrangement des (innerdramatischen) bürgerlichen Emporkömm­
lings sowohl durch eine opulente Repräsentationskultur des Adels wie 
die zügellosen Possen des Pöbels desavouiert zeigen. Denn das »Trauer­
stück« und die »Tanzmaskerade« sollen jeweils »weder als Nachspiel 
noch als Vorspiel«,80 sondern beide synchron als Hauptakt stattfinden: 
Wille des neureichen Gastgebers ist es, »die beiden Stücke, das lustige 
und das traurige, mit allen Personen und der richtigen Musik, so wie 
er sie bestellt und bezahlt hat, gleichzeitig auf seiner Bühne serviert 

76 Vgl. Günter Schnitzler, Libretto, Musik und Inszenierung. Der Wandel der ästheti­
schen Konzeption in Ariadne auf Naxos von Hofmannsthal und Strauss. In: Musik und 
Dichtung. Neue Forschungsbeiträge. Hg. von Michael von Albrecht und Werner Schu­
bert. Frankfurt a.M. 1990, S. 373–408.

77 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 10.
78 Vgl. ebd., S. 6.
79 Bernhard Greiner, Die Komödie. Tübingen 2006, S. 25f.
80 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 17.

260 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu bekommen.«81 Die eigentliche Opernhandlung der »Ariadne auf 
Naxos« amalgamiert also einer bürgerlichen Dramentheorie zum Trotz 
anhand der Figuren Ariadne und Zerbinetta die Elemente ›mythisch-
tragisch‹ und ›dramatisch-komisch‹.82 Dass dieser Zu-Gleichklang in 
der »Ariadne« allerdings stets als Nebeneinander des Disparaten er­
scheint und sich nicht zu einem Ineinander auflösen lässt, gehört zu 
der unhintergehbaren Prämisse der Oper: Deutlich bleibt, so nah sich 
Tragödie und Komödie hier im Bühnenraum inszenatorisch kommen, 
dass sie doch, wie das Libretto formuliert, ganz »verschiedene Spra­
chen«83 sprechen.

Essentiell für die Strategie der Gattungsdissonanz in der »Ariad­
ne« ist das Nicht-Verstehen. Die Membran zwischen dem tragischen 
und dem komischen Spiel ist zudem nur semipermeabel: Die gaukeln­
den Artisten rund um Zerbinetta beobachten, kommentieren oder ver­
suchen tröstend in das Geschehen der Opera seria einzugreifen, werden 
umgekehrt aber von den heroischen Figuren nicht wahrgenommen. 
In ihrer Ignoranz und Impermeabilität behauptet sich letztlich die 
Tragik gegen die proportionale Übermacht des Komischen, indem das 
sinnliche Wahrnehmungsvermögen ausgeblendet wird: Mit »tauben 
Ohren«84 und »verhüllt[em] Gesicht«85 verweigert sich die Tragödie 
der komischen Ansprache. Aber das Nichtverständnis reicht tiefer und 
über die Sinneswahrnehmungen hinaus. Nicht nur nimmt die heroi­
sche die profane Welt nicht wahr und die komischen Figuren sprechen 
eine von den tragischen Personen »verschiedene Sprache«: Die nicht 
bloß babylonischen Missverständnisse reichen bis in das eigene Selbst 
hinab. Und so wird Zerbinettas »Frage, ob [Ariadne] nicht schließlich 
lernt, sich in der meinigen [Sprache] auszudrücken«,86 konterkariert 
durch das kurz darauf gemachte Eingeständnis, dass ja ihr eigenes 
»Herz so gar sich selber, gar sich selber nicht versteht!«87 Damit hätte 

81 Ebd., S. 18, Hervorh. A.E.
82 Juliane Vogel, Lärm auf der ›wüsten Insel‹. Simultaneität in Hofmannsthals »Ari­

adne auf Naxos«. In: HJb 16, 2008, S. 73–86.
83 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 33.
84 Ebd.
85 Ebd. S. 32.
86 Ebd., S. 34.
87 Ebd., S. 38.

Eigenzeiten und Raumsemantik 261

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in Hofmannsthals Text nicht nur die sprachkritische Geste, in der 
sich »die Worte vor die Dinge gestellt«88 haben, gezeigt, sondern die 
Dinge selbst erscheinen hier als »Verzeichnung«.89

Hofmannsthals Verständnis von »Konstruktion und Kunstabsicht«90 

wird hier produktiv: Gerade nicht die eindeutige Zuordnung und his­
torische Herleitung der zahlreichen Kunstzitate91 ist sinnstiftendes An­
liegen dieser Oper, sondern die uneindeutige Möglichkeit der Gleich­
zeitigkeit von Tragischem und Profanem, des Unvermittelbaren, das 
als Nebeneinander im »Bildraum«92 zum Bühnenraum wird. Dass Hof­
mannsthal die Publikumsinstanz in der »Ariadne« gleich verdreifacht, 
zeichnet sein Spiel mit nicht fixierbaren Perspektiven aus: Die Figuren 
der Kernoper werden von den Commedia dell’arte-Figuren, diese beiden 
Gruppen wiederum von der Gesellschaft im Hause des Mäzen und 
letztlich alle vom Opernpublikum der jeweiligen »Ariadne«-Inszenie­
rung als Beobachter dritter Ordnung angeblickt. Es lässt sich hier 
eine pulsierende, von einem Kern aus immer weitere Kreise ziehen­
de Bewegung der Rezeption und Rückkopplungen beobachten, die 
sich zueinander (analog zur dynamischen Raum-Zeit) als Kontinuum 
verhalten. Hofmannsthals Spiel führt mittels rhetorischer Irritation, 
gattungspoetologischen »Dissembles«93 und einer Verwirrung der Re­
zeptionstradition gezielt in einen raumsemiotischen Sensualismus.

88 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 158.
89 Hofmannsthal beklagt sich über das Unverständnis Strauss’, das sich an der »bar­

barischen Verzeichnung der Figur der Zerbinetta« zeigt, in einem Brief an Clemens Frei­
herr zu Franckenstein im Januar 1913 (SW XXIV Operndichtungen 2, S. 207).

90 Im Brief vom 8. Juli 1918 an Strauss spricht Hofmannsthal in der Rückschau von 
der »Einzigkeit des Experimentes [...] durch das bewußte Sichunterordnen des Textes, 
durch die Konstruktion und Kunstabsicht des Ganzen«, vgl. BW Strauss (1964), S. 184.

91 Vgl. zum Konzept der ikonographischen Bezüge in Hofmannsthals Texten Ursula 
Renner, »Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Frei­
burg i.Br. 2000. Darin verweist Renner auf den, wie Hofmannsthal forderte, »Pous­
sin’schen Stil« der bildhaften Anordnungen in der »Ariadne« (SW XXIV Operndichtun­
gen 2, S. 109) und den damit evozierten Blick, dem im vorgeblich Harmonischen das 
Gleichzeitige des Unvereinbaren zugemutet wird.

92 Die zahlreichen ikonischen Motive aus der Kunstgeschichte und dem hier evozier­
ten, dem barocken Theater verhafteten »Bildraum« diskutiert Theresia Birkenhauer, My­
thenkorrektur als Öffnung des theatralischen Raums. »Ariadne auf Naxos«. In: Mythen­
korrekturen. Zu einer paradoxalen Form der Mythenrezeption. Hg. von Martin Vöhler 
und Bernd Seidensticker. Berlin 2005, S. 263–277, hier S. 270.

93 Vogel, Lärm auf der wüsten Insel (wie Anm. 82), S. 86.

262 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch die so »verschiedenen Sprachen« des Werks spiegeln sich auch 
biographisch in dem Versuch beider Künstler, der je eigenen Kunst 
überproportional Raum zu verschaffen. 1912 hat zunächst das musik­
theatralisch noch sehr disparate Konglomerat aus der Oper »Ariadne« 
und der vorgeschalteten Bearbeitung von »Der Bürger als Edelmann« 
Premiere in Stuttgart. 1916 wird dies schließlich durch eine zweite, ver­
kürzte Fassung revidiert, von der beide Künstler überzeugt sind, dass 
dies »der neue eigene Weg ist, der gegangen werden muß.«94 Das Ver­
hältnis des Erfolgsduos ist in dieser Zeit allerdings stark beeinträchtigt, 
vor allem Hofmannsthal meint, brüske »Erniedrigung« durch Strauss 
zu erfahren, ist »verletzt« und fühlt sich im »tiefsten und zartesten 
Punkt unserer künstlerischen Beziehung verkannt und beleidigt.«95 

Dennoch entsteht unter den schweren äußeren Bedingungen des ersten 
Weltkriegs dann die musikalisch wohl anspruchsvollste und hochge­
schätzte »Frau ohne Schatten« (1919).

Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

» – ich werde jetzt mit frischer Kraft und dem Willen zur opernmässi­
gen Leichtigkeit an [»Die Frau ohne Schatten«] herantreten«,96 kündigt 
Hofmannsthal im September 1913 seinem musikalischen Produktions­
partner Strauss an. Dieser lobt umgekehrt, in einer Mischung aus 
Eitelkeit und Selbstkritik, die erhaltene Textvorlage:

Jedenfalls haben Sie noch nichts Schöneres und Geschlosseneres in Ihrem 
Leben gedichtet und schmeichle ich mir es als mein Verdienst, Sie durch 
unsere gemeinsame Arbeit dazu gebracht zu haben. Hoffentlich wird 
meine Musik Ihrer schönen Dichtung würdig. Ich bin bis jetzt noch sehr 
unzufrieden mit mir.97

Das Libretto zu »Die Frau ohne Schatten« ist eines der selbsttätigsten 
Werke des bekennenden Eklektizisten Hofmannsthal. Der Stoff ist so 
reich, dass er ihn gleich zweifach verwertet – damit folgt der Autor 

III.4

94 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.
95 Brief vom 18. Dezember 1911, Ebd., S. 151.
96 Brief vom 24. September 1913, Ebd., S. 241.
97 Brief vom 16. Juli 1914, Ebd., S. 283.

Eigenzeiten und Raumsemantik 263

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in der Produktionspraxis dem duplizierenden Schattenmotiv und 
kreiert 1919 zeitgleich zum Opernlibretto einen novellistischen Doppel­
gänger. »Die Frau ohne Schatten« verhandelt in magisch-märchenhaf­
ter Anlage eine thematische Vielfalt großer Fragen, die gekoppelt sind 
an die anthropologischen Daten der Immanenz: Es geht um eine Art 
faustischen Drang und mephistophelische Verführung, aber eben auch 
um sexuelle Verweigerung, Eifersucht, Betrug, Gewalt und Macht.98 

Den oft als mühsam empfundenen Zugang zur »Frau ohne Schatten« 
macht Pannwitz daran fest, dass »eben garnichts von heutzutag«, wirk­
lich »nicht eine spur moderne mehr drin« sei99– ein Votum, das ich 
bezweifeln möchte: Nicht zuletzt in der Frontstellung von reproduk­
tiv biopolitischer Paternaldynastie und weiblicher Emanzipationslogik, 
die hier als sexuelle Verweigerung und individualisiertes weibliches 
Begehren explizit wird, ist das Konzept der (bürgerlichen) Ehe über 
»Die Frau ohne Schatten« in höchst prekäre Schwingungen versetzt. 
Dass die finale Handlung den Übergang von anarchischer Sexualität 
und Selbstermächtigung in die genealogisch stabilisierende Institution 
der Ehe durch einen deus ex machina erreicht, betont die inhärenten 
Brüche dieser Bewegung eher, als dass diese ausgeglichen würden. 
»Man könnte das […] das eigentliche Problem der Moderne nennen, als 
deren verknotetes Dilemma es sich hier darstellt: nämlich die ungelöste 
Frage, wie der Lebenstrieb, das nackte Leben, [...] und sein anarchi­
scher Impetus in einer politisch korrekten Welt unter Kontrolle«100 

zu bringen sind – und welche Konzessionen von wem dabei gemacht 
werden müssen? »Die Frau ohne Schatten« beharrt, statt eine Antwort 
zu geben, auf einer ambiguen Uneindeutigkeit, die einer »goldenen 
Brücke«101 im Finale bedarf, um aus dem oszillierenden Sexualitäts-, 
Dynastie- und Willensdilemma noch ins proklamierte Dispositiv der 
Humanität zu führen.

98 Antonia Eder, Der schöne Schein des Märchens und sein Schatten. Defiguration in 
Strauss/Hofmannsthals Oper »Die Frau ohne Schatten«. In: Festspiel-Dialoge. Hg. von 
Helga Rabl-Stadler und Ilse Fischer. Salzburg 2020, S. 150–169.

99 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 624.
100 Gerhard Neumann, Oper als Text. Strauss/Hofmannsthals orientalisches Spiel 

»Die Frau ohne Schatten«. In: OperMachtTheaterBilder. Hg. von Jürgen Schläder. Berlin 
2006, S. 109–132, hier S. 128.

101 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

264 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffallend ist, dass auch am Ende von Hofmannsthals Erzähltext 
sich die Konturen von Körpern sowie Oberflächen und damit ge­
nerell die Raumdimensionen auflösen: »Ober ihm und unter ihm 
war der Himmel«, so dass sich »leuchtende Himmelsabgründe« in 
diesem Finale auftun – die Topologie dieser Szene ist als »schwim­
mend«, »schwankend«, »schwebend« und vor allem »unbegreiflich«102 

markiert. Das Unbegreifliche der schwindelerregenden Topologie wird 
zudem flankiert durch einen Hörrausch. Im raumsemiotischen Sensua­
lismus erweist sich das Ohr bei Hofmannsthal einmal mehr als das 
empfindsamste Wahrnehmungsorgan – und so führt eben nicht nur 
im Libretto, sondern auch in der Erzählung das Finale in die Musik: 
»Unbegreiflich fanden zarte, leise Töne den Weg aus der Höhe zu 
ihr«.103

Doch auch in der Oper bzw. im Libretto geht die Auflösung der 
Raumkoordinaten einher mit einer Unschärfe der Zeit: Das Phänomen 
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen relativiert eine linear organi­
sierte Handlungslogik zugunsten eines vorgängigen Kontinuums. Dass 
diese Bewegung für Hofmannsthals Poetologie des Stoffes zentral ist, 
erweist sich spätestens, wenn die identische Dynamik in beiden Varian­
ten gestaltet wird – im Libretto bezeichnenderweise durch den sich 
jeder Repräsentation eigentlich entziehenden

Chor der Ungeborenen:
Vater, dir drohet nichts,
Siehe, es schwindet schon,
Mutter, das Ängstliche,
Das dich beirrte!
Wäre denn je ein Fest,
Wären nicht insgeheim
Wir die Geladenen,
Wir auch die Wirte?104

Diese Schlusspassage wird flankiert von der Bühnenanweisung: 
»Schleier vorfallend, die Gestalten und die Landschaft einhüllend« 
(ebd.). Diese Schleier der Kunst markieren das Geschehen zusätzlich 

102 SW XXVIII Erzählungen 1, S. 195f.
103 Ebd., S. 196.
104 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

Eigenzeiten und Raumsemantik 265

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als raumtheatrale Faktur, wodurch die topologische Derealisierung der 
Szene ebenso wie die zeitliche Irritation ausgestellt wird. Diese ästhe­
tische Krümmung des dramatisch erzählten Raums wird motivisch ge­
tragen von paradoxalen Verschränkungen und Überdeterminationen: 
Wenn die ungeborenen Kinder zugleich »Geladene« und »Wirte« ihrer 
Eltern sind, funktioniert dieses Bild gerade nicht als biologische Ge­
nealogie – was das zunächst zentrale Motiv des Schattens ja nahelegen 
würde –, sondern als zirkuläre Auflösungsfigur.

Durch Stimmen der Ungeborenen,105 die sich lediglich akustisch »im 
Orchester«,106 nie aber visuell manifestieren,107 verharrt das Finale 
der »Frau ohne Schatten« zuletzt im Potentialis: »Wäre denn je ein 
Fest / wären nicht insgeheim / wir die Geladenen, / wir auch die Wir­
te!« – am Ende steht nicht die Eindeutigkeit, sondern die semantisch 
verrätselte Potentialität. Ein Mögliches sowohl in der bühnentopologi­
schen Repräsentation (Unsichtbares) als auch eines Konjunktivs, der 
wiederum den Beginn und Raum zu einer neuen (dramatischen oder 
epischen) Form öffnet. Das Phänomen der temporalen wie räumlichen 
Überdetermination eröffnet in der »Frau ohne Schatten«, vergleichbar 
mit der »Ariadne auf Naxos«, ein mögliches, aber mitnichten garantier­
tes Happy End. Wenn ausgerechnet die »[b]eiden Frauen miteinander« 
das Geschehen rekapitulieren:

Schatten zu werfen
beide erwählt,
beide in prüfenden
Flammen gestählt.
Schwelle des Todes nah,
gemordet zu morden,
seligen Kindern
Mütter geworden!108

105 Ebd., S. 75.
106 Ebd., S. 671.
107 Die Schwellenstellung der »voix acousmatiques« des Chors der Unsichtbaren, dis­

kutiert Jörg Wiesel, Tränen und Leben. Zu Richard Strauss’ und Hugo von Hofmannst­
hals Frau ohne Schatten. In: Tränen. Hg. von Beate Söntgen und Geraldine Spiekermann. 
München 2007, S. 161–170, hier S. 167f.

108 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

266 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– dann wird in diesem Finale statt der angekündigten »opernmäßigen 
Leichtigkeit« eher der »Rand des Absturzes«109 als letaler Abyss der 
Existenz verhandelt. Über diesen »Abgrund« (ebd.) versucht sich im Fi­
nale die, im Verlauf des Werkes an Tragfähigkeit deutlich einbüßende, 
»goldene Brücke« (ebd.) zu spannen. Doch: »gemordet zu morden« – in 
diesem gewaltsamen Paradoxon, in dem Gewalt erleiden heisst, Gewalt 
zu üben, führt die Märchenoper in einer spektakulären Klimax Mord 
und Seligkeit, Kinder und Mütter, vor allem aber den »Schatten« auf 
die »Schwelle« (ebd.) der motivischen Implosion.

Dass allerdings nicht nur die Rezeption der »Frau ohne Schatten«, 
sondern auch die Produktion nicht frei von Fallstricken war, bezeugt 
Strauss in der Schlussphase dieser Zusammenarbeit, wenn er 1916 
deutlich angestrengt bittet: »[A]ber wir wollen den Entschluss fassen, 
die ›Frau ohne Schatten‹ sei die letzte romantische Oper.«110 Von nun 
an wendet sich die Kooperation zwischen Dichter und Musiker wieder 
leichteren Stoffen zu. Nicht zuletzt, weil Strauss seine, wie er sagt, »tra­
gische Seite ziemlich ausgepumpt« fühlt und ihm »nach diesem Krieg 
Tragik auf dem Theater vorläufig ziemlich blöde und kindlich vor­
kommt«.111 Es entstehen »Die ägyptische Helena« (1928) und »Arabel­
la« (1933) – den Schlussmonolog der »Arabella« sendet Hofmannsthal 
noch am 10. Juli 1929, also fünf Tage vor seinem Tod, an Strauss.

IV.  Eigenzeiten und Wirkungsräume

Es ist letztlich Strauss, der, von der »Elektra« beeindruckt, Hofmanns­
thal die Zusammenarbeit anbietet. Er hatte in Hofmannsthals drama­
tisch dynamisierter Raum-Zeit von Archaik und Avantgarde das Poten­
tial zu einem der erfolgreichsten Werke der jüngeren Operngeschichte 
erkannt. Hierin erweist sich Strauss als instinktsicherer Kenner der 
wirkungsästhetisch empfänglichen Grundstimmung einer Jahrhundert­
wende, deren Publikum ein formal durchkomponiertes, zugleich aber 
emotional aufgeladenes Affekttheater zu schätzen weiß, das mit einer 

109 Ebd., S. 32.
110 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 354.
111 Brief vom 5. Juni 1916, Ebd., S. 344.

Eigenzeiten und Raumsemantik 267

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


temporal und topologisch semantisierten Darstellung als »belebte[s] 
Bild«112 arbeitet.

Hofmannsthal und Strauss bewegen sich mit ihren Werken in eben 
diesem dynamischen und eigenzeitlichen Raum der Kunst: Es ist 
eine Kunst, die bei aller Brillanz des Handwerks, wie sie Hofmann­
stahl/Strauss beweisen, zielsicher das klassizistische Maß der raum­
zeitlichen Einheiten sprengt. In den Werken wird dabei ein semio­
logisches Verfahren von repräsentationaler Konvention zunehmend 
abgebrochen und einer nonverbalen, einbrechenden Präsenz von Kör­
perbildern und Raumsemantiken in oftmals irritierenden Simultanei­
täten der ästhetische Vorzug gegeben. Dabei bilden die nonverbalen 
Figuren, die Hofmannsthal bereits auf der Textebene den Libretti ein­
schreibt, eine Art temporären Durchgang, an dem sich Präsenz und 
Repräsentation vorübergehend durchdringen, was sich wiederum als 
Spannungen in der Musik von Strauss reflektiert findet.

Der Rückgriff von Hofmannsthal/Strauss auf das archaisch-avant­
gardistische Konzept in ihrem ›Erstling‹ »Elektra« ist zugleich ein ihr 
gemeinsames Werk prägender, genereller Ausgriff auf die moderne 
(Wieder-)Entdeckung des Performativen als zentrale Dimension des 
Ästhetischen und seiner Inszenierungen. Die Werke stellen in der 
beschriebenen, sehr eigengesetzlichen Raum-Zeitlichkeit sowohl die 
spannungsreiche Referenzialität von Repräsentation und Präsenz im 
erzeugten Raum, als auch das verzeitlichte Verhältnis in der Gleich­
zeitigkeit des Ungleichzeitigen aus und als ein stets zu wiederholen­
des Neuverhandeln von Möglichkeiten und Perspektiven, Zeitlichkeit 
und Räumlichkeit, Darstellung und Wahrnehmung zur Diskussion. 
Diese Aktualisierung vollziehen die musikpoetischen Werke von Hof­
mannsthal/Strauss nicht zuletzt im Zeichen einer intermedialen, sze­
nisch-theatralen, kompositorischen (musikalisch und poetisch) Radika­
lisierung von Raum- und Zeitkunst.

112 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 547.

268 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter W. Marx

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen: Hofmannsthals 
und Reinhardts gemeinsame Theaterarbeit

Die kulturgeschichtliche Forschung kann eine gewisse Schwäche für 
mythische (oder wenigstens quasi-mythische) Bilder nicht verleugnen, 
um im Glanz der höhertrabenden Metapher die ›Weltlichkeiten‹ histo­
rischer Konstellationen zu überblenden. Ganz in diesem Sinne ist ver­
schiedentlich die Zusammenarbeit von Reinhardt und Hofmannsthal 
als eine kongeniale, nachgerade dioskurenhafte Verbindung gedeutet 
worden. In ihrer Studie zur Kooperation von Hofmannsthal und Rein­
hardt hat Konstanze Heininger die unterschiedlichen Facetten dieser 
Kooperation herausgearbeitet. Dabei wird deutlich, dass die Perspekti­
ven und Erwartungen von Hofmannsthal und Reinhardt mithin sehr 
unterschiedlich waren.1 Den Gründen und Dynamiken dieser Diffe­
renz nachzugehen ist nicht Ziel und Aufgabe der nachstehenden Über­
legungen; vielmehr soll es darum gehen, das aus kulturhistorischer 
Perspektive Symptomatische der Konstellation zu beschreiben, sympto­
matisch mit Blick auf die Entwicklung der Moderne bzw. einer sich 
modernisierenden Kultur.

Gleichwohl lässt sich in Heiningers Ausführungen ein gewisses – 
von der Autorin auch mit Missbehagen wiedergegebenes – Ungleich­
gewicht feststellen, zwischen dem Dramatiker, der im Regisseur ein 
unverzichtbares Gegenüber gefunden zu haben glaubt, und dem Regis­
seur und Theaterleiter, der von Beginn seiner Karriere an immer wie­
der Schriftsteller:innen ›in Dienst genommen‹ hat, weil er die dramati­
sche Dichtung stets nur als Anteil am größeren theatralen Kunstwerk 
begriffen hat. Immer wieder verweist Reinhardt auf Shakespeare oder 
Molière, weil er in ihnen die Einheit des für ein spezifisches Theater 
schreibenden Künstlers in besonderer Reinform verwirklicht glaubt:

1 Vgl. Konstanze Heininger, »Ein Traum von großer Magie«. Die Zusammenarbeit 
von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt. München 2013.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 269

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beide kannten das Theater und seine Seele von Grund auf und waren 
nicht allein imstande, ihre Stücke in Szene zu setzen – nein, sie wuß­
ten auch auszugestalten und zu verändern, wie die Umstände es gerade 
verlangten. Sie ließen ihre Stücke erst im Verlauf der Proben richtig 
wachsen und gegenständlich werden, sie paßten sie den Bedingungen des 
Theaters, für das sie sie inszenierten, und vor allem den mitwirkenden 
Schauspielern mit großem Geschick an.2

Für Reinhardt sind Molière und Shakespeare nicht als literarische 
Schöpfer bedeutsam, sondern – wie die Darsteller:innen – als Mitwir­
kende, deren Kunst sich den Erfordernissen des Theaters unterzuord­
nen bereit ist. Nimmt man diese Perspektive ernst, so wird man nicht 
umhin können, das Hoftmannsthal-Reinhardt’sche Projekt auch im 
Licht der irdischen Bedingungen eines komplexen, diversifizierten 
und vor allem kommerziell ausgerichteten Theaterunternehmens in 
den Blick zu nehmen. Max Reinhardt war eben keineswegs der pu­
re Idealist und Künstler, sondern über Jahrzehnte ein erfolgreicher 
Unternehmer oder vielmehr das Gesicht und der Kopf eines der größ­
ten Theaterunternehmen seiner Zeit. Vielstimmig ist die Klage über 
Reinhardts Strategie, sich zahlreiche Dramatiker:innen zu verpflich­
ten, Aufführungsrechte zu erwerben, um dann keineswegs alle Pläne 
direkt in die Tat umzusetzen. Lange Laufzeiten, Umbesetzungen nach 
Verfügbarkeit, Gastspiele und Wiederaufnahmen waren das Erfolgsre­
zept eines Unternehmens, das über 25 Jahre das deutsche, wenn nicht 
das europäische Theater prägte. Ein fester Stamm an Autoren, die 
teilweise auch ›auf Bestellung‹ lieferten und keineswegs nur am Kulmi­
nationspunkt wechselseitiger künstlerischer Ambitionen interagierten, 
waren ein Teil des Erfolgs, auch wenn dies von den Beteiligten mithin 
mit großem Unmut zur Kenntnis genommen wurde.3 Wenngleich Hof­

2 Max Reinhardt, Leben für das Theater. Schriften und Selbstzeugnisse. Hg. von Hu­
go Fetting. Berlin 1989, S. 463.

3 So findet sich in verschiedenen Biographien der Hinweis auf eine Zusammenarbeit 
mit oder Arbeit für Max Reinhardt – bspw. bei Zuckmayer oder Brecht. Ähnlich wie 
beim Engagement von Schauspieler:innen gilt es im Einzelfall zu prüfen, wie substanzi­
ell eine solche Zusammenarbeit war. Einen interessanten Einblick bietet Friedrich Frek­
sas Schlüsselroman »Erwin Bernsteins theatralische Sendung« (1913). Allerdings gehört 
Freksa zur Gruppe jener von Reinhardt Enttäuschten, der seine Abneigung nicht nur in 
diesem Roman offenlegt, sondern auch mit antisemitischer Perspektive verbindet.

270 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mannsthal der erfolgreichste und auch produktivste der Autoren war, 
mit denen Reinhardt arbeitete, war die Beziehung keineswegs exklusiv.

Die Theaterarbeit von Max Reinhardt und Hugo von Hofmannsthal 
beginnt schon in der Frühzeit der Reinhardt’schen Karriere, nämlich 
1903 mit der seinerzeit als Sensation aufgenommenen Aufführung der 
»Elektra« mit Gertrud Eysoldt in der Titelrolle. Die Inszenierung steht 
in einem unmittelbaren Verweisungszusammenhang mit zwei weiteren 
Arbeiten am Kleinen Theater in Berlin, nämlich Wedekinds »Erdgeist« 
(1902; Regie Richard Vallentin) und Oscar Wildes »Salome« (1903; 
Regie M. Reinhardt). Mit diesen Inszenierungen etablierte sich Ger­
trud Eysoldt als Darstellerin ungewöhnlicher, ja skandalöser Frauenrol­
len.4 Erika Fischer-Lichte hat Eysoldts Spiel in »Elektra« paradigma­
tisch als die Spannung zwischen der Verkörperung einer literarischen 
Figur und einer performativen, unmittelbar leiblichen Praxis gelesen.5

Die Inszenierungen wirkten aber nicht allein durch das Spiel der Ey­
soldt, sondern vor allem auch durch die Bühnenbilder von Max Kruse. 
Dies ist mehr als eine theaterhistorische Fußnote, denn erst im Zusam­
menwirken der beiden Elemente – Raum und Spiel – entfaltet sich 
jener Begriff, der für Reinhardts Regie zentral ist, wie Heinz Herald 
schon 1915 schrieb, jener der Atmosphäre, auf den später ausführlicher 
einzugehen sein wird.

Man kann den Reinhardt’schen Regiestil ohnehin nur schwerlich 
fassen, weil er gerade die Unterschiedlichkeit und Vielfalt der Stile 
suchte. In Abgrenzung von Otto Brahm, dessen programmatischer, 
bisweilen enger Naturalismus ihn in die Eigenständigkeit trieb, suchte 
Reinhardt ein ästhetisches Spiel, in dessen Zentrum die Fülle und Viel­
gestaltigkeit der unterschiedlichen Theatermittel steht. Dieser program­
matische Eklektizismus (Peter W. Marx) unterscheidet Reinhardt deutlich 

4 Der Wiener Kritiker Paul Goldmann bezeichnet sie in seiner Rezension des »Som­
mernachtstraums«, in der sie den Puck spielte, als »Spezialistin für Hofmannsthalsche 
und Wedekindsche Frauenfiguren«; Paul Goldmann, Vom Rückgang der deutschen Büh­
ne. Polemische Aufsätze über Berliner Theater-Aufführungen. Frankfurt a.M. 1908, 
S. 232.

5 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004, S. 50f.; 
Dies., Theatre, Sacrifice, Ritual. Exploring Forms of Political Theatre. London / New 
York 2005, S. 1–14.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 271

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von anderen Künstler:innen der Moderne, deren Programm die Um- 
oder Durchsetzung eines spezifischen Stils oder Programms war.6

Dies begründet aber zugleich ein Paradox: Denn so sehr die Rein­
hardt’schen Inszenierungen Anteil hatten an der Formierung der Mo­
derne, so wenig gehen sie in ihr auf. Die monumentale Aufarbeitung 
des Reinhardt-Œuvres, das natürlich keines ist, nicht nur weil es der 
Flüchtigkeit des Theaterereignisses unterlag, sondern auch weil die 
›weltliche Dimension‹ seines Theaters den an der Literatur oder bil­
denden Kunst gebildeten Werkbegriff nachgerade konterkarierte, wird 
behindert durch die organisatorische, wirtschaftliche und ästhetische 
Praxis. Die Reinhardt’schen Inszenierungen waren keine sakrosankten 
Werke, sondern vielmehr Spielkonstellationen, deren Konstituenten in 
aufwändig geführten Regiebüchern verzeichnet wurden, um die Insze­
nierungen bei Bedarf wieder aufnehmen, anpassen oder neu gestalten 
zu können. Leitend hierfür waren aber nicht nur künstlerische Ideale, 
sondern auch strategische und ökonomische Überlegungen.

Insofern gilt es das Verhältnis von Reinhardt und Hofmannsthal kri­
tisch unter die Lupe zu nehmen – ein zweiter Blick ist erforderlich, der 
sich einer Einhegung Reinhardts unter dem Rubrum des dramatisch-
literarischen Theaters widersetzt und stattdessen die performativ-thea­
trale Dimension in den Blick nimmt. Das Szenenbild, die atmosphäri­
sche Verdichtung treten hier ebenso prominent in den Vordergrund 
wie die einzelne schauspielerische Leistung.

Es geht mir an dieser Stelle nicht darum, die unterschiedlichen 
Positionen von Reinhardt und Hofmannsthal zu egalisieren, noch, sie 
dichotomisch gegeneinander auszuspielen. Vor allem die Hofmanns­
thal-Forschung hat hier auf die unterschiedlichen Perspektiven und 
Schwerpunktsetzungen ausführlich hingewiesen. So möchte ich das 
Reinhardt-Hofmannsthal’sche Projekt der Moderne nicht in die Lini­
en der bestehenden grand-récits ästhetischer Innovation einordnen, son­
dern unter expliziter Einbeziehung und Anerkennung der sozio-kultu­
rellen Bedingungen dieses Theaters seinen Platz anhand der Koordina­
ten von ästhetischer Moderne und gesellschaftlicher Modernisierung 

6 Peter W. Marx, Max Reinhardt. Vom bürgerlichen Theater zur metropolitanen Kul­
tur. Tübingen 2006, S. 33.

272 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verorten. Diese Position lässt sich zugespitzt über drei Vorannahmen 
näher bestimmen:

Alfred Kerr, der auch aus Treue gegenüber Otto Brahm Reinhardts 
Aufstieg mehr als skeptisch beäugte, klagte einmal, in Reinhardts 
Theater gehe das Gespenst des »Edlen von Reklamowicz-Klimbimsky 
auf Tam-Tam«7 um. Für Kerr stand Reinhardts intensives Verhältnis 
zur Presse sowie seine intensive Öffentlichkeitsarbeit im Gegensatz 
zu (jeglichem) Anspruch auf ›ernste‹ Kunst. Dieses bildungsbürgerli­
che Vorurteil verkennt aber, dass das gekonnte Marketing, das spezi­
fisch Kommerzielle des Reinhardt’schen Theaterimperiums ein intrin­
sischer Bestandteil seiner kulturellen Position war, nicht nur eine öko­
nomische Zufälligkeit.8

Verabschiedet man sich von den engen Vorstellungen eines bil­
dungsbürgerlichen Kunstbegriffs, so ist auch die Vorstellung vom 
Reinhardt-Hofmannsthal’schen Theater als ein ›deutsches‹ Unterfan­
gen nicht zu halten. Vielmehr war es Teil einer größeren, metropolita­
nen Kultur, deren Wurzeln in der Zeit vor 1914 lagen und die durch 
den Faschismus in Europa ihrer Grundlagen beraubt wurde.

Daraus folgt aber auch die Anerkenntnis, dass dieses Theater ge­
prägt ist von der Erfahrung eines fast allgegenwärtigen Antisemitis­
mus, der als Bedrohungs- und Ausgrenzungspotenzial im Untergrund 
lauerte und zumindest publizistisch auch immer wieder – und sei es 
als ›kultureller Code‹ im Sinne Volkovs – aktiviert wurde.9

Krise und Utopie

Hofmannsthals Chandos-Brief (1902) ist mehrfach – auch von theater­
historischer Seite – als eine paradigmatische Beschreibung der moder­
nen Repräsentationskrise in Anspruch genommen worden und allzu 

7 Alfred Kerr, Gesammelte Schriften. Die Welt im Drama. Fünfter Band: Das Mimen­
reich. Berlin 1907, S. 81.

8 Vgl. hierzu Peter W. Marx, Consuming the Canon: Theatre, Commodification, and 
Social Mobility in Late Nineteenth-Century German Theatre. In: Theatre Research In­
ternational 31/2, 2006, S. 129–144.

9 Vgl. Shulamit Volkov, Antisemitismus als kultureller Code. In: Antisemitismus als 
kultureller Code. Zehn Essays. Hg. von Ders. München 2000, S. 13–36.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 273

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verführerisch ist es, von diesem ausgehend die Theaterarbeiten unter 
den Schlagworten von Entliterarisierung vs. Re-Theatralisierung zu disku­
tieren. Allerdings erweist sich auf den zweiten Blick eine solche Veror­
tung eher als eine rhetorische Geste, die überblendet, dass die Grund­
spannungen des Moderne-Diskurses sich schon im 19. Jahrhundert 
bilden.

Friedrich Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragödie aus dem 
Geist der Musik« (1872) mit ihrer kategorialen Gegenüberstellung des 
Appollinischen vs. des Dionysischen kann hierbei als eine der einfluss­
reichsten kulturkritischen Schriften des 19. Jahrhunderts betrachtet 
werden. Mit Blick auf die theaterhistorische Entwicklung hat Erika 
Fischer-Lichte Nietzsches begriffliche Achse als ein zentrales Element 
in der Formulierung einer neuen Ästhetik des Performativ-Theatralen 
verstanden.10 Dies ist insofern besonders bemerkenswert, weil es Nietz­
sches dezidiert nicht um eine ästhetische, sondern um eine wahrhaftig 
transgressive Erfahrung geht:

Die dionysische Erregung ist imstande, einer ganzen Masse diese künstle­
rische Begabung mitzuteilen, sich von einer solchen Geisterschar umringt 
zu sehen, mit der sie sich innerlich eins weiß. Dieser Prozeß des Tragödi­
enchors ist das dramatische Urphänomen: sich selbst vor sich verwandelt zu 
sehen und jetzt zu handeln, als ob man wirklich in einen andern Leib, in 
einen andern Charakter eingegangen wäre. […] Die Jungfrauen, die, mit 
Lorbeerzweigen in der Hand, feierlich zum Tempel des Apollo ziehn und 
dabei ein Prozessionslied singen, bleiben, wer sie sind, und behalten ihren 
bürgerlichen Namen: der dithyrambische Chor ist ein Chor von Verwandelten, 
bei denen ihre bürgerliche Vergangenheit, ihre soziale Stellung völlig 
vergessen ist: sie sind die zeitlosen, außerhalb aller Gesellschaftssphären 
lebenden Diener ihres Gottes geworden.11

Mit Nietzsche etabliert sich hier eine programmatische Nähe von 
Kunst und Ritual, die im Moment des Transgressiven ihr tertium compa­
rationis findet. Dass Nietzsches Ideen eine große Nähe zum Konzept 
des Festspiels, wie es Richard Wagner für Bayreuth formuliert, findet, 
wird besonders deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, wie sehr 

10 Vgl. Fischer-Lichte, Theatre (wie Anm. 5), S. 17–22.
11 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. In: Ders., 

Werke. Hg. von Ivo Frenzel. Frankfurt a.M. 1988, S. 18–110, hier S. 61. Die Hervorhebung 
durch Fettsetzung ist hier durch Kursivierung wiedergegeben.

274 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagner gerade die Abgeschiedenheit des Ortes als Voraussetzung für 
den Erfolg der Festspiele postuliert. Nicht allein sollten alle Elemente 
des Theaters zu einem Gesamtkunstwerk zusammenfließen, schon der 
Besuch der Festspiele war als eine Pilgerfahrt konzipiert, deren Mühen 
Teil, wenn nicht gar Bedingung der transformativen Erfahrung sein 
sollte – eine Vorstellung allerdings, die der Realität bourgeois-nationa­
ler Vereinnahmung nicht lange standhalten konnte, wie man schon an 
den bildlichen Darstellungen der Zeit erkennen kann.

Im Vergleich dazu erscheinen Reinhardts Vorstellungen von der 
Wirkung der Kunst sehr viel ›irdischer‹ zu sein: In seinem legendären 
Brief von 1901, den die Forschung inzwischen seinem Dramaturgen 
Arthur Kahane zuschreibt,12 spricht Reinhardt lediglich von einem 
Theater, »das den Menschen wieder Freude gibt. Das sie aus der 
grauen Alltagsmisere über sich selbst hinausführt in eine heitere und 
reinere Luft der Schönheit.«13 In diesem Brief, der nach wie vor als ein 
Manifest des Reinhardt’schen Theaterideals (sofern man von einem 
solchen überhaupt sprechen will) gelten kann, entwirft er einen Drei­
klang unterschiedlicher Raumformen: Neben dem regulären Guckkas­
tentheater spricht er von einem kleinen, intimen Raum, wie er ihn 
mit den Kammerspielen 1906 in Berlin schuf, und schließlich einem 
dritten monumentalen Raum:

Und eigentlich müßte man noch eine dritte Bühne haben, […] eine ganz 
große Bühne für eine große Kunst monumentaler Wirkungen, ein Festspiel­
haus, vom Alltag losgelöst, ein Haus des Lichts und der Weihe, im Geiste 
der Griechen, aber nicht bloß für die griechischen Werke, sondern für 
die große Kunst aller Zeiten bestimmt, in der Form des Amphitheaters, 
ohne Vorhang, ohne Kulissen, vielleicht sogar ohne Dekorationen, und in 
der Mitte, ganz auf die reine Wirkung der Persönlichkeit, ganz aufs Wort 
gestellt, den Schauspieler, mitten in einem Publikum, und das Publikum 
selbst, Volk geworden, mit hineingezogen, selbst ein Teil der Handlung, 
des Stückes.14

An Reinhardts Ausführungen ist bemerkenswert, dass er nicht allein 
die »monumentalen Wirkungen« in den Vordergrund stellt, sondern 

12 Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt 
(wie Anm. 1), S. 14.

13 Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 73.
14 Ebd., S. 76.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 275

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese ganz auf die Schauspieler:innen abstellt. Anders als bei Wagner, 
dessen Festspiele programmatisch in den Diskurs des Nationalen ein­
gebunden sind, ist die Referenz auf das »Volk gewordene« Publikum 
eher im Sinne der griechischen Polis zu deuten.

In diesem Lichte erscheint es als nur folgerichtig, dass Reinhardts 
Bemühungen um ein solch monumentales Format eben nicht in 
der Weltabgeschiedenheit eines Wallfahrtsorts – als solchen stilisiert 
Wagner ja Bayreuth als »invented tradition«–,15 sondern im Herz 
der Metropolitankultur der sich modernisierenden Gesellschaften statt­
findet.16 Der Zirkus kann und muss in diesem Sinne als Inbegriff 
einer urban-modernen Massenkultur angesehen werden.17 Die von 
Reinhardt benutzten Räume, zunächst temporär, ab 1919 mit der Er­
öffnung des Großen Schauspielhauses auch dauerhaft, sind in diesem 
Sinne auch von höherer Bedeutung: Reinhardts Theater ist nicht aus 
der metropolitanen Kunst wegzudenken – auch in Abgrenzung gegen 
die Wagnerischen Festspiele.18

1910 inszeniert Max Reinhardt Hofmannsthals »König Ödipus« in 
München, später in diesem Jahr zieht Reinhardt in den Berliner Zir­

15 Das von Eric Hobsbawm und Terence Ranger etablierte Modell der Nationalstif­
tung durch materielle und performative »Erfindung von Traditionen« ist bislang im 
deutschsprachigen Raum zu wenig auf den Zusammenhang von Historismus und Mo­
derne untersucht worden. Vgl. Eric Hobsbawm und Terence Ranger (Hg.), The Inven­
tion of Tradition. Cambridge 1983.

16 Vgl. Marx, Consuming the Canon (wie Anm. 8), S. 83–117.
17 Leider ist die Zirkusgeschichte immer noch ein Desiderat der Theater- und Kultur­

geschichte. Für den deutschsprachigen Raum sei hier auf die Studien Günther / Winkler 
1986 sowie Otte 1999 und 2006 verwiesen, die besonders auf die Beteiligung jüdischer 
Akteur:innen eingehen. Vor allem sind die Einflüsse US-amerikanischer Populärkultur 
um 1900 auf die europäische Entwicklung bislang leider nur sehr bruchstückhaft unter­
sucht worden. Ernst Günther und Dietmar Winkler, Zirkusgeschichte. Ein Abriß der Ge­
schichte des deutschen Zirkus. Taschenbuch der Künste. Berlin 1986; Marline Otte, Sar­
rasaniʼs Theatre of the World: Monumental Circus Entertainment in Dresden, from Kai­
serreich to Third Reich. In: German History 17/4, 1999, S. 527–542 und Jewish Identities 
in German Popular Entertainment, 1890–1933. Cambridge 2006. 

18 So kann es auch nicht überzeugen, wenn Heininger, Zusammenarbeit von Hugo 
von Hofmannsthal und Max Reinhardt (wie Anm. 1), S. 115, Wagner als Vorbild für Hof­
mannsthal und Reinhardt anführt. Sicherlich ist diskursgeschichtlich das Konzept des 
Festspiels um 1900 immer auch auf Wagner bezogen, aber die programmatische Diffe­
renz überwiegt hier doch sehr deutlich.

276 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kus Schumann um. Die Inszenierung beeindruckt das Publikum durch 
die Inszenierung der Massen:

Den Kuppelbau des Zirkus verhüllt als Decke ein bräunlich-dunkles Zelt­
tuch; darunter fluten seltsame violette und gemischtfarbige Lichtstreifen 
der Scheinwerfer. […] Das dreifache athenische Proszenium wird ersetzt 
von einer hohen Freitreppe, die herunterführt zum Kreisrund der Orches­
tra (Manege des Zirkus). Der Altar des griechischen Theaters befindet 
sich auf halber Treppenhöhe und gibt der Szene eine natürliche Gliede­
rung, dem Spiel einen Stützpunkt. Oedipus und die Seinen umfließt 
auf hoher Schwelle des Palastes und an den Stufen des Altars das helle 
Licht des Scheinwerfers, das schonungslos in die Tiefen eines ungeheuren 
Schicksals und Schmerzes dringt. Die übrige Welt, das tausendstimmige 
Volk, verharrt im Halbdunkel, das von wechselnden dumpfen Farben 
erfüllt ist.19

In der Forschung ist diese Inszenierung immer wieder – und durchaus 
überzeugend – im Sinne einer Performativierung des Theaters gelesen 
worden als ein Schritt hin zu einer Überwindung des dramatischen 
Theaters. Das Element der Statisterie, das durch die Inszenierung wog­
te, wird hierbei zu einem entscheidenden Element, das immer wieder 
im Licht des Dionysischen nach Nietzsche gedeutet wird.

Emil Orlik, der das Reinhardt’sche Theater nicht allein als Bühnen­
bildner, sondern auch als Zeichner szenisch-grafischer Reportagen be­
gleitet,20 hat ein Bild dieser Zirkus-Situation und der vermeintlichen 
aufgehobenen Grenze von Zuschauerraum und Orchestra-Manege an­
gefertigt. Ein kleines, leicht zu übersehendes Detail bricht diese Vor­
stellung und lässt den historischen Ort der Inszenierung aufscheinen: 
Im Vordergrund des Bildes sehen wir – als Silhouette gegen die hell er­
leuchtete Spielfläche – vier mondän gekleidete Personen, die gebannt 
das Spiel verfolgen. Während Orlik vor allem in der anstürmenden-
chorischen Masse nur Konturen zeichnet und die Köpfe zwischen 
Publikum und Akteuren tatsächlich zu verschmelzen scheinen, sind 
die Details des Damenhuts vergleichsweise detailliert dargestellt. Es ist 

19 Hermann Kienzl, Von den Berliner Theatern 1910/11. In: Bühne und Welt 13, 1910, 
S. 162–166, hier S. 164.

20 Vgl. einführend zu Orlik: Birgit Ahrens, »Denn die Bühne ist der Spiegel der Zeit«. 
Emil Orlik (1870–1932) und das Theater der Zeit. Kieler Kunsthistorische Studien. N.F.1. 
Kiel 2001.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 277

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Versehen, dass Orlik nicht den dithyrambischen Chor zeigt, son­
dern eine metropolitane, heterogene Zuschauerschaft. Keineswegs sind 
sie ein »Chor der Verwandelten«, sondern sie sind ein großstädtisches 
Publikum, gerührt und berührt (vermutlich), aber keineswegs in einer 
transgressiven Erfahrung gefangen.

Anders als Wagner hat Reinhardt keine Stiftung ex nihilo im Sinn: 
Der Ort – physisch wie idealiter – seines Theaters ist die moderne, 
vielstimmige Stadt. Vielleicht – ich will das hier nur als Möglichkeit 
in den Raum stellen – lohnte es in diesem Sinne auch, nochmals 
die oftmals eher beklagte, enge Verbindung der Salzburger Festspiele 
mit dem internationalen Tourismus neu lesen. Wo bei Wagner die 
behauptete Autochthonie des Ortes Bayreuth im programmatischen 
Gegensatz zur Metropole steht, steht bei Reinhardt das Prinzip einer 
metropolitanen Ubiquität, die die Gegebenheiten des spezifischen Or­
tes unter dem Blickwinkel der Atmosphäre aneignet, im Vordergrund.

Ritual und Selbst-Ethnisierung

Der Möglichkeitsraum der Moderne um 1900 ist geprägt von einer 
konstitutiven Vielstimmig- und Mehrdeutigkeit: Keineswegs funktionie­
ren jene ideengeschichtlichen oder gar ethisch-politischen Maßstäbe 
mit jener Eindeutigkeit, die die Geschichte ab 1933 nahezulegen 
scheint. Das immer wieder diskutierte Nebeneinander von liberalen, 
kosmopolitischen Strömungen und gleichzeitig antimodernen, illibera­
len, oftmals antisemitischen Haltungen – bisweilen in ein- und dersel­
ben Person – bildet diesen Möglichkeitsraum und eröffnet Handlungs­
räume, deren Zerbrechen im Laufe der Zeit oftmals fast zwangsläufig 
erscheint.

Nietzsches Kulturkritik, die so zentral für die Formulierung der 
Moderne war,21 wurde gerade durch die Vielstimmigkeit und Unter­
schiedlichkeit der Rezeption bedeutsam. Für die Reflexion des Thea­
ters war besonders die Rezeption seiner Schriften durch die Cambridge 

21 Vgl. Steven Aschheim, Nietzsche und die Deutschen. Karriere eines Kults. Stutt­
gart / Weimar 2000.

278 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ritualists um Jane Ellen Harrison einflussreich.22 Harrisons These vom 
Ursprung allen Theaters im Totenkult wurde von der einsetzenden 
universitären Theaterforschung intensiv aufgenommen.23 Attraktiv wa­
ren diese Thesen sowohl durch ihre Abkehr von rein literarischen 
Traditionen als auch durch die Autorität der griechischen Antike, auf 
die diese Überlegungen sich stützen konnten. Hatte schon Nietzsche 
mit seiner Interpretation des Dionysischen eine Gegenströmung zur 
kultivierten Antikenrezeption in der Tradition Winkelmanns behaup­
tet, kam es in der Folge der Cambridge Ritualists zu einem verstärk­
ten Interesse an der vorchristlich-paganen Kultur Europas und ihren 
(vermeintlichen) Residuen. Dabei blieb das Interesse nicht auf die grie­
chisch-römische Antike beschränkt; E. K. Chambersʼ »The Medieval 
Stage« (Oxford 1903) mit seiner Spurensuche paganer Kulturen unter 
der Firniss christlicher Prägung war eine wichtige Referenz der sich 
etablierenden Theaterwissenschaft.

Diese Strömungen sind nicht bloß akademische Sprachstile, sondern 
Teil eines größeren, anti-modernen Diskurses, dessen politische Impli­
kationen nicht übersehen werden dürfen. So kann man mit Blick auf 
den deutschen Diskurs von einer regelrechten »Selbst-Ethnisierung« 
sprechen, d.h. von dem Versuch, in Brauchtum und kulturellen Prak­
tiken Residuen einer paganen, ursprünglichen Kultur zu rekonstruie­
ren.24 Das sich in verschiedenen Schriften immer wieder findende 
Phantasma eines ›germanischen Mimus‹ ist symptomatisch für diese 
Form der völkischen Perspektive. Im deutschsprachigen Raum sind 
etwa die Arbeiten von Robert Stumpfl (1904–1937), dessen Schrift 
»Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen Dramas« 
(Berlin 1936) im Horizont der NS-Kulturpolitik zu verstehen ist, bei­
spielhaft für diese Entwicklung. Für die ›Volkskunde‹ gibt es eine 

22 Vgl. Julie Stone Peters, Jane Harrison and the Savage Dionysus: Archaeological 
Voyages, Ritual Origins, Anthropology, and the Modern Theatre. In: Modern Drama 
51/1, 2008, S. 1–41 und Dies., Drama, Primitive Ritual, Ethnographic Spectacle: Ge­
nealogies of World Performance (ca. 1890–1910). In: Modern Language Quarterly 70/1, 
2009, S. 68–96.

23 Vgl. Jane Ellen Harrison, Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion. 
Cambridge 1912.

24 Peter W. Marx, The Interpretation of Theatre. In: A Cultural History of Theatre: 
In the Age of Empire (1800–1920). Hg. von Dems. London 2017, S. 135–157, hier S. 155.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 279

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fachkritische Perspektive, für die Theaterwissenschaft steht sie in syste­
matischer Perspektive noch aus.25

Was als Kulturtheorie begann, kondensierte hier zu einem Ideolo­
gem, das die Entwicklungen der Moderne ablehnte und an ihre Stelle 
die nostalgische Idee einer homogenen, historisch stabilen (völkischen) 
Identität setzte. Verbunden war dies mit einer Verschiebung der Per­
spektive weg vom literarisch-ästhetischen hin zu performativ-rituellen 
Phänomenen.

Dieser Kontext ist für Hofmannsthal und Reinhardt vor allem des­
halb von Bedeutung, weil in der Abgrenzung die Besonderheiten ihrer 
Zusammenarbeit deutlich wird. Anders als viele Projekte der Histori­
schen Avantgarde erweist sich das Hofmannsthal-Reinhardt’sche Thea­
terprojekt als offen gegenüber historischen Formen und nicht fixiert 
auf das ›Neue‹ als unbestrittener Wert an sich. Vielmehr explorieren 
die beiden die in der Moderne mögliche Vielgestaltigkeit. Dabei ist 
ihnen gemeinsam, dass ihre ästhetischen Interessen sich besonders 
an Formen entzündet, die sich nicht auf ein ›Normmodell‹ des lite­
rarischen Theaters reduzieren lassen. Gleichzeitig ist es wichtig zu 
verstehen, dass beide keineswegs ein gemeinsames, homogenes Projekt 
verfolgten, sondern durchaus eigenen Schwerpunkten nachgingen. Der 
»Jedermann« ist hierfür ein gutes Beispiel, der für beide mit unter­
schiedlichen Interessen verbunden war, die sich aber produktiv verbin­
den ließen.

Dabei ist Hofmannsthals Auseinandersetzung, wie Konstanze Hei­
ninger zeigen konnte, schon sehr im Jahr 1903 manifest.26 Auch wenn 
diese frühe Auseinandersetzung unterbrochen wurde, drängte es Hof­
mannsthal immer wieder zum »Jedermann«, wie man einem Tage­
bucheintrag Harry Graf Kesslers entnehmen kann. Dort steht unter 
dem Datum des 31. Oktobers 1906:

25 Der fachhistorische Diskurs hat sich hier bislang vor allem auf Einzelpersonen 
gestützt – was sicherlich wichtig und bedeutsam ist. Systematische Aspekte sind aber, 
die auch die Begriffsbildung kritisch in den Blick nähmen, bislang nur ansatzweise 
unternommen worden.

26 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein­
hardt (wie Anm. 1), S. 248f.

280 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist das Besondre unsrer Zeit, dass der Besitz eine ganz andre Rolle 
spielt als jemals früher, nicht nur für den Bankier, den Philister, sondern 
auch für das, was wir als einen kultivierten Menschen ansehen. Wo 
kommt nun dieses Verhältnis des Menschen zu seinem Besitz am schärfs­
ten zum Ausdruck? Beim Sterben. Was ich darstelle, ist das Sterben eines 
Menschen unsrer Zeit. Ein Mensch, der stirbt, kann nur Einer sein, der 
besitzt oder der nicht besitzt. Ich mache halt Einen, der besitzt. Ich fragte, 
was denn aus der Bearbeitung von »Everyman« geworden sei? ›Alles was 
daran von Interesse war, geht eben in dieses Stück [i.e. »Dominic Heintls 
letzte Nacht«] über. Sonst hätte die Bearbeitung nur eine philologische, 
antiquarische Spielerei werden können oder eine Übersetzung.27

Die Frage nach dem Sterben als ›schärfster Ausdruck der Zeit‹ im 
Bezug auf die materielle Realität zieht sich wie ein Leitmotiv durch 
den heterogenen Diskurs der Moderne: Sie findet sich bei Walter 
Benjamin ebenso wie in jenen Ritual-Performance-Theorien,28 die im 
Anschluss an Jane Ellen Harrison im Todesritual den Nukleus allen 
Theater-Spiels sehen.

Hugo von Hofmannsthal sieht im »Everyman« hingegen besonders 
auch die Differenz zur eigenen Zeit, so dass es nicht um die Bestäti­
gung eines ›sicheren Erbes‹ gehen kann, sondern um die Rückgewin­
nung eines nur noch abstrakt-akademischen Wissens. So äußert er sich 
in einem Interview mit dem »Neuen Wiener Journal«:

Alle diese Aufzeichnungen stehen nicht in jenem Besitz, den man als den 
lebendigen des deutschen Volkes bezeichnen kann, sondern sie treiben im 
toten Wasser des gelehrten Besitzstandes. […] Es ist die Gefahr und der 
Ruhm unserer Zeit, an deren Schwelle der greise Ibsen steht, daß wir weit 
genug wiederum sind, uns im Allegorischen bewähren zu können.29

27 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 31. Oktober 1906. In: Har­
ry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kam­
zelak, Marbach a. N. 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=
5607 [17.11.2023].

28 Benjamins Diagnose, der Mensch der Moderne sei ein »Trockenwohnen der Ewig­
keit«, weil das Sterben aus der Öffentlichkeit in die abgeschirmte Sphäre von Kranken­
häusern verschoben sei, ist für ihn symptomatisch für den Verlust des Erzählens bzw. der 
Transformation gelebter Erfahrung in die Erzählung, die für ihn auf die Autorität des 
Sterbens gestützt ist. Es wäre eine eigene Untersuchung dieser Spur der Todesreflexion 
in der Moderne nachzugehen. Walter Benjamin, Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk 
Nikolai Leskows. In: Aufsätze, Essays, Vorträge. Gesammelte Schriften II.2. Hg. von Rolf 
Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977, S. 438–465, hier S. 449.

29 Anonym, Interview mit Hugo von Hofmannsthal. In: Neues Wiener Journal, 1911, 
o.S., Kritikensammlung TWS Köln zu Hofmannsthal.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 281

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607


In der Gegenüberstellung des Allegorischen und eines Realismus, für 
den die Figur des »greisen Ibsen« steht, skizziert Hofmannsthal eine 
ästhetiktheoretische Opposition, die eine neue Formensprache zu ge­
winnen hofft.

Für Reinhardt hingegen steht der Jedermann eher in einer Reihe 
mit Raum- und Formexperimenten, bei denen er Alternativen zur 
prototypischen Guckkastenbühne suchte. Die Inszenierung des »Jeder­
mann« 1911 in Berlin allerdings verfehlte dieses Ziel. Der Kritiker 
Arthur Eloesser der Vossischen Zeitung schreibt: »Ein großer Aufwand 
ist recht fruchtlos vertan worden, und da das Publikum im Zirkus die 
Gelegenheit nicht ergriff, sich eine mittelalterliche Seele anzuschaffen, 
wird es bis auf weiteres wohl antik und attisch bleiben müssen.«30

Die Berliner Kritiker fokussieren sich vornehmlich auf Reinhardt – 
Hofmannsthal wird kaum erwähnt. Im Paradigma der Reinhardt’schen 
Inszenierungsform aber wird das Experiment als gescheitert erklärt: 
Weder ist »Jedermann« der Idee der Ritualität im Sinne des oben skiz­
zierten Diskurses eines anti-modernen, autochthonen Identitätsdiskur­
ses zuzuordnen, noch kann die einer mittelalterlichen Theatralik nach­
empfundene Inszenierung künstlerisch überzeugen. Die ungewohnte 
Ästhetik bleibt eine Äußerlichkeit, und Reinhardt erscheint als »der 
kühne Experimentierer, als der […] originelle Eklektiker und Mann, 
der gern aus allen Töpfen nascht.«31

Um Reinhardt-Hofmannsthals Unterfangen kulturhistorisch zu ver­
orten, ist es hilfreich, sich alternative bzw. konkurrierende Auseinan­
dersetzungen mit dem Stoff anzusehen. Eine ganz andere Perspektive 
verfolgte der Kölner Theaterwissenschaftler Carl Niessen (1890–1969) 
mit seiner »Jedermann«-Bearbeitung, die er nach dem Ersten Welt­
krieg veröffentlichte. Im Gegensatz – und auch in programmatischer 
Abgrenzung gegen Hofmannsthal – wählte Niessen nicht das englische 
Spiel als Grundlage, sondern eine deutsche, genauer eine Kölner Be­
arbeitung von Jaspar van Gennep (∼1500–1564). Genneps Text ist 
ein Dokument der katholischen Gegenreformation, die sehr stark vom 

30 Arthur Eloesser, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Vossische Zei­
tung, 1911, Kritikensammlung TWS Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

31 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Norddeutsche Allgemei­
ne Zeitung, 1911, S. 716, Kritikensammlung TWS Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

282 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sakramentenglauben geprägt ist. Allerdings verfolgte Niessen keine 
religiöse Programmatik, sondern begriff seinen »Jedermann« vielmehr 
als eine Antwort auf die Erfahrung des Todes im Weltkrieg:

Weshalb [habe] ich das ›alte Kölner Spiel von Jedermann‹ bearbeitet? Als 
Student lernte ich, zu eben der Zeit, als Hugo von Hofmannsthal den 
alten Stoff neu ins Bewußtsein hob, Genneps Spiel kennen. Die Absicht, 
es für die Gegenwart zu retten, stand gleich fest. Aber es bedurfte erst 
des täglichen Umgangs mit dem Tode, um den Willen Gestalt werden zu 
lassen. Dass im Kriege des Kölner Buchdruckers Werk nicht verblasste, 
zeigte, dass eine Kraft in ihm lebt. Als die beiden liebsten Freunde fielen, 
sah ich jedermann mit dem Tode ringen.32

Der »tägliche Umgang mit dem Tode« wird für Niessen zu einer 
geistlich-existenziellen Krise, auf die er mit dem Versuch, das Stück 
»für die Gegenwart zu retten« reagieren will. Die Behauptung einer 
dem Text eingeschriebenen »Kraft« verortet seine Bearbeitung im Pa­
radigma des Performativ-Rituellen, aber im Sinne einer anti-modernen 
Deutung. Entsprechend liest sich auch seine Gegenwartsdiagnose:

Wozu heute noch Misterienspiel, sogar eine Moralität? Es soll nicht ausge­
graben werden der Bereicherung des Wissens wegen. In ihm klingt ein 
Grundton unseres Daseins. – Wozu aber an den Tod denken?: er vergisst 
sich ja so herrlich in Revue, Kino und Tanz-Bar. Doch wir dürfen ihn 
nicht vergessen, um ganz die Kräfte für das Heute zu sammeln. Wir 
dürfen nicht mehr nur unser Dasein leben: die Opfer aus dem grossen 
Sterben des Weltenbrandes sind Jedermanns Tote. Dass ihr Wollen in 
uns lebe, ist der Sinn des Unterganges. Deshalb müssen wir dem Tod ins 
Gesicht sehen: […].33

Niessens Deutung des »Jedermann« ist eine zeitkritische Sinnstiftung, 
die ins Ästhetische umzusetzen sucht, was er wissenschaftlich vorge­
dacht hatte, nämlich dass alles Theater-Spiel in der Todeserfahrung 
seinen Ursprung habe. Im Kontext der 1920er Jahren ist dies aber als 
Gegenentwurf zu einer liberal-kritischen Zeitgenossenschaft zu verste­
hen. Diese Differenz markiert den politischen Ort der Inszenierung. 
Der Ort von Niessens »Jedermann«-Bearbeitung war denn auch nicht 
das professionelle Theater, sondern das Studenten- und das Laienthea­

32 Carl Niessen, Das alte Kölner Spiel von Jedermann. In: Blätter des Stadttheaters 
M. Gladbach, 1926, H. 8, o.S.

33 Ebd.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 283

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter. Er spielte das Stück nicht nur mit seinen eigenen Kölner Studieren­
den, sondern unterstützte auch die Inszenierung durch die chorischen 
Laiengruppen von Gottfried Haaß-Berkow (1888–1957).

Haaß-Berkow, ein der Steiner’schen Anthroposophie nahestehender 
Schauspieler,34 der seine eigene Spielgruppe, teils mit Laien, gründete, 
wandte sich programmatisch mittelalterlichen Spielformen – oder was 
er dafür hielt – zu, so etwa dem Totentanz und geistlichen Spielen. 
Hellmut Niedner begründet diesen Schritt folgendermaßen:

Ein großes Gott- und Geistes-Suchen, ein Ringen und Rufen nach einem 
Funken Himmelslicht in aller Nacht hebt an, und es kleidet sich in diese 
Sehnsucht, wie immer, irdisch irrend in eine unvollkommene und zeitbe­
dingte Form. […] Losgelöst von der Welt des Scheines, sucht der heute rin­
gende Mensch die Verbindung wiederzufinden mit dem Übersinnlichen 
schlechthin, um nicht zu verzweifeln. Dieser sehnsüchtige Wille ist das 
Element zu einer neuen Lebensgestaltung, er gibt den Boden ab für die 
Saat der Zukunft.35

Diese Form des Spiels, für die sich in den 1920er Jahren noch eine 
Reihe weiterer Beispiele finden ließe,36 stellt gezielt die transzendente 
Dimension des Spiels in den Vordergrund – eine Entscheidung, die 
sich auch in verschiedenen ästhetischen Elementen niederschlägt, wie 
in der Abkehr von der »Ausstattungsbühne«37 und alternativ in der 
Hinwendung zu »Stilisierung und Rhythmisieren«.38 Das Mittelalter, 
dessen Vorstellungs- und Bildwelten hier aufgerufen und ›wiederbe­
lebt‹ werden, ist hierbei nicht einfach nur ein historischer Referenzort, 

34 Haaß-Berkows Position wird von Hellmut Niedner, der 1923 eine kleine Schrift 
über ihn verfasste, programmatisch gegen Reinhardt, in dessen Schauspielschule er aus­
gebildet wurde, abgesetzt, wenn er schreibt: »Haaß-Berkow wendet sich bald vom Thea­
ter ab, dessen Mangel an sittlichem Wollen ihn dazu treibt.« Hellmut Niedner, Die 
Haass-Berkow-Spiele. Jena 1923, S. 3.

35 Ebd., S. 10.
36 Vgl. etwa Otto Hagen, Berlin: Shakespeare als Bewegungsspiel. In: Shakespeare 

Jahrbuch 64, 1928, S. 221–226; Martin Luserke, Shakespeare und das heutige Deutsche 
Laienspiel. In: Shakespeare Jahrbuch 69, 1933, S. 112–120, oder Herman Nohl, Die Stel­
lung des Jugendspiels im Rahmen der gegenwärtigen allgemeinen Kulturbewegung. In: 
Jugend und Bühne. Hg. von Ludwig Pallat and Hans Lebede. Breslau 1925, S. 196–204.

37 »Die Ausstattungsbühne war für Shakespeare ein Verhängnis.«; Niedner, Die 
Haass-Berkow-Spiele (wie Anm. 34), S. 85.

38 Vgl. Ebd., S. 10.

284 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern Inbegriff einer nicht-modernen Welt, deren spirituelle ›Rein­
heit‹ (vermeintlich) moderner Oberflächlichkeit gegenübergestellt ist.

In diesem Sinne soll für Niessen (und wir können dies auch auf 
Haaß-Berkow übertragen) das Mysterienspiel heilend auf die als verlet­
zend und krank empfundene Moderne einwirken.

Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften

Für Reinhardt übte die Bildsprache des Religiösen, vor allem des Re­
ligiös-Mittelalterlichen, eine große Faszination aus, die er in seinen 
Werken immer wieder thematisierte, die ihm gleichzeitig aber mehr 
Ungemach als Nutzen brachte. Keinesfalls kann man Reinhardt im 
Sinne einer Überhöhung des ›Heiligen Theaters‹, wie es sich als Denk­
figur des Moderne-Diskurses etabliert, vereinnahmen.39 Tatsächlich 
war es für Reinhardts metropolitanes Kunstverständnis mithin durch­
aus konfliktträchtig, das Religiöse in die eigene Arbeit einzubinden.

Die Berliner Premiere des »Jedermann« 1911 war dementsprechend 
ein Wagnis: Hatte Reinhardt in seinen bisherigen Arbeiten – vor allem 
jenen im Zirkus – sich am ›klassischen Bildungsgut‹ orientiert und 
mit dem »Ödipus« an die Bestände bildungsbürgerlicher Belesenheit 
anknüpfen können, so war der »Jedermann« mit seiner christlich-ka­
tholischen Prägung eine Herausforderung für das Publikum:

Und wirklich scheint das Mirakel sich vollzogen zu haben, und vor diesem 
skeptischen, auf seine Skepsis stolzen Berliner Publikum hat zwischen 
Bureau und Weinhaus eine ganz einfache, nur scheinbar protestanvisierte, 
im Grunde katholische Dichtung große Gnade gefunden. […] Aus Rein­
hardts Händen habe ich nun die allzu kirchliche und buchstabentreue 
Legende als ein schönes Abbild menschlichen Wesens empfangen und 
wenn sich die Kirchenandacht nicht einstellte, so fand sich doch die 
Museumsandacht, indem wir sahen, wie alte Holzschnitte und Altartafeln 
hier Leben gewannen.40

39 Man denke etwa an Peter Brooks Definition des Heiligen Theaters in The Empty 
Space. London 2008, S. 47–72.

40 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 
Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 285

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und in einer anderen Kritik heißt es:

Trotz der am Schluß offen hervortretenden katholischen Tendenz waren 
sie doch durch die Darstellung auf eine Höhe allgemein menschlichen 
Empfindens gehoben, die alle Zuschauer fortriß. Das blasierte Großstadt­
publikum stand ganz unter dem Bann des schlichten Spiels vom seligen 
Sterben.41

Reinhardt, dessen Anteil am Erfolg der Inszenierung von der For­
schung teilweise über die Hofmannsthal’sche Bearbeitung gestellt 
wird,42 arbeitete, wie man den Kritiken entnehmen kann, mit sinnli­
chen Versatzstücken der christlichen Tradition. Neben den erwähnten 
ikonographischen Zitaten sind es Klangelemente wie Orgel, Glocken, 
Choräle, die immer wieder hervorgehoben werden. Das Regiebuch 
vermerkt aber auch,43 dass Reinhardt – anders als bei Hofmannsthal 
vorgesehen – den sterbenden Jedermann das Vaterunser sprechen ließ: 
»Da geht eine Wandlung mit Jedermann vor sich. Stammelnd erst und 
unsicher, aber dann immer fester und kraftvoller bekennt er seinen 
Glauben, kniet nieder und spricht ein Vaterunser.«44

Das eingeschobene Gebet allerdings sorgte bei einigen Besuchern, 
wie dem anwesenden Prinzen August Wilhelm für Irritationen, wie 
Kessler in seinem Tagebuch verzeichnet:

Abends Hofmannsthal mit mir allein im Autoclub gegessen. Er fragte mich, 
ob mich das von Moissi in »Jedermann« hinzugefügte Vaterunser gestört 
habe.  Der  Prinz August  Wilhelm habe an Reinhardt  geschrieben,  und 
ihn darauf aufmerksam gemacht, dass viele Zuschauer dadurch verletzt 
würden. […] Nur Reinhardt protestierte heftig gegen die Auffassung, als ob 
die Bühne irgendetwas entweihen könne; im Gegenteil, er sei der Ansicht, 
dass der Schauspieler ebenso hohe und heilige Gefühle aussprechen und 
erregen könne, wie der Priester. Hofmannsthal und ich machten geltend: 
was so Viele unbewusst empfänden, sei ein Stilfehler: das Vaterunser falle, 

41 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 
Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

42 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein­
hardt (wie Anm. 1), S. 264f.

43 Vgl. hierzu Ebd., S. 251.
44 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 

Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

286 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Etwas Reales, aus der Scheinrealität des Kunstwerks heraus; es sei, wie 
wenn man in ein Bild einen wirklichen Edelstein einsetze.45

Kesslers Differenzierung zwischen »Etwas Reales« und der »Schein­
realität des Kunstwerks« eröffnet ein Dreieck zwischen jenen 
Vorstellungen des ›Heiligen Theaters‹, die man etwa bei Niessen bzw. 
Haaß-Berkow finden kann, die dem Theater eine spirituell-heilende 
Kraft zuschreiben, sowie zwischen dem »Realen« des Religiösen selbst 
und schließlich Reinhardts eigener Auffassung, die der ästhetischen 
Wirkung ein Eigenrecht zuschreibt, durch die die verwandten Elemen­
te in sich selbst gerechtfertigt sind.

Reinhardts Argumentation – so weit sie sich aus den spärlichen 
Quellen rekonstruieren lässt – wurzelt in der Bedeutung des ästheti­
schen Erlebens als einer eigenständigen Sphäre, in der bestehende 
Differenzen – wie religiöse oder konfessionelle Unterschiede – hintan­
zustehen haben. Man kann dies als die Utopie einer pluralistisch-me­
tropolitanen Kultur verstehen.

Das Widerspiel von Kunstwelt und ›Realität‹, das Kessler und Hof­
mannsthal im Gespräch mit Reinhardt reklamieren, verfehlt in gewis­
ser Weise den Kern des Reinhardt’schen Theaters: Für Reinhardt 
etabliert die theatrale Szene eine Eigenwelt, deren innere Gesetzmäßig­
keit in seinem Verständnis gar kein Konfliktverhältnis zur ›Realität‹ 
ausbilden kann. Der von Herald konzipierte Begriff der Atmosphäre als 
Dreh- und Angelpunkt einer Inszenierung mag dies unterstreichen.

Darum ist das Bild so glücklich gewählt, das von der ›Atmosphäre‹ eines 
Stückes spricht. Es läßt den Eindruck entstehen, als ob diese Luft des 
Stückes das zuerst Geschaffene bei der Bühnenarbeit des Regisseurs sei, 
daraus wächst dann langsam alles andere, nimmt feste Formen an: aber es 
verleugnet nie den Ursprung, die Grundstimmung, aus der es entstanden 
ist. […] Man hat das Gefühl, daß ein Mensch, der aus einer anderen Welt 
– zum Beispiel von unserer Straße – hier hereinkommt, ersticken müsste. 
Daß den Menschen des Stückes nach und nach andere Lungen wüchsen, 

45 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 3. Dezember 1911. In: Harry 
Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kamzelak, 
Marbach a. N. 2019 , https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439 
[17.11.2023].

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 287

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439


die sie fähig machten, diese Luft zu atmen, die sie ebenso nach und nach 
zu völlig Gewandelten werden läßt.46

Heralds Begriff der Atmosphäre ist ein dramaturgisch-inszenatorischer 
– er ist nicht phänomenologisch zu deuten, sondern im Sinne eines 
ästhetischen Kalküls, das auf die Wirkung beim Publikum zielt. Dabei 
ist die Bilderlust das treibende Element, die nicht an ein Ethos oder an 
eine Vorstellung von ›Authentizität‹ oder ›Korrektheit‹ zurückgebun­
den ist.

Deutlich wird dies an einem anderen Projekt, das Reinhardt kurz 
nach dem »Jedermann« in Berlin anging: Für London entwickelte er 
ebenfalls 1911 eine gigantische Pantomime, für die er sich von Carl 
Gustav Vollmöller auf der Grundlage einer christlichen Legende eine 
Pantomime schreiben ließ. »The Miracle« war eine der größten Thea­
terproduktionen, die Reinhardt in Szene setzte. Dass die Inszenierung 
weniger aus der Dramaturgie der Erzählung oder der Psychologie 
der Figuren lebte, sondern von der optischen Wirkung, wird deutlich, 
wenn man sich die Erinnerungen des Bühnen- und Kostümbildners 
Ernst Stern vergegenwärtigt:

Plötzlich steht vor mir ein Bischof im vollen Glanz seines Ornats. – 
Michael Pacher hat ihn 1457 gemalt. Jetzt ist er in der ›Olympia‹. […] 
Der gepanzerte Ritter, der mir entgegenreitet, verdankt seine Erscheinung 
einer St.-Georg-Statuette des alten Meisters Hans Multscher. […] Und 
dann skizziere ich die Frauen mit den wehenden farbigen Schleiern an 
ihren großen Henins (Spitzhauben). Der Schnitt, das Material ihrer lan­
gen Schleppenkleider zwingt sie zu Haltungen, die Meister Froissart in 
seinen Miniaturen verewigt hat.47

Während sich Ernst Stern, der für die Ausstattung in Europa ver­
antwortlich zeichnete, an Vorbildern der europäischen Kunstgeschich­
te orientierte, nahm Bel Geddes, der die Produktion in den USA 
(1924) ausstattete, allein die maximale Wirkung in den Blick.48 Das 
Zwischenreich des Ästhetischen wird von Reinhardt als eine Zone 

46 Heinz Herald, Max Reinhardt. Ein Versuch über das Wesen der modernen Regie. 
Berlin 1915, S. 121, Anm. 7.

47 Ernst Stern, Bühnenbildner bei Max Reinhardt. Berlin 1955, S. 68.
48 Vgl. hierzu die ausführliche Diskussion bei Sandra Bornemann-Quecke, Heilige 

Szenen. Räume und Strategien des Sakralen im Theater der Moderne. Stuttgart / 
Weimar 2018, S. 55–172.

288 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kultureller Freiheit verstanden, in der die Geltungsansprüche anderer 
Gesellschaftsbereiche nicht zum Tragen kommen können.

Allein das Theatrale hatte längst weit über den Bereich des Theaters 
hinausgegriffen. Johannes Paulmann etwa hat darauf verwiesen, dass 
unter den Bedingungen der neuen visuellen und Medienkultur des 
19. Jahrhunderts sich beispielsweise die Inszenierung aristokratischer 
Macht neu ausrichtete.49 Wilhelm II. hat man in diesem Sinne nachge­
rade als einen ›Medienstar‹ gelesen. Auch die Praxis der seit 1881 re­
gelmäßig organisierten Eucharistischen Weltkongresse – Veranstaltun­
gen, deren theatraler Charakter immer auch schon auf die moderne 
Bildzirkulation in Form von Photographie und Druckwaren gerichtet 
ist – ist in diesem Lichte zu sehen.50

Max Reinhardt selbst war diese Nähe des Spektakulären bewußt – 
mithin sogar schmerzlich bewußt, wie man seinem Brief an Berthold 
Held wg. des »Miracle«-Gastspiels in Wien entnehmen kann:

Dazu kommt, dass die Wiener, was kirchlichen Pomp anbelangt, so fa­
belhaft verwöhnt sind. (Fronleichnamsumzüge mit d. Kaiser etc., und 
erst jetzt wieder beim eucharistischen Kongreß, ferner allerhand Jubilä­
umsfestzüge.) Unsere Chancen sind also arm genug. Das protestantische, 
nüchterne, graue, naive London mit seinem lächerlichen Theater ist mit 
Wien nicht zu vergleichen.51

Der von Kessler beklagte Einbruch des ›Realen‹ in die »Scheinrealität 
des Kunstwerks«, die Reinhardt nicht als legitimatorisches Problem 
akzeptieren will, stellt sich hier als ein Konkurrenzverhältnis der Wir­
kung dar: Reinhardt fürchtet, dass seine Inszenierung angesichts der 
Überfülle monarchischer und kirchlicher Spektakel auf ein übersättig­
tes Publikum stößt. Der Lauf der Ereignisse freilich sorgte noch für 
eine ironische Pointe: Denn der große Zulauf von Besuchern zum Eu­
charistischen Kongreß sorgte dafür, dass keiner der Wiener Kirchen­

49 Vgl. Johannes Paulmann, Pomp und Politik, Monarchenbegegnungen in Europa 
Zwischen Ancien Régime und Erstem Weltkrieg. Paderborn 2000 und Searching für 
a ›Royal International‹. The Mechanics of Monarchical Relations in Nineteenth-Century 
Europe. In: The Mechanics of Internationalism. Culture, Society, and Politics from the 
1840s to the First World War. Hg. von Martin H. Geyer und Johannes Paulmann. New 
York / Oxford 2001, S. 145–176.

50 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 111f.
51 Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 178.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 289

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


räume die Massen fassen konnte. Glücklicherweise konnte Reinhardt 
die bereits für sein Mirakel-Spiel hergerichtete Rotunde zur Verfügung 
stellen: Die Masseninszenierung katholischer Sakramentalität fand in 
der theatralen Kulissenkathedrale einen passenden Ort. Hier brach 
nun wirklich »Etwas Reales« in den Schau- oder Scheinraum des Thea­
ters ein.52

So ist der metropolitane Lebensraum der modernisierten Gesell­
schaften eben nicht eindeutig ausgerichtet. Er ist kein sich stetig sä­
kularisierender Raum, sondern geprägt von unterschiedlichen, teils 
widerstreitenden Kräften: Nicht allein säkularisiert Reinhardt liturgi­
sche Formen, indem er sie in der Sphäre des Ästhetischen nutzt – 
die Kirche selbst nutzt die Spektakularität ihrer Formen zur Stärkung 
ihrer Position in diesen gesellschaftlichen Wandelprozessen. Gleichzei­
tig suchen Künstler wie Haaß-Berkow im ästhetischen einen spirituell 
aufgeladenen Erfahrungsraum zu schaffen, dessen Formensprache ein­
deutig dem Theater entstammt.

Hier aber lässt sich auch Reinhardts Position nochmals genauer 
fassen. Denn anders als viele Festspiel-Stifter wollte er eben nicht ein 
neues Ritual schaffen oder der Kunst einen Funken Transzendenz ab­
zwingen. Reinhardt macht Theater als sinnliches Erlebnis im metropo­
litanen und internationalen Raum der sich modernisierenden Gesell­
schaften. Diese sind poly-religiös, mithin zutiefst säkular und dennoch 
auf der Suche nach Bildern, Szenen und Erfahrungsmöglichkeiten, die 
über das unmittelbare Dasein hinausweisen. Es ist in diesem Zusam­
menhang sicherlich kein Zufall, dass Reinhardt in jenem – beinahe 
schon zum Überdruß zitierten – Brief an Held sein Theaterprogramm 
mit den Schlagworten von »Freude«, »Licht« und »Farbe« umreißt.53

Die Zusammenarbeit mit Hofmannsthal war dabei keineswegs frei 
von Spannungen – so sehr die beiden sich immer wieder zusammen­
fanden im experimentellen Erproben ästhetischer Formen der Vergan­
genheit, wie etwa der commedia dell’arte oder Molières. Hofmannsthal, 
der selbst versatil mit diesen Traditionen umging, klagte immer wieder 
über Reinhardts wirkungsästhetischen Zugriff, der ihm mithin zu sehr 

52 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 139.
53 Vgl. Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 73.

290 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den Effekt fokussiert schien. So schreibt er während der Proben 
zum »Jedermann« an Elsa Bruckmann:

In Reinhardt eine wahre Strenge und Einheitlichkeit des Stils hineinzu­
bringen, ist schwer, aber seine Phantasie ist so empfänglich als ungeschult. 
Bilder thun bei ihm viel, Sie sind ihm bei der »Orestie« mit dem wun­
derschönen Vasenwerk Zuhilfenahme gekommen, bitte Sie mir und ihm 
zuhilfe, durch ein Buch oder einen Hinweis.54

Elsa Bruckmann (1865–1946), Gattin des Verlegers Hugo Bruckmann, 
wird von Hofmannsthal als kunstsinnige Förderin angesprochen – 
es ist aber kaum möglich, ihre politischen Verbindungen zu antisemi­
tisch-völkischen Kreisen (und später auch zu Hitler) zu übersehen. 
Hofmannsthals Wortwahl trägt ein Echo antisemitischer Stereotypen 
über den Parvenü. Dies ist jedoch mehr als eine Zufälligkeit, es 
verweist vielmehr auf die unterschiedliche Haltung, die die beiden 
gegenüber ihrer jüdischen Herkunft einnahmen: Während Reinhardt 
seine jüdische Herkunft nie verschwieg – sie war von Beginn seiner 
Karriere an immer wieder auch Teil des öffentlichen Diskurses – ist 
Hofmannsthals eigene Haltung widersprüchlicher. Peter C. Pfeiffer hat 
dies als Ausdruck seiner distanzierten Haltung zur Moderne (vor allem 
aber zur sich modernisierenden Gesellschaft) gesehen:

But the deeper reason for his distancing [from Jewishness] lies in the 
dichotomy of ›Jewishness‹ as divisive, historical, reflexive, unoriginal, and 
rational – in short, modern – and the antimodern understanding of cul­
ture that he developed in response to the modernist challenge.55

So offenbart sich hier eine Differenz zwischen Reinhardt und Hof­
mannsthal: Während Hofmannsthal ein affirmatives Verhältnis zur 
Tradition hat, deren Formen er sich übersetzend aneignet, um ihnen 
neue Gültigkeit zu verschaffen, zielt Reinhardts Interesse vornehmlich 
auf die Wirkung und Wirksamkeit. Was in Salzburg im übergreifenden 

54 Zit. nach Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max 
Reinhardt (wie Anm. 1), S. 255.

55 Peter C. Pfeiffer, Hugo von Hofmannsthal worries about his Jewish mixed ancestry 
[1893]. In: Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture, 1096–
1996. Hg. von Sander L. Gilman und Jack Zipes. New Haven / London 1997, S. 212–218, 
hier S. 218.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 291

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzept der Festspiele rhetorisch noch verdeckt gewesen sein mag, trat 
in Berlin offen auseinander. Eduard Haas vermerkt in seiner Kritik:

An Stelle des kindlich einfachen, naiven Gemütes der Zuschauer von 
ehedem, ist das Raffinement, die komplizierte Seele des modernen Groß­
städters getreten, der Snobismus, der einfach dabei gewesen sein, der das 
einfach gesehen haben muß. Und da er sich einigermaßen gut amüsiert 
hat, so klatscht er zum Schlusse wohlwollend Beifall, ruft Reinhardt und 
den Dichter vor die Rampe. In den Berliner Salons hat man wenigstens 
für einige Tage wieder Gesprächsstoff. Adventsstimmung im modernen 
Berlin.56

Reinhardts Theater hat seinen Ort in dieser metropolitanen Kultur, 
deren Teil und Katalysator sie ist, während die ›Rettung‹ der Tradition 
bei Hofmannsthal einen anderen Zielpunkt hat. So erfolgreich die 
Kooperation zwischen Hofmannsthal und Reinhardt war – die inneren 
Spannungen und auch Widersprüche sind doch deutlich.

Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

Man könnte fast geneigt sein, die Zusammenarbeit von Hofmannsthal 
und Reinhardt für ein Missverständnis zu halten oder zumindest für 
ein erfolgreiches Zweckbündnis mit mehr oder weniger unausgespro­
chenen Differenzen. Allein, eine solche Perspektive blendete das kultu­
relle Umfeld, in dem dieses Theater stattfand, aus. So sei abschließend 
ein kleines Postskriptum gestattet, das vielleicht die Obertöne auch der 
inneren Spannungen zu verorten hilft.

Die deutsche Geschichtswissenschaft hat in den vergangenen Mona­
ten – bis in die Feuilletons hinein – eine Auseinandersetzung um die 
Bewertung des wilhelminischen Kaiserreichs geführt. Äußere Anlässe 
waren hierfür sicherlich sowohl die Eröffnung des ›Humboldtforums‹, 
also des wilhelminischen Stadtschlosses, das sowohl als Kulisse pro­
voziert, aber auch durch die dort zu platzierenden ethnologischen 
Sammlungen auch für die Auseinandersetzung um die koloniale Ver­
gangenheit Deutschlands steht. Gleichzeitig haben die Reparationsfor­

56 Eduard Haas, Kritik zu Jedermann, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS Köln zu 
Jedermann, Berlin 1911.

292 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derungen des Hauses Hohenzollern eine wissenschaftliche Auseinan­
dersetzung über die NS-Vergangenheit der Repräsentant:innen beför­
dert. Vor allem aber hat die Geschichtswissenschaft die Diskussion für 
eine Neubewertung des Wilhelminischen Kaiserreichs angestoßen, mit 
dem Ziel, die progressiven Momente stärker in den Vordergrund zu 
rücken.57 War die wilhelminische Epoche lange durch eine holzschnitt­
artige Verkürzung vor allem die Gegenfolie für die mit der Weimarer 
Republik verbundene Liberalisierung und Demokratisierung, so wer­
den nun stärker emanzipatorische Faktoren ins Feld geführt. Für die 
Kulturgeschichte hat Peter Gay dieses Argument schon 1968 gemacht, 
indem er herausgestrichen hat, wie sehr die kulturelle Moderne der 
Weimarer Republik eigentlich schon im Kaiserreich ausbuchstabiert 
war. Man mag Reinhardts Theater als ein Argument in dieser Hinsicht 
verstehen.58

So wichtig und angezeigt eine solche Revision sicherlich ist, so 
sehr gilt es doch auch, eine Verkürzung in die ›andere‹ Richtung 
zu vermeiden. Die Brüchigkeit und die Widersprüchlichkeit des Mög­
lichkeitsraums der Moderne kann hier ein wichtiger Indikator sein. 
Denn die Berührungs- und Kritikpunkte zwischen einem anti-liberalen 
und einem liberal-metropolitanen Diskurs sind nicht zu übersehen. 
Michael P. Steinbergs Interpretation der Salzburger Festspiele haben 

57 So fokussiert etwa Hedwig Richter in ihrem vielbeachteten Essay »Aufbruch in die 
Moderne. Reform und Massenpolitisierung im Kaiserreich« (Berlin 2021) vor allem auf 
die Reformbestrebungen des Kaiserreichs im Sinne einer fortschrittsorientierten, friedli­
chen Transformation der Gesellschaft. Eine ähnliche Perspektive verfolgt auch Birte 
Förster in ihrer Studie »1919. Ein Kontinent erfindet sich neu« (Ditzingen 2018). Diese 
Perspektive stellt durchaus eine Verschiebung gegenüber der älteren, mithin eher skepti­
schen Forschung (etwa Volker Ullrich, Die nervöse Großmacht 1871–1918. Aufstieg und 
Untergang des deutschen Kaiserreichs, Frankfurt a.M. 1999) dar. Allerdings ist auffällig, 
dass die von Volkov erhobene Forderung nach einer polyphonen Geschichtsschreibung, 
in der die Geschichte von Minderheiten nicht mehr als ›Sondergeschichte‹, sondern als 
integraler Bestandteil einer pluralistischen Gesellschaft erscheint, nicht wirklich mitbe­
dacht wird (Shulamit Volkov, Minderheiten und der Nationalstaat: Eine postmoderne 
Perspektive. In: Das jüdische Projekt der Moderne. Zehn Essays. Hg. von Ders.. Mün­
chen 2001, S. 13–31, hier S. 30f).

58 Vgl. die 1968 erstmals erschienene Studie von Peter Gay, Weimar Culture. The 
Outsider as Insider. New York / London 2001, S. 5.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 293

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die autoritären Facetten sehr deutlich aufmerksam gemacht59 – 
aber diese Ausfälle sind nur ein extremer Ausschlag. Signifikanter sind 
vielleicht die ›kleinen‹ Spitzen und Abwendungen, die Alltäglichkeit 
von Ausgrenzung und Herabsetzung. Auf die Spannungen im Binnen­
verhältnis von Hofmannsthal und Reinhardt habe ich schon verwiesen. 
Symptomatisch aber scheint mir eine Tagebuchnotiz Harry Graf Kess­
ler zu sein, der immerhin sowohl mit Hofmannsthal befreundet war 
als auch mit Reinhardt in verschiedenen Projekten eng kooperierte. 
Kessler schreibt über die Aufführung der »Hochzeit wider Willen«:

Abends in die Kammerspiele. Molières »Heirat wider Willen« in Hof­
mannsthals Übersetzung und Sterns Inszenierung. Das doch sehr tiefe 
Berliner, oder deutsche Kulturniveau wurde hier bei diesem ganz aus der 
feinsten höfischen und bürgerlichen Civilisation hervorgegangenen Stück 
fühlbar. Die eine Hälfte der Schauspieler mauschelte, die andre »berli­
nerte«; die Dekoration, im Bilderbogenstil, war prätentiös einfach und 
dabei ohne Raffinement; das Ganze wurde zu einer Art von Hans Sachs­
schem Jahrmarktsschwank; Alles spezifisch Molièresche, alle Feinheiten 
und Nüancen der Sprache, aller Geist und Rhythmus in der Handlung, 
erwies sich als mit unseren heutigen Mitteln undarstellbar, oder nur in 
einer gemeinen Vergröberung darstellbar. Es war, wie wenn Einem statt 
Champagner eine Berliner Weisse gereicht würde. Das Grundübel, die 
entsetzliche Verwilderung der Aussprache, ist kaum in einer Generation 
zu beheben. Molière von Berliner Droschkenkutschern und galizischen 
Stubenmädchen aufgeführt. – Überhaupt fast unergründlicher Mangel an 
Civilisation gerade in denjenigen Kreisen (Juden, Parvenüs), die bei uns 
die »Moderne« tragen. […] Andrerseits produzieren die Kreise, die eine 
gewisse Civilisation haben, Nichts: Landadel, Offiziere, altes Bürgertum; 
Sterilität scheint ihnen anzuhaften.60

Die Leichtfüßigkeit, mit der Kessler antisemitische Stereotype und 
soziale Distinktionsmerkmale aufruft, um eine vielleicht ästhetisch 
nicht überzeugende, aber doch auch nicht zentrale Theaterinszenie­
rung abzutun, ist bemerkenswert. Vor allem die Schlussfolgerung in 
der Gegenüberstellung der »Juden, Parvenüs« und den Kreisen, die 

59 Michael P. Steinberg, Ursprung und Ideologie der Salzburger Festspiele 1890–
1938. Salzburg / München 2000.

60 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) von Harry Kessler, 10. Februar 
1911. In: Harry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland 
S. Kamzelak. Marbach am Neckar 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKT
A&document=6209 [17.11.2023].

294 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209


»eine gewisse Civilisation haben« verrät ein tiefsitzendes Ressentiment, 
unter dessen Druck der Möglichkeitsraum der Moderne zerfällt. Das 
Bedrückende ist, dass sowohl Hofmannsthals Versuch, eine Moderne 
im Brennglas der Tradition zu gewinnen, als auch Reinhardts unsenti­
mentale Wirkungsdramaturgie vom weiteren Fortgang der Geschichte 
zum Scheitern gebracht wurde. 

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 295

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.

Mitteilungen

Heinz Rölleke
(6. November 1936 – 2. Juni 2023)

Am 2. Juni 2023 verstarb an seinem Wohnort in Neuss–Hoisten Prof. 
em. Dr. Heinz Rölleke. In der Öffentlichkeit ist sein Name besonders 
mit seinen grundlegenden Forschungen zu den »Kinder- und Haus­
märchen« der Brüder Grimm verbunden, doch gehört zu seinen blei­
benden Verdiensten auch seine Arbeit an der Kritischen Hofmanns­
thal-Ausgabe, der er über 30 Jahre als Projektleiter vorstand. Von 2002 
bis 2014 war er zudem Vorsitzender der Hugo von Hofmannsthal-Ge­
sellschaft, in deren Ehrenrat er 2017 gewählt wurde.

Heinz Rölleke wurde 1936 in Düsseldorf geboren. Nach einem Stu­
dium der Germanistik, Geschichte und Philosophie wurde er 1965 in 
Köln mit einer Arbeit über den lyrischen Expressionismus promoviert 
und habilitierte sich 1971 mit der ersten historisch-kritischen Ausgabe 
von »Des Knaben Wunderhorn«, die 1975–1978 in sechs Bänden die 
Frankfurter Brentano-Ausgabe eröffnete. 1974, im Alter von 37 Jahren, 
wurde Rölleke an die neu gegründete Gesamthochschule Wuppertal 
(heute Bergische Universität Wuppertal) berufen, wo er bis zu seiner 
Emeritierung 2001 als Professor für Deutsche Philologie (einschließlich 
Volkskunde) lehrte.

Ebenfalls 1974 wurde Rölleke als Nachfolger von Martin Stern einer 
der Hauptherausgeber der Kritischen Hofmannsthal-Ausgabe, die seit 
1967 im Freien Deutschen Hochstift vorbereitet wurde, als Schwester­
unternehmen zur Brentano-Ausgabe, deren wichtigster Beiträger Röl­
leke zu dieser Zeit war. Die ersten 15 Jahre trat er zwischen den 
älteren Kollegen wie Rudolf Hirsch, Ernst Zinn und Clemens Köttel­
wesch nicht besonders in Erscheinung. Dies änderte sich, als er 1989, 
nach dem Tod von Köttelwesch, von diesem die Projektleitung und 
damit die Gesamtverantwortung des Unternehmens übernahm. Zu 
diesem Zeitpunkt waren die Jahre der Krise um 1980, in denen die 
Fortsetzung der Ausgabe zur Disposition gestanden hatte, bereits vor­

Mitteilungen 297

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über.1 Insofern bestand Röllekes Aufgabe darin, das einstweilen geret­
tete Großunternehmen mit ruhiger Hand fortzuführen – kein leichtes 
Unterfangen, wenn man bedenkt, dass kritische Gesamtausgaben oft 
langsamer vorangehen als ursprünglich geplant und erhofft. In diesem 
Sinne verstand sich Rölleke als Vermittler zwischen der Leitung des 
Hochstifts, den Hauptherausgebern, den Gremien, dem Editions- und 
Redaktionsteam, den Zuwendungsgebern und dem Verlag. Stets war er 
darum bemüht, Verständnis für die jeweils anderen Seiten herzustellen 
und Friktionen zu überwinden. Wer ihn einmal, um nur ein Beispiel 
zu nennen, in einer der Sitzungen des DFG-Beirats der Ausgabe erlebt 
hat, kann ermessen, wie sehr der erfolgreiche Fortgang mit seiner 
souveränen Verhandlungsführung und dem Vertrauen, das er bei allen 
Beteiligten genoss, zusammenhing. Für die Mitarbeitenden war er ein 
stets kompetenter Ansprechpartner, auch wenn es um Fragen der Kom­
mentierung ging, bei denen er aus seiner editorischen Erfahrung und 
einem immensen literaturhistorischen Wissen schöpfen konnte.

Ein Strukturproblem der Hofmannsthal-Ausgabe bestand in den 
nebenamtlichen Editorinnen und Editoren, die aufgrund ihrer beruf­
lichen Bindungen ihre Manuskripte nicht fertigstellen konnten. Dies 
war häufig der Fall: Von den im DFG-Erstantrag vorgesehenen 20 
Bandbearbeiter/innen war letztlich nur einer an der kritischen Ausga­
be beteiligt, und auch in der Folgezeit sprangen neu angeworbene 
Kräfte immer wieder ab. Heinz Rölleke reagierte auf diese missliche 
Lage, indem er zahlreiche Dissertationen sowie eine Habilitation an­
regte und engagiert betreute, die als Editionsmanuskripte allesamt in 
die Ausgabe eingingen – ein Erfolgsmodell, das, soweit zu sehen ist, in 
der Editionslandschaft kaum Schule gemacht hat. Auf der Grundlage 
solcher Arbeitsbündnisse konnten nicht nur komplexe Werkbereiche 
relativ kurzfristig mit erheblichem Arbeitseinsatz erschlossen werden, 
es wurde auch eine neue Generation von Forschenden in die Hof­
mannsthal-Philologie eingeführt. Dass Rölleke dem wissenschaftlichen 

1 Heinz Rölleke, Hugo von Hofmannsthal: Sämtliche Werke – Kritische Ausgabe. 40 
Bände – eine fast vollendete Edition. In: Geschichte der Germanistik. Historische Zeit­
schrift für die Philologien, 2016, H. 49/50, S. 104–119, hier 117f.

298 Mitteilungen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwuchs generell ein engagierter, teilnehmender und überaus pro­
fessioneller Betreuer war, kam allen Seiten sehr zu Gute.

Jenseits dieser im weiteren Sinne wissenschaftsorganisatorischen 
Qualitäten leistete Heinz Rölleke durch seine Edition der »Jeder­
mann«-Texte (SW IX, erschienen 1990) auch einen erheblichen Beitrag 
zur Hofmannsthal-Philologie. Es lohnt, einen neuen (oder gar ersten) 
Blick in diesen Band der Kritischen Ausgabe zu werfen. Eindrucksvoll 
ist die Prägnanz der Darstellung einer überaus komplizierten Quel­
lenlage, deren Filiationen Rölleke bis ins 13. Jahrhundert verfolgt, 
eindrucksvoll auch die Präsentation der Varianten, die nicht nur ab­
gedruckt, sondern schrittweise in ihrer Funktion für das entstehende 
Werk gedeutet werden. Die Edition eines Werkkomplexes, der literari­
sche Erfindungen aufbietet, um vergessene Traditionen in etwas Neues 
umzuschmelzen, das im Ergebnis uralt erscheinen soll, war für Rölleke 
bereits vertraut: Auch bei »Des Knaben Wunderhorn« und Grimms 
Märchen, denen er umfangreiche Studien und Ausgaben gewidmet 
hatte, vermischen sich »Restaurationen und Ipsefakten« (Brentano).

Rölleke scheute sich übrigens nicht, einzelne Stellen des »Jeder­
mann« gnadenlos zu kritisieren, wie in seinem Aufsatz »Der Librettist 
auf Abwegen« (Hofmannsthal-Jahrbuch 2022) nachzulesen ist: Die un­
geprüfte Übernahme dreier hochmittelalterlicher Gedichte aus einer 
problematischen Bearbeitung von Emmy Escherich hielt er für »in 
vieler Hinsicht misslungen«. Philologie war für ihn nicht interessenlose 
Stubengelehrsamkeit, sondern lebendige Vermittlung einer bewahrens­
werten kulturellen Überlieferung, die durchaus kritisiert werden kann. 
Entsprechend beschäftigte er sich auch mit der Aufführungs- und 
Wirkungsgeschichte des »Jedermann« und brachte im Anschluss an 
seine kritische Edition 1991 bei S. Fischer eine nach den Vorarbeiten 
verbesserte Spielfassung heraus, in der er die vielen Textverderbnisse 
der Drucke zu Lebzeiten (bis hin zu vergessenen Versen) korrigierte. 
Zudem nahm er an aktuellen Bühnenereignissen regen Anteil und 
freute sich, als bei den Salzburger Festspielen 1991 Helmut Lohner die 
Titelfigur nach den Maßgaben der Kritischen Ausgabe als Melancho­
liker spielte – schließlich hatte Rölleke in seiner Edition den großen 
Einfluss von Robert Burtons »The Anatomy of Melancholy« (1621) für 
die Konzeption des Stücks nachgewiesen.

Mitteilungen 299

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es war ein großes Glück, dass Heinz Rölleke am 22. Februar 2022 
mit einem Vortrag an der Festveranstaltung zum Abschluss der Kriti­
schen Ausgabe teilnehmen konnte. Bei den Feiern zum 150. Geburts­
tag 2024 wird er fehlen.

 
Konrad Heumann

300 Mitteilungen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal lesen
21. Internationale Tagung der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft

Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt am Main, 3. bis 5. Oktober 2024

2024 ist Hofmannsthal-Jubiläumsjahr: Zum 150. Geburtstag werden 
Feste gefeiert, grundlegende Monographien und Editionen publiziert, 
Lectures gehalten und Ausstellungen eröffnet, um Hofmannsthals 
Werk als einzigartiges Zeugnis der literarischen Moderne zu ehren. 
Darüber hinaus ist das Jubiläum auch ein Anlass, sein experimentelles 
Schreiben und die inhaltliche Vielfalt, die offenen und verdeckten in­
tertextuellen Bezüge sowie die unermüdliche Auseinandersetzung mit 
den Themen und Motiven der europäischen Kulturen und Traditionen 
neu zu lesen.

Der Augenblick für eine Neubetrachtung ist günstig, da pünktlich 
zum Jubiläum das literarische Werk nach über 50 Jahren Editionsar­
beit als kritische Gesamtausgabe in einer Erschließungstiefe vorliegt, 
die bisher keinem anderen Vertreter der literarischen Moderne zuteil 
wurde. Die »Sämtlichen Werke« mit ihren dichten Quellendokumenta­
tionen laden nun in Gänze dazu ein, sich mit Hofmannsthal als Leser 
im Kontext heutiger Lesestrategien auseinanderzusetzen.

Das Thema »Hofmannsthal lesen« soll daher im Zentrum der Jubi­
läumstagung stehen. Veranstaltet wird sie vom 3. bis 5. Oktober 2024 
im Freien Deutschen Hochstift in Frankfurt a.M., wo die Gesellschaft 
ihren Sitz hat. Es geht um Erfahrungen und Techniken des Lesens, 
und dies in doppelter Perspektive: zum einen als Lektüren aus dem 
Blickwinkel heutiger ästhetischer, kultureller und politischer Debatten, 
zum anderen als Rekonstruktionen von Hofmannsthals Aneignungen, 
Verschmelzungen und Fortschreibungen literarischer Prätexte. Die Ta­
gung kombiniert wissenschaftliche Vorträge zu den Lesestrategien und 
zur Medialität mit Podiumsdiskussionen, die Hofmannsthals Stellung 
in gegenwärtigen und digitalen Bildungswelten von Schule bis Feuille­
ton fokussieren und damit Fragen der kulturellen Aktualität und heuti­
gen Vermittlung bzw. Vermittelbarkeit Hofmannsthals stellen. Künstle­
risch soll die Tagung von Lesungen und Performances flankiert wer­
den.

Mitteilungen 301

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Tagung beginnt mit der Eröffnung der Ausstellung »Hofmanns­
thal. Szenen – Literatur, Identität und Zeitgeschichte«, die vom 4. Ok­
tober 2024 bis zum 5. Januar 2025 im Deutschen Romantik-Museum 
(Frankfurt a.M.) zu sehen ist. Gezeigt werden Stücke aus dem reichen 
Nachlass – Theaterszenen, biographische Szenen, Konfliktszenen, an 
denen immer auch charakteristische Konstellationen der Epoche sicht­
bar werden. Bereits am 31. Januar eröffnet das Theatermuseum Wien 
die Ausstellung »Staging Hofmannsthal«, die bis zum 19. August ge­
zeigt wird und anhand von Bühnenbildern, Kostümen und Skizzen 
Einblicke in den kreativen Austausch mit Max Reinhardt, Alfred Rol­
ler und Richard Strauss gibt. Weitere Höhepunkte des Jubiläumsjahrs 
(u.a. die Präsentationen der ersten großen Hofmannsthal-Biographie 
und der Edition des Ehebriefwechsels) sind auf der Webseite hof­
mannsthal.de zu finden, die bis zum 1. Februar 2024 komplett überar­
beitet wird.

302 Mitteilungen

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neue Mitglieder der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft
(Oktober 2022 bis September 2023)

Christa Fürnkranz, Wien
Hans-Peter Gierling, Bad Mergentheim
Dr. Leopold-Michael Marzi, Wien
Gaia Tettamanti, Wien

Interessierte wenden sich bitte an das Büro der Gesellschaft:

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.
Freies Deutsches Hochstift
Großer Hirschgraben 23–25
60311 Frankfurt am Main
Tel. 069/13880–247
E-Mail: hofmannsthal-gesellschaft@web.de
www.hofmannsthal.de
www.facebook.com/hofmannsthal
https://twitter.com/HofmannsthalGes

Mitteilungen 303

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hofmannsthal.de
https://www.facebook.com/hofmannsthal
https://twitter.com/HofmannsthalGes
https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hofmannsthal.de
https://www.facebook.com/hofmannsthal
https://twitter.com/HofmannsthalGes


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

SW Hugo von Hofmannsthal: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstal­
tet vom Freien Deutschen Hochstift. Hg. von Anne Bohnenkamp (seit 2004), 
Heinz Otto Burger (bis 1977), Rudolf Hirsch (bis 1996), Clemens Köttelwesch 
(1980–1988), Detlev Lüders (bis 1980), Mathias Mayer (seit 1996), Christoph 
Perels (seit 1989), Edward Reichel (seit 1993), Heinz Rölleke (seit 1974), Martin 
Stern (bis 1974), Ernst Zinn (bis 1990). Frankfurt a.M.

SW I Gedichte 1 Hg. von Eugene Weber. 1984.
SW II Gedichte 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Andreas Thomas­

berger und Eugene Weber. 1988.
SW III Dramen 1 Kleine Dramen. Hg. von Götz Eberhard Hüb­

ner, Klaus-Gerhard Pott und Christoph Michel. 
1982.

SW IV Dramen 2 Das gerettete Venedig. Hg. von Michael Müller. 
1984.

SW V Dramen 3 Die Hochzeit der Sobeide / Der Abenteurer und 
die Sängerin. Hg. von Manfred Hoppe. 1992.

SW VI Dramen 4 Das Bergwerk zu Falun. Semiramis. Die beiden 
Götter. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 1995.

SW VII Dramen 5 Alkestis / Elektra. Hg. von Klaus E. Bohnen­
kamp und Mathias Mayer. 1997.

SW VIII Dramen 6 Ödipus und die Sphinx / König Ödipus. Hg. 
von Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnen­
kamp. 1983.

SW IX Dramen 7 Jedermann. Hg. von Heinz Rölleke (†). 1990.
SW X Dramen 8 Das Salzburger Große Welttheater / Pantomi­

men zum Großen Welttheater. Hg. von Hans-
Harro Lendner und Hans-Georg Dewitz. 1977.

SW XI Dramen 9 Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von 
Mathias Mayer. 1992.

SW XII Dramen 10 Der Schwierige. Hg. von Martin Stern. 1993.
SW XIII Dramen 11 Der Unbestechliche. Hg. von Roland Haltmeier. 

1986.
SW XIV Dramen 12 Timon der Redner. Hg. von Jürgen Fackert. 

1975.
SW XV Dramen 13 Das Leben ein Traum / Dame Kobold. Hg. von 

Christoph Michel und Michael Müller. 1989.

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 305

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SW XVI.1 Dramen 14.1 Der Turm. Erste Fassung. Hg. von Werner Bell­
mann. 1990.

SW XVI.2 Dramen 14.2 Der Turm. Zweite und dritte Fassung. Hg. von 
Werner Bellmann. 2000.

SW XVII Dramen 15 Übersetzungen, Bearbeitungen, Prologe, Vor­
spiele. Hg. von Gudrun Kotheimer und Inge­
borg Beyer Ahlert. 2006.

SW XVIII Dramen 16 Fragmente aus dem Nachlaß 1. Hg. von Ellen 
Ritter (†). 1987.

SW XIX Dramen 17 Fragmente aus dem Nachlaß 2. Hg. von Ellen 
Ritter (†). 1994.

SW XX Dramen 18 Silvia im »Stern«. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 
1987.

SW XXI Dramen 19 Lustspiele aus dem Nachlaß 1. Hg. von Mathias 
Mayer. 1993.

SW XXII Dramen 20 Lustspiele aus dem Nachlaß 2. Hg. von Mathias 
Mayer. 1994.

SW XXIII
Operndichtungen 1

Der Rosenkavalier. Hg. von Dirk O. Hoffmann 
und Willi Schuh. 1986.

SW XXIV
Operndichtungen 2

Ariadne auf Naxos / Die Ruinen von Athen. 
Hg. von Manfred Hoppe. 1985.

SW XXV.1
Operndichtungen 3.1

Die Frau ohne Schatten / Danae oder die Ver­
nunftheirat. Hg. von Hans-Albrecht Koch. 1998.

SW XXV.2
Operndichtungen 3.2

Die ägyptische Helena / Opern- und Singspiel­
pläne. Hg. von Ingeborg Beyer-Ahlert. 2001.

SW XXVI
Operndichtungen 4

Arabella / Lucidor / Der Fiaker als Graf. Hg. 
von Hans-Albrecht Koch. 1976.

SW XXVII Ballette –
Pantomimen – Filmszenarien

Hg. von G. Bärbel Schmid und Klaus-Dieter 
Krabiel. 2006.

SW XXVIII Erzählungen 1 Hg. von Ellen Ritter (†). 1975.
SW XXIX Erzählungen 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Ellen Ritter (†). 

1978.
SW XXX Roman Andreas / Der Herzog von Reichstadt / Philipp 

II. und Don Juan d’Austria. Hg. von Manfred 
Pape. 1982.

SW XXXI Erfundene
Gespräche und Briefe

Hg. von Ellen Ritter (†). 1991.

306 Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SW XXXII
Reden und Aufsätze 1

Hg. von Hans-Georg Dewitz, Olivia Varwig, 
Mathias Mayer, Ursula Renner und Johannes 
Barth. 2015.

SW XXXIII
Reden und Aufsätze 2

Hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter (†). 
2009.

SW XXXIV
Reden und Aufsätze 3

Hg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga 
und Klaus-Dieter Krabiel. 2011.

SW XXXV
Reden und Aufsätze 4

Hg. von Jutta Rißmann, Ellen Ritter (†), Mathi­
as Mayer und Katja Kaluga, 2022

SW XXXVI
Herausgebertätigkeit

Hg. von Donata Miehe, Catherine Schlaud, El­
len Ritter (†) und Katja Kaluga. 2017

SW XXXVII Aphoristisches –
Autobiographisches – Frühe
Romanpläne

Hg. von Ellen Ritter (†). 2015.

SW XXXVIII
Aufzeichnungen (Text)

Hg. von Rudolf Hirsch (†) und Ellen Ritter (†) 
in Zusammenarbeit mit Konrad Heumann und 
Peter Michael Braunwarth. 2013.

SW XXXIX
Aufzeichnungen (Erläuterungen)

Hg. von Rudolf Hirsch (†) und Ellen Ritter (†) 
in Zusammenarbeit mit Konrad Heumann und 
Peter Michael Braunwarth. 2013.

SW XL Bibliothek Hg. von Ellen Ritter (†) in Zusammenarbeit mit 
Dalia Bukauskaité und Konrad Heumann. 2011.

GW Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. Hg. 
von Bernd Schoeller (Bd. 10: und Ingeborg Beyer-Ahlert) in Beratung mit 
Rudolf Hirsch. Frankfurt a.M. 1979f.

GW GD I Gedichte. Dramen I: 1891–1898
GW D II Dramen II: 1892–1905
GW D III Dramen III: 1893–1927
GW D IV Dramen IV: Lustspiele
GW D V Dramen V: Operndichtungen
GW D VI Dramen VI: Ballette. Pantomimen. Bearbeitun­

gen. Übersetzungen
GW E Erzählungen. Erfundene Gespräche und Briefe. 

Reisen
GW RA I Reden und Aufsätze I: 1891–1913
GW RA II Reden und Aufsätze II: 1914–1924

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 307

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GW RA III Reden und Aufsätze III: 1925–1929. Buch der 
Freunde. Aufzeichnungen: 1889–1929

Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert Steiner. Frankfurt 
a.M. 1945ff. (bei später abweichender Paginierung 1. Aufl. mit Erscheinungs­
jahr).

P I (1950) Prosa I. 1. Aufl. 1950
P I Prosa I. 1956
P II (1951) Prosa II. 1. Aufl. 1951
P II Prosa II. 1959
P III Prosa III. 1952
P IV Prosa IV. 1955
A Aufzeichnungen. 1959
E Erzählungen. Stockholm 1945. 2. Aufl. 1949. 

3. Aufl. 1953
GLD Gedichte und Lyrische Dramen. Stockholm 

1946. 2. Aufl. 1952
D I Dramen I. 1953
D II Dramen II. 1954
D III Dramen III. 1957
D IV Dramen IV. 1958
L I (1947) Lustspiele I. 1. Aufl. 1947
L I Lustspiele. 1959
L II (1948) Lustspiele II. 1. Aufl. 1948
L II Lustspiele II. 1954
L III Lustspiele III. 1956
L IV Lustspiele IV. 1956
B I Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1890–1901. 

Berlin 1935.
B II Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1900–1909. 

Wien 1937.
BW Andrian Hugo von Hofmannsthal – Leopold von Andri­

an: Briefwechsel. Hg. von Walter H. Perl. Frank­
furt a.M. 1968.

308 Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Auernheimer The Correspondence of Hugo von Hof­
mannsthal and Raoul Auernheimer. Ed. Donald 
G. Daviau. In: Modern Austrian Literature 7, 
1974, Nr. 3 und 4, S. 209–307.

BW Bahr Hugo und Gerty von Hofmannsthal – Her­
mann Bahr: Briefwechsel 1891–1934. 2 Bde. Hg. 
und kommentiert von Elsbeth Dangel-Pelloquin. 
Göttingen 2013.

BW Beer-Hofmann Hugo von Hofmannsthal – Richard Beer-
Hofmann: Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. 
Frankfurt a.M. 1972.

BW Bodenhausen Hugo von Hofmannsthal – Eberhard von Bo­
denhausen: Briefe der Freundschaft. Hg. von 
Dora von Bodenhausen. Düsseldorf 1953.

BW Borchardt Hugo von Hofmannsthal – Rudolf Borchardt: 
Briefwechsel. Hg. von Marie Luise Borchardt 
und Herbert Steiner. Frankfurt a.M. 1954.

BW Borchardt (1994) Rudolf Borchardt – Hugo von Hofmannsthal: 
Briefwechsel. Text. Bearbeitet von Gerhard 
Schuster und Hans Zimmermann. München / 
Wien 1994.

BW Borchardt Kommentar Rudolf Borchardt – Hugo von Hofmannsthal: 
Briefwechsel. Kommentar und Materialien. Hg. 
von Gerhard Schuster. München / Wien 2014.

BW W. Brecht Hugo von Hofmannsthal – Walther Brecht: 
Briefwechsel. Hg. von Christoph König und Da­
vid Oels. Göttingen 2005.

BW Bruckmann Hugo von Hofmannsthal, Rudolf Kassner und 
Rainer Maria Rilke im Briefwechsel mit Elsa 
und Hugo Bruckmann. 1893–1941. Hg. und 
kommentiert von Klaus E. Bohnenkamp. Göt­
tingen 2014.

BW Burckhardt Hugo von Hofmannsthal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank­
furt a.M. 1956.

BW Burckhardt (1957) Hugo von Hofmannsthal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank­
furt a.M. 1957 (erw. Ausgabe).

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 309

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Burckhardt (1991) Hg. von Carl J. Burckhardt und Claudia Mertz 
Rychner. Erw. und überarb. Neuausgabe. Frank­
furt a.M. 1991.

BW Degenfeld Hugo von Hofmannsthal – Ottonie Gräfin De­
genfeld: Briefwechsel. Hg. von Marie Therese 
Miller Degenfeld unter Mitwirkung von Euge­
ne Weber. Eingeleitet von Theodora von der 
Mühll. Frankfurt a.M. 1974.

BW Degenfeld (1986) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ot­
tonie Gräfin Degenfeld und Julie Freifrau von 
Wendelstadt. Hg. von Marie Therese Miller-De­
genfeld unter Mitwirkung von Eugene Weber. 
Eingel. von Theodora von der Mühll. Erw. und 
verb. Auflage. Frankfurt a.M. 1986.

BW Dehmel Hugo von Hofmannsthal – Richard Dehmel: 
Briefwechsel 1893–1919. Mit einem Nachwort. 
Hg. von Martin Stern. In: HB 21/22, 1979, S. 1–
130.

BW Eysoldt Gertrud Eysoldt – Hugo von Hofmannsthal: 
Der Sturm Elektra. Briefe. Hg. von Leonhard 
M. Fiedler. Salzburg 1996.

BW Clemens Franckenstein Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle­
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Land­
fester. In: HJb 5, 1997, S. 7–146.

BW Clemens Franckenstein
(1998)

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle­
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Land­
fester. Freiburg i.Br. 1998.

BW George Briefwechsel zwischen George und Hofmanns­
thal. Hg. von Robert Boehringer. Berlin 1938.

BW George (1953) Briefwechsel zwischen George und Hofmanns­
thal. 2. erg. Aufl. Hg. von Robert Boehringer. 
München / Düsseldorf 1953.

BW Gomperz Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ma­
rie von Gomperz 1892–1916 mit Briefen von 
Nelly von Gomperz. Hg. von Ulrike Tanzer. 
Freiburg i.Br. 2001.

BW Haas Hugo von Hofmannsthal – Willy Haas: Ein 
Briefwechsel. Hg. von Rolf Italiaander. Berlin 
1968.

310 Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Harden Hugo von Hofmannsthal – Maximilian Harden. 
Hg. von Hans-Georg Schede. In: HJb 6 1998, 
S. 7–115.

BW Hauptmann Hugo von Hofmannsthal und Gerhart Haupt­
mann. Chronik ihrer Beziehungen 1899–1929. 
Aus Briefen und Dokumenten zusammenge­
stellt und mit einem Nachwort versehen von 
Martin Stern. In: HB 37/38, 1988, S. 5–141.

BW Hellmann Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Paul und 
Irene Hellmann. Hg. von Werner Volke. In: 
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 11, 
1967, S. 170–224.

BW Herzfeld Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herz­
feld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967.

BW Heymel I Hugo von Hofmannsthal – Alfred Walter 
Heymel: Briefwechsel. Teil 1: 1900–1908. Hg. 
von Werner Volke. In: HJb 1, 1993, S. 19–98.

BW Heymel II Hugo von Hofmannsthal – Alfred Walter 
Heymel: Briefwechsel. Teil 2: 1909–1914. Hg. 
von Werner Volke. In: HJb 3, 1995, S. 19–167.

BW Heymel (1998) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Al­
fred Walter Heymel. Hg. von Werner Volke. 
Freiburg i.Br. 1998 (= BW Heymel I und II).

BW Insel Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit dem 
Insel-Verlag 1901 bis 1929. Hg. von Gerhard 
Schuster. Frankfurt a.M. 1985.

BW Karg Bebenburg Hugo von Hofmannsthal – Edgar Karg von Be­
benburg: Briefwechsel. Hg. von Mary E. Gilbert. 
Frankfurt a.M. 1966.

BW Kassner I Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner. 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Brie­
fen Kassners an Gerty und Christiane von Hof­
mannsthal. Teil I: 1901–1910. Mitgeteilt und 
kommentiert von Klaus E. Bohnenkamp. In: 
HJb 11, 2003, S. 7–136.

BW Kassner II Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner. 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Brie­
fen Kassners an Gerty und Christiane von Hof­
mannsthal. Teil II: 1910–1929. Mitgeteilt und 
kommentiert von Klaus E. Bohnenkamp. In: 
HJb 12, 2004, S. 7–190.

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 311

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Kassner (2005) Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner: 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Brie­
fen Kassners an Gerty und Christiane von 
Hofmannsthal. Mitgeteilt und kommentiert von 
Klaus E. Bohnenkamp. Freiburg i.Br. 2005 
(= BW Kassner I und II).

BW Kessler Hugo von Hofmannsthal – Harry Graf Kessler: 
Briefwechsel 1898–1929. Hg. von Hilde Burger. 
Frankfurt a.M. 1968.

BW Korrodi Klaus E. Bohnenkamp, »Wir haben diesen Dich­
ter geliebt …« Hugo von Hofmannsthal und 
Eduard Korrodi. Briefe und Dokumente. In: 
HJb 25, 2017, S. 7–120.

BW Lichnowsky Hugo von Hofmannsthal – Mechtilde Lichnow­
sky. Hg. von Hartmut Cellbrot und Ursula Ren­
ner. In: HJb 5, 1997, S. 147–198.

BW Lieben Hugo von Hofmannsthal – Robert und Annie 
von Lieben. Hg. von Mathias Mayer. In: HJb 4, 
1996, S. 31–66.

BW Meier-Graefe Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Juli­
us Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. In: 
HJb 4, 1996, S. 67–168.

BW Meier-Graefe (1998) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Juli­
us Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Frei­
burg i.Br. 1998.

BW Mell Hugo von Hofmannsthal – Max Mell: Brief­
wechsel. Hg. von Margret Dietrich und Heinz 
Kindermann. Heidelberg 1982.

BW Michel Hugo von Hofmannsthal und Robert Michel. 
Briefe. Mitgeteilt und kommentiert von Riccar­
do Concetti. In: HJb 13, 2005, S. 11–167.

BW Nostitz Hugo von Hofmannsthal – Helene von Nos­
titz: Briefwechsel. Hg. von Oswalt von Nostitz. 
Frankfurt a.M. 1965.

BW Oppenheimer I Hugo von Hofmannsthal – Felix, Yella und My­
sa Oppenheimer: Briefwechsel. Teil I: 1891–
1905. Hg. von Nicoletta Giacon. In: HJb 7, 1999, 
S. 7–99.

312 Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Oppenheimer II Hugo von Hofmannsthal – Felix, Yella und My­
sa Oppenheimer: Briefwechsel. Teil II: 1906–
1929. Hg. von Nicoletta Giacon. In: HJb 8, 
2000, S. 7–155.

BW Pannwitz Hugo von Hofmannsthal – Rudolf Pannwitz: 
Briefwechsel. 1907–1926. In Verb. mit dem 
Deutschen Literaturarchiv hg. von Gerhard 
Schuster. Mit einem Essay von Erwin Jaeckle. 
Frankfurt a.M. 1994.

BW Redlich Hugo von Hofmannsthal – Josef Redlich: Brief­
wechsel. Hg. von Helga (Ebner-)Fußgänger. 
Frankfurt a.M. 1971.

BW Rilke Hugo von Hofmannsthal – Rainer Maria Rilke: 
Briefwechsel 1899–1925. Hg. von Rudolf Hirsch 
und Ingeborg Schnack. Frankfurt a.M. 1978.

BW Roller »Mit dir keine Oper zu lang…«. Hugo von Hof­
mannsthal – Alfred Roller – Richard Strauss, 
Briefwechsel. Hg. und kommentiert von Chris­
tiane Mühlegger-Henhapel und Ursula Renner. 
München/Salzburg 2021.

BW Schmujlow-Claassen Ria Schmujlow-Claassen und Hugo von Hof­
mannsthal. Briefe, Aufsätze, Dokumente. Hg. 
von Claudia Abrecht. Marbach a.N. 1982.

BW Schnitzler Hugo von Hofmannsthal – Arthur Schnitzler: 
Briefwechsel. Hg. von Therese Nickl und Hein­
rich Schnitzler. Frankfurt a.M. 1964.

BW Schnitzler (1983) Hugo von Hofmannsthal – Arthur Schnitzler. 
Hg. von Therese Nickl und Heinrich Schnitzler. 
Frankfurt a.M. 1983.

BW Strauss Richard Strauss: Briefwechsel mit Hugo von 
Hofmannsthal. Hg. von Franz Strauss. Berlin / 
Wien / Leipzig 1926.

BW Strauss (1952) Richard Strauss – Hugo von Hofmannsthal: 
Briefwechsel. Hg. von Franz und Alice Strauss. 
Bearb. von Willi Schuh. Zürich 1952

BW Strauss (1954) Erw. Auflage. Zürich 1954.
BW Strauss (1964) Im Auftrag von Franz und Alice Strauss hg. von 

Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964. Hg. von 
Willi Schuh.

BW Strauss (1970) 4., erg. Aufl. Zürich 1970.

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 313

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BW Strauss (1978) 5., erg. Aufl. Zürich/Freiburg i.Br. 1978.
BW Taube Hugo von Hofmannsthal und Otto von Taube. 

Briefe 1907–1929. Mitgeteilt und kommentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp und Waldemar 
Fromm. In: HJb 14, 2006, S. 147–237.

BW The Dial Hugo von Hofmannsthal / The Dial. Briefe 
1922–1929. Hg. von Alys X. George, in HJb 22, 
2014, S. 7–69.

BW Thun-Salm Hugo von Hofmannsthal – Christiane Thun-
Salm. Briefwechsel. Hg. von Renate Moering. 
Frankfurt a.M. 1999.

BW Thurn und Taxis Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ma­
rie von Thurn und Taxis-Hohenlohe 1903–
1929. Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. 
Bohnenkamp. Freiburg i.Br. 2016.

BW Wiegand Briefe an Willy Wiegand und die Bremer Presse. 
Hg. von Werner Volke. In: Jahrbuch der Deut­
schen Schillergesellschaft 7, 1963, S. 44–190.

BW Wildgans Der Briefwechsel Hofmannsthal – Wildgans. 
Erg. und verb. Neudruck. Hg. von Joseph A. 
von Bradish. Zürich/München/Paris 1935.

BW Wildgans (1971) Hugo von Hofmannsthal – Anton Wildgans: 
Briefwechsel. Neuausg. Hg. und kommentiert 
von Norbert Altenhofer. Heidelberg 1971.

BW Zifferer Hugo von Hofmannsthal – Paul Zifferer: Brief­
wechsel. Hg. von Hilde Burger. Wien [1983].

B Christiane Christiane von Hofmannsthal. Ein nettes 
kleinesWelttheater. Briefe an Thankmar von 
Münchhausen. Hg. von Claudia Mertz-Rychner 
in Zusammenarbeit mit Maya Rauch. Frankfurt 
a.M. 1995.

TB Christiane Christiane von Hofmannsthal. Tagebücher 
1918–1923 und Briefe des Vaters an die Tochter 
1903–1929. Hg. von Maya Rauch und Gerhard 
Schuster, Frankfurt a.M. 1991.

TB Christiane (²1991) 2. überarb. Aufl. Frankfurt a.M. 1991.
Brief-Chronik Hugo von Hofmannsthal. Brief-Chronik. Regest 

Ausgabe. 3 Bde. Hg. von Martin E. Schmid un­
ter Mitarbeit von Regula Hauser und Severin 
Perrig. Red. Jilline Bornand. Heidelberg 2003.

314 Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brief-Chronik I Bd. 1: 1874–1911.
Brief-Chronik II Bd. 2: 1912–1929.
Brief-Chronik III Bd. 3: Register.
Hirsch Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo 

von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Ma­
thias Mayer. Frankfurt a.M. 1995.

Hirsch (1998) Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo 
von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Ma­
thias Mayer. Nachträge und Register. Frankfurt 
a.M. 1998.

HB Hofmannsthal-Blätter. Veröffentlichung der Hu­
go von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von 
Martin Stern u.a. Heidelberg 1971ff.

HF Hofmannsthal-Forschungen. Im Auftrag der 
Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von 
Martin Stern u.a. Basel u.a. 1971ff.

HH Hofmannsthal Handbuch. Leben – Werk – Wir­
kung. Hg. von Mathias Mayer und Julian Wer­
litz. Stuttgart 2016.

HJb Hofmannsthal-Jahrbuch. Hg. von Maximilian 
Bergengruen, Alexander Honold, Gerhard Neu­
mann(†), Ursula Renner, Günter Schnitzler und 
Gotthart Wunberg (†). Freiburg i.Br. 1993ff.

Weber Weber, Horst: Hugo von Hofmannsthal-Biblio­
graphie: Werke, Briefe, Gespräche, Übersetzun­
gen, Vertonungen. Bearbeitet von Horst Weber. 
Berlin / New York 1972.

Alle gängigen Zeitschriften werden abgekürzt nach der Bibliographie der 
Deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft (BDSL).

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 315

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschriften der Mitarbeiter

Prof. Dr. Maximilian Bergengruen
Julius-Maximilians-Universität 
Würzburg
Institut für deutsche Philologie
Am Hubland
D – 97074 Würzburg

Dr. Klaus E. Bohnenkamp
Hölderlinstraße 8
D – 70174 Stuttgart

PD. Dr. Antonia Eder
Karlsruher Institut für Technologie 
(KIT)
Institut für Germanistik, Abt. Neuere 
deutsche Literaturwissenschaft
Kaiserstraße 12
D – 76131 Karlsruhe

Dr. Traian-Ioan Geanӑ
geanatraian@gmail.com

Dr. Konrad Heumann
Freies Deutsches Hochstift / Frankfur­
ter Goethe Museum
Großer Hirschgraben 23-25
D – 60311 Frankfurt a.M.

Prof. Dr. Alexander Honold
Universität Basel
Deutsches Seminar
Engelhof, Nadelberg 4
CH – 4051 Basel

Prof. Dr. Peter W. Marx
Universität zu Köln
Institut für Medienkultur und Theater
Meister-Ekkehart-Str. 11
D – 50937 Köln

Prof. Dr. Ursula Renner(-Henke)
Zasiusstraße 42
D – 79102 Freiburg i.Br.

Miriam Schabinger
Literarische Gesellschaft
PrinzMaxPalais
Karlstr. 10
D – 76133 Karlsruhe  

Prof. Dr. Günter Schnitzler
Universität Freiburg
Deutsches Seminar
Platz der Universität 3
D – 79085 Freiburg i.Br.

Anschriften der Mitarbeiter 317

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register

Ahrens, Birgit 277
Ajroldi, Giovanna Federici 57
Albrecht, Michael von 91
Andrian, Leopold von 234
Ansermet, Ernest 84f.
Ansorge, Conrad 233
Apel, Friedmar 152
Arnaud, Michel 79
Aschheim, Steven 278
Assmann, Aleida 140–142, 146f., 159f.
Assmann, Jan 158
Atze, Marcel 52
August Wilhelm 286
Augustinus 156
Aurnhammer, Achim 88, 125
Auspitz–Artenegg, Stefan Edler von 

70

Bachtin, Michail M. 132
Bahr, Hermann 104, 127, 253
Bakst, Léon 211, 219
Balzac, Honoré de 82f.
Bamberg, Claudia 139, 141, 144, 153
Barck, Karlheinz 161
Barner, Wilfried 68
Barrie, John S. 57
Bartelmus, Martin 151
Bartl, Gerald 139
Barton, Basil Kelsey 47
Bassiano, Roffredo di 36–38, 56
Bassiano, Marguerite 36–39, 52, 56, 

77, 82
Baudelaire, Charles 143
Baumann, Gerhart 135
Baumgartner, Frieda 66
Bauschinger, Sigrid 78
Beer–Hofmann, Richard 107f.
Behr, Louise (Lulu) von geb. Freiin 

von der Osten–Sacken 49f., 54, 62
Bellermann, Ludwig 104–106

Beneš, Evard 56
Benjamin, Walter 281
Benois, Alexandre 214
Berenson, Bern(h)ard 28–30, 48, 54–

58, 71
Berenson, Mary geb. Smith 28f., 55, 

57
Bergengruen, Maximillian 100, 121–

138, 147, 158, 242
Bergengruen, Werner 79
Berndt, Frauke 104
Bernoulli, Carl Albrecht 158
Beaumont, Comtesse Guy de geb. Jac­

queline Gérard 89
Beyerl, Beppo 56
Bierl, Anton 137
Binder, Christoph Heinrich 72
Birkenhauer, Theresia 262
Birus, Hendrik 152
Bismarck, Albrecht 47
Bismarck, Fürstin Herbert geb. Mar­

guerite Gräfin Hoyos 27, 36, 39–44, 
46–52, 55, 59–61, 65, 67, 73, 81

Bismarck, Goedela von 48, 58
Bismarck, Gottfried 50
Bismarck, Otto von 49, 88
Bismarck, Otto von (Enkel) 50
Blokesch, Georg H. 44
Blome, Eva 139
Blumenberg, Hans 147
Bodmer, Alice 66
Bodmer, Daniel 57, 66
Bodmer, Martin 41
Boehringer, Robert 74, 88
Böhlau, Helene 134
Böhme, Gernot 144
Böhme, Jakob 35
Bohnenkamp, Anne 152
Bohnenkamp, Klaus E. 7–92, 105, 

107, 109, 128,178

Register 319

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bohrer, Karl Heinz 247
Bompiani, Valentino 57
Bonaparte, Marie 103
Bondi, Georg 32, 74, 88
Bonhoeffer, Dietrich 88
Borchardt, Rudolf 68, 87
Bornemann–Quecke, Sandra 288–

290
Brahm, Otto 271, 273
Brandes, Detlef 52
Brandstetter, Gabriele 253
Braun, Felix 31, 53, 75–77, 81–83
Braungart, Georg 139, 160
Braungart, Wolfgang 88, 242
Brecht, Bertolt 228, 270
Brecht, Walther 184f., 198
Bredow, Hannah von geb. von Bis­

marck 50
Bredow, Waldemar von 50
Brentano, Clemens 297
Brittnacher, Hans Richard 137, 151, 

242
Broch, Hermann 65
Brooks, Peter 285
Bruckmann, Elsa 23, 26, 78, 291
Bruckmann, Hugo 12, 78, 291
Burckhardt, Carl J. 38f., 62f., 65f., 

73f., 80, 82, 89
Burckhardt, Elisabeth geb. de Reyn­

olds 39
Burckhardt–Schazmann, Helene 80
Burk, Steffen 99
Butzer, Günter 129

Callot, Jacques 203, 206, 215, 231
Canetti, Elias 235
Carlin, Gaston 65
Carlin, Irène 65, 73
Carossa, Hans 57
Chamberlain, Anna geb. Horst 20
Chamberlain, Eva geb. Wagner 20

Chamberlain, Houston Stewart 13f., 
20, 23, 48

Chambers, Edmund Kerchever 279
Chanvin, Carles 78
Charcot, Jean–Martin 131f.
Chaudhuri, Jogesh Chandra 19, 21f.
Christomanos, Konstantin Anastasios 

92
Chruschtschow, Nikita Sergejewitsch 

92
Clauss, Max 36
Clemens Alexandrinus 158
Cocteau, Jean 37
Cohn, Dorrit 93, 102f.
Colloredo–Mansfeld, Ferdinand Graf 

von 69, 71
Colloredo–Mansfeld, Maria 69
Conn Costelloe, Benjamin Francis 29
Corinth, Lovis 253
Cossart, Michael de 37
Coudenhove–Kalergi, Barbara 56
Couvrais, Louvet de 192
Crawshay, Mary geb. Leslie 30
Crawshay, Robert Thompson 30

Da Ponte, Lorenzo 192
Dahlhaus, Carl 249, 256
Dangel–Pelloquin, Elsbeth 109, 259
Dante Alighieri 13
De Bary, Erica 43
De Maistre, Joseph 137
De Mendelssohn, Peter 33
Debussy, Claude 214
Degenhart, Bernhard 71f.
Degenhart, Elisabeth 72
Diaghilew, Sergei Pavlovič 210–214, 

217
Dibelius, Otto 88
Diederichs, Eugen 8, 11–14
Döhring, Sieghard 249
Dostojewski, Fjodor Michailovič 23
Driscoll, Kári 151, 154

320 Register

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drouin, Charles 78f.
Du Bos, Charles 38
Dubos, Jean Baptiste 157
Dubrovic, Milan 71
Dubsky von Trembomyslic, Adolf 

Graf von 56
Dubsky von Trembomyslic, Irene geb. 

von Lützow 56
Dürhammer, Ilija 243, 254
Düringsfeld, Ida von 19
Duschnitz, Marianne geb. Geiringer 

69
Duschnitz, Rudolf 69

Eberhardt, Sören 134
Eco, Umberto 142
Eder, Antonia 109, 132, 239–268
Eder, Jens 126
Ehrlich, Lothar 223
Eichwalder, Karl 158
Einstein, Albert 42, 244
Eliade, Mircea 151
Eliot, Thomas Stearns 77
Elisabeth von Österreich 92
Eloesser, Arthur 282
Emge, Carl August 40f., 53f., 79f.
Emge, Lona geb. Küch 54
Emge, Richard Martinus 54
Emich, Isolde 76
Esselborn, Karl G. 129, 132

Fasal, Josefine 70
Fetting, Hugo 270
Fick, Monika 129, 131
Fiechtner, Helmut A. 185
Fiedler, Leonhard M. 243
Fisch, Michael 94
Fischer, Ilse 264
Fischer, Lisa 82
Fischer–Lichte, Erika 271, 274
Flashar, Hellmuth 252
Fließ, Wilhelm 103

Fontius, Martin 161
Förster, Birte 293
Foucart, Claude 78
Foucault, Michel 94, 147
Franckenstein, Clemens Freiherr zu 

236f., 262
Franckenstein, Georg von 71
Freksa, Friedrich 270
Frenzel, Ivo 274
Freud, Anna 129
Freud, Sigmund 76, 93–120, 127–129, 

132, 178
Freund, Heinrich 68
Fricke, Harald 157
Fried, Johannes 38
Friedell, Egon 235
Friedmann, Alexander 244f.
Friedrich, Lars 132
Friemel, Georg 27, 81
Friemel, Georg (Sohn) 27
Friemel, Marie geb. Kassner 27
Fritschi, Ramona 84
Fritz, Gottlieb 8
Froböse, Edwin 243
Früchtel, Ludwig 158
Fuller, Loie 164

Gahlings, Ute 58
Gay, Peter 293
Geanӑ, Traian–Ioan 139–162
Gebert, Bent 246
Geddes, Bel 288
Gennep, Jaspar van 282f.
George, Marion 254
George, Stefan 31–33, 38,45, 57, 74f., 

77, 86–88, 143, 145, 154, 232–237
Geulen, Eva 132
Geyer, Martin H. 289
Geyger, Ernst Moritz 73
Geyger(–Schalk), Gabriel 73
Ghéon, Henri 78
Gide, André 38, 78f.

Register 321

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gil, Isabel Capeloa 246
Gilliam, Bryan 240f., 255, 257f.
Gilman, Sander L. 291
Giorgione 231f.
Gnädinger, Louise 124
Goethe, Johann Wolfgang 48, 78f., 94, 

133, 143, 149, 152, 156–158, 174, 
176, 186, 204, 219, 243

Gogol, Nikolai Vasilevič 23
Goldmann, Paul 253, 271
Gompertz, Marie von 65
Gompertz, Rosa von 65
Graber, Heinz 79
Gregor, Joseph 251
Greiner, Bernhard 260
Grengg, Maria 77
Grillparzer, Franz 86
Grisko, Michael 134
Grübel, Reiner 132
Gruber, Thomas 57
Gundolf, Friedrich 33, 234
Günther, Ernst 276
Günther, Timo 139
Guthrie, Patrick 30
Guthrie, Walter Murray 30

Haag, Ingrid 93
Haas, Alois M. 124
Haas, Eduard 292
Haas, Wolf 239
Haaß–Berkow, Gottfried 284f.
Hadley, Rollin van N. 30
Hagen, Otto 59
Hagen, Siegfried 284
Haider–Pregler, Hilde 53
Hall, Murray G. 26
Hamm, Heinz 161
Harden, Maximilian 253
Harris, James 244
Harrison, Jane Ellen 279, 281
Hartmann von Aue 35
Hartung, Johann Adam 107, 112

Hauff, Wilhelm 218f.
Hauptmann, Gerhart 87
Hausenstein, Wilhelm 41, 79
Hebbel, Christian Friedrich 143, 145, 

148f., 154
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 61, 

234
Heininger, Konstanze 269, 275f., 

280f., 286, 291
Heiseler, Bernt von 52, 62, 67
Heiseler, Gertrud von geb. Gräfin 

Resseguier–Miremont 85–88
Heiseler, Henry von 86, 88
Heisenberg, Werner 88
Helmes, Günter 134
Herald, Heinz 271, 287f.
Herzfeld, Marie 107
Herzl, Theodor 8
Hesse, Hermann 89
Heumann, Konrad 297–300
Hildebrandt, Adolf 79
Hindemith, Paul 167
Hirsch, Rudolf 189, 216, 297
Hitler, Adolf 45, 50, 67, 72, 87
Hladny, Ernst 128, 132
Hobsbawm, Eric 276
Hoffmann, Paul 143
Hofmann, E.T.A. 119
Hofmannsthal, Christiane von 37–39, 

44f., 65–69, 70f., 73, 128
Hofmannsthal, Gerty von 18, 43, 45, 

6–71, 77f., 83, 128
Hofmannsthal, Hugo von 25, 36, 57, 

78, 83, 93–295, 298
Hollaender, Felix 243
Honold, Alexander 137, 151
Hopp, Andrea 46
Hoyos, Alexander Graf 46
Hoyos, Alice Gräfin 46f.
Hoyos, Edmée 46, 48, 73
Hübscher, Arthur 43, 131
Huch, Ricarda 33

322 Register

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hunfeld, Barbara 158
Huysmans, Joris–Karl 143

Ibsen, Henri 281f.

Jahn, Bernhard 258f.
Jahnn, Hans Henny 79
Janet, Pierre 125, 130, 134, 254
Janke, Pia 243, 254
Jantsch, Albert Ritter von 26f.
Jantsch, Hilda von geb. Kassner 26
Janz, Marlies 93, 103
Jaspers, Karl 68
Jens, Walter 124, 126, 128, 136
Jeske, Wolfgang 24
Johannes Tauler 124
Jungk, Robert 92
Jürgensmeier, Günter 158

Kahane, Arthur 286
Kahane, Max 130
Kahler, Antoinette von geb. Schwarz 

34
Kahler, Erich von 32–35, 65, 88
Kahler, Rudolf von 34
Kamzelak, Roland S. 281, 287, 291
Käsinger, Reinhard 78
Kassner, Berti 69
Kassner, Gerta 69
Kassner, Margarethe 69
Kassner, Marianne 31f., 51, 63f., 69, 

73, 76
Kassner, Oskar 15
Kassner, Rudolf 7–92, 128, 178, 218
Kassner, Ruth 69
Keats, John 31
Keilson, Marita 33
Keiner, Astrid 158
Kensik, Alphons Clemens 43, 49–51, 

57
Kerr, Alfred 253, 273

Kessler, Harry Graf 184, 194–197, 
209–217, 276, 286f., 289, 294

Keyserling, Eduard von 17
Keyserling, Goedela von 68
Keyserling, Hermann Graf 29, 32, 

39f., 48, 55, 58, 68
Khevenmüller–Metsch, Johann Josef 

258
Khuen–Lützow, Nora Gräfin von 55f.
Khuen von Belasi, Karl 55
Kienzl, Hermann 277
Kilcher, Andreas B. 119
Kimmich, Dorothee 94
Kindt, Tom 126
Kippenberg, Anton 22–25, 40–44, 48, 

51, 60
Kippenberg, Katharina 24, 48
Klee, Ernst 67
Kleie, Stefan 151
Kleist, Heinrich von 86f.
Kling, Alexander 152
Knopf, Sabine 48
Koch, Manfred 242
Kolb, Annette 78–80
Kolb, Ernst 82
König, Christoph 68, 83
Köppe, Tilmann 126
Köstler, Eberhard 17
Kotowski, Georg 40
Krauss, Clemens 251
Kremer, Detlev 119
Krippel, Adelgunde 71
Krippel, Elisabeth 71
Krippel, Gundel 71
Kronberger, Maximilian (Maximin) 

75
Kruse, Max 253, 271
Kubin, Alfred 16–18
Kubin, Hedwig 16
Küpper, Helmut 74

Laakmann, Dagmar 68

Register 323

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Langendorf, Jean–Jacques 84
Lasker–Schüler, Else 134
Lebede, Hans 284
Lechter, Melchior 21
Lehár, Franz 235
Lehmann, Lotte 39f.
LeRider, Jacques 242
Leskow, Nikolai 281
Leslie, John 30
Leslie, Norman 30
Leslie, Olive 30
Leslie Crawshay, Jack William 30
Lessing, Gotthold Ephraim 157, 244
Leupold, Gabriele 132
Leussink, Hans 40
Levie, Sophie 36
Lichnowsky, Karl Max Fürst von 31
Lichnowsky, Mechtilde geb. Gräfin 

von und zu Arco–Zinneberg 31f.
Lichtenberg, Georg Christoph 258
Lindley, David 124
Liu,Yongqiang 141, 147, 153
Löw, Anna 70
Lully, Jean–Baptiste 199–201, 204, 

206f.
Luppi, Valentina 137, 151
Luserke, Martin 284

Mach, Ernst 163f.
Maeterlinck, Maurice 13
Mahler, Gustav 35, 165, 168
Mahler–Werfel, Alma 235
Malinowski, Bernadette 129
Mallarmé, Stéphane 87, 143
Mann, Erika 88
Mann, Thomas 33, 257
Marc Aurel 8
Maria Theresia 193
Mariano, Nicky 28, 55, 57f.
Mariano, Raffaele 58
Martin, Dieter 125
Massine, Léonide s. Miassin, Leonid

Maurig von Sarnfeld, Friedrich Ritter 
68

Maurig von Sarnfeld, Helene geb. Os­
walt 68

Mayer, Hans 175
Meister Eckhard 124
Meister Froissart 288
Meister, Monika 243
Mell, Leo 73
Mell, Maria 73
Mell, Marie geb. Rocek 72
Mell, Max 40, 51–53, 62, 71f., 82
Memmert, Günter 142
Mendelssohn, Moses 157, 244
Mergenthaler, Volker 100
Meyer, Uwe 246
Meyer–Sickendieck, Burkhard 144f.
Miassin, Leonid 217
Michelangelo 51, 166
Mikusch–Buchberg, Dagobert von 26
Mikusch–Buchberg, Margarete geb. 

Latzel 26
Minkowski, Hermann 244
Molière 258, 260, 269f., 290, 294
Molo, Walter von 79
Mozart, Wolfgang Amadeus 192, 202, 

207, 219, 259
Mühll, Theodora von der 39, 73
Müller Nielaba, Daniel 158
Müller–Funk, Wolfgang 254
Multscher, Hans 288
Münchhausen, Thankmar von 38, 44, 

68
Muschg, Walter 79
Mußgnug, Dorothee 38
Mussolini, Benito 28, 56

Nadler, Josef 67f., 72
Nehring, Wolfgang 103, 105, 107, 109, 

121, 129
Nentwich, Andreas 59
Neumann, Eduard 40

324 Register

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neumann, Gerhard 264
Niedner, Hellmut 284
Niessen, Carl 282f., 285, 287
Nietzsche, Friedrich 9, 60, 129, 160, 

274, 277–279
Nijinsky, Vaslav 164, 210–213, 217
Nohl, Herman 284
Nostitz, Helene von 183
Novalis 158, 219

Ocampo, Victoria 84f.
Ockenden, Raymond C. 33
Oelmann, Ute 86–88
Ohly, Friedrich 147
Oppenheimer, Gabriele (Yella) 72
Orlik, Emil 277f.
Oschmann, Dirk 243f.
Ostheimer, Michael 129
Otte, Marline 276
Overbeck, Franz 158

Pacher, Michael 288
Pallat, Ludwig 284
Pannwitz, Rudolf 35, 234, 264
Partsch, Karl Josef 74
Paulmann, Johannes 289
Peil, Dietmar 147
Pellegrini, Alessandro 56f.
Penzoldt, Ernst 88
Peters, Julie Stone 279
Pfeiffer, Peter C. 291
Pfeiffer–Belli, Erich 74f.
Picard, Max 67
Picasso, Pablo 205
Piguet, Jean–Claude 85
Pilar von Pilchau, Cecilia 58
Pilar von Pilchau, Johanna 58
Pittrof, Thomas 125
Platon 55, 223
Poe, Edgar Allan 219
Poellnitz, Rudolf 11, 14
Poincaré, Henri 244

Polignac, Prinzessin Edmond de geb. 
Winaretta Singer 37

Pollmann, Karla 156
Pollok, Anne 157
Polt–Heinzl, Evelyne 72
Porphyrios 158
Pourtalès, Guy de 38
Poussin, Nicolas 203–207, 215, 231, 

262
Preetorius, Emil 33
Prince, Morton 128
Puschkin, Alexander Ivanovič 23

Raabe, Paul 16
Rabl–Stadler, Helga 264
Rall, Marlene 44,67
Ramponi, Patrick 151
Ranger, Terence 276
Rappaport, Felix 92
Rathkolb, Oliver 56
Rauch, Maya 68
Rechberg, Gabriele Gräfin von 53
Redlich, Hans Ferdinand 35
Redlich, Josef 35
Reese, Sabine 132
Reinhardt, Max 75, 121, 129, 165, 

174f., 208, 220, 243, 248f., 252f., 
256, 269–295

Reinhart, Oskar 64
Reinhart, Werner 62–66, 80
Reinsberg–Düringsfeld, Otto Freiherr 

von 19
Reissner, Markus 58
Reitler, Josef 39
Renger, Almut–Barbara 104
Renner–Henke, Ursula 129, 242, 259, 

262
Rentsch, Eugen 61, 66–68, 85
Reventlow–Criminil, Adolf Cécil 47
Reynold, Gonzague de 39, 63
Richter, Hedwig 293
Riedel, Wolfgang 139, 151,153, 242

Register 325

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Riethmüller, Albrecht 258
Rilke, Rainer Maria 22–24, 42, 44, 

47f., 55, 57, 66, 75–77, 81, 89, 91f., 
134, 244f.

Rimsky–Korsakow, Nikolai Andreevič 
211

Ritter, Ellen 105
Robertson, Ritchie 150
Rode–Breymann, Susanne 249, 255
Roehl, Max 129
Roessler, Peter 53
Rohde, Erwin 121, 132–138
Rölleke, Heinz 297–300
Roller, Alfred 165, 174f., 192, 203, 

208, 220, 240, 257f., 302
Rollett, Edwin 82
Rose, Dirk 152
Rougemont, Denis de 89
Ruberg, Uwe 147
Rudolph, Andrea 254
Rychner, Max 74

Saint–John Perse 38
Salin, Edgar 87
Salz, Arthur 38
Samuels, Jayne 55
Sarkowski, Heinz 23–25, 48
Sauer, Hans 68
Schabinger, Miriam 93–120
Schaeder, Hans Heinrich 137
Schäfer, Peter 139, 141, 151
Schalk, Franz 15f., 19, 37, 39f.
Schalk, Lili geb. von Hopfen 15f., 18–

20, 36f., 39f. 73
Schaper, Edzard 88
Scheuer, Helmut 134
Schier, Barbara 41
Schings, Hans–Jürgen 141, 144
Schirach, Baldur von 72
Schläder, Jürgen 256, 264
Schlegel, Friedrich 158
Schlesinger, Friedrich 69

Schlesinger, Marianne s. Duschnitz, 
Marianne

Schlieben, Barbara 38
Schlötterer, Reinhold 258
Schlötterer, Roswitha 258
Schmidt, Arno 158
Schmidt, Georg 243
Schmidtbronn, Wilhelm 79
Schmidt–Dengler, Wendelin 68
Schmidt, G. Bärbel 129, 242
Schmitz, Hermann 144
Schmitz, Oskar A.H. 16
Schneider, Reinhold 88
Schneider, Sabine 139
Schnitzler, Arthur 109
Schnitzler, Günter 163–238, 241, 248, 

260
Scholl, Agnes 76
Scholl, Emil 76
Schönberg, Arnold 165, 228
Schopenhauer, Arthur 43, 129–131, 

165, 181, 207, 230, 234
Schreker, Franz 165
Schröder, Rudolf Alexander 89
Schubert, Gotthilf Heinrich 158
Schubert, Werner 260
Schuch, Ernst von 173, 192
Schuh, Willi 243
Schumacher, Yves 158
Schuster, Jörg 214
Schwob, Marcel 38
Seekamp, Hans–Jürgen 33
Seidel, Esther M. 92f.
Seidensticker, Bernd 262
Seidl, Emanuel von 171
Servaes, Franz 7–10
Shelley, Percy Bysshe 31
Sieber–Rilke, Ruth 42, 76, 92, 245
Simon, Hans–Ulrich 196
Simon, Ralf 93
Singer, Georg 245
Söntgen, Beate 266

326 Register

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophokles 93–121, 129, 175f., 193, 247
Specht, Benjamin 139, 141, 151
Spiekermann, Geraldine 266
Spiel, Christian 47
Spoerri, Theophil 63–66
Spörl, Uwe 141, 160
Staub, Herta 64, 82
Steinberg, Michael P. 293f.
Steiner, Herbert 41, 66f., 83
Steiner, Rudolf 64, 284
Steingruber, Elisabeth M. 129
Steinlein, Rüdiger 93, 101
Stern, Ernst 288, 294
Stern, Martin 297
Sternberg, Cecilia Gräfin 47
Sternberg, Leopold Graf 47
Sternberger, Dolf 68
Stewart Gardner, Isabella 30
Stirnimann, Heinrich 124
Stix, Gottfried 57
Strachey, Barbara 55
Strathausen, Carsten 139f., 152
Strauß, Johann 201
Strauss, Richard 163–268
Stravinsky, Igor 37
Strelka, Joseph P. 129
Stumpfl, Robert 279
Symeon Stylites der Ältere 53

Taube, Otto Freiherr von 17, 66
Tengbom, Ann–Mari 46
Tetzel s. Fritz, Gottlieb
Tghart, Reinhard 68
Thurn und Taxis, Alexander von 46, 

73
Thurn und Taxis, Louis 46
Thurn und Taxis, Marie von 23, 28, 

40, 44, 46f., 55, 58, 69, 76
Tieck, Ludwig 119, 157f.
Tiedemann, Rolf 281
Tizian 231f.
Toller, Georg 173, 192

Tolstoi, Lev Nikolaevič 23
Torre e Tasso, Luigi della s. Thurn 

und Taxis, Louis
Tüngel, Richard 51

Ullrich, Volker 293
Ungern–Sternberg, Constantin von 

32, 58
Ungern–Sternberg, Leonie von geb. 

von Keyserling 55
Ungern–Sternberg, Sophie von 55
Unseld, Kerstin 83
Unseld, Siegfried 24
Urban, Bernd 129
Usinger, Fritz 59–62

Valéry, Paul 36
Vallentin, Richard 271
Valvrojenski, Bernhard s. Berenson, 

Bern(h)ard
Velázquez, Diego 166
Veronese, Paolo 214–216, 231
Vetter, Ferdinand 124
Vietinghoff–Scheel, Harald von 26
Vilain, Robert 144
Vogel, Juliane 252, 261f.
Vöhler, Martin 262
Volkov, Shulamit 273, 293
Vollmöller, Carl Gustav 288
Voßkamp, Wilhelm 158

Wagner, Richard 20, 39, 75, 165, 201, 
207,219, 226, 253, 258, 274–276, 278

Walter, Michael 249
Wandruszka, Adam 258
Warlikowski, Krysztof 239
Weber, Alfred 68
Weber, Hans von 17
Weber, Max 32
Wedekind, Frank 271
Weill, Kurt 228
Wellbery, David E. 139, 151

Register 327

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welser–Möst, Franz 239
Wendelstadt, Julie Freifrau von 78
Werbeck, Walter 240, 249
Wernli, Martina 152
Wetters, Kirk 132
Wielthölter, Waltraud 93, 102f.
Wiene, Robert 190
Wiesel, Jörg 266
Wiesenthal, Grete 71, 164
Wilbrandt, Adolf 107
Wilde, Oscar 143, 271
Wilhelm II. 87
Willner, Jenny 151
Winkler, Dietmar 276
Witte, Reinhard 254
Woldemariam, Esther 104
Wolfskehl, Karl 16, 21, 88, 233–235
Wolters, Friedrich 234
Worbs, Michael 129, 134
Wunberg, Gotthart 242, 253
Wydenbruck, Nora Gräfin 77

Zanucchi, Mario 143f.
Zapf, Hubert 129
Zeiß, Thorsten 135
Zekl, Else 158
Zemlinsky, Alexander von 165, 168–

170
Zichy, Janos 73
Zifferer, Paul 38
Zifferer, Wanda geb. Rosner 38
Zimmer, Christiane s. Hofmannsthal, 

Christiane von
Zimmer, Heinrich 44f., 65, 68
Zimmermann, Wolf–Dieter 88f.
Zinn, Ernst 7f., 23, 44, 76, 89–91, 278, 

245, 297
Zinn, Walburga geb. Gaehtgens 91
Zipes, Jack 291
Zuckmayer, Carl 270
Zweig, Stefan 251

328 Register

https://doi.org/10.5771/9783988580306 - am 17.01.2026, 22:29:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Rudolf Kassner zum 150. Geburtstag am 11. September 2023 Unveröffentlichte Briefe aus sechs Jahrzehnten
	An Franz Servaes
	An Eugen Diederichs
	An Lili Schalk
	An Alfred Kubin
	An Lili Schalk
	An Jogesh Chandra Chaudhuri
	An Anton Kippenberg
	An Anton Kippenberg
	An Albert von Jantsch
	An Bernard Berenson
	An Bernard Berenson
	An Erich von Kahler
	An Erich von Kahler
	An Lili Schalk
	An Christiane von Hofmannsthal
	An Lili Schalk
	An Anton Kippenberg
	An Christiane Zimmer–von Hofmannsthal
	An Heinrich Zimmer
	An Fürstin Herbert Bismarck
	An Fürstin Herbert Bismarck
	An Max Mell
	An Carl August Emge
	An Bernard Berenson
	An Fritz Usinger
	An Werner Reinhart
	An Christiane Zimmer–von Hofmannsthal
	An Gerty von Hofmannsthal
	An Erich Pfeiffer–Belli227
	An Felix Braun
	An Annette Kolb
	An Felix Braun
	An Werner Bock
	An Gertrud von Heiseler
	An Wolf-Dieter Zimmermann
	An Ernst Zinn

	Ödipus nach Sophokles und vor Freud Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«
	Einleitung
	Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« – Ödipus vor Freud
	Hofmannsthals Beschäftigung mit dem antiken Ödipus-Stoff
	Sophokles’ »König Oedipus« und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

	In einem »wachen Traum« Persönlichkeitsspaltung und Dämonologie in Hofmannsthals »Ödipus und die Sphinx«
	Vorab
	I. Psychische Krankheit
	II. Dämon und Opfer

	Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol Hieroglyphendiskurs und doppelte Symbolik in Hofmannsthals »Gespräch über Gedichte«
	Einleitung
	I. Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gespräch über Gedichte«
	II. Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit: ›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹, ›Ding‹
	III. Die Konzeption des natürlichen Zeichens im »Gespräch über Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

	Hugo von Hofmannsthal und die Musik
	»Elektra«
	»Der Rosenkavalier«
	»Ariadne auf Naxos«
	»Die Josephslegende«
	»Die Frau ohne Schatten«
	»Die ägyptische Helena«
	»Arabella«
	Musik UND Bildende Kunst
	Musik zwischen Hofmannsthal und George

	Eigenzeiten und Raumsemantik Hofmannsthals Textkunst als Libretti für Strauss
	I. Kongenial agonale Kooperation
	II. Dramatische Raum- und Zeitdynamik
	III. Gemeinsam große Oper
	III.1 Zeicheneklipse: »Elektra«
	III.2 Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«
	III.3 Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«
	III.4 Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

	IV. Eigenzeiten und Wirkungsräume

	Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen: Hofmannsthals und Reinhardts gemeinsame Theaterarbeit
	Krise und Utopie
	Ritual und Selbst-Ethnisierung
	Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften
	Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

	Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V. Mitteilungen
	Heinz Rölleke (6. November 1936 – 2. Juni 2023)
	Hofmannsthal lesen21. Internationale Tagung der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt am Main, 3. bis 5. Oktober 2024
	Neue Mitglieder der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft(Oktober 2022 bis September 2023)
	Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
	Anschriften der Mitarbeiter
	Register



