
 

   

 

27 

2. Bühne und Szene 
 
 
 
 
 
 
Die Sprache, mit welcher der abendländische homo symbolicus sein 
Wissen von der Welt kundtut oder die mathematischen Formeln 
seines Wissens auf die Welt anwendet, weist traditionell eine 
dichte Verflochtenheit mit der Sprache des Theaters auf. Die Welt 
gibt sich als Schauspiel, das es — abhängig von der Struktur der 
gängigen Episteme — zu betrachten oder an dem es teilzunehmen 
gilt. Auch wo ein Gott, der von seinem übersinnlichen Sitz das Hin 
und Her materieller Vergänglichkeit lenkt oder auch bloß beo-
bachtet, für das abendländische Wissen seit der Aufklärung ver-
schwindet, da kehrt doch die Metapher vom Theater des Wissens 
in immer neuen Schüben und an den überraschendsten Stellen 
wieder. So bekennt sich zwar zum Beispiel die Neurophilosophie 
zu einem radikalen Materialismus und entsagt jeglicher Meta-
physik, wenn sie den Ursprung der von der platonisch-christlichen 
Tradition als überkörperlicher Geist gefaßten Phänomene in der 
rein stofflichen Machart des menschlichen Gehirns vermutet.30 Die 
Unterscheidung zwischen bewußten und unbewußten Vorgängen 
innerhalb dieses Gehirns beschreibt sie jedoch mittels einer einge-
schrumpften theatrum mundi-Metapher. Bernard Baars’ “Global 
Workspace Theory” etwa “arbeitet mit einem ‘Theatermodell’, 
nach dem das Bewußtsein einen zentralen Arbeitsbereich bean-
sprucht, ähnlich der Bühne eines Theaters”31. Und zumindest 
darin weiß Baars sich mit konkurrierenden Theorien der Hirn-
forschung einig: “Es sind heute alle einheitlichen Kognitions-
theorien Theatermodelle.”32 So läßt sich das Bewußtsein als unter 
einem Scheinwerfer erleuchtete Bühne beschreiben33, das “Selbst” 
als der diese Bühne stabilisierender “Regisseur”34. Auf diese Weise 
kann es für Baars durch die Rede vom Theater — gemeint scheint 
vor allem die Guckkastenbühne — gelingen “die Evidenz zu verein-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

28 

fachen”35 und dem neurowissenschaftlichen Materialismus eine 
Sprache zu geben — allerdings durch eine Metapher, die auf einer 
Teilung in zwei Welten basiert und sich immer neu aus der 
Unterscheidung zwischen Theater und Eigentlichkeit, Bühne und 
Zuschauerraum und damit vielleicht auch aus jener älteren Unter-
scheidung zwischen Materie und Geist generiert, welche endgültig 
abzuschaffen die Hirnforschung doch angetreten ist. 

Die aus dem theatrum mundi hervortretende Theatermetapher 
organisiert sich über die Differenz zwischen Theater und Nicht-
theater. Das Theater verlangt nach einer Grenzlinie zwischen 
seinem überschaubaren Innen und seinem unendlichen Außer-
halb. Es benötigt eine Einrahmung. Und erst eine solche Ein-
rahmung ermöglicht, wie die soziologischen Schriften Goffmans 
hervorheben36, überhaupt Bedeutung — ob in der Wissenschaft 
oder im Alltag. Die Faszination durch die Grenzlinie zwischen 
dem Theater und seinem anderen greift so, wo es sich beim Umriß 
der von der theatralen Metaphorik des Wissens meist an das 
Modell des Guckkastens angelehnten Bühne damit nicht mehr um 
irgendeine Rahmung, sondern um die Rahmung schlechthin han-
delt, auf eine Theorie der Zeichen über. Denn hier läßt sich beo-
bachten, was den Rahmen überhaupt zum Rahmen macht. Die Zei-
chen, welche in der vom Theater begrenzten Raumzeit vorgestellt 
werden, sind nicht bloß Zeichen eines beliebigen Signifikats 
sondern vielmehr “Zeichen von Zeichen”37: Sie stellen Zeichen-
haftigkeit aus, indem sie abbilden, was schon in der Welt Zei-
chencharakter hat. Der Theaterrahmen umzieht einen autonomen 
Raum, welcher in Gegenüberstellung mit der Realität verdeutlicht, 
daß deren Zeichen eben nichts anderes als kontingente Zeichen 
sind. Lebensweltliche Rahmungen öffnen sich so auf das Theater 
hin, verlieren ihre Statik, erscheinen veränderbar und damit auch 
besser wissenschaftlich beschreibbar.38 Auch jenseits der plato-
nisch-christlichen Differenzierung bestätigt die Theatermetapher 
sich als Leitmetapher des Wissens, reproduziert aber so die 
überkommene Zweiweltenteilung. Immer noch speist der Vorrang 
der Metapher sich aus jener — wenn nun auch umgekehrten — 
Asymmetrie zwischen Theater und Nichttheater, welche auch die 
Differenz zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen im klas-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

29 

sischen theatrum mundi ausmacht: Der Theaterrahmen schließt 
seine Form nach außen ab, wodurch die Zeichen innerhalb seiner 
sich zu Zeichen von Zeichen intensivieren. Die Zeichen der Welt 
hingegen schließen sich als Zeichen des Nichttheaters erst vom 
Theater her auf. Die Welt versorgt das Theater so mit Zeichen, um 
sich gleichzeitig vom Theater deren Zeichenhaftigkeit erklären zu 
lassen. Doch wo die Zeichen der Welt auf dem Theater nicht bloß 
die Welt, sondern auch ihre eigene Zeichenhaftigkeit bezeichnen 
sollen, da droht sich die Expansion des Theaters in seine 
Implosion zu verwandeln. Zwar mag das Theater per Rahmung 
vom Nichttheater abgegrenzt worden sein — hier das Theater, dort 
die Welt. Aber nach dem Zusammenbruch einer Zweiwelten-
teilung ist das Theater notwendig auch Teil der Welt. Jenes ein 
Zeichen der Welt bezeichnende Zeichen auf dem Theater wird so 
nie reines Zeichen eines Zeichens werden, weil es notwendig auch 
gleichzeitig Zeichen der Welt bleibt. All die paradoxen Formu-
lierungen, welche die Philosophie der Ästhetik für die Autonomie 
der ästhetischen Sphäre gefunden hat, zeugen von dieser Ver-
quickung: Demnach kennzeichnen nach Kant eine “Zweckmä-
ßigkeit . . . ohne Vorstellung eines Zwecks”39 oder nach Adorno 
die “Funktion” bloß der “Funktionslosigkeit”40 das formvollendete 
Kunstwerk. Und es ist der Theaterrahmen, welcher nach Hegel 
die ästhetische Form vollendet, indem er sämtliche Künste multi-
medial in sich zusammenfaßt.41 Innerhalb seiner werden Zeichen 
mit der Funktion der Funktionslosigkeit ausgestellt, die somit 
wiederum in einen Funktionszusammenhang eingegliedert sind: 
Die Unterscheidung von Theater und Nichttheater, von Bühne 
und Zuschauerraum, von Drinnen und Draußen setzt somit einen 
großen Rahmen voraus, innerhalb dessen sich der Diskurs über 
die Form des Theaterrahmens entfalten kann. Das Wissen um die 
Theaterbühne muß seine Stätte auf einer anderen Bühne haben, 
die sich nicht als Guckkasten beobachten läßt, die nichts über die 
eigene Bühnenhaftigkeit weiß und diese im Wissen nie einholen 
wird. All the world's a stage — oder mit Worten Markus Bascheras: 
“Es läßt sich keine Theorie der Beziehung von Theorie und 
Theater schreiben.”42  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

30 

Dies betrifft zunächst jede Theorie der für etwas anderes ein-
stehenden Theaterzeichen. Problematisiert muß aber auch jegliche 
Theorie sein, die mit dem performative turn Zeichenhaftigkeit als 
einen Prozeß oder Vollzug reinterpretiert. In der Verstrickung von 
Theorie und Theater kann kaum noch , zum Beispiel mit Judith 
Butler, die Rede davon sein, daß in der beständigen performativen 
Rezitation eines bestimmten Zeichenfundus solches Zeichen erst 
als scheinbare Repräsentation etwa einer natürlichen Ordnung 
simulativ hergestellt wird.43 Die Implosion des theatrum mundi 
führt nicht zu einer Reinterpretation der Ordnung der Zeichen, 
sondern nagt sie als solche an. Die Kehre von der starren Reprä-
sentation hin zur produktiven Performativität liegt trotzdem in 
dieser Implosion begründet: Einer Theorie, die sich über ihr Ver-
hältnis zum Theater aufgeklärt hätte, bliebe demnach bloß noch, 
in Hilflosigkeit vor ihrer eigenen Theatralität zu erstarren. Oder 
aber sie geht — wie in der Moderne geschehen; favorisiert man Ein-
teilungen nach Epochenbrüche ließe sich ein Einschnitt um 1800 
festmachen — den pragmatischen Weg, indem sie des Theaters Un-
ergründlichkeit an ihren eigenen Ursprung verlegt: Als eine 
metaphor we live by44 wird die Theatralität dieses unhintergehbare 
Wechselspiel zwischen Theater und Theorie in eine ursprüngliche 
Kreativität des Wissens selbst wenden. Solch Wissen eignet sich 
seine Theatralität als konstruktivistische Brille an, durch welche 
die Welt als gemachte erscheint und das Wissen sich aus den Abge-
schiedenheiten gottähnlicher Vollendung in die Niederungen in-
tersubjektiver Verständigung oder vorsubjektiver sozialer Prozesse 
begibt. Die Rede vom Theater des Wissens erscheint dann als 
nichts weiter denn als eine den Kombinationsleistungen der Spra-
che entsprungene Metapher, welche sich in der Alltäglichkeit des 
Umgangs miteinander bewährt hat, die aber doch gleichzeitig die 
produktive Kreativität des Theaterspielens voraussetzt. Das Thea-
ter des Wissens geht so über in die Pragmatik von Überzeugungs-
kraft, Phantasie und Spiel mit den überlieferten Formen. Über das 
moderne, vielleicht auch das “postmoderne” Wissen entschiede 
somit letztendlich eine möglichst effektive “Performativität”45 im 
Sinne einer Kraftäußerung, sei es eine Performativität der 
Diskurse, der Subjekte oder eine der Subjekte herstellenden Dis-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

31 

kurse.46 Das solcherart produzierte Wissen wird seinen jeweiligen 
Platz im Rampenlicht räumen müssen, wenn seine Kräfte nach-
lassen oder sein Textbuch von Gegnern wie Bewunderern wieder-
gekäut, entstellt, zerfleddert und so nach und nach zur Geltungs-
losigkeit verurteilt wird. Die Teilnehmenden an der akademischen 
Wissensproduktion stürzen sich auf die Werke aller neuen 
theatralen Überzeugungstäter wie — um einen Vergleich Hegels zu 
zitieren — “die Fliegen zu frisch aufgestellter Milch herbeieilen 
und sich dabei geschäftig wissen wollen” (PhG 310). Hegel, dessen 
idealistischer Anspruch auf “absolute[s] Wissen” (PhG 575) Haupt-
abstoßungspunkt und damit vielleicht Ursprung der diversen 
pragmatisch-theatralen Episteme gewesen ist, macht mit seiner 
Kritik auch dies ihn ablösende und überdauernde Paradigma zu 
einer durch das absolute Wissen überwundenen Form. Pejorativ 
verweist Hegel auf die Theatermetapher, wenn er die “Aus-
stellung des Seinigen” in diesem “Spiel” der akademischen “Kräf-
te” (PhG 309) als “[d]as geistige Tierreich” (PhG 294) bezeichnet. 
Eine solche, trotz aller Durchgeistigung animalische Verfaßtheit 
des Wissens findet Hegel auch an der Schwelle der Moderne unter 
den Intellektuellen seiner eigenen Zeit.47 Denn die Vollendung 
bürgerlicher Emanzipation mündet keinesfalls von alleine in das 
von Hegel proklamierte absolute Wissen. Vielmehr weist die Ubi-
quität von Selbstüberschätzung und gegenseitiger Übervorteilung 
Hegels Kennzeichnung einer schlechten Komödie auf: Ein wirk-
lich Komisches brächte den “Sieg” einer “sicher in sich dastehen-
den Subjektivität zur Anschauung”, gerade wo “deren Zwecke sich 
. . . durch ihre eigene Wesenlosigkeit zerstören”48. Das Subjekt 
bleibt so im Komischen “durchaus erhaben über seinen eigenen 
Widerspruch”. Hingegen zeigt die zwar Überlegenheits- oder 
Spottgelächter hervorrufende, aber nicht wirklich komische Ko-
mödie einen “steife[n] Verstand”, welcher “gerade da, wo er in 
seinem Benehmen am lächerlichsten für andere wird, am wenig-
sten fähig” ist, “die Auflösung [seiner] Zwecke und Realisationen 
[zu] ertragen”49. Diese schlechte Komödie hebt die Subjektivität 
nicht zu einer höheren Verwirklichung empor, sondern zerstört sie 
im Moment ihrer Äußerung, so daß sie sich bis in alle schlechte 
Unendlichkeit wiederholen muß.50  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

32 

Gegen diese Selbstauflösung der Freiheit durch ihre individua-
listische Vollendung setzt Hegels absolutes Wissen eine Erinnerungs-
arbeit, die sich zunächst der in bürgerlicher Emanzipation mün-
denden Geschichte der Sozialität und dann der Geschichte der in 
den Protestantismus mündenden Religion versichern und so die 
destruktive Freiheit eines belli omnium contra omnes an die Sozialität 
zurückbinden soll. Das Projekt des absoluten Wissens verordnet sich 
abseits der performativen Theatralik des pragmatischen Wissens, 
wenn es das geistige Tierreich an seine Geschichte erinnert und so 
zum wirklich freien Standpunkt eines Absoluten vorzudringen be-
hauptet.51 Das Miteinander im absoluten Wissen soll eine Zerstreu-
ung der schlechten Komödianten überwinden.52 Doch gleichzeitig 
ist es das System des absoluten Wissens, in welchem das Theater zum 
ersten Mal als multimediale Versammlung aller Zeichen der Welt 
bestimmt wird und so die Paralyse einer Theorie des Theatralen 
wie deren Umschlag in eine theatrale Theorie vorbereitet. Hegels 
vorweggenommene Kritik an den späteren Epistemen scheint mit 
einer Sättigung seines Wissens durch das theatrum mundi einherzu-
gehen.  

Aber die Metapher ist nicht nur Nebeneffekt all der Texte, 
welche das System in sich aufnimmt und weiterverarbeitet. In dem 
Maße, in welchem Hegel nach Adorno “in sehr vielem Betracht 
ein zu sich selbst gekommener Kant”53 ist, findet eine Ausein-
andersetzung mit der klassischen Theatermetapher statt, wie Kants 
Kritizismus sie an prominenter Stelle verwendet. Beim Kernwort 
“Vorstellung”54 handelt es sich keinesfalls um einen abstrakten 
philosophischen Fachterminus, ebesowenig wie um einen terminus 
technicus des Theaters. Das Wort gelangt mit Wolffs Leibnizüber-
tragungen in die deutschsprachige Philosophie und wird zu einem 
Kernbegriff ihrer Revolutionierung durch Kant, ohne die eigene 
begriffliche Unschärfe zu verlieren: “Die ‘Vorstellung’ ist eines 
jener Wörter, die in der Kritik der reinen Vernunft omnipräsent sind, 
ohne je eine nähere Bestimmung zu erfahren. Sie hat Zugang zu 
allen Bereichen der Kritik, umfaßt alle in ihr verwendeten Begriffe 
und überbrückt die tiefsten Gräben der kritischen Trennung.”55 
Das Wort Vorstellung, das im lateinischen Kontext als repraesentatio56 
noch deutlich auf die theatrale Zweitfassung der Welt auf einer 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

33 

Bühne verweist, reißt nunmehr einen Bedeutungspielraum57 zwi-
schen Bewußtseinsphilosophie, Phantasie und Theater an, der sich 
durch eine räumliche Gegenüberstellung — das eine vor dem 
anderen — und durch eine stellende, also vermutlich aktive 
Tätigkeit umgrenzt. Die Vorstellung ist somit nie bloß Vorstellung, 
sondern auch Verstellung dessen, was da etwas vor jemanden — im 
idealistischen Fall vor sich selbst — hinstellt. Die Vorstellung ist 
Zeichen der Macht eines Subjekts, welches doch gleichzeitig von 
der Vorstellung verdeckt bleibt.58 Auch in der Metapher von der 
Vorstellung, die mehr noch als den unbeteiligten Beobachter die 
ihrem Gegenstand übergeordnete Macht eines Subjekts transpor-
tiert, zeigt sich die gesamte Problematik des Wissens als Theater 
und des Theaters als Wissen. In der Vorstellung verstellt sich etwas, 
was selbst nicht die Vorderbühne betreten kann, ohne welches die 
Vorstellung selbst aber ausbliebe. Wo das Wissen wirklich wissen 
will, muß es an den Ursprung des Theaters vorstoßen, und das 
heißt immer: an das, was selbst nicht Theater ist. So findet denn 
die kantische Vorstellung auf einer unendlichen Zeit-Raum-Bühne 
statt, wo die Zeit unendlich fortschreitet und der Raum unendlich 
in die Weite geht.59 Es erfüllt damit den Anspruch des Wissens-
theaters auf Omnipräsenz, tut dies jedoch, ohne daß sich das 
Organisationsprinzip dieser Bühne letztlich fassen ließe. Diese 
“reine Form”60 der sinnlichen Anschauung wird von Kant zum 
“transzendentale[n] Schema”61 einer sämtliche Vorstellungen um-
rahmenden Bühne erweitert. Die “Welt” als eine angenommene 
Gesamtheit des Bühnengeschehens, das “Ich” als der subjektive 
Zusammenhalt dieses Bühnengeschehens in einem beständigen 
“Ich denke” sowie “Gott” als Garant für die Sinnhaltigkeit von 
beidem lassen sich aber bloß als “transzendentale Ideen”62 fassen, 
welche laut Kant dem Denken zwar notwendig, ihm aber gleicher-
maßen auch notwendig nicht faßbar bleiben. Sie sind bloß zum 
“regulativen Gebrauch”63 bestimmt: als Bühnenrahmen, der als 
Rahmen doch nie einsichtig wird.  

Trotz dieser Bühnenexpansion ins Unendliche behält Kant die 
Zweiweltenteilung bei und unterscheidet zwischen dem Rahmen 
und dem, was innerhalb seiner zum Auftritt kommt. Die plato-
nische Trennung zwischen der ewigen Welt der Ideen und der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

34 

vergänglichen des Materiellen wendet Kants Bewußtseinsphiloso-
phie in die These, “daß es zwei Stämme der menschlichen Er-
kenntnis gebe, die vielleicht aus einer gemeinschaftlichen, aber 
uns unbekannten Wurzel entspringen, nämlich Sinnlichkeit und 
Verstand, durch deren ersteren uns Gegenstände gegeben, durch 
den zweiten aber gedacht werden”64. Der Verstand stellt demnach 
das Schema der Bühne, sein Medium, parat, auf dem die Gegen-
stände der Sinnlichkeit, materielle Gegebenheiten, auftreten. Eine 
von Kant bloß vermutete gemeinschaftliche Wurzel der beiden Stäm-
me scheint durchaus notwendig, denn bei der Produktion von 
Erkenntnis bleiben die beiden nicht nur auf den jeweils anderen 
angewiesen, sondern spielen ineinander. Während die Begriffe 
des Verstandes ohne die Materialien des Sinnlichen “leer” blieben, 
wäre andererseits die Sinnlichkeit ohne die sie dem Schema unter-
werfende Ordnung der Begriffe “blind”65. Als die von Kant 
angezielte eine, einheitliche Erkenntnis bleibt solch Zusammenspiel 
jedoch leer bzw. blind an derjenigen Stelle, an der es sein Zusam-
menspiel eben begreifen oder auch sinnlich wahrnehmen soll. Die 
unbekannte Wurzel der Gemeinsamkeit bewirkt, daß Verstand und 
Sinnlichkeit sich gegenseitig völlig unbekannt bleiben müssen. In 
ihrem produktiven Zusammenspiel — am ehesten auf der vom 
Verstand bereitgestellten Bühne für die Sinnlichkeit ersichtig — 
können sie sich gegenseitig nur als eine unbekannte Bedingung von 
Erkenntnis erkennen. Wo Verstand und Sinnlichkeit sich derart 
heterogen bleiben, kann sich der Verstand beim Auftritt der 
Sinnlichkeit auf seiner Bühne nie wirklich sicher sein, ob es sich 
hier wirklich um die Sinnlichkeit handelt. Bloß indirekt schreibt die 
Kritik diesen Verdacht mit dem Hinweis darauf aus, daß die 
“Dinge an sich” sich “gar nicht erkennen”66 lassen. Denn nicht sie 
selbst treten auf der Bühne des Verstandes auf, sondern bloß die 
Effekte, die sie auf die “Rezeptivität unserer Sinnlichkeit”67 aus-
üben. Bei den Dingen an sich aber handelt es sich demnach um 
etwas der Sinnlichkeit Heterogenes, von dem sich bloß noch aussa-
gen läßt, daß es das “Gemüt auf gewisse Weise affiziere”68. Und 
damit bleibt auch die Gabe des jeweiligen Gegenstandes an die 
Sinnlichkeit “von der Erkenntnis des Gegenstandes an sich selbst 
. . . himmelweit unterschieden”69. Folglich ist die Sinnlichkeit in 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

35 

sich ebenso heterogen wie gegenüber dem Verstand. Und dem 
Verstand muß eine gemeinsame Wurzel mit dem unbekannt bleiben, 
was schon in sich unbekannt bleiben muß: Als nichts anderes als 
solch himmelweiter Unterschied von sich selbst läßt sich vom Verstand 
her die Sphäre der Sinnlichkeit überhaupt noch fassen. Der himmel-
weite Unterschied, welcher sich in der Sinnlichkeit auftut, kann auf 
den Verstand bloß als eine Abart jener Leere wirken, welche nach 
Kant doch jenen Verstand auszeichnet, dem jegliche Stimulation 
durch die Sinnlichkeit abhanden gekommen ist. Was die Kritik 
Kants als Erkenntnis benennt, wird daher letztlich zur Erkenntnis 
der Leere dieses himmelweiten Unterschieds: zur Erkenntnis, Erkennt-
nis bloß zu sein im Unterschied von etwas, das sich unter gar keinen 
Umständen erkennen läßt. Kant bestimmt Erkenntnis damit auch 
(und präzise) als die Unbestimmtheit einer Heterogenität: als jene 
flüchtige Widerständigkeit des Materiellen, um die es dem perfor-
mative turn geht. Die Heterogenität des Sinnlichen von sich und 
vom Verstand — Sinnlichkeit als nichts anderes als solche Hetero-
genität — weist letztendlich auf nichts anderes als auf eine Hetero-
genität des Verstandes von sich selbst hin. Nicht bloß, daß die seiner 
Medialität eigenen Regulierungen des Sinnlichen im Schema ihm 
unzugänglich bleiben müssen; nur im himmelweiten Unterschied von 
dem, was ihm heterogen bleiben muß, kann er Verstand als ein 
Medium des Sinnlichen sein. Nur, indem er sich seiner eigenen 
Leere aussetzt, kann er es vermeiden, ganz leer zu bleiben. Wo die 
Kritik der reinen Vernunft die Bühne des Wissens ins Endlose des 
Zeit-Raum-Schemas expandieren läßt, da findet auf ihr doch gleich-
zeitig eben jene Implosion statt, welche auch die Zeichen von 
Zeichen im Theaterrahmen befällt. Die Zeichen von Gegenständen 
auf der Bühne der Kritik lassen sich nicht auf Gegenstände als 
Zeichen in der Welt zurückführen. Sie legen nicht bloß Zeugnis 
von ihrer Zeichenhaftigkeit ab, sondern auch von einer Hetero-
genität, welche diese Zeichenhaftigkeit bedroht, indem das von 
den Zeichen Bezeichnete unbekannt bleibt. Wo diese Heterogenität 
auf den Verstand übergreift, hinterläßt sie letztendlich auch das 
Schema der Bühne selbst, das Medium, als Zeichen von nichts 
anderem als solcher Heterogenität — und damit als etwas materiell 
anderes als ein Zeichen. Ein Verstand, der mit den Begriffen der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

36 

Kritik der reinen Vernunft von der Sinnlichkeit als dem heterogenen 
anderen seiner selbst spricht, hat schon mit dem Begriff der 
Sinnlichkeit die Heterogenität, welche er mit einem Zeichen 
belegen will, bloß unangemessen ersetzt. Solch Sinnlichkeit muß 
der Rede von der Sinnlichkeit radikal heterogen bleiben. Entwe-
der sprechen die Begriffe des Verstandes überhaupt nicht von der 
Sinnlichkeit oder sie werden von ihr erschüttert; das Wort Sinn-
lichkeit wäre bloß implodiertes Zeichen, also kein Zeichen, dieser 
Erschütterung. Auf dem Theater der kantischen Vorstellung träten 
völlig andere Zeichen auf als jene der Bühnen des theatrum mundi. 
Und auch die Vorstellung im Buch der Kritik ließe sich nicht mehr 
auf den Medienverbund der bürgerlichen Guckkastenbühne redu-
zieren.70  

Diese Implosion auch jeder möglichen Theorie des Theaters des 
Wissens, mit welcher Hegel sich auseinandersetzen wird, scheint 
damit aber zunächst auf nichts anderes hinauszulaufen als eben 
auf die Inversion einer Theorie des Theaters in jene theatrale 
Theorie, die Hegel im geistigen Tierreich performativ verwirklicht 
findet: So wird wirklich später Nietzsche in seiner Kantradikali-
sierung “die Bildung der Begriffe”71 bei Kant als ein “Bühnen-
spiel”72 fassen, das, statt auf die Theatermetapher zurückzu-
greifen, selbst als “künstlerische Metaphernbildung”73 seine eige-
nen Begriffe produziert: Der kreativen Kraft der Metaphernbildung 
unterliegt sowohl die Heterogenität zwischen Ding an sich und 
Sinnlichkeit als auch diejenige zwischen Sinnlichkeit und Verstand. 
“Ein Nervenreiz zuerst übertragen in ein Bild! erste Metapher. Das 
Bild wird nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und 
jedesmal vollständiges Ueberspringen der Sphäre, mitten hinein in 
eine ganz andere und neue.”74 Die Gegenstände der kantischen 
Sinnlichkeit werden ebenso zu einer Metapher der Dinge an sich 
erklärt wie die Begriffe zu Metaphern der sinnlichen Gegenstände; 
Nietzsche faßt Kants gesamtes kritisches Projekt als ein vom Hete-
rogenen stimuliertes Sprachspiel. In dieser Produktivität dient das 
Eingeständnis des himmelweiten Unterschieds aber bloß dazu, diesen 
völlig auszublenden. Die Stimulation durch das Heterogene ist 
gleichbedeutend mit einem Ueberspringen des Heterogenen. Die 
leere Unbestimmbarkeit des himmelweiten Unterschieds wird einge-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

37 

ebnet zugunsten einer Kraft, für die das Heterogene nicht 
heterogen, sondern Ursprung der eigenen Kreativität ist. Die 
Heterogenität von Zeichen und Bezeichnetem wird in die All-
macht des Zeichens, nach Belieben zu bezeichnen, gewendet, die 
Omnipräsenz der kantischen Bühne durch die Omnipräsenz 
theatraler “Verstellung”75 ersetzt. Kants implizite Bestimmung von 
Erkenntnis als Unbestimmtheit einer Heterogenität verlangt aber 
nach einem anderem Zeichen: einem, das weder fixes Zeichen ei-
nes Bezeichneten noch dynamisches Zeichen der eigenen Allmacht 
ist. 

Als solche, Heterogenität überblendende Allmacht gibt sich aber 
auch die hegelsche Konsequenz aus den Problemstellungen der 
Kritik zu lesen. Die Heterogenität der beiden Vernunftstämme 
macht Hegels System zum Movens ihrer eigenen Überwindung, 
denn “die Kraft des Geistes ist . . . , in seiner Entäußerung sich 
selbst gleich zu bleiben.” (PhG 588) Des unendlichen Geistes Ent-
äußerung ist die Endlichkeit der Materie. Indem er sich in dieser 
verwirklicht, beweist er sich seine eigene Absolutheit und ist nur in 
der Retrospektive dieses Beweises absoluter Geist. Geschichtliche 
Zeit verwirklicht den Geist als Zeit dieses Beweises: Der Geist ist 
nicht unabhängig von der Materie, sondern bloß als Zeit der 
Selbstverwirklichung in dem, was ihm völlig anders ist. Erst aus 
der Perspektive des absoluten Wissens kann rückblickend der jewei-
lige Grad der materiellen Durchgeistigung bestimmt werden. Aber 
dies absolute Wissen ist eben der Punkt einer völligen Verwirkli-
chung des Geistes in seinem anderen. Er ist “Subjekt” (PhG 590), 
insofern als daß er die Versöhnung von Geist und Materie unter 
Aufrechterhaltung ihrer Differenz vollbracht hat: die Aneignung 
einer Entsetzung, welche sich im Nachhinein als Entsetzung seiner 
selbst bestimmen läßt; das Bewußtsein seiner Allmacht auch noch 
in der sterblichen Materialität des Bewußtseins. Kants himmelweiter 
Unterschied zwischen der Sphäre des Materiellen und der Sphäre 
der Vernunft wird zur Begründung der Allmacht der letzteren; 
Unterschiedenheit wird zum Zeichen der Einheit. Die Weltge-
schichte bezeichnet nichts als sich selbst: als die vollständige Sätti-
gung des materiellen Signifikanten durch das geistige Signifikat 
im absoluten Wissen.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

38 

In diesem Sinne hat Martin Heidegger in seiner Geschichts-
schreibung der Philosophie das System Hegels nicht als Überwin-
dung, sondern als Vollendung der platonischen Zweiweltenonto-
logie bestimmt. Hegel führe gleich Platon alles Sein auf ein 
höchstes Prinzip, das des Geistes zurück, die Verschmelzung der 
beiden platonischen Welten zu einer unterwerfe das materielle Ge-
genstück des Geistes der Allmacht eines selbstschöpferischen, sich 
selbst auch noch in seinem anderen gegenwärtigen Subjekts. Die 
platonische Ontologie fände sich demnach bei Hegel “onto-theo-
ego-logisch”76 gesteigert. Aber genauso wie Heidegger in einer 
abschließenden Verdichtung der Metaphysikgeschichte im hegel-
schen System auch die Ermöglichung eines sich von der Onto-
theoegologie ablösenden Denkens — seines eigenen — findet, so läßt 
sich auch in der hegelschen Unterwerfung der Materie durch den 
Geist eine Ablösung von der platonischen Zweiteilung lesen. Die 
Trennung zwischen Geist und Materie, Signifikat und Signifikant 
streicht sich aus, wo die beiden ununterscheidbar in der Selbst-
präsenz des Geistes zusammenfallen. Die vollendete Durchgeis-
tigung der Materie ist von einer völligen Materialisierung des 
Geistes nicht zu trennen. Wo ein absolutes Wissen sich als Verkün-
digung seiner autopoietische Einheit mit sich selbst setzt und 
vollzieht, da spricht es auch immer als seine eigene Unterschei-
dung: nicht der des Geistes von der Materie oder der Materie vom 
Geist — wo beide von Anfang an nur als ihr Ineinander sind, ist 
ihre Differenzierung voneinander nicht möglich —, sondern als 
eine ihm eigene Heterogenität, die sich nicht unter das Primat des 
Geistes oder des Verstandesstamms der Erkenntnis bannen läßt. 
Absolutes Wissen spräche so nicht bloß mit der Stimme des allmäch-
tigen, selbstgegenwärtigen Geistes, sondern im gleichen Moment 
auch mit einer materiellen, sinnlichen Stimme: nicht als materiel-
les Gegenprinzip zum Geist, sondern als die Heterogenität des him-
melweiten Unterschieds, als welche die Sinnlichkeit für die Sprache 
des Wissens einzig zu haben ist. Obwohl seine Hegel-Lektüre in 
ihrer Matrix weitgehend parallel zu derjenigen Heideggers ver-
läuft, schreibt Adorno in diesem zweiten Sinne:  

 
Fällt schließlich in der Totale, wie bei Hegel, alles ins Subjekt als absoluten Geist, 
so hebt der Idealismus damit sich auf, daß keine Differenzbestimmung überlebt, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

39 

an der das Subjekt als Unterschiedenes, als Subjekt, faßbar wäre. Ist einmal, im 
Absoluten, das Objekt Subjekt, so ist das Objekt nicht länger dem Subjekt 
gegenüber inferior. Identität wird auf ihrer Spitze Agens des Nichtidentischen.77  

 
Dessen nämlich, was sich nicht einer Vereinheitlichung durch den 
Geist unterwirft, ohne darum durch ein anderes Prinzip bestimm-
bar zu sein. Einzig seine Nichtidentität mit all solchen Prinzipien 
verbürgt die Möglichkeit eines anderen als des Geistes oder der 
Vernunft: In der Selbstgegenwart des Geistes zeigt sich statt seiner 
Präsenz vielmehr die Heterogenität eines Materiellen. Zu solcher 
Heterogenität verkehrte sich die Verwirklichung des Geistes 
gerade in ihrem Gelingen. Und als diese Verkehrung treibt die 
Hegel-Lektüre Jacques Derridas Heideggers Interpretation von 
einer Vollendung der Geschichte der platonischen Metaphysik auf 
die Spitze:  

 
In diesem Sinne glauben wir . . . an das absolute Wissen als an die Abgeschlos-
senheit . . . , wenn nicht sogar an das Ende der Geschichte. Und zwar glauben wir 
buchstäblich, daß ein solcher Abschluß stattgefunden hat. Die Geschichte des Seins 
als Präsenz, als Selbstpräsenz im absoluten Wissen . . . ist abgeschlossen. Die Ge-
schichte der Präsenz ist zum Abschluß gekommen . . .  .78  

 
Solche Treue zur Materialität des Buchstabens überschreitet seine 
Unterwerfung durch den Geist. Der buchstäbliche Glaube an den 
Signifikanten glaubt nicht mehr an die zwei Welten des Geistes 
und der Sinne. Indem das Signifikat des Geistes sich im hegel-
schen Signifikanten des absoluten Wissens verwirklicht, hat es 
seine Geltungsmacht zu einem Abschluß gebracht, der in seiner 
Vollendung — im Glauben an die Selbstgegenwart des Signifikats 
im Signifikanten — etwas anderes, die heterogene Materialität des 
Signifikanten nämlich, aufscheinen läßt. Diese kann nie als ein 
eigenes Prinzip vom Geist isoliert werden, aber immer stört und 
verunmöglicht sie in dieser Heterogenität eine vollendete Selbst-
gegenwart absoluten Wissens. Die Selbstvollendung des Geistes 
beendet des Geistes Herrschaft und hinterläßt eben jene Hetero-
genität, welche sich in der Verquickung von Theorie und Theater 
weder dem Theater noch der Theorie zuschreiben ließe, aber 
beide verunmöglichte. Indem Hegels System das Sinnliche ganz 
zur Bühne des Geistes macht, kollabiert die Trennung zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

40 

Theater und Nichttheater. Materialität wird nicht zum Zeichen ei-
nes Zeichens, sondern zum Hyperzeichen eines alles Bezeichnen-
den, das genauso gut gar nichts bezeichnet, sondern sich zu einer 
Zweiteilung heterogen verhält: zu einer Zweiteilung von Zeichen 
und Welt oder aber von Zeichen von Zeichen und Zeichen von 
Welt oder auch von Geist und Materie. Das Hyperzeichen des he-
gelschen Systems muß sich immer auch ganz anders lesen lassen.  

Vor allem aber läßt sich Hegels Hyperzeichen auch an ganz 
anderer Stelle lesen als im Diskurs des absoluten Wissens. Wahr-
scheinlich von 1794, Jahre bevor Hegel sich an die Ausarbeitung 
seines Systems macht, stammt die folgende Passage aus dem 
Versuch von Hegels Studienfreund Hölderlin, seinem Hyperion-
Roman eine metrische Fassung zu geben. Im Gespräch mit “einem 
weisen Manne”79 konfrontiert Hölderlin den Ich-Erzähler mit 
einem Vorläufer der hegelschen Konzeption: 

 
Als unser Geist, begann  
Er lächelnd nun, sich aus dem freien Fluge  
Der Himmlischen verlor, und erdwärts sich  
Vom Äther neigt, und mit dem Überflusse  
Sich so die Armut gattete, da ward  
Die Liebe. Das geschah am Tage, da  
Den Fluthen Aphrodite sich entwandt.  
Am Tage, da die schöne Welt für uns  
Begann, begann für uns die Dürftigkeit  
Des Lebens und wir tauschten das Bewußtsein  
Für unsere Reinigkeit und Freiheit ein.  

 
Der Ursprung der schönen Welt und des dürftigen Lebens sind in 
völliger Gleichzeitigkeit. Gleich dem platonischen Eros wird Liebe 
als das Verhältnis zu einem Mangel gefaßt: als Verlust von Reinig-
keit und Freiheit des Geistes. Doch nur dieser Verlust ermöglicht Be-
wußtsein, das gegen Reinigkeit und Freiheit eingetauscht wird. Die 
Liebe als der Bezug zu anderen entsteht so aus einer Schwächung 
des reinen Geistes, die ganz wie später bei Hegel als Hingabe an 
das Materielle — hier als Neigung eines freien Fluges zur Erde — 
gefaßt wird. Doch diese Selbstkontamination ist keine Unfall, wie 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

41 

die Rede vom Verlust zunächst suggeriert, sondern dem Geist not-
wendig, um überhaupt Geist zu sein:  

 
Der reine leidensfreie Geist befaßt  
Sich mit dem Stoffe nicht, ist aber auch  
Sich keines Dings und seiner nicht bewußt,  
Für ihn ist keine Welt, denn außer ihm  
Ist nichts. — Doch, was ich sag’, ist nur Gedanke. —  
Nun fühlen wir die Schranken unseres Wesens  
Und die gehemmte Kraft sträubt ungeduldig  
Sich gegen ihre Fesseln, und es sehnt der Geist  
Zum ungetrübten Aether sich zurük.  
Doch ist in uns auch wieder etwas, das  
Die Fesseln gern behält, denn würd in uns  
Das Göttliche von keinem Widerstande  
Beschränkt — wir fühlten uns und andre nicht.  
Sich aber nicht zu fühlen, ist der Tod,  
Von nichts zu wissen, und vernichtet seyn  
ist Eins für uns.80  

 
Ohne ein durch sein stoffliches Anderes erzeugtes Selbstgefühl 
bliebe ein reiner leidensfreier Geist genauso leer wie die kantischen 
Begriffe ohne sinnliche Erfahrung. Das der Kontamination des 
Geistes durch das Stoffliche entsprungene Bewußtsein kann eine 
solche Leere des reinen Geistes höchstens theoretisch annehmen, 
sie kann selbst nur Gedanke sein. Durch das stoffliche Bewußtsein 
bezeugt werden kann hingegen sein Verhältnis zum Geist als 
Gefühl. Bei diesem handelt es sich zunächst um nichts als eine 
Schranke: um die Hemmung und damit Fesselung einer Kraft, die 
sich zu ihrer Reinheit zurücksehnt. Dieses Sehnen erhält jedoch sei-
nerseits eine Unterwerfung unter die Fesselung als Gegengewicht. 
Die Hemmung muß aufrechterhalten werden, um das Selbstgefühl 
sowie das Gefühl für andere — die Liebe — zu gewährleisten. Für 
das Bewußtsein bedeutete eine Überschreitung der Hemmung nun 
auf seine Weise die Leere eines reinen Geistes. Die Auflösung der 
Hemmung brächte ein Ende alles Wissens und damit das Ende des 
Bewußtseins überhaupt, weshalb die Einsamkeit reinen Geistes mit 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

42 

der Vernichtung der Sterblichen identifiziert werden kann. Wie 
vom reinen Geist bloß auf hypothetische Weise — als Gedanke — die 
Rede sein kann, läßt sich Stofflichkeit nur als ein Verhältnis zum 
hypothetischen Geist — also genauso hypothetisch — bestimmen. 
Weder Geist noch Materie sind so noch, was sie in ihrer platoni-
schen Unterscheidung waren. Sie fallen in die Einheit ihres Unter-
schiedes zusammen: die der Hemmung, Schranke oder Fessel durch 
einen Widerstand. Der Geist ist Geist als Brechung an diesem Wider-
stand, als das Andere dieses Widerstandes, das aber bloß anders sein 
kann, solange es sich am Widerstand bricht. Die Materie ist die 
Heterogenität dieses Widerstandes, der als ein Widerstand bloß durch 
die Brechung des Geistes erkenntlich wird. Das Wissen des Bewußt-
seins ist daher nicht nur eines um solche Heterogenität, sondern 
auch immer schon durch die Heterogenität erst ermöglicht.81 Das 
Bewußtsein selbst ist dieser heterogene Widerstand, der weder geistig 
noch materiell ist, sondern endlos das eine durch das andere 
hemmt wie hervorbringt. In diesem (dem späteren System Hegels 
überhaupt erst seine Matrix liefernden) Abschnitt aus einer nie 
vollendeten Fassung von Hölderlins Hyperion ist die Heterogenität 
deutlicher benannt als irgendwo in Hegels Texten. Und bis in 
späteste Texte hinein gibt sich auch Hölderlins Literatur als der 
Versuch zu lesen, ein Verhältnis zu solcher Heterogenität auf-
rechtzuerhalten. 

So verweisen zum Beispiel die Materialien der Eucharistie, Brot 
und Wein, zwar nach Hölderlin direkt auf den “himmlischen 
Chor”. Sie sollen aber in keiner Weise dessen Gegenwart symboli-
sieren, sondern sind “Zeichen” bloß, indem sie daran erinnern, 
daß er “einst da gewesen und wieder / Käme”82. Sie bezeichnen 
also nicht etwas, sondern sind in ihrer Materialität selbst bloß das, 
was Hölderlin an anderer Stelle “Materie des Übergangs”83 nennt. 
Und nur solch materieller Übergang kann auf das abwesende 
Andere seiner selbst verweisen: auf dessen stete Vergangenheit wie 
Zukunft, die sich nie in einer Selbstgegenwart des Geistes in 
seinem materiellen Zeichen stillstellte. In diesem Sinne wird in 
Hölderlins später Dichtung wohl kaum die Wiederkehr einer Epi-
phanie erwartet. Keine zu erharrende Gegenwart des Göttlichen 
wird beschworen, sondern der Verweis geht beständig auf Diony-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

43 

sos als denjenigen Halbgott, dessen Leben immer schon sein 
Sterben ausmacht und der sich in seiner Ankunft auch beständig 
entzieht. Brot und Wein sind nicht bloß Insignien des Leibes und 
Blutes Christi, sondern gleichzeitig die des Weingottes, dessen 
Lebensspende durch das Getränk mit seinem eigenen Tod in der 
Zerstückelung seines Leibes einhergeht.84 Der Halbgott Dionysos 
“kommt . . . / . . . herab”85 aus einem zukünftigen Himmel: als 
weder göttlicher noch materieller Halbgott, der sich in seiner 
Ankunft auch immer schon entzieht, immer schon zukünftig wie 
vergangen ist und daher aus keinem anderen als aus einem immer 
wieder zukünftigen Himmel herabkommen kann.  

Während Kants Kritik der Heterogenität der Sinnlichkeit noch 
auf einer ins Unendliche ausgeweiteten Bühne des Wissens ge-
recht zu werden sucht, löst für Hölderlins Literatur und Hegels 
philosophisches System eben diese Heterogenität die Bühne des 
Wissens auf. Sie ist für das Bewußtsein, das sich schon immer in 
der Heterogenität und damit auf der Bühne des Wissens befindet, 
nicht beobachtbar, und es gibt keine luhmannsche zweite Ord-
nung, von welcher aus diese Unbeobachtbarkeit beobachtet wer-
den könnte. Immer schon auf der Bühne zu sein, heißt in diesem 
Sinne, auf keiner Bühne zu sein. Die der Heterogenität innewoh-
nende Unterscheidung von sich selbst eröffnet — als Erkenntnis 
hemmende wie in dieser Hemmung Erkenntnis ermöglichende — 
keine sauber trennbare Differenz, die es der Erkenntnis gestattete, 
die Heterogenität auf der Bühne des Wissens zu beobachten. Die 
Unterscheidung von Erkenntnis und Heterogenität macht es der 
Erkenntnis unmöglich, andere Unterscheidungen zu treffen als 
solche, welche sich im Wechselspiel gegenseitig immer neu hervor-
bringen und damit keine Unterscheidungen wären, sondern eine 
Unterscheidung — hier die zwischen der Bühne des Wissens und 
der beobachtenden Erkenntnis — ins Endlose aufschöben. Der 
heterogene Widerstand zöge keine Linie zwischen dem einen und 
dem anderen, zwischen dem Raum der Bühne und dem der Nicht-
bühne und deren Einheit in einer gemeinsamen Zeit. Raum wäre 
erst ein immer neuer Effekt des Widerstehens, Zeit erst das bestän-
dig Neue dieses Effekts. In diesem Sinne spricht Derrida in seiner 
Neuaufnahme der kantischen Problematik im 20. Jahrhundert von 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

44 

einem “Raum-Werden der Zeit oder Zeit-Werden des Raumes”86 
und nennt diese auf keinen anderen Ursprung als die Hetero-
genität des Ursprunges reduzierbare Struktur “différance”87, um 
im Unterschied zur stabilen Trennung einer Differenz das bestän-
dige Aufschubsgeschehen eines in sich Vielfältigen und Heteroge-
nen hervorzukehren.88 Abseits der Hochkonjunktur an Euphorien 
und Verwerfungen, welche Derridas philosophische Innovation 
hervorgerufen hat, ist mit solcher différance präzise eine um 1800 
stattfindende Erosion jener stabilen Bühne abendländischen Wis-
sens in eine Szene markiert, die keiner festen Rahmung mehr 
unterliegt, sondern sich beständig neu und anders verzeiträum-
licht. Niedergeschriebenes Buchwissen öffnet in sich eine “Schrift-
szene”. Und diese “erzählt nicht etwas, den Inhalt eines Vorkomm-
nisses”, was einer Verfestigung von Erkenntnis in einem Bühnen-
rahmen entspräche. Vielmehr bleibt das Widerständige “irreprä-
sentabel, aber produziert, sich darin produzierend die Szene der 
Schrift”89. Der Widerstand des Heterogenen gibt sich szenisch und 
nicht als Hintergrund für ein Geschehen — zum Beispiel als materi-
elle Signifikation eines geistigen Signifikats. Das Medium des phi-
losophischen Buches, die Schrift, weist in der derridaschen Re-
pointierung über sich hinaus auf jene heterogene Materialität, wel-
che sich an der Grenze jeder Medialität exponiert. Szenisch stiftet, 
verschiebt und erodiert Heterogenität den Sinn, ohne daß auf 
dieser Szene je eine der Handlungen der Bühne des Wissens statt-
finden könnten. Solch Szene “is never before us, as what posits 
itself in a figure or composes a figure for itself”. Doch damit ver-
weist sie auf keine Alternativkonzeption zur Bühne des Wissens. 
Szenische Heterogenität “manages to do no more than transgress 
the figure of all possible representation”90. Wegen der Unfaßlich-
keit dieser Überschreitung faßt Giorgio Agamben die Szene der 
différance als “das Ereignis einer Materie”91: nicht als das Ereignis 
des (von einem Geist unterschiedenen) Materiellen, sondern im-
mer wieder einer Materie, die unfaßlich und damit sich selbst im-
mer heterogen bleibt und sich nur immer wieder neu — vielleicht 
als Wiederholungszwang, aber auch immer wieder anders — ereig-
nen kann. Der Widerstand der Heterogenität ist dem Geist-Mate-
rie-Gegensatz entzogene Materie. Die Szenen ihrer Hemmung 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

45 

vollziehen sich als eine szenische Materialität. Und in einem dieser 
Materialität eingedenken Materialismus würde nicht die Materie 
zum höchsten Prinzip und damit doch letztendlich zu einer neuen 
Form des Geistes erklärt, sondern in ihrer unfaßlichen Andersheit, 
in ihrer materiality without matter lägen die immer abwesenden 
Ursprünge der Szenen. 

Während sich ein Umgang mit solcher Heterogenität in der 
Nachfolge Kants etwa bei Schiller, Fichte, Schelling, Novalis und 
vielen anderen mehr auffinden und nachzeichnen ließe, so wird er 
doch am deutlichsten dort, wo das literarische Projekt Hölderlins 
und das philosophische Hegels die Heterogenität der Kritik an die 
ihr eigene Grenze treiben. Der schon in sich heterogene Halbgott 
Dionysos wird zum Movens sowohl der hölderlinschen als auch 
der hegelschen Texte und deren Auseinandersetzung mit der 
Bühnenmetapher. Diese erfährt keine Auflösung mit der Figur 
desjenigen Halbgotts, der doch gleichzeitig Stifter des abendlän-
dischen Theaters und damit letztendlich der metaphorischen Rede 
von der Bühne des Wissens ist. Der Auftritt des Dionysos auf 
dieser Bühne des Wissens bringt Bühne und Szene vielmehr in ein 
neues Verhältnis, das auch andere Weisen des Wissens zuläßt als 
jene, die sich in den Rahmen einer Bühne bannen lassen. Bei 
Hölderlin und Hegel vollzieht sich der Auftritt des Dionysos meist 
versteckt. Seiner Spur zu folgen hat manchmal wenig mit Philo-
logie im herkömmlichen Sinne zu tun.92 Erst mit der philosophi-
schen Popularisierung des Dionysos-Motivs erhält das Problem, 
um das es Hölderlin wie Hegel geht, vielleicht seinen akademi-
schen Namen. Vorweggenommen und vielleicht mit größerer 
Präzision durchgespielt werden zahlreiche jener Themen, mit 
denen das frühe Auftauchen, die anschließende Verwerfung und 
die spätere Revision des Dionysos-Topos bei Nietzsche verbunden 
sein wird und die allesamt auf die spätere Debatte um das 
Performative verweisen.93 Ohne das Ringen Nietzsches mit Dio-
nysos hier einzubeziehen, sei im folgenden doch regelmäßig auf 
Übergänge verwiesen, die sich zwischen den Versuchen Hölderlins 
und Hegels und den späteren Ausführungen Nietzsches auftun.  

Die Suche nach einer dionysischen Theatralität soll aber aus-
schließlich anhand ausgewählter Texte Hölderlins und Hegels er-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

46 

folgen. So vollzieht Hölderlin die Auseinandersetzung mit Kants 
Theatermetapher in verschiedenen dramatischen Projekten: zuerst 
in mehreren Entwürfen zu einer Tragödie über das Wirken und 
Sterben des Vorsokratikers Empedokles, dann in Übersetzungen 
von Sophokles’ Tragödien Ödipus und Antigone, deren dramatische 
Regeln er in seinen Anmerkungen kommentiert. Dabei definiert 
Hölderlin das “tragische . . . Gedicht” als “Metapher einer intellec-
tuellen Anschauung”94 und markiert seine dramatische Arbeit 
damit explizit als Auseinandersetzung mit dem der kantischen 
Vorstellung Heterogenen. Während aufgrund dieser Heterogenität 
das Subjekt der Kritik auf seiner Bühne bloß sehen kann, “wie es 
sich erscheint, nicht wie es ist”95, bliebe nach Kant eine auch seine 
eigene Heterogenität durchdringende “intellektuelle Anschauung” 
“allein dem Urwesen”96 zugänglich. Hölderlin nimmt Kant hier beim 
Wort, denn die von ihm anvisierte intellektuelle Anschauung ist nicht 
Produktion eines einzelnen Subjekts, sondern vielmehr eine “Ei-
nigkeit mit allem, was lebt”97: In seiner Hemmung durch das 
menschliche Bewußtsein kommt das hypothetische Urwesen zu ei-
nem Bewußtsein seiner selbst — zu sich selbst eben als heterogene 
Hemmung. Die intellektuelle Anschauung spielt sich für Hölderlin 
dementsprechend nicht auf der Bühne eines subjektiven Bewußt-
seins ab, sondern gründet in dessen Verhältnis zur es umgebenden 
Welt.98 Die in dieser Welt aufgestellte Bühne für das Drama des 
Empedokles, des Ödipus oder der Antigone soll für eben eine 
solche Einigkeit mit allem, was lebt, einstehen: Die Vorstellung auf 
dieser Bühne wird letztendlich zeigen müssen, daß es sich bei ihr 
nicht bloß um eine Vorstellung, sondern auch um eine Szene 
handelt. Während sich am Empedokles-Projekt die dramatische 
Struktur einer solchen Demonstration nachzeichnen läßt, fokus-
sieren Hölderlins spätere Anmerkungen zu seinen Sophokles-Über-
setzungen die Herstellbarkeit einer solchen Demonstration durch 
eine dichterische mechané. Zwischen dem Nachvollzug der beiden 
dramatischen Projekte Hölderlins sei deshalb eine Lektüre von 
Hegels Phänomenologie des Geistes gesetzt, obwohl deren Fertigstel-
lung historisch den beiden Hölderlin-Projekten nachfolgt. Die 
Phänomenologie beschreibt nicht nur den Gang des in der Vorstel-
lung verhafteten Bewußtseins zu einem neuen Verhältnis zur Vor-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

47 

stellung im absoluten Wissen; ihre eigene Niederschrift muß die 
Heterogenität des absoluten Wissens auch vollziehen, um ganz für 
sie einstehen zu können. Die Umkehrung von Vorstellung zur Sze-
ne im Empedokles-Projekt scheint damit zunächst durch Hegels phi-
losophische Literatur noch radikalisiert. Mit dieser Radikalisie-
rung werden aber auch Probleme ausgeschrieben, die Hölderlin 
einige Jahre vorher in seinen Anmerkungen zu lösen sucht.99 Wo 
Hölderlin dies Schreiben der Heterogenität explizit zum Problem 
erhebt, werden sich die unterschiedlichen Akzentsetzungen im 
Verhältnis zur Szene im dramatischen Schreiben Hölderlins und 
im philosophischen Hegels hervorheben. Wo eine Heterogenität 
der Materie die Vorstellung nie auflösen kann und sich so als He-
terogenität bewahrt, steht in dionysischer Theatralität jeweils ein 
mögliches Verhältnis von Szene und Vorstellung zur Frage. Wäh-
rend Hegel dies Verhältnis als eines wechselseitiger Destruktion 
und Produktion begreift, versucht Hölderlins dramatisches Projekt 
ein Wissen und ein Ethos zu entwickeln, das die Dionysik der 
Szene zuläßt, die Stabilität der Vorstellung aber trotzdem erhalten 
kann. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27 - am 17.01.2026, 20:51:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

