I1. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

»Did the Sage of Konigsberg Have no Dreams?«
(C. 1. Lewis: Mind and the World Order)

»What do we know about the nightmares of
Immanuel Kant? I’m sure they were...

very interesting... Konigsberg there in the
winter — I shudder to think.«

(Paul de Man: Kant and Schiller)

»Ich bin sehr verlangend Kants Anthropologie
zu lesen. Die pathologische Seite, die er am
Menschen immer herauskehrt und die bei einer
Anthropologie vielleicht am Platze sein mag,
verfolgt einen fast in allem, was er schreibt,
und sie ists, die seiner praktischen Philosophie
ein so gramliches Ansehen gibt.«

(F. Schiller: Brief an J. W. Goethe, 22.
Dezember 1798)

II. 1 Wahnsinn: die »unheilbare Unordnung«
Warum es keine Systematik der Unvernunft geben kann

>Den< Wahnsinn gibt es nicht. Dies muss als erstes Ergebnis der Beschéf-
tigung Kants mit der Unvernunft festgehalten werden. Wire es anders,
gibe es ein >Wesen< des Wahnsinns, eine fest umschriebene Form, die
ein apriorisches Wissen iiber den Unverstand ermdglichen wiirde, dann
wiirde es sich kaum mehr um einen Wahnsinn handeln, sondern lediglich
um ein Negativbild der Vernunft. Der Wahnsinn wire nicht das > Andere<
der Vernunft, wenn er einfach eine bloBe Gegenvernunft oder Unver-
nunft wire. Das Gegenstiick zur einen und einzigen Vernunft bildet fiir
Kant nicht einfach eine einzige >Unvernunft< — oder einen >Unverstand<
im Gegensatz zum einzigen Verstand —, sondern eine auflerordentliche
Fiille von Bezeichnungen verschiedenster Geistesstorungen. Eine Liste
der Kantschen Benennungen der Unvernunft — aufzufinden in den ver-

27

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

schiedensten Texten und Kontexten — miisste die Begriffe Wahnsinn,
Verriicktheit, Narrheit, Unsinnigkeit, Wahnwitz, Aberwitz, Blodsinn,
Phantasterey, Enthusiasmus, Schwdrmerei, Trdumerei, Zerstreuung, Hy-
pochondrie und Melancholie auffiihren und wire wohl immer noch nicht
vollstindig. Der klaren Ordnung der Vermdgen in Kants Modell des Gei-
stes steht somit eine bunte und vielfiltige Reihe von Unvermégen entge-
gen. Insofern jeder dieser Begriffe einen Phanomenbereich mit je diffe-
renzierter Pathologie umschreibt, scheint Kants Behandlung der Thema-
tik des Wahnsinns etwas rettungslos Empirisches anzuhaften: Es scheint
dem transzendentalphilosophischen Denker nicht moglich gewesen sein,
a priori iiber den Wahnsinn zu sprechen. Die Unvernunft entzieht sich
der Untersuchung durch die Vernunft. In diesem Sinn rdumt Kant in der
Anthropologie mit Blick auf die auch fiir ihn unbefriedigende Systematik
der Geistesstdrungen ein, es sei »schwer, eine systematische Einteilung
in das zu bringen, was wesentlich und unheilbare Unordnung ist.«!

‘Wahnsinn (ob als Unvernunft oder als Unverstand) affiziert noch das,
was ihn betrachten und systematisieren soll. Angesichts dieser Lage em-
pfiehlt sich Distanz. Kant rit im néichsten Satz von einer weiteren Be-
schéftigung mit der Thematik ab: »Es hat auch wenig Nutzen, sich damit
zu befassen; weil, da die Krifte des Subjekts dahin nicht mitwirken [...]
und doch nur durch den eigenen Verstandesgebrauch dieser Zweck er-
reicht werden kann, alle Heilmethode in dieser Absicht fruchtlos bleiben
muB.«’

Diese Aussage muss in Erinnerung daran gelesen werden, dass Kant
seine Anthropologie in pragmatischer Hinsicht geschrieben hat und also
mit Blick auf den Menschen als »freihandelndes Wesen«® — womit der
Wahnsinnige von vornherein ein denkbar problematisches Sujet wird.
Als hitten sie die Warnung Kants wortlich genommen, haben in der Fol-
ge nur wenige seiner Kommentatoren der Thematik des Wahnsinns eine
Bedeutung beigemessen. Den ungezéhlten Abhandlungen iiber die Ver-
mogen in der Philosophie Kants stehen nur wenige {iber das Unvermégen
gegeniiber. Die wenigen Untersuchungen zu Kants Beschiftigung mit
dem Wahnsinn bieten zudem wenig mehr als eine Paraphrase der auf den
ersten Blick kaum iiberzeugenden Systematisierungen Kants.*

1 Immanuel Kant: Werke in sechs Bénden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, Bd. 6, S. 529 (An-
thropologie § 49, BA 144).

2 Ebd.

Ebd., S. 399 (Anthropologie, BA 1IV).

4 Vgl Fritz Kufferath: Kants Auffassung und Einteilung der Geisteskrank-
heiten. Diss. Diisseldorf 1947; K. P. Kisker: Kants psychiatrische Systema-
tik. In: Psychiatria et Neurologia. Internationale Monatsschrift fiir Psychia-

[O¥]

28

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Diejenigen Autoren, die eine philosophische Bewertung des Themas
versuchen, beschreiben Kants Interesse am Gegenstand als dasjenige des
kiihlen Rationalisten, der den Wahnsinn >ausgrenzen< will.” Angesichts
dieses grob vereinfachenden Umgangs mit dem Thema kann es nicht ver-
wundern, dass die Texte, in denen Kant sich der Problematik des Wahn-
sinns widmet, kaum je der Gegenstand einer griindlichen Lektiire wur-
den. Der Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes von 1764, der einzige
Text Kants, der sich ausschlieflich dem Thema widmet, findet in der
Kantforschung nur wenig Beachtung. Wenn er liberhaupt wahrgenom-
men wird, dann nicht selten als ein Gelegenheitstext, der auf eine Episo-
de im gesellschaftlichen Leben Konigsbergs zuriickfithren sei: das Auf-
tauchen eines Einsiedlers, der vorgeblich eine Christuserscheinung erlebt
hatte und aufgrund seiner naturnahen Lebensweise im Volksmund »Zie-

trie und Neurologie 133 (1957), S. 17-28; Werner Leibbrand und Annema-
rie Wettley: Der Wahnsinn. Geschichte der abendlidndischen Psychopatho-
logie. Freiburg, Miinchen: Alber 1961, S. 360-368; Helen Liebel-Wecko-
wicz und Thaddeus E. Weckowicz: Kant’s Theory of Mental Illness. In:
Akten des II. Internationalen Leibniz-Kongresses Hannover 17. bis 22. Juli
1972. Bd. 1-3. Wiesbaden: Steiner 1973-1975, Bd. 1, S. 261-277.

5 Vgl Gabriele Ricke: Schwarze Phantasie und trauriges Wissen. Beobach-
tungen iiber Melancholie und Denken im 18. Jahrhundert. Hildesheim:
Gerstenberg 1981, S. 149-152 sowie S. 166-181; Jutta Osinski: Uber Ver-
nunft und Wahnsinn. Studien zur literarischen Aufkldrung in der Gegen-
wart und im 18. Jahrhundert. Bonn: Bouvier 1983, bes. S. 105f.; Hartmut
und Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Ratio-
nalitétsstrukturen am Beispiel Kants. 2. Aufl. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1992 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 542), S. 233-274; Ste-
fan Niessen: Traum und Realitdt. Thre neuzeitliche Trennung. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 1993, S. 274-285; Iris Denneler: Die Kehrseite
der Vernunft. Zur Widersetzlichkeit der Literatur in Spétaufkldrung und
Romantik. Miinchen: Fink 1996, S. 106-111; Simonetta Sanna: Im ge-
sprungenen Spiegel des Wahnsinns: Die Moderne und ihre BewuBtseins-
krise. In: Asthetische Moderne in Europa. Grundziige und Problemzusam-
menhénge seit der Romantik. Hrsg. von Silvio Vietta und Dirk Kemper.
Miinchen: Fink 1997, S. 287-319, hier: S. 305; Leonhard Fuest: Grillen an
Bord. Uber Immanuel Kants Verhiltnis zum Wahnsinn und dessen Rezep-
tion bei Thomas Bernhard. In: Der Andere — Ein alltdglicher Begriff in phi-
losophischer Perspektive. Hrsg. von Ulrike Hagel u.a. Leipzig: Leipziger
Universitétsverlag 2002, S. 129-138; Bernadette Malinowski: Literatur und
Wahnsinn — Aspekte eines kulturhistorischen Paradigmas. In: Germanica
32 (2003), S. 11-30, hier: S. 21f.

29

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

genprophet« hieB.® Erst eine Lektiire, die den Text ernst nimmt, wird
tiber diese Vorurteile hinauskommen.

Das schwierige Verhiltnis zwischen dem systematisierenden Ver-
stand und der »wesentlichen Unordnung« des Wahnsinns — und somit
zwischen dem Philosophen und dem Wahnsinnigen — findet im ersten
Abschnitt des Versuchs einen ironischen Kommentar. Kant kiindigt sei-
nen Versuch mit einiger Bescheidenheit als »eine kleine Onomastik der
Gebrechen des Kopfes« an und vergleicht sich bei diesem Unternechmen
mit einem jener Arzte, die »glauben ihrem Patienten sehr viel genutzt zu
haben, wenn sie seiner Krankheit einen Namen gebenc.’

Der Philosoph, der iiber den Wahnsinn spricht, ist demnach darauf
verwiesen, sich mit Wortern zu beschiftigen und nicht mit Krankheiten.
Da eine Krankheit etwas anderes als ein Wort ist, verfehlt er notwendig
den Gegenstand seines Nachdenkens und gleicht einem schlechten Arzt,
welcher eine Komddienfigur abgeben konnte. Insofern sich sein Wissen
lediglich auf die selbstgeschaffenen Worter bezieht und nicht auf die
Dinge, die diese Worter bezeichnen sollen, stellt der Arzt in Kants Text
die Figuration eines komischen Realitdtsverlusts dar. Mit seiner Ver-
wechslung des Wortes mit dem bezeichneten Ding erinnert jener Arzt
(und jener Philosoph) unweigerlich an den ersten Wahnsinnigen der mo-
dernen Literatur, an Cervantes’ Don Quijote. Ein Arzt, der Worter be-
handelt anstelle von Krankheiten, muss sich dem Verdacht stellen, selbst
wahnsinnig zu sein. Im Versuch zeigt sich mithin wiederum eine Affek-
tion der scheinbar distanziert betrachtenden ratio durch die beobachtete
Unvernunft, die Kants Anthropologie andeutet.

Il. 2 Zeichen und Zeit (Kant, Rousseau)
Naturzustand als Zeit ohne Zeit und ohne Wahnsinn

Der erste Absatz des Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes fragt
nach der Méglichkeit des Wahnsinns im >Naturzustand< und riickt die

6  Vgl. Ludwig Ernst Borowski: Darstellung des Lebens und Charakters Im-
manuel Kants. Von Kant selbst genau revidiert und berichtigt [1804]. In:
Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von Zeitgenossen. Die Bio-
graphien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und A. Ch. Wasianski.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 1-115, hier: S. 31;
Arsenij Gulyga: Immanuel Kant. Ubers. von Sigrun Bielfeldt. Frankfurt am
Main: Insel 1981, S. 85f.

7 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 888 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 14).

30

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Thematik damit in einen gattungshistorischen Zusammenhang. Durch
den Begriff des >Naturzustands< weist Kant sich, fiir jeden einigermafen
belesenen Zeitgenossen erkennbar, als Leser Rousseaus aus und lésst
dessen Discours sur I’origine et les fondemens de ’inégalité parmi les
hommes, der 1755 zuerst erschienen und nur ein Jahr spéter durch Moses
Mendelssohn ins Deutsche iibersetzt worden ist, als einen wichtigen Pré-
text seines Versuchs erscheinen. So beginnt Kants Versuch:

»Die Einfalt und Gniigsamkeit der Natur fordert und bildet an dem Menschen
nur gemeine Begriffe und eine plumpe Redlichkeit, der kiinstliche Zwang und
die Uppigkeit der biirgerlichen Verfassung hecket Witzlinge und Verniinftler,
gelegentlich aber auch Narren und Betriiger aus, und gebieret den weisen oder
sittsamen Schein, bei dem man so wohl des Verstandes als auch der Recht-
schaffenheit entbehren kann, wann nur der schone Schleier dichte genug ge-
webt ist, den die Anstindigkeit tiber die geheime Gebrechen des Kopfes oder
des Herzens ausbreitet. «*

Der Anfang der Menschheitsgeschichte ist ein Zeitpunkt, an dem es
schlechthin keinen Wahnsinn gibt. Am Anfang steht allerdings nicht der
Verstand, die Vernunft oder die Verniinftigkeit, sondern der Mangel an
eben diesen Kategorien. Indem Kant den >Naturzustand« als Negativfolie
des »gesellschaftlichen< Zustands beschreibt, deutet er schon in diesem
ersten Absatz eine wesentliche Grundthese des Versuchs an: Die Bedin-
gung der Moglichkeit des Wahnsinns liegt in der Gesellschaft (»die Up-
pigkeit der biirgerlichen Verfassung«) und dort in der Neigung der biir-
gerlichen Gesellschaft zur Verstellung, zum »weisen oder sittsamen
Schein«. Im Gegensatz zur sprachlichen Armut der Natur (»gemeine Be-
griffe und eine plumpe Redlichkeit«) ist die »biirgerliche« Gesellschaft
durch die Existenz von Sprache bestimmt, die sie zugleich auch zu einem
Ort der Tduschungen und Fiktionen macht.

Die »biirgerliche« Gesellschaft ist fiir Kant essentiell mit der stetigen
Moglichkeit der Liige, der Verstellung und der Tduschung verbunden. Im
Vergleich zu friiheren Epochen ist die gegenwirtige Gesellschaft zwar
durch eine auBerordentliche Macht der Vernunft gekennzeichnet, aber
die Entwicklung der Vernunft geht notwendig mit der Genese einer nur
zur Schau gestellten Vernunft einher, die in Wahrheit Unvernunft heiflen
muss.

»Nach dem Male, als die Kunst hoch steigt, werden Vernunft und Tugend end-
lich das allgemeine Losungswort, doch so, daf der Eifer, von beiden zu spre-
chen, wohl unterwiesene und artige Personen iiberheben kann, sich mit ihrem

8 Ebd., S. 887 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 14).

31

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Besitze zu belistigen. [...] Ich lebe unter weisen und wohlgesitteten Biirgern,
nimlich unter denen, die sich darauf verstehen, so zu scheinen.«’

Die Gesellschaft des >Biirgers« ist eine Gesellschaft der >Kunst< und der
Kiinstlichkeit — und also der Destabilisierung jeder festen und zuverldssi-
gen Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichneten. Kant stellt der »biir-
gerliche« Gesellschaft jedoch nicht eine andere Gesellschaftsform gegen-
iiber, sondern dem >Naturzustand<, den man am ehesten als eine Nicht-
Gesellschaft beschreiben konnte. Die »biirgerliche« Gesellschaft mit ih-
rer »Kunst« ist hier nicht eine Regierungsform unter anderen gleichfalls
moglichen und auch nicht nur eine historische Entwicklungsstufe der
menschlichen Gattung, sondern eher der Zustand der Moglichkeit von hi-
storischer Entwicklung iiberhaupt.

Worin besteht der Zusammenhang zwischen der Isolation des Men-
schen in der >Natur< und seinem Nicht-Wahnsinn? Kants Beschreibung
des >Naturzustands« zielt auf eine spezifische Okonomie der Bediirfnisse,
die sich durch ihre Vermittlungslosigkeit auszeichnet. Zwischen dem Be-
diirfnis und dessen Erfiillung schiebt sich keine Vorstellung »von dem
Werte ungenossener Giiter«, welche die Struktur des Bediirfnisses ver-
komplizieren konnte. Statt dessen halten seine Bediirfnisse den >Natur-
menschen< »jederzeit nahe an der Erfahrung«; diese sind demzufolge
strikt sinnlicher Natur. Wenn der Mensch »im Zustande der Natur« dem-
zufolge ein Mensch ohne eine Instanz der Vermittlung ist, dann ist es nur
folgerichtig, dass er »um anderer Urteil unbekiimmert« lebt: Er hat iiber-
haupt keine Beziehung zum Anderen.

Vorstellung und Sprache in Rousseaus zweitem Discours

Die Néhe von Kants Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes zu einigen
Gedanken Rousseaus wurde bereits gelegentlich bemerkt.'” Offenkundig

9 Ebd.

10 Vgl. Reinhard Brandt: Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht (1798). Hamburg: Meiner 1999 (Kant-Forschun-
gen. 10), S. 286. Siehe ferner Hans-Jiirgen Schings: Melancholie und Auf-
kldarung. Melancholiker und Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Litera-
tur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler 1977, S. 71f.; Willi Goetschel:
Kant als Schriftsteller. Wien: Passagen 1990, S. 78; Eric J. Schwab: Wit,
Satire, and Low Humor in Early Kant. In: Lessing Yearbook 29 (1997), S.
131-150, hier: S. 136; Meike Hillen: Die Pathologie der Literatur. Zur
wechselseitigen Beobachtung von Medizin und Literatur. Frankfurt am
Main: Lang 2003 (Bochumer Schriften zur deutschen Literatur. 61), S. 56.

32

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

ist vor allem die Beschreibung des Menschen im >Naturzustand< durch
die Texte Rousseaus inspiriert. Ein vergleichender Blick in den Discours
sur lorigine et les fondemens de ’inégalité parmi les hommes wird ins-
besondere den Zusammenhang zwischen dem Vermogen der Einbildung
von etwas nicht sinnlich Présentem (der imagination) und der Féahigkeit
zur Beziehung zum Anderen verdeutlichen.

Der »wilde Mensch« ist fiir Rousseau dadurch charakterisiert, dass
seine Bediirfnisse sich auf die Notwendigkeiten des Uberlebens be-
schrinken. Die einzige Leidenschaft, die der >Naturmensch« als Hand-
lungsantrieb kennen muss, ist die Selbstliebe (amour de soi), die ihm
einen »Eifer fiir sein eigenes Wohlsein [bien-étre]«'' gebietet. Entschei-
dend ist fiir Rousseau, dass dieser »Eifer« ohne jede Einwirkung eines
Verstandesorgans auskommt; er ist ein instinktnahes Verhalten, das sich
ausschlieBlich auf die unmittelbare sinnliche Erfahrung bezieht. Der >Na-
turmensch< wird durch nichts von den sinnlichen Eindriicken abgelenkt.
»Seine Einbildungskraft [imagination]«, schreibt Rousseau,

»bietet ihm keine Bilder dar [ne lui peint rien], sein Herz fordert nichts. Seinen
maBigen Bediirfnissen [modiques besoins] kann er leicht genug tun, und er ist
von allen Einsichten [connoissances], ohne welche man niemals nach grofleren
Bediirfnissen strebt, so weit entfernt, dall er weder etwas vorhersehen noch neu-
gierig sein kann.«'?

Die einzige Frage, die sich dem >Naturmenschen< Rousseaus angesichts
eines wahrgenommenen Objekts (eines Dings oder eines anderes We-
sens) stellen kann, ist, inwiefern dieses fiir seine augenblickliche Selbst-
erhaltung niitzlich oder schidlich sein konnte. Er lebt ohne Bediirfnisse
des Intellekts und ohne jede Leidenschaft, er ist ebenso ohne theoretische

11 Jean-Jacques Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundla-
gen der Ungleichheit unter den Menschen [revidierte Fassung der Uber-
setzung von Moses Mendelssohn]. In: ders.: Schriften. Hrsg. von Henning
Ritter. Bd. 1-2. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1988, Bd.
1, S. 165-302, hier: S. 218. Die Ubersetzung Mendelssohns wurde mit der
zweisprachigen Edition Heinrich Meiers (Jean-Jacques Rousseau: Diskurs
iiber die Ungleichheit. Discours sur I’inégalité. Kritische Ausgabe des inte-
gralen Textes. Neu ediert, iibers. und kommentiert von Heinrich Meier. 2.,
durchges. und erw. Aufl. Paderborn u.a.: Schoningh 1990 [UTB. 725]) ver-
glichen und stellenweise modifiziert. Aulerdem — auch fiir weitere Texte
Rousseaus — wurde die Pléiade-Ausgabe eingesehen (Jean-Jacques Rous-
seau: (Buvres complétes. Bd. 1-5. Edition publiée sous la direction de Ber-
nard Gagnebin et Marcel Raymond. Paris: Gallimard 1964-1995).

12 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 206.

33

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Einsicht wie ohne emotionale Bindung. Diese beiden Eigenheiten haben
in Rousseaus Modell eine gemeinsame Ursache: das Schweigen der Ein-
bildungskraft, die dem »wilden Menschen« keine »Bilder bietet«. Der
>Naturmensch« ist gidnzlich »auf die reinen Sinneswahrnehmungen be-
schrinkt [borné d’abord aux pures sensations]«."

Diese enge Anbindung der Bediirfnisse an die Natur und an den na-
tiirlichen Drang zur Selbsterhaltung begriindet das utopische Potential
des Discours sur l’origine et les fondemens de ’inégalité. Alle Ubel der
Gesellschaft liegen fiir Rousseau darin, dass sie Begierden hervorbringt,
die nicht mehr natiirlichen Bediirfnissen entsprechen, sondern auf kultu-
relle Erwerbungen zielen. Der Mensch, so die Grundannahme Rousseaus,
unterscheidet sich vom Tier durch sein »Vermdogen, sich vollkommener
zu machen [la faculté de se perfectionner]«"* —und das heiBt, sich zu ent-
wickeln, um die Geschichte durchlaufen zu konnen, die Rousseaus Text
beschreibt.

Rousseaus Discours schreibt die Geschichte der Menschheit als eine
Geschichte der Ablosung von den unmittelbaren natiirlichen Bediirfnis-
sen, beginnend mit der Kunst des Ackerbaus, die bereits »so viel Arbeit
und Voraussicht [prévoyance]« erfordert und »auch so sehr von anderen
Kiinsten [abhingt], da} sie nirgends anders als in einer wenigstens ange-
henden Gesellschaft auszuiiben ist.«'> Im zweiten Teil des Discours hebt
Rousseau hervor, dass der Ackerbau ein aullerordentliches Mal} an Vor-
aussicht erfordert, insofern

»man sich, um sich dieser Beschéftigung hinzugeben und die Felder zu beséen,
entschliefen muf, erst einmal etwas zu verlieren, um in der Folge viel zu ge-
winnen [perdre d’abord quelque chose pour gagner beaucoup dans la suite]:
eine Vorsorge [précaution], die der Geistesverfassung des wilden Menschen
hochst fern liegt, der, wie ich gesagt habe, groe Miihe hat, am Morgen an sei-
ne Bediirfnisse fiir den Abend zu denken.«'

Ohne an dieser Stelle ausfiihrlich auf die komplexe Konstruktion des
Discours sur ’origine et les fondemens de l’'inégalité einzugehen, kann
man das Schema folgendermaBlen zusammenfassen: Ackerbau, wie alle
weiterentwickelten »Kiinste«, wird moglich durch die Voraussicht und
Vorsorge (prévoyance, précaution), in der wiederum die Einbildungs-
kraft als die Fihigkeit der Vorstellung eines zukiinftigen Zustands wie-

13 Ebd., S. 231.
14 Ebd., S. 204.
15 Ebd., S. 207.
16 Ebd., S. 240.

34

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

dererkannt werden kann. Die Gesellschaft beginnt in dem Moment, in
dem der Mensch ein zeitliches Wesen wird.

Mit anderen Worten: Die Zirkulation der Okonomie — jetzt etwas zu
verlieren, um spéter mehr zu gewinnen — wird ermoglicht durch einen ihr
vorausgehenden Kreislauf, durch eine Einwirkung des Verstandes auf
sich selbst; der Befidhigung des Menschen, einem Produkt seiner Phanta-
sie, einer Vorstellung der Einbildungskraft den Vorzug gegeniiber der
sinnlichen Evidenz zu geben. Mit einem Begriff, der im Mittelpunkt von
Derridas Rousseaulektiire steht, entlehnt aus Heideggers Kantbuch und
also indirekt aus der Analyse der Zeit in der Kritik der reinen Vernunft,
und daher — schon fiir Derrida — die Moglichkeit eines Briickenschlags
zwischen Rousseau und Kant andeutend,'” kann man von Selbstaffektion
sprechen.

In der Transzendentalen Deduktion der Kritik der reinen Vernunft
fiihrt Kant aus, dass der innere Sinn, der die Form von Zeit annimmt,
nicht weniger als eine Paradoxie ist, insofern das Subjekt in ihm notwen-
dig zugleich spontan und rezeptiv sein muss: »némlich wie dieser auch so
gar uns selbst, nur wie wir uns erscheinen, nicht wie wir an uns selbst
sind, dem BewuBtsein darstelle, weil wir ndmlich uns nur anschauen, wie
wir innerlich affiziert werden, welches widersprechend zu sein scheint,
indem wir uns gegen uns selbst als leidend verhalten miiBten«.'® Der in-
nere Sinn — die Zeit — ist eine Affektion des Subjekts durch sich selbst,
durch sein eigenes Vermogen. Wie es in Kants Modell des reinen Ver-
standes eine urspriingliche Selbstaffektion ist, die Raum eroffnet fiir die
Affektion durch etwas anderes als das Selbst, so ist es in Rousseaus An-
thropologie die Befdhigung (oder der Zwang: man wird hier nicht an die
Moglichkeit einer Wahl denken konnen) zu eben dieser, die den Men-
schen aus der reinen Gegenwirtigkeit und Passivitit des Naturzustands
herausbricht und ihn in seine eigene Geschichte hineinwirft.

Nachdem Rousseau den Ackerbau und mit ihm die Moglichkeit der
Voraussicht (und also des Begehrens eines Nicht-Anwesenden) einge-
fiihrt hat, kann er die folgenden Schritte seiner Menschheitsgeschichte
mit wenigen weiteren Elementen beschreiben. Sobald die Einbildungs-
kraft einmal begonnen hat, abwesende Dinge vorzustellen, gibt es offen-
sichtlich kein Halten mehr. Sobald der Mensch mehr besitzen kann als
seine Natur fordert, dndert sich die Art seines Begehrens. Wihrend das
Leben des >Naturmenschen< durch ein »Gleichgewicht der Macht und der

17 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie [1967]. Ubers. von Hans-Jorg
Rheinberger und Hanns Zischler. 5. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp
1994 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 417), S. 319.

18 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 149 (KrV, B 152f.).

35

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Begierde [équilibre du pouvoir et du desir]<"® — ein ausgewogenes Ver-
hiltnis von >Begierden< und den zur Erfiillung derselbigen notwendigen
>Kriften< — charakterisiert ist, wachsen die Begierden des »>zivilisierten<
Menschen ins Unendliche. Der Mensch beginnt, sich die Ziele seiner Be-
gierden selbst zu setzen, statt sie von der Natur vorgegeben zu bekom-
men. Der eigentliche Motor der perfectibilité ist somit die Einbildungs-
kraft, in deren Macht der Mensch keine Grenzen mehr kennt. »Sobald
seine verborgenen Krifte [ses facultés virtuelles] wirksam werden [se
mettent en action]«, heiit es in Rousseaus Emile,

»erwacht die Einbildungskraft, die wirksamste unter allen [la plus active de
toutes], und kommt ihnen zuvor. Die Einbildungskraft erweitert fiir uns das
Maf der moglichen Dinge, es sei nun im Guten oder im Bosen, und erweckt
und néhrt folglich die Begierden [les désirs] durch die Hoffnung [/’espoir], sie
zu befriedigen. «*

Aber nicht nur das Verhiltnis zwischen >Kréften< und >Begierden« dndert
sich in diesem Moment radikal, sondern ebenso auch die Zielrichtung des
Begehrens: Der »>natiirliche« Wille zur Selbsterhaltung wird nun durch
den Willen zur Anerkennung durch den Anderen ersetzt. Rousseau fiihrt
die Idee des Vergleichs zwischen zwei gleichermaflen nicht sinnlichen
Vorstellungen ein, um diesen Ubergang zu erkliren.?!

Waihrend der Naturmensch seine natiirlichen Bediirfnisse befriedigen
will, strebt der zivilisierte Mensch die Anerkennung von seinen Mitmen-
schen an. Zu diesem Zwecke kann er Giiter herstellen, welche die Einbil-
dungskraft seiner Mitmenschen anstacheln, um sich »Verdienst« zu er-
werben, oder er kann diesen »Verdienst« vortduschen. Weil in der Ge-
sellschaft alle Menschen dasselbe Gut begehren — Anerkennung durch
den Anderen —, beginnen die Menschen, sich gegenseitig zu tduschen
und zu betriigen. Rousseau setzt nicht nur den gesellschaftlichen Unfrie-
den — bellum omnia contra omnes — in genauer Umkehrung der ge-
schichtsphilosophischen Perspektive Hobbes’ an den Endpunkt seiner
Betrachtung, sondern er beschreibt das Medium der gesellschaftlichen
Auseinandersetzung als den Motor der Vergesellschaftung.

19 Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Von der Erziehung [1762]. In der [ano-
nymen] deutschen Erstiibertragung von 1762. Uberarb. von Siegfried
Schmitz. 2. Aufl. Diisseldorf, Ziirich: Artemis & Winkler 1997, S. 69.

20 Ebd.

21 Vgl. Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit (wie Anm. 11), S. 236.

36

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»Der Rang und das Schicksal eines jeden Menschen ist [...] auch in Ansehung
des Verstandes [/’esprit], der Schonheit, der Leibesstérke, der Geschicklichkeit
und der Verdienste und Talente festgesetzt, und da diese Eigenschaften die ein-
zigen Mittel sind, sich Achtung [considération] zu erwerben, so war es bald
notwendig, sie zu haben oder sie vorzutduschen [il falut bientot les avoir ou les
affecter]; man mufite sich um seines Vorteiles willen anders zeigen, als man tat-
sdchlich war. Sein und Scheinen wurden zwei ganz verschiedene Dinge, und
aus diesem Unterschiede entsprang die tauschende Hoheitsmiene, die betriigeri-
sche List [la ruse trompeuse] und ihr Gefolge, alle iibrigen Laster [fous les vi-
ces].«22

Das Zeitalter der Zivilisation ist somit ein Zeitalter der Phantasmen und
Tauschungen: des Betrugs seiner selbst wie auch des Betrugs des Ande-
ren. Beide Arten des Betrugs beruhen auf dem gleichen Prinzip: Sie wir-
ken durch die Macht der Einbildungskraft, abwesende — zukiinftige oder
vermeintlich zukiinftige — Dinge so stark vorzustellen, dass sie erreichbar
erscheinen und die Begierde befliigeln. Wenn Rousseau im zweiten Teil
des Discours das Zeichen explizit als Mittel der Tduschung einfiihrt
(»Zeichen [...], um Reichtum auszudriicken [signes représentatifs des ri-
chesses)<*?), gibt er der Vorstellung (der idée), welches die Einbildungs-
kraft als Medium fiir alle Selbstaffektion benétigt, lediglich einen ande-
ren Namen. Tatsdchlich geht es im zweiten Discours um das Zeichen, so-
bald der Mensch nicht mehr an den gegenwirtigen Augenblick geheftet
ist, sondern beginnt, sich eine mogliche, reale oder irreale Zukunft oder
auch Vergangenheit (jedenfalls: das Nichtgegenwdrtige) vorzustellen.
Die Verfilschung der urspriinglichen Prisenz des Naturzustands durch
das Zeichen ist es, die Rousseau zu einer entschiedenen Ablehnung der
Repriisentation in allen ihren Erscheinungsformen fiihrt.>*

Im Essai sur I’origine des langues unterscheidet Rousseau zwischen
der dlteren Form des Austauschs durch vorzeigbare Gegenstinde oder
Gesten — Zeichen — und der neueren durch gesprochene Worter: aufein-
anderfolgende, immaterielle Zeichen. Erstere stellen (als Spur oder Indiz)
ein Mittel der juristischen Evidenz dar:

»Als der Levit aus Ephraim den Tod seiner Frau richen wollte, sandte er kein
Schreiben an die Stimme Israels, sondern zerstiickelte ihren Korper in zwolf
Teile und lieB diese den Stimmen zukommen. [...] Heutigentags hitte die An-
gelegenheit sich in die Linge gezogen, verdreht in Plddoyers und Streitgespra-

22 Ebd,, S. 242.

23 Vgl. ebd,, S. 243.

24 Vgl. Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemein-
schaft. Ubers. von Sabine Schulz und Francesca Raimondi. Berlin: diapha-
nes 2004, S. 75f.

37

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

che [tourneé en plaidoyés, en discussions] und vielleicht in einen Schwank, und
das schrecklichste aller Verbrechen wire schlieflich ungesiihnt geblieben.«*

Der Ubergang von den materiellen Zeichen zu den lautlichen Zeichen
gleicht demjenigen von der Zeichenlosigkeit zum Zeichen: Das Verhilt-
nis zwischen Zeichen und Bezeichnetem wird willkiirlich und dadurch
abermals verunsichert, korrumpiert und der Verfélschung gedffnet. Wih-
rend bei dem gezeigten Gegenstand ein Signifikat einem Signifikanten
entspricht, erlauben es sprachliche Zeichen, mehrere aufeinanderfolgen-
de Partikel auf einen Signifikanten zu beziehen. Die Einbildungskraft
wird durch die Sprache in einem vielfach hoheren Mafle befliigelt als
durch das sinnliche Erblicken eines Objekts. Die »aufeinanderfolgenden
Eindriicke einer Rede [L’impression successive du discours]« haben
Rousseau zufolge durch ihre »wiederholte Bekriftigung« eine stirkere
Wirkung als die Anwesenheit des Gegenstandes selbst (»la présence de
l’objet méme«), und »bereiten euch eine andere Gemiitsbewegung [une
autre e’motion]«.26 Rousseau erfasst klar, dass die Anteilnahme am Ande-
ren sich nur im Feld der Reprisentation (der Einbildungskraft und der
Sprache) abspielen kann und folglich an allen Fehlern und Schwéchen
dieses Feldes teilhat. Die Gefiihle vermitteln sich notwendigerweise iiber
vom Korper ablosbare Zeichen, die auf die Einbildungskraft des Horers
einen Zwang ausiiben, an der dargestellten Empfindung teilzuhaben.
Wihrend Rousseaus >Naturmensch< nur sinnliche Objekte kennt und
diese nach Maligabe seines ausschlieBlichen Interesses an »Nahrung,
Frau und Schlaf«?’ bewertet, treten mit der Genese des Zeichens Objekte
auf, die auf ein Objekt verweisen, das nicht sinnlich greifbar sein muss.
Sobald das Begehren sich einmal auf ein Zeichen anstelle des sinnlich
anwesenden Objekts richtet, dndert sich seine Natur. Das Begehren wird
offen fiir Ersetzungen und symbolische Stellvertretungen. Wie bereits
Rousseaus Confessions zeigen, kann ein von seiner Einbildungskraft ge-

25 Jean-Jacques Rousseau: Versuch iiber den Ursprung der Sprachen, in dem
von der Melodie und der musikalischen Nachahmung die Rede ist. In:
ders.: Sozialphilosophische und Politische Schriften. In Erstiibersetzung
von Eckhart Koch, Dietrich Leube, Melanie Walz und Hanns Zischler so-
wie bearbeiteten und erginzten Ubersetzungen aus dem 18. und 19. Jahr-
hundert. Miinchen: Winkler 1981, S. 163-221, hier: S. 167.

26 Ebd., S. 167f.

27 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 205.

38

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

triecbener Mensch in schlechthin jedem Objekt das Zeichen eines be-
gehrten Ideals erkennen.*®

Die Vorbedingung fiir jede dieser Ersetzungen ist jedoch, dass der
Mensch befihigt ist, von der sinnlichen Gegenwirtigkeit abzusehen. Fiir
Rousseau geschieht dies im Vermdgen der Voraussicht — und also durch
eine Vorstellung von Zeit. Es ist nur konsequent, wenn Rousseau in
Emile explizit die Voraussicht als Grund allen zivilisatorischen Ubels an-
prangert. Die Voraussicht, schreibt Rousseau, ist der Beginn allen Wahn-
sinns:

»Die Voraussicht [La prévoyance]! die Voraussicht, die uns ohne Unterlal} iiber
uns hinaustreibt [qui nous porte sans cesse dela de nous] und uns so oft dahin
streben 146t, wohin wir niemals kommen werden; sie ist die wahre Quelle all
unseres Elendes. Was fiir ein Wahn [Quelle manie] fiir so ein vergingliches
Wesen [un étre aussi passager], wie den Menschen, stets fern in eine Zukunft
zu sehen, die so selten kommt, und das Gegenwértige zu verabsdumen, dessen
er gewil [sur] ist!«®

Im gleichen MaBle, wie der Mensch nach seinem Austritt aus dem >Natur-
zustand< nicht mehr nur den gegenwirtigen Augenblick wahrnimmt —
weil er ihm jederzeit voraus oder hinterher und jedenfalls nicht bei ihm
ist —, 16st sich fiir ihn die enge Bindung zwischen Zeichen und Bezeich-
netem auf. Diese Entwicklung ist fiir Rousseau die manie des modernen
Menschen. Insofern ist es kaum erstaunlich, dass Rousseau in Emile die
Lehre entwickelt, man mdge den Kindern nicht mehr Worte vermitteln,
als sie mit Bedeutungen verbinden konnen, um ihre geistige Gesundheit
zu erhalten.

»Man beschrinke also den Wortschatz der Kinder so sehr wie nur moglich. Es
ist eine sehr groBe Unbequemlichkeit, da} es mehr Worter hat als Vorstellun-
gen [idées], dall es mehr Dinge zu sagen weil3, als es denken kann. Ich glaube,
eine der Ursachen, warum die Bauern gewohnlich einen gesiinderen Verstand
[’esprit plus juste] haben als die Stadtleute, ist, dal ihr Wortschatz nicht so
weitliufig ist.«*°

28 Vgl. Jean Starobinski: Jean-Jacques Rousseau und die Gefahren der Refle-
xion. In: ders.: Das Leben der Augen [1961]. Ubers. von Henriette Beese.
Berlin, Wien: Ullstein 1984, S. 67-146, hier: S. 78.

29 Rousseau: Emile oder Von der Erziehung (wie Anm. 19), S. 72.

30 Ebd, S. 63.

39

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Wahnsinn ist fiir Rousseau vor allem die Dissoziation von Wort und Be-
deutung, der Uberschuss des Sprechens iiber die Vorstellung.®' Er ist in
die Geschichte des Zeichens eingeschrieben und entfaltet sich spitestens
mit der Einfilhrung des lautlichen Zeichens. Wahnsinn ist jederzeit
Wahnsinn der Sprache, eine Verriicktheit des Sinns.

Rousseaus Forderung einer klaren Zuordnung jeden Wortes zu einer
Vorstellung hat seine Herkunft in einer Griindungsakte der abendléndi-
schen Sprachphilosophie. Aristoteles bestimmt zu Beginn seiner Ab-
handlung Peri Hermeneias, dass die »AuBerungen unserer Stimme« ein
Ausdruck der seelischen Eindriicke (»mafniuara«) seien und diese wie-
derum »Abbildungen« der »Dinge« (»mpdyuora«).”> Die Wahrheitsfihig-
keit der Sprache beweist sich, indem jede Aussage auf ein Ding zuriick-
gefiihrt werden kann. Sprache gilt damit im Idealfall als ein transparentes
Medium, das im Prozess des analysierenden Verstehens restlos ver-
schwindet und einen Einblick in die Welt der Dinge ermoglicht.” Wenn
die Sprache des Wahnsinns eine Sprache ist, in der Worte sich nicht auf
Vorstellungen beziehen lassen (oder nicht auf eine Vorstellung) und in
der Vorstellungen sich nicht auf Dinge beziehen lassen, dann widersetzt
sie sich ihrem Verschwinden im Prozess des Verstehens und gefihrdet so
die Annahme einer Transparenz der Sprache.

Wie kann ein Jenseits des Wahnsinns aussehen? Rousseau spricht
diese Frage explizit an, im Vorwort seines Romans Julie. Hier findet sich
eine Passage, in der die nérrische Neigung der stidtischen gens du monde
zur tiuschenden Fiktion, zum duBeren Glanz und zur schonen Rede der-
jenigen zur >wahren Tugend« der ldndlichen campagnards gegeniiberge-
stellt wird. Die durch das Lesen der modischen Romane bewirkte Gei-
stesverwirrung der Stddter geht so weit, dass jene guten Romane, welche
die »Grundsitze der groflen Gesellschaften bekdmpfen und zerstoren«
wollen, von den »Leuten nach der Mode als ein plattes, iiberspanntes, 14-
cherliches Buch ausgepfiffen, gehaBt, verschrien werden«.*

31 Vgl. Manfred Schneider: Das Grauen der Beobachter: Schriften und Bilder
des Wahnsinns. In: Bild und Schrift in der Romantik. Hrsg. von Gerhard
Neumann und Giinter Oesterle. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann
1999 (Stiftung fiir Romantikforschung. 6), S. 237-253, hier: S. 240f.

32 Aristoteles: Werke in deutscher Ubersetzung. Begriindet von Ernst Gru-
mach. Hrsg. von Hellmut Flashar. [Bisher:] Bd. 1-14/III; 17-20. Berlin:
Akademie 1973-2002, Bd. 1/11, S. 3 (Peri Hermeneias, 16a).

33 Vgl. Daniel Heller-Roazen: Language, or no Language. In: Diacritics 29
(1999), H. 3, S. 22-39, hier: S. 22f.

34 Jean-Jacques Rousseau: Julie oder die neue Héloise. Briefe zweier Lieben-
den aus einer kleinen Stadt am FuBe der Alpen. Ubers. von Johann Gott-

40

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Die wahnsinnige Gesellschaft nennt die Darstellung ihres Wahnsinns
ebenso wie die Gesundheit der Landleute >Wahnsinn«. Hier zeigt sich die
polemische Energie, die der Bezeichnung >Wahnsinn< anhiingt — der
Wahnsinnige ist immer der andere, der Ausgeschlossene —, und gleich-
zeitig zeigt sich die Macht der Sprache, durch die Unklarheit ihrer Refe-
renzen Verwirrung zu stiften. »Voila, Monsieur, comment la folie du
monde est sagesse«, ruft Rousseaus fiktiver Redner »R.« aus — »sehen
Sie, mein Herr, wie die Torheit der Welt Weisheit ist.«> Rousseaus Red-
ner zitiert die herrschende Wertung — die Stadtleute sind gesund, ihre
Kritiker sind wahnsinnig —, um sie umzukehren. Die »Menschen nach
der Mode« sind die eigentlich Wahnsinnigen, die von ihnen diffamierten
Landleute aber eigentlich gesund. Die Figur dieser Umkehrung, welche
die ausgegrenzte Seite der Ausgeschlossenen affirmativ besetzt, wird in
zahlreichen >romantischen« Texten iiber Wahnsinn gebraucht.®

Rousseaus Versuch einer Umwertung der Opposition von »verriickt«
und >gesund« kann allerdings nicht umhin, einzugestehen, seinerseits das
Ergebnis einer sprachlichen Operation und eines fiktionalen Entwurfs
(eines Romans) zu sein. Insofern die Hauptfrage des Vorworts von Julie,
ob die den Roman konstituierenden Briefe fingiert sind oder nicht, unbe-
antwortet bleibt, bleibt auch die Frage nach der Fiktionalitit des Lebens
der >einfachen< und >gesunden< Menschen unbeantwortet: »es wird wie-
der unentscheidbar, wer verriickt und wer verniinftig ist.<’’ Die eigent-
liche Verriicktheit liegt demnach in der Unmoglichkeit, eine sichere Re-
ferenz fiir die Unterscheidung zwischen >gesund< und >wahnsinnig< zu
finden. Der Wahnsinn liegt in der umherirrenden Referentialitdt der
Sprache begriindet. Wenn Wahnsinn nicht einfach ein Missbrauch von
Sprache ist, der abzustellen wire; wenn sich er sich aus der Logik (oder
A-Logik) der Sprache konstituiert, dann kann Rousseaus Schreiben dem
Wahnsinn unmdglich entkommen. Wahnsinn ist weniger ein Missbrauch
der Sprache oder eine Missachtung der Gesetze der Sprache als vielmehr
eine Folge der Gesetzlosigkeit von Sprache.

fried Gellius, Uberarb. und Erginzung der Ubersetzung von Dietrich Leu-
be. Miinchen: Winkler 1978, S. 19.

35 Ebd.

36 Vgl. Shoshana Felman: Writing and Madness (Literature, Philosophy, Psy-
choanalysis). Ubers. von Martha Noel Evans und Shoshana Felman. Ithaca,
NY.: Cornell University Press 1987, S. 83; Hans-Jost Frey: Die Verriickt-
heit der Worter. In: ders.: Die Autoritdt der Sprache. Lana, Wien, Ziirich:
Edition Holweg + edition per procura 1999, S. 253-285, hier: S. 266.

37 Frey: Die Verriicktheit der Worter (wie Anm. 36), S. 266.

41

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Warum Rousseaus Naturmensch keine Gegenwart kennt

Der Unterschied zwischen dem »natiirlichen< und dem »zivilisierten<
Menschen ist fiir Rousseau demnach dadurch bestimmt, dass letzterer
iiber eine Instanz der Vermittlung verfiigt, die ihm einen engen Bezug zu
den Dingen ermdglicht und ihn zugleich von diesen separiert. Man kann
Rousseaus Beschreibung des >Naturmenschenc« als eine Negativfolie die-
ser Entwicklung verstehen. Er ist dasjenige Wesen, dessen Einbildungs-
kraft schweigt. Als unmittelbare Folge dieses Schweigens lebt er nicht
nur vor der Zeit (vor der menschlichen Geschichte), sondern génzlich oh-
ne Zeit, ohne Voraussicht und also ohne Représentation:

»Seine Seele, die von nichts bewegt wird, tiberlidft sich der bloSen Empfindung
ihres gegenwirtigen Daseins [au seul sentiment de son existence actuelle], ohne
den mindesten Begriff von dem Zukiinftigen zu haben [sans aucune idée de
I’avenir], es mag noch so nahe bevorstehen. Seine Entwiirfe [projets], die eben-
so eingeschrinkt sind wie seine Anschauungen [vues], erstrecken sich kaum bis
an das Ende eines einzigen Tages.«<*®

Der >wilde Mensch« hat nicht nur keine Vorstellung von der Zeit — er hat,
weil er nicht iiber Zeit verfiigt, weil er keine Zukunft und damit auch
keine Vergangenheit kennt, iiberhaupt keine Vorstellung. Daraus ergibt
sich die paradoxe Konsequenz einer vollstindigen Unkenntnis der Ge-
genwart: Weil und insofern er ausschlieBlich im gegenwértigen Augen-
blick lebt, weil er die zukiinftige Gegenwirtigkeit nicht antizipieren und
die vergangene Gegenwirtigkeit nicht memorieren kann, ist ihm der ge-
genwirtige Augenblick, den allein er doch kennt, kognitiv unzugéinglich.
Wenn der >Naturmensch« keinen anderen Bezug zu seiner Aulenwelt als
den der unmittelbaren sinnlichen Eindriicke hat; wenn »Wahrnehmen
und Fiihlen [appercevoir et sentir]«, die reine Passivitit der Rezeption al-
so, »seinen ersten Zustand [son premier étaf]«* ausmachen, dann tritt
ihm jeder Augenblick vereinzelt gegeniiber. Das Leben des >Naturmen-
schenc« ist eine blinde Reihung abwechselnder Zusténde, ohne die Mog-
lichkeit, sich selbst — oder einen anderen — je wiederzuerkennen. Rous-
seau folgert, dass im Naturzustand keinerlei Gesellschaft entstehen kann,
nicht einmal die der Familie (»Sie hatten nicht die mindeste Gemein-
schaft unter sich [ils n’avoient entre eux aucune espéce de commer-
Ce]«).40

38 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 207.

39 Ebd., S. 205.

40 Ebd., S.222.

42

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Ohne die Fihigkeit, etwas Abwesendes reprisentieren zu konnen, auf
die rein sinnliche Gegenwart angewiesen, miissen zwei Menschen nur fiir
einen Augenblick getrennt werden, und sie konnen einander nicht mehr
wiedererkennen. Nachdem er feststellt, dass im Naturzustand die Kinder
ihre Miitter verlieBen, »sobald sie Krifte genug hatten«, bemerkt Rous-
seau: »Ja, sie diirften sich in ihrem Leben nicht wieder erkannt [se recon-
noitre] haben, weil man sie gar nicht aus den Augen lassen durfte, wenn
man sich wieder finden [se refrouver] wollte.«*' Wiedererkennen und
Wiederfinden: beides heifit, gleichzeitig das zu sehen, das da ist und das-
jenige, das nicht da ist; es heift, dasjenige, das da ist, als dasjenige wie-
derzusehen, das man bereits gesehen hat.

Jedes Wiedererkennen ist ein Wiedererkennen des Anderen als ein
Wiederfinden des Anderen im eigenen selbst, in der eigenen Vorstellung.
Das Wiedererkennen ist damit auf eine Form der Reprisentation — auf
das Zeichen also — angewiesen. Umgekehrt erdffnet der Gebrauch des
Zeichens stets eine Szene des Wiedererkennens. Wenn man das Zeichen
als ein notwendiges Element in der Vermittlung des Ich mit sich selbst
bestimmt, kommt man zu dem Schluss, dass der >Naturmensch< Rous-
seaus keine Beziehung zum Anderen haben kann, weil er keine Bezie-
hung zu sich selbst hat.** Die Paradoxie des Naturzustands lautet: Weil
und insofern der >Naturmensch< nur die Gegenwart kennt, weil er keine
Vorstellung einer Zukunft hat, kann er auch die Gegenwart nicht kennen.

Mitleid und Mimesis als Perversion

Die Bedeutung der Einbildungskraft fiir jede noch so basale Gesellschaft-
lichkeit zeigt sich insbesondere in Rousseaus Diskussion des Mitleids.
Dieses ist fiir Rousseau »die einzige natiirliche Tugend [la seul vertu Na-
turelle]«* und folglich die einzige bereits dem >Naturmenschen< mogli-
che Beziehung zu einem Anderen. Eine Tugend ist das Mitleid, insofern
es den »Eifer fiir sein eigenes Wohlsein«, die natiirliche Selbstliebe,
»miBigt [tempere]«.**

Alle weiteren Formen der sozialen Beziehung sind Weiterentwick-
lungen — oder Perversionen — des Mitleids. Dieses ist die Grundlage jeder

41 Ebd., S. 210.

42 Vgl. Paul Geyer: Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropologie
von Descartes bis Rousseau. Tiibingen: Niemeyer 1997 (Mimesis. 29), S.
214.

43 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 218.

44 Ebd.

43

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Vergesellschaftung. »Die Gewogenheit und die Freundschaft selbst ent-
springen [...] aus einem bestindigen Mitleiden [une pitié constante], das
auf einen besonderen Gegenstand geheftet [fixée] ist«.*> Um seine Natiir-
lichkeit und Universalitidt zu belegen, betont Rousseau, dass das Mitleid
jeder Reflexion vorausgeht. »Sie ist«, schreibt Rousseau, »eine allgemei-
ne und dem Menschen ungemein niitzliche Tugend, weil sie bei ihm vor
aller Reflexion hereilt [précede en lui I'usage de toute réflexion]«.*®

Wie aber wirkt das Mitleid? Es ist, schreibt Rousseau, der »angebo-
rene Widerwille, seinesgleichen leiden zu sehen [un répugnance inné a
voir souffrir son semblable]<*’ und bezeichnet so die Fihigkeit, die Lei-
den eines dem Selbst dghnlichen anderen als gleichartig zu den eigenen zu
betrachten (insofern der andere ein Exemplar der gleichen Gattung ist),*®
wodurch die Leiden des anderen als eigenes Leiden vorgestellt werden
konnen. Das Mitleid, schreibt Rousseau, ist

»nichts als ein Gefiihl, das uns an die Stelle des Leidenden setzt [un sentiment
qui nous met a place de celui qui souffre], ein Gefiihl, das bei einem Wilden
[dans I’homme sauvage] dunkel und lebhaft [obscur et vif], bei dem gesitteten
Menschen [dans I’homme civil] hingegen aufgeklirt, aber schwach [développé,
mais foible] sein muf} [...].<*

Insofern es die Vorstellung einer Gattungsidentitit einfiihrt, welche die
Vergleichbarkeit der Leiden ermdglicht, ist das Mitleid nicht so sehr eine
>MiBigung« der Selbstliebe, wie Rousseau schreibt, sondern weitaus eher
deren Vermittlung und Aufschub. Durch das Mitleid, durch die M6glich-
keit, das Leiden des Anderen als eigenes Leiden vorzustellen, dehnt sich
die Selbstliebe gleichsam auf die gesamte Gattung aus.

Mitleid versetzt in den anderen: Es ist nur moéglich aufgrund eines
Vermogens zur Identifikation. Mitleid muss in der Konzeption Rousseaus
mehr sein als nur die Verwandlung eines nichtleidenden Ich in ein lei-
dendes. Es handelt sich um eine zweifache Bewegung: Zuerst ldsst das
Mitleid das Ich an dem Schmerz des anderen teilhaben, woraufhin es

45 Ebd., S. 220.

46 Ebd., S. 219.

47 Ebd., S. 218.

48 Vgl. ebd., S. 219: »Kein Tier geht ohne einige Unruhe [sans inquiétude] an
einem Leichnam seiner Art [de son espéce] voriiber. Es gibt sogar einige,
die ihre Toten begraben.«

49 Ebd., S. 220 (Hervorhebung von mir, O. K.).

44

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

wiinscht, der andere wiirde nicht leiden. Beide Bewegungen vermischen
sich im Mitleid und bedingen sich gegenseitig.™

Wenn Mitleid in diesem Sinne eine zweifache Alterisierung auslost
(zunichst eine teilnehmende Ubernahme eines gesehenen Schmerzes und
dann das Gefiihl, einen solchen Schmerz bei einem anderen vermeiden
zu wollen), dann wird man nicht sagen konnen, dass es eine stabile Be-
ziehung zwischen zwei etablierten Subjekten herbeifiihrt. Das Wort
»Identifikation< konnte hier in die Irre fithren. Statt einer >Gleichwer-
dung« vollzieht das Mitleid eine komplexe Bewegung der Alterisierung
und Selbstalterisierung, die als das Paradigma der von Rousseau als per-
fectibilité bezeichneten Selbsteinwirkung und damit der Etablierung ei-
nes »Selbst« gesehen werden kann.

Fiir Rousseau ist Mitleid kein moralisches Gefiihl, denn das mitlei-
dende Ich will aus reinem Eigennutz, dass der Andere nicht leidet. Indem
es jedoch der Grund ist, warum »jeder Mensch [fout homme] bei sich ei-
nen Widerwillen verspiirt, anderen Boses zu tun«,”! ist es dennoch die
Anlage zu moralischem Verhalten. Im Mitleid zeigt sich, dass der
Mensch fiir Rousseau unvermeidlich ein soziales Wesen ist. Im Mitleid
zeigt sich das Rousseausche >Ich< von Anfang an aus sich heraus getrie-
ben: zum Anderen hingezogen und zur Selbstalterierung angehalten.”

Als »Versetzung« in den Anderen geschieht Mitleid nur iiber die
Vermittlung der Einbildungskraft. Schon der >Naturmenschs, will er nur
die geringsten Beziehung zu einem anderen Menschen haben, muss dem-
nach entgegen Rousseaus ausdriicklicher Aussage die Macht der Einbil-
dungskraft fithlen und sich also im Raum der Selbstaffektion bewegen.>
Ohne Einbildungskraft, ohne die Fahigkeit und den Zwang zur Selbstaf-
fektion, kann es auch keine Fremdaffektion geben. Dies schreibt Rous-
seau im Essai sur [’origine des langues: »Derjenige, der sich nichts vor-
stellt, fiithlt nur sich selbst; er ist allein inmitten des Menschengeschlechts
[Celui qui n’imagine rien ne sent que lui-méme; il est seul au milieu du

50 »Wenn aber die Stirke einer sich ausdehnenden Seele mich mit meinem
Mitmenschen [mon semblable] identifiziert und ich mich sozusagen in ihm
fiihle [ef que je me sens pour ainsi dire en lui], so will ich nicht, daB er lei-
de, damit ich selbst nicht leide. Ich nehme mich seiner aus Liebe zu mir
selbst an, und die Ursache des Gebotes liegt in der Natur selbst, die mir die
Begierde zu meinem Wohlsein [le désir de mon bien-étre] einfloft« (Rous-
seau: Emile oder Von der Erziehung [wie Anm. 19], S. 291).

51 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 221.

52 Vgl. Esposito: Communitas (wie Anm. 24), S. 93f.

53 Vgl. Derrida: Grammatologie (wie Anm. 17), S. 295-312.

45

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

genre humain].<** Daraus folgt die Kontamination noch des urspriing-
lichsten Zustands mit der Représentation.

Bei nédherer Betrachtung zeigt sich, dass das Mitleid nicht nur eine
Theorie der Représentation voraussetzt, sondern sogar von einer Theorie
der theatralen Représentation im engeren Sinne abgeleitet ist. Rousseaus
Analyse des Mitleids verwandelt entscheidende Elemente der aristoteli-
schen Tragddientheorie in ein anthropologisches Schema.”> Wenn die
dramatische mimesis, wie das sechste Kapitel der aristotelischen Poetik
behauptet, bei ihrem Zuschauer é1éov und pdfov — Manfred Fuhrmann
iibersetzt wie zuvor schon Wolfgang Schadewaldt: Jammer und Schau-
dern® — hervorruft und dadurch einen Effekt der Katharsis, der >Reini-
gung< von diesen Affekten, bewirkt, dann liegt ihr zumindest implizit
eine Theorie der Erweckung eigener Emotionen durch pathetische Dar-
stellung und also der Aneignung des Gesehen in den eigenen emotiona-
len Erfahrungsbereich zugrunde.”” Um diese Annahme zu rechtfertigen,
muss auch Aristoteles’ Betrachter der Tragodie fihig sein, durch sprach-
liche Zeichen quasi-sinnlich affiziert zu werden, und also iiber eine Form
von passiv-aktiver (ndmlich: selbstaffektiver) Einbildungskraft verfiigen.

Rousseau hat diese Nihe seiner Theorie des Mitleids zur — im 18.
Jahrhundert nach wie vor unbestritten aktuellen — aristotelischen Wir-
kungstheorie des Dramas selbst bemerkt. Ausdriicklich geht er in dem
Abschnitt des Discours sur ’origine et les fondemens de I'inégalité, der
dem Mitleid gewidmet ist, auch auf das Theater ein. Rousseau geht je-
doch nicht von einer Kontinuitét zwischen dem im Theater erzeugten und
dem >realen< Mitleid aus. Rousseau leitet seine Theorie des Mitleids
nicht nur nicht von einer Theorie des Theaters ab, sondern er versucht
umgekehrt zu zeigen, dass die Wirkung des Theaters eine Perversion des
Mitleids in der entwickelten Kultur zeigt:

54 Rousseau: Versuch iiber den Ursprung der Sprachen (wie Anm. 25), S.
186. Die neuerdings diskutierte These, jede Gemeinschaft sei grundsitzlich
imagindr verfasst — vgl. Benedict Anderson: Die Erfindung der Nation. Zur
Karriere eines folgenreichen Konzepts [1983]. Ubers. von Benedikt Bur-
kard und Christoph Miinz. Erw. Ausgabe. Berlin: Ullstein 1998, S. 15 —,
darf bereits im 18. Jahrhundert als Gemeingut gelten.

55 Vgl. Geyer: Die Entdeckung des modernen Subjekts (wie Anm. 42), S.
215.

56 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hrsg. von Manfred
Fuhrmann. Stuttgart: Reclam 1982, S. 18f.

57 Vgl. Ian Watt: Der biirgerliche Roman. Defoe — Richardson — Fielding
[1957]. Ubers. von Kurt Wolfel. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974
(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 78), S. 235.

46

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»dies ist die Macht [force] des natiirlichen Mitleids, das die depraviertesten Sit-
ten [les meeurs les plus dépravées] noch Miihe haben zu zerstoren, die man in
unseren Theatern [spectacles] tiglich sieht, wie manch einer sich vom Leid und
Unbheil eines Ungliicklichen riihren 146t und dariiber weint, der, wére er an der
Stelle des Tyrannen, die Qualen seines Feindes noch verschirfen wiirde, gleich
dem blutdiirstigen Sulla [...] oder jenem Alexander von Pherae, der es nicht
wagte, der Auffithrung irgendeiner Tragodie beizuwohnen, aus Furcht, dal man
ihn mit Andromache oder Priamos wehklagen sidhe, wihrend er die Schreie so
vieler Biirger, die man tédglich auf seine Befehle hin umbrachte, unbewegt [sans
émotion) mitanhérte.«*

Wihrend das »natiirliche< Mitleid auf das Leiden des anderen hin rea-
giert, ldsst das Theater die Trdnen durch eine mimetische Darstellung der
Leiden flieBen — dergestalt, dass diese Darstellung iiberzeugender wirkt
und daher ein stirkeres Gefiihl des Mitleids bewirkt als echtes Leiden.
Das Verhiltnis der dargestellten Leiden zu den echten ist insofern ver-
gleichbar mit der Gegeniiberstellung des >Gefiihlsmenschen< und des
>Schauspielers< in Diderots Paradoxe sur le Comedien: Hier wird die
Frage, wer in der Liebe eher Erfolg haben wiirde, zugunsten des Schau-
spielers beantwortet, weil er sich beherrscht und liberzeugen kann, wih-
rend der >Gefiihlsmensch< nur unbeholfen stammeln kénne.”” Der Per-
version des Tyrannen, im Schauspiel mit den »Ungliicklichen« zu
weinen, wihrend ihn in der Realitét keinerlei Rithrung bewegt, entspricht
in Rousseaus Darstellung die Perversion des Theaters, kiinstliche Zeichen
zu verwenden, um das Mitleid darzustellen, durch welche unweigerlich
auch das >echte< Leiden in die stetige Gefahr der Falschheit und T#u-
schung (in die Macht der Einbildungskraft also) hineingezogen wird. Das
Mitleid darf nicht iiber Zeichen vermittelt sein, damit es erstens >natiir-
lich< und universell bleibt und zweitens nicht der Téuschung, dem Irr-
tum, der Affektation anheimfillt.

Insofern das Theater seine Nachahmbarkeit vorfiihrt, zeigt es, dass
das Mitleid von Anfang an auf das Zeichen angewiesen ist. Die mime-
tische Wiederholung fiigt dem »>natiirlichen< Zeichen des Leidens ein
>nachgeahmtes< hinzu und zerstort damit jene eindeutige Beziehung zwi-
schen Wort und Vorstellung, die in Emile als die Grundlage geistiger Ge-
sundheit gilt. Das Auftreten der Mimesis zeigt den Beginn des Wahn-

58 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 219f. Vgl. Rousseau: Versuch iiber den Ur-
sprung der Sprachen (wie Anm. 25), S. 168.

59 Vgl. Denis Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler. In: ders.: Erzéh-
lungen und Gespriche. Ubers. von Katharina Scheinfu. Leipzig: Diete-
rich’sche Verlagsbuchhandlung 1953, S. 337-416, hier: S. 370f.

47

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

sinns an und beférdert ihn zugleich.*® Doch ist die Mimesis dem Mitleid
von Anfang an eingeschrieben. Die Perversion des Tyrannen — der auf
die Anzeichen des Leidens hin Mitleid empfindet statt auf das wirkliche
Leiden hin — ist nur moglich, weil Mitleid sich stets nur auf die Zeichen
des Leidens und nie auf das Leiden selbst beziehen kann. Das Theater
konnte die Perversion des Tyrannen nicht vollbringen, wenn sie nicht in
der Struktur des Mitleids angelegt wire — wenn das Mitleid nicht von
vornherein pervertierbar wire. Das Theater ist die Perversion des Mit-
leids, aber Mitleid ist nur moglich aufgrund der menschlichen Perversibi-
litdit — ein anderer Name fiir die perfectibilité — und aufgrund des
menschlichen Vermdgens der Perversibilitit, der Einbildungskraft.
Indem Rousseau derart, iiber das Mitleid, seinen >Naturmenschenc<
mit der Einbildungskraft und damit mit der Offnung fiir die Zukunft (fiir
die Selbstaffektion) ausstattet, rettet er diesen aus der Paradoxie der rei-
nen Passivitit, erweckt dafiir allerdings den Eindruck, dass der Discours
sur origine et les fondemens de ’inégalité eine andere These belegt, als
der Autor zu beweisen vorgibt. Wenn der Discours ausdriicklich zu be-
weisen sucht, dass >der Mensch« urspriinglich — ndmlich >von Natur< aus
— moralisch >gut< und unverdorben ist und nur die Gesellschaft den Keim
des Bosen in ihn hineingetragen hat,”’ dann fiihrt er gegen diese These
vor, dass der Mensch genau dasjenige Wesen ist, das keine Natur hat.
Seine Natur ist vielmehr das Potential der Denaturalisierung, der fort-
schreitenden Entnatiirlichung, und das bedeutet nicht weniger als das He-
raustreten aus jeder Bestimmung, aus jeder Eigenheit oder Eigentlichkeit.
Die >Natur des Menschenc« ist es, von keiner Natur bestimmt zu werden.

60 Als Folge dieser Uberlegungen erscheint im 18. Jahrhundert die »Riickkehr
zum Unmittelbaren« — die Abkehr von den Biichern und die Orientierung
am >einfachen< Leben des >Landmanns< — als mogliche Therapieform ge-
gen Wahnsinn. Vgl. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine
Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft [1961]. Ubers. von Ulrich
Koppen. 12. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996 (Suhrkamp Ta-
schenbuch Wissenschaft. 39), S. 339-345. Ein Echo dieser Rousseauschen
Festlegungen findet sich noch in Schopenhauers Verbindung von Wahn-
sinn und Schauspiel: »Meine eigene, vieljdhrige Erfahrung hat mich auf die
Vermutung gefiihrt, dal Wahnsinn verhéltnismdfig am héufigsten bei
Schauspielern eintritt. Welchen Mif3brauch treiben aber auch diese Leute
mit ihrem Gedéchtni!« (Arthur Schopenhauer: Werke in fiinf Bénden.
Nach den Ausgaben letzter Hand hrsg. von Ludger Liitkehaus. Ziirich:
Haffmanns 1988, Bd. 2, S. 465 [Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 2,
Kap. 32]).

61 Rousseau: Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit (wie Anm. 11), S. 275 (Anm. IX).

48

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Wenn die Einbildungskraft das Vermogen dieser Selbst-denaturali-
sierung ist, dann ist sie fiir Rousseau zugleich das Vermégen der Téu-
schung und Liige und damit einer neuen, gesellschaftlich generierten Ab-
hingigkeit. Man kann die Konsequenzen, die sich aus dieser >Denaturali-
sierung< ergeben, kaum unterschétzen. Die philosophische Leitdisziplin
der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts, die Anthropologie, wird — inso-
fern sie die Lehre von der >Natur des Menschen< und also seiner Deter-
minationen zu sein beansprucht — von hier aus grundsitzlich in Frage ge-
stellt. Zumindest in Bezug auf ihr Untersuchungsfeld und ihre Methodik
kann sie die Untersuchungen Rousseaus nicht anders denn als Herausfor-
derung verstehen, ihre Aufmerksamkeit weniger auf >natiirliche< Festle-
gungen zu richten als vielmehr darauf, wie man den >Menschen« als
selbstaffektives (und das heifit: sich aus jeder >Eigentlichkeit< herausbe-
wegendes) Wesen beschreiben kann. Wenn die wachsende Bedeutung
der Anthropologie gegen Ende des 18. Jahrhunderts als eine »Wende zur
Natur durch Abkehr von der Geschichtsphilosophie«®* beschrieben wird,
dann muss man dieser These entgegenhalten, dass bereits zum Beginn
der Epoche jede Natiirlichkeit des > Menschen«< problematisch wurde.

Der Naturzustand in Kants »Versuch«

Kant hat Rousseau vor allem Anfang und Mitte der 1760er Jahre mit Be-
geisterung gelesen. Mit Blick auf die Differenz der Kantschen Anthropo-
logie zur »physiologischen« Anthropologie lédsst sich die These vertreten,
dass Kant an Rousseau vor allem der Gedanke interessierte, der Mensch
sei als dasjenige Wesen zu bestimmen, das sich nicht an >natiirlichen<
Zielen, sondern an >idealen< — und also nicht naturgegebenen, sondern
selbstgesetzten — Zielen orientiert.*?

62 Odo Marquard: Zur Geschichte des philosophischen Begriffs » Anthropolo-
gie« seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts [1973]. In: ders.: Schwie-
rigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Aufsitze. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1982 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 394), S. 122-144,
hier: S. 125.

63 Dies ist die These von Richard Velkleys Studie zur Rezeption Rousseaus
durch Kant. Vgl. Richard L. Velkley: Freedom and the End of Reason. On
the Moral Foundations of Kant’s Critical Philosophy. Chicago, London:
University of Chicago Press 1989. Velkley betont, dass sowohl Rousseau
als auch Kant aus dem >menschlichen< Potential der Denaturalisierung die
Schlussfolgerung ziehen, dass »the human capacity to project and pursue
»ideal goals«< (or ideal objects of desire) that are not limited or determined
by instinct, inclination, or in general by nature is the source of the gravest

49

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes ist insbesondere die
Opposition von »Einfalt und Gniigsamkeit der Natur« und »Uppigkeit
der biirgerlichen Verfassung«® — und damit das wesentliche Struktur-
prinzip des Textes — nicht ohne eine Rezeption der Rousseauschen Ab-
handlung zu verstehen. Mit dem Gegensatz von >Geniigsamkeit< und
»Uppigkeit< bestimmt Kant den Unterschied zwischen dem >Naturzu-
stand< und dem der »Zivilisation< — wie Rousseau in seinem zweiten Dis-
cours — als Differenz von der Orientierung an den »>natiirlichen< (zur
Selbsterhaltung notwendigen) Bediirfnissen und derjenigen an den >luxu-
riosen< Bediirfnissen, die iiber erstere in jeder Hinsicht hinausgehen.
>Uppigkeit« ist in der Mitte des 18. Jahrhunderts ein Wort, das eine pejo-
rative Bedeutung nahelegt: es konnotiert Luxus, Uberfluss, wenn nicht
gar Verschwendung.®®

Aus der Unterscheidung zwischen dem >natiirlichen< Menschen mit
seinem Mangel an Verstandeskriften und dem Menschen der »biirgerli-
chen Verfassung« mit seiner Fehl- bzw. Uberfunktion dieser Krifte er-
gibt sich die grundsitzliche Zweiteilung des Versuchs. Diese Zweiteilung
lasst sich mit Kants spéterer Unterscheidung zwischen Gemiitsschwdichen
und Gemiitskrankheiten parallelisieren. Die Unterscheidung zwischen
Gemiitsschwichen und Gemiitskrankheiten wird Kant zwar erst in der
Anthropologie terminologisch ausfiihren, sachlich gibt sie aber bereits
die Struktur des Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes vor.®®

Der >Naturzustand<, den Kant aus der Schilderung Rousseaus entleh-
nen konnte, ist der Zustand vor jedem Wahnsinn.

human perplexities and evils, as well as of their possible overcoming in a
future that surpasses all previous peaks of humanity« (Ebd., S. 7), aber er
geht auf die Problematik des Wahnsinns, die bei Kant ein Exempel einer
menschlichen »perplexity« abgibt, nicht ein.

64 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 887 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 14).

65 »Derjenige so mehr hat begehren lernen als was durch die Natur noth-
wendig ist, ist lippig« (Immanuel Kant: Bemerkungen in den »Beobachtun-
gen liber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen«. Neu hrsg. und kom-
mentiert von Marie Rischmiiller. Hamburg: Meiner 1991 [Kant-Forschun-
gen. 3], S. 10). Vgl. David E. Wellbery: Der Zug der Sinnlichkeit. Kants
»Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen«. In: Wei-
marer Beitrige 43 (1997), S. 36-48, hier: S. 38.

66 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 512f. (Anthropologie
§ 42, BA 124). Vgl. Brandt: Kritischer Kommentar zu Kants Anthropolo-
gie in pragmatischer Hinsicht (wie Anm. 10), S. 286f.

50

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»Der Mensch im Zustande der Natur kann nur wenig Torheiten und schwerlich
einiger Narrheit unterworfen sein. Seine Bediirfnisse halten ihn jederzeit nahe
an der Erfahrung, und geben seinem gesunden Verstande eine so leichte Be-
schiftigung, dal er kaum bemerkt, er habe zu seinen Handlungen Verstand
notig. [...] Wo sollte er wohl zur Narrheit Stoff hernehmen, da er um anderer
Urteil unbekiimmert weder eitel noch aufgeblasen sein kann? Indem er von
dem Werte ungenossener Giiter gar keine Vorstellung hat, so ist er vor die Un-
gereimtheit der filzigen Habsucht gesichert, und weil in seinen Kopf niemals
einiger Witz Eingang findet, so ist er eben so wohl gegen allen Aberwitz gut

verwahret.«*’

Der Mensch im >Naturzustand«< besitzt zwar >Verstand<, aber kaum allzu
viel davon. Kant schreibt ihm zwar den Besitz von Verstand zu — sonst
konnte er kaum von einem Menschen sprechen —, aber er nennt diesen
einen »gesunden« im Gegensatz zum »feinen« des »>zivilisierten< Men-
schen. Der gesunde Verstand ist, man kann hier eine polemische Pointe
gegen die >common-sense<-Philosophie des 18. Jahrhunderts sehen, ein
grundsétzlich schwacher Verstand.

Wenn man sieht, wie Kants Vorstellung von den intellektuellen Ver-
mogen des >Naturmenschen< an Rousseaus Beschreibung desselbigen an-
gelehnt ist, wird deutlich, wie das eine — das Unbekiimmertsein um den
Anderen — mit dem anderen — dem Unvermogen zur Représentation einer
Abwesenheit — nicht nur stringent zusammenhingt, sondern sogar not-
wendig aus diesem folgt. Ohne die Befdhigung zur Selbstaffektion ist
ihm auch die Fremdaffektion unbekannt. Wenn der Mensch im »Zustand
der Natur« keine Anfilligkeit fiir den Wahnsinn zeigt (wenn er »nur we-

67 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 898f. (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 29). Dieses Schema findet sich noch in Gar-
ves Essay Ueber die Rollen der Wahnwitzigen in Shakespears Schauspie-
len, und iiber den Charakter Hamlets ins besondre (1796): »Und Wahn-
witz, oder die Anlage dazu, eine phantastische Einbildungskraft, ist in ei-
nem rohen Zeitalter eben so selten, als unter den gemeinen und ganz unge-
sitteten Stdnden. Man muf}, um schwédrmen zu konnen, vielerley wissen,
vielerley Ideen und Bilder im Kopfe haben; — besonders sich mit iibersinn-
lichen Dingen beschiftigen. Der ganz sinnliche Mensch bleibt deBwegen
leichter verniinftig, weil er nicht einen Fuf} breit von dem Pfade alltdglicher
Erfahrung abweicht« (Christian Garve: Ueber die Rollen der Wahnwitzi-
gen in Shakespears Schauspielen, und iiber den Charakter Hamlets ins be-
sondere [1796]. In: ders.: Popularphilosophische Schriften iiber literari-
sche, dsthetische und gesellschaftliche Gegenstinde. Im Faksimiledruck
hrsg. von Kurt Wolfel. Bd. 1-2. Stuttgart: Metzler 1974, Bd. 2, S. 719-798,
hier: S. 722).

51

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

nig Torheiten und schwerlich einiger Narrheit unterworfen sein« kann),
dann alleine deswegen, weil er ohne jede Gesellschaft ist.

Das Verhiltnis des Menschen »im Zustand der Natur« zu sich (und
infolgedessen zu seiner Auflenwelt) ist zwar nicht >wahnsinnig<, aber
nichtsdestotrotz pathologisch. Wihrend die Orientierung an den »natiirli-
chen« Bediirfnissen fiir Rousseau die Gesundheit schlechthin darstellt, ist
sie fiir Kant nun zwar nicht ein Symptom des Wahnsinns, aber doch im-
merhin von einer Geistesschwiche. Der >Naturzustand<, die Immunitit
gegen den Wahnsinn als Geistesschwiiche — das ist die »Einfalt«.

»GleichermaBen«, schreibt Kant, »kann die Storung des Gemiits in
diesem Stande der Einfalt nur selten statt finden. Wenn das Gehirn des
Wilden einigen Anstof erlitten hétte, so weil ich nicht wo die Phantaste-
rei herkommen sollte, um die gewohnliche Empfindungen, die ihn allein
unablissig beschiftigten, zu verdringen.«® SolchermaBen allein durch
die »Empfindungen« beschiftigt, bedingt die »Einfalt« einen vollstindi-
gen Mangel an jeglicher Sozialitit. Wenn Kant die »biirgerliche« Gesell-
schaft durch ihren Hang zu »weisem oder sittsamem Schein«® und damit
durch ihren Charakter der Falschheit und Verstellung beschreibt, so um-
gekehrt die Menschen im Zustand der »einfiltigen« Natur durch ihren
Mangel an allen Mitteln der Hervorbringung von solchem Schein. Die
»Einfalt« der »natiirlichen< Menschen ist fiir Kant jedoch keineswegs —
wie es in der Mitte des 18. Jahrhunderts vor allem im Gefolge von Win-
ckelmanns beriihmter Formulierung aus seinen Gedancken iiber die
Nachahmung der Griechischen Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-
Kunst (1755) im Bezug auf die »Einfalt« der Griechen zu einem topi-
schen Urteil wurde — »edel« und zur Nachahmung zu empfehlen. Kant
schreibt zwar, die »Einfalt« sei ein »liebenswiirdiger Mangel«, aber
nichtsdestoweniger ist auch der >Naturzustand< im Versuch eine Krank-
heit des Kopfes: Sie ist diejenige Krankheit, fiir alle Krankheiten (und je-
de Fortentwicklung des Verstandes iiber die reine >Natur< hinaus) unem-
pfanglich zu sein.

Torheit - »Wahn« - Narrheit

Wenn die »Einfalt« den Beginn der Geschichte ausmacht, den »Men-
schen im Zustande der Natur«, dann lésst sich die Abfolge der Geistes-
krankheiten im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes als eine Ge-

68 Kant: Werke in sechs Bédnden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 899 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 29).
69 Ebd., S. 887 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 14).

52

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

schichte der Entfernung des Menschen von der Natur begreifen. Die im-
plizite Geschichtsphilosophie des Versuchs ist dann sozusagen die Ent-
faltung der humanen perfectibilité als einer Geschichte des sukzessiv ge-
steigerten Wahnsinns, in der die »Einfalt« der >Natur< kaum mehr als
einen >Nullpunkt« der Geschichte abgibt. Die Bedingung der Moglichkeit
des Wahnsinns liegt fiir Kant in der — sowohl gattungshistorischen als
auch individuellen — Entwicklung des Verstandes begriindet. Der ge-
schichtsphilosophische Entwurf des Versuchs ist jedoch notwendiger-
weise dadurch in Unordnung gebracht, dass Kant den Wahnsinn letztlich
iiberall und jederzeit vorfindet. Die Geschichtsphilosophie des Versuchs
demontiert sich selbst und ist offen pseudo-historisch.

Innerhalb dieser Pseudo-Historie sind »Torheit« und »Narrheit« die
ersten Schritte der Menschheit heraus aus der »Einfalt« des Naturzu-
stands. Die »Torheit« ist Kant zufolge der Wahnsinn einer iibersteigerten
Leidenschaft: Der »Tor« ist durch diese Leidenschaft »bezaubert«, er
fillt in einen »Zustand der gefesselten Vernunft«.”® Der Begriff der Tor-
heit — mit seiner Nihe zur Betorung — deutet an, dass Kant die wesentli-
che Folge der Leidenschaft darin sieht, dass sie dem von ihr befallenen
Mensch ein Ziel setzt, das dessen Realitét nicht angemessen ist, insofern
es unerreichbar oder unwiirdig ist. »Die verliebte Leidenschaft, oder ein
groBBer Grad der Ehrbegierde«, schreibt Kant, »haben von je her viele
verniinftige Leute zu Toren gemacht. Ein Midchen noétigt den furchtba-
ren Alcides, den Faden am Rocken zu ziehen, und Athens miilige Biirger
schicken durch ihr ldppisches Lob den Alexander an das Ende der
Welt.«”" Torheit ist die Unfahigkeit, sich von einem Objekt des Begeh-
rens zu 16sen, das den begehrenden Menschen notwendig in einen komi-
schen (oder tragischen) Widerspruch zwischen seiner Person und dem
begehrten Objekt treibt. Der »Tor« ist der aus der Gruppe ausgeschlosse-
ne Mensch: derjenige, dessen Neigung ihn lidcherlich macht, derjenige,
der sich »an das Ende der Welt« fiihren lésst (dorthin, wohin ihm kein
verniinftiger Mensch mehr folgen wollte). In der Torheit weicht der
Mensch »aus seiner natiirlichen Stelle«,”* insofern sich in ihr ein Raum
offnet zwischen dem begehrenden Ich und dem begehrten Objekt. Wie
das Beispiel der »Ehrbegierde« zeigt, konnen sich die Leidenschaften zu-
letzt auf ein Objekt der Begierde richten, das génzlich irreal ist und sich
vollkommen im Bereich der Einbildungen befindet.”

70 Ebd., S. 889 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 17).

71 Ebd., S. 890.

72 Ebd.

73 In diesem Sinne notiert Kant, der »Wahn« beginne genau dort, wo ein Be-
gehren sich auf eine »Meinung« anstatt auf eine »Sache« richtet: »Ein Gut
des Wahns besteht darin dal die Meinung nur allein gesucht die Sache

53

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Das Verhalten des »Tors« wird bestimmt durch eine Verschiebung
seines Begehrens von dem Sichtbaren und Anwesenden auf das Eingebil-
dete, auf dasjenige, das nur eine sprachliche Realitit hat. Er begehrt die
»Meinung«, nicht aber die »Sache«. Gleich dem literarische Ahnherr al-
ler Wahnkranken, Don Quijote, vermischt er sprachliche und fiktionale
Realitdt mit der duBleren Wirklichkeit und begehrt Traumgestalten. In
dieser Verwechslung einer Vorstellung mit der »Sache selbst< liegt die
allgemeinste Bestimmung des Wahns fiir Kant. So heifit es in einer FuB3-
note zu Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (1793):

»Wahn ist die Tduschung, die bloBe Vorstellung einer Sache mit der Sache
selbst fiir gleichgeltend zu halten. So ist es bei einem kargen Reichen der gei-
zende Wahn, daf er die Vorstellung, sich einmal, wenn er wollte, seiner Reich-
tiimer bedienen zu konnen, fiir genugsamen Ersatz dafiir hilt, daf3 er sich ihrer
niemals bedient. Der Ehrenwahn setzt in anderer Hochpreisung, welche im
Grunde nur die dufiere Vorstellung ihrer (innerlich vielleicht gar nicht geheg-
ten) Achtung ist, den Wert, den er blof3 der letzteren beilegen sollte; zu diesem
gehort also auch die Titel- und Ordenssucht; weil diese nur die duiere Vorstel-
lungen eines Vorzugs vor andern sind. Selbst der Wahnsinn hat daher diesen
Namen, weil er eine bloe Vorstellung (der Einbildungskraft) fiir die Gegen-
wart einer Sache selbst zu nehmen, und ebenso zu wiirdigen gewohnt ist.«’*

Kant schlieit an die klassische Wortbedeutung von >Wahn« und >Wahn-
sinn< an: Insofern >Wahn« sich von wana (>ohne<) ableitet und >Wahn-
sinn« folglich der >Ohnesinn<’” ist, dann ist er fiir Kant vor allem ein Ver-
lust der Sinne (d.h.: der Sinnlichkeit, der Empfindung, der dufleren Af-
fektion). In den Texten Kants, sowohl im Versuch iiber die Krankheiten
des Kopfes wie auch in der Religion innerhalb der Grenzen der blofien
Vernunft, bildet sich die Beschreibung des »Wahnsinnigen« heraus als
diejenige Figur, die an die Verwechslung von Vorstellung und Objekt

selbst aber entweder mit Gleichgiiltigkeit angesehen oder gar gehasset
wird. Der erste Wahn ist der der Ehre. Der zweyte des Geitzes« (Kant: Be-
merkungen in den »Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Er-
habenen« [wie Anm. 65], S. 45).

74 Kant: Werke in sechs Béinden (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 839 (Religion, B
256, A 241).

75 Vgl. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexikon
[1732-1750]. Bd. 1-64. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt
1961, Bd. 52, Sp. 856: »Wahn, ist ein Vorsetze=Wortgen, und bedeutet so
viel, als ohne; ist auch ohne Zweiffel das Wort ohne, oder von, selber, wie
es die Bedeutung in Wahnsinnig, d.i. ohne Sinnen, und Wahnwitzig, d.i. oh-
ne Witz, ausweiset.« Vgl. Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache
[1959]. 12. Aufl. Stuttgart: Neske 2001, S. 53.

54

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»gewohnt ist« und die also eine prinzipielle Unfahigkeit aufweist, beides
zu unterscheiden.”®

Die Unterscheidung zwischen der phdnomenalen »Vorstellung« eines
Objekts und dem noumenalen Objekt »selbst« ist bekanntlich der argu-
mentative Ausgangspunkt der Kritik der reinen Vernunft. Die spite Ab-
handlung tiber Religion transformiert die Bestimmungen des Wahnsinns
aus dem Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes in die Terminologie
der kritischen Philosophie und zeigt in aller Deutlichkeit, dass die The-
matik des Wahnsinns, dem geringen Interesse seiner Interpreten zum
Trotz, Kant von Anfang bis Ende seiner philosophischen Titigkeit be-
schiftigt hat.

Titel, Orden, Miinze: Die Torheit ist eine Krankheit der Vermittlung
und des Mediums. In seiner Beschreibung der Torheit zeigt sich eine zi-
vilisationskritische Spitze, die Kant von Rousseau erbt. Die gesellschaft-
lichen Instanzen der Vermittlung erscheinen in dieser Perspektive als
Storungen und Irritationen der Kommunikation. Sie verfithren zu einer
Verwechslung der Reprisentation mit dem reprisentierten Objekt und al-
so zu nichts anderem als Wahnsinn.

Die »Narrheit« bildet die ndchste Stufe in der im Versuch implizier-
ten Geschichte des Wahnsinns. Der »Narrheit« geniigt es nicht mehr, die
Leidenschaft auf ein nichtiges Objekt zu lenken, sondern sie erzeugt eine
Leidenschaft, die das Objekt der Leidenschaft >hasst<. Wihrend die »Tor-
heit« die Folge einer unkontrollierten Leidenschaft darstellt, ist die
»Narrheit« die Bezeichnung einer »verkehrten« Leidenschaft. Kant
schreibt: »Wenn die herrschende Leidenschaft an sich selbst hassenswiir-
dig und zugleich abgeschmackt genug ist, um dasjenige, was der natiirli-
chen Absicht derselben gerade entgegengesetzt ist, fiir die Befriedigung
derselben zu halten, so ist dieser Zustand der verkehrten Vernunft Narr-
heit.<’” Im Gegensatz zum »Toren«, der immerhin »die wahre Absicht
seiner Leidenschaft sehr wohl« versteht, ist der Narr durch seine Leiden-
schaft »zugleich so dumm gemacht, dass er alsdenn nur glaubt im Be-
sitze zu sein, wenn er sich des Begehrten zugleich beraubt. «”®

Die »Narrheit« ist autodestruktiv, insofern sie eine Leidenschaft ist,
die notwendig das Gegenteil des beabsichtigten Zweckes hervorbringt.

76 Vgl. Wolfgang U. Eckart: Vom Wahn zum Wahnsinn. Anmerkungen zur
Begriffsgeschichte einer Storung der Wahrnehmung in Medizin- und Kul-
turgeschichte bis ins frilhe 20. Jahrhundert. In: Hysterie und Wahnsinn.
Hrsg. von Silke Leopold und Agnes Speck. Heidelberg: Verlag Das Wun-
derhorn 2000 (Heidelberger Frauenstudien. 7), S. 10-30, hier: S. 14f.

77 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 890 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 17).

78 Ebd. (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 171.).

55

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»Der Hochmiitige«, fiihrt Kant aus, »duflert eine unverdeckte AnmaBung
des Vorzuges vor andere durch eine deutliche Geringschitzung dersel-
ben. Er glaubt geehrt zu sein, indem er ausgepfiffen wird, denn es ist
nichts kldrer, als daB die Verachtung anderer dieser ihre eigene Eitelkeit
gegen den AnmaBer empore.«’’

Die »Narrheit« ist eine Storung der Kommunikation und des Zei-
chens. Auch die »Narrheit« siedelt sich in der Kluft zwischen Bezeich-
nendem und Bezeichneten an. Die Vernunft des Narren ist die Schauspie-
lerei, die Verstellung. Wenn die Verstellung aber einmal eingefiihrt ist,
werden die Verhéltnisse schnell komplex. Wenn der Narr seine Abhén-
gigkeit von dem Urteil der anderen durch Zeichen der Gleichgiiltigkeit
auszudriicken pflegt, wenn also seine Zeichen das Gegenteil des Be-
zeichneten ausdriicken, dann ist er geneigt, diese Umkehrung auch bei
den AuBerungen der anderen zu vermuten. Die Zeichen der »Verach-
tung« der anderen konnen in den Augen des »Narren« nichts anderes als
ihre Bewunderung zum Ausdruck bringen, »denn es ist nichts klarer, als
dal} die Verachtung anderer dieser ihre eigene Eitelkeit gegen den Anma-
Ber empore«.

Die politische Bedeutung der »Narrheit« kann nicht iibersehen wer-
den. Kants Beispiel fiir die »Narrheit« kennzeichnet die perverse Lust an
der Geringschitzung der anderen — und durch die anderen — als eine
Krankheit der Macht. Sein Beispiel zitiert Nero, den »gefiirchteten und
ausgelachten Beherrscher von Rom«,* als ein historisches Exempel der
Tyrannei. Das »verkehrte« Begehren des Narren macht aus dem gesell-
schaftlichen Umgang einen Machtkampf, aus jedem Sprechakt eine
Frage der gegenseitigen Bewertung. Weil der Narr aber alle AuBerungen
seiner Mitmenschen — und selbst noch die Enthaltung einer AuBerung —
als Zeichen der Hochschédtzung und Bewunderung versteht, verlieren die
sprachlichen Zeichen potentiell jede Bedeutung.

Il. 3 Gesellschaft und Wahnsinn

Der Beginn des zweiten Teils des Versuchs scheint zumindest auf den er-
sten Blick keinen Bezug zu den geschichts- bzw. sprachphilosophischen
Postulaten Kants zu nehmen. Kant unterscheidet hier drei Hauptgruppen
der Gemiitskrankheiten und ordnet diese jeweils einem Erkenntnisvermo-
gen zu. Nun also scheint endlich eine Systematik einzugreifen. »Die Ge-
brechen des gestorten Kopfes«, schreibt Kant,

79 Ebd.
80 Ebd., S. 891 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 18).

56

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»lassen sich auf so viel verschiedene Hauptgattungen bringen, als Gemiitsfihig-
keiten sind, die dadurch angegriffen werden. Ich vermeine sie insgesamt unter
folgende drei Einteilungen ordnen zu konnen: erstlich die Verkehrtheit der Er-
fahrungsbegriffe, in der Verriickung, zweitens die in Unordnung gebrachte Ur-
teilskraft zunéchst bei dieser Erfahrung, in dem Wahnsinn, drittens die in Anse-
hung allgemeinerer Urteile verkehrt gewordene Vernunft, in dem Wahn-

witze.<’!

Die Ordnung der Geisteskrankheiten wird bei Kant also durch die triadi-
sche Struktur von Begriff, Urteil und Vernunft vorgegeben, die seit der
Rezeption der aristotelischen Logik in der scholastischen Philosophie als
die drei Elemente der Logik gelten und bereits bei Nikolaus von Kues
auch eine vermdgenstheoretische Deutung erfahren haben.® Mit der Zu-
ordnung der Geisteskrankheiten zu den somit als »Gemiitsfihigkeiten«
definierten Elementen Begriff, Urteil und Vernunft setzt Kant eine impli-
zite Theorie der Vermdgen voraus, die mit seiner spiter ausgearbeiteten
Version (vor allem in der Kritik der reinen Vernunft und der Anthropolo-
gie) nicht vollstindig libereinstimmt (insbesondere in der spiteren Tren-
nung zwischen Sinnlichkeit und Verstand, welche hier beide noch dem
»Begriff« zugeschlagen werden), aber doch sichtlich verwandt ist. Das
Thema, dem Kant bei weitem den meisten Raum widmet, ist die »Ver-
riickung«, die Storung der sinnlichen Erfahrung.

»Verriickung« und Einbildungskraft

Was also ist die »Verriickung«? Wie man dem vergleichenden Blick in
Rousseaus zweiten Discours entnehmen konnte, musste Kant nicht erst
das Modell des transzendentalen Schematismus entwerfen, um die
Selbstaffektion denken zu konnen. Bereits in Rousseaus Beschreibung
der imagination als einer Affektion des Subjekts durch sich selbst findet
sich eine spezifische Ambivalenz: Einerseits ist die Selbstaffektion als
Mittel der Denaturalisierung die Quelle allen Ubels und aller Perversio-
nen, anderseits ist sie als Bedingung der Moglichkeit der perfectibilité
dasjenige, das den >Menschen« dazu befihigt, diese Ubel zu erkennen
und — vielleicht — zu beheben.

Der Name fiir die »gefihrliche< Seite der Selbstaffektion ist im Ver-
such iiber die Krankheiten des Kopfes »Verriickung«. Diese ist dement-

81 Ebd., S. 892f. (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 22).

82 Vgl. Reinhard Brandt: D’Artagnan und die Urteilstafel. Uber ein Ord-
nungsprinzip der européischen Kulturgeschichte: 1, 2, 3/4. Uberarb. Neu-
aufl. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1998, S. 133f.

57

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

sprechend wesentlich durch die Halluzination charakterisiert. »Man fin-
det auch, schreibt Kant,

»dal} Personen, die in andern Fillen gnug reife Vernunft zeigen, gleichwohl fest
darauf beharren, mit aller Achtsamkeit wer weill was vor Gespenstergestalten
und Fratzengesichter gesehen zu haben, und daf} sie wohl gar fein genug sind,
ihre eingebildete Erfahrung mit manchem subtilen Vernunfturteil in Zusam-
menhang zu bringen. Diese Eigenschaft des Gestorten, nach welcher er ohne
einen besonders merklichen Grad einer heftigen Krankheit im wachen Zustande
gewohnt ist, gewisse Dinge als klar empfunden sich vorzustellen, von denen
gleichwohl nichts gegenwirtig ist, heift die Verriickung.«*

Der »Verriickte« ist derjenige, der Dinge und Gestalten sieht, die nur
seiner »eingebildeten Erfahrung«, nicht aber der Realitdt entspringen.
Entsprechend nennt Kant den »Verrilickten« einen »Trdumer im Wa-
chen«:® dieser #réiumt (d.h. er wird zum Objekt eines »unwillkiirlichen
Spiels seiner Einbildungen«®) auch dann, wenn er vermeintlich wach
ist.*® Wenn die »Verriickung« diejenige Krankheit ist, in welcher der Be-
troffene gezwungen ist, sich »gewisse Dinge [...] vorzustellen, von denen
gleichwohl nichts gegenwdrtig ist«, dann ist als ihre Ursache das Prinzip
und Vermogen der Einbildungskraft genannt. Diese wird von Kant so-
wohl in der Kritik der reinen Vernunft als auch in der Anthropologie als
»ein Vermogen der Anschauungen auch ohne Gegenwart eines Gegen-
standes«®’ definiert. Es handelt sich bei ihr somit um dasjenige Vermo-

83 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 894 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 22).

84 Ebd.

85 Ebd., Bd. 6, S. 466 (Anthropologie § 25, B 68, A 67).

86 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Auf der Grundlage der Wer-
ke von 1832-1845 neu ed. Ausgabe. Hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl
Markus Michel. Bd. 1-20. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, Bd. 10, S.
162 (Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften § 408): »Es ist der
Unterschied wie beim Wachen und Triaumen; aber hier fillt der Traum in-
nerhalb des Wachens selbst, so daf} er dem wirklichen Selbstgefiihl ange-
hort. Irrtum und dergleichen ist ein in jenen objektiven Zusammenhang
konsequent aufgenommener Inhalt.«

87 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 466 (Anthropologie
§ 25, B 68, A 67). Vgl. ebd., Bd. 2, S. 148 (KrV, B 151). Diese Bestim-
mung steht natiirlich in einer langen philosophischen (und priziser: aristo-
telischen) Tradition. Annédhernd gleichlautend schreibt Christian Wolff be-
reits 1720: »Die Vorstellungen solcher Dinge, die nicht zugegen sind, pfle-
get man Einbildungen zu nennen. Und die Kraft der Seele dergleichen Vor-
stellungen hervorzubringen, nennet man die Einbildungs-Kraft« (Christian

58

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

gen, das es dem Menschen gestattet, die Grenzen der sinnlichen Affek-
tion zu iiberschreiten und quasi-sinnlich (sich selbst affizierend) von
Vorgestelltem und Vorstellbarem affiziert zu werden. Die Einbildungs-
kraft bildet ein: Sie erschafft und aktualisiert Vorstellungen, die das je-
weils aktuell sinnlich Vorhandene in jede mogliche Richtung iiber-
schreiten.

Als Verwechslung der (gegenwiértigen) »Sache selbst« mit der (ein-
gebildeten) »Vorstellung der Sache«® ist Wahnsinn damit grundsitzlich
semiotisch bestimmt. Auch wenn der Begriff des Zeichens in diesem Zu-
sammenhang nicht immer explizit gebraucht wird, wird er in der Unter-
scheidung zwischen der »Sache selbst« (dem Signifikat) und der »Vor-
stellung« (dem Signifikanten) implizit notwendig vorausgesetzt. Wahn-
sinn wird in diesem Modell erst moglich durch einen vorausgehenden,
durch die Einbildungskraft erfolgenden Akt der Verdopplung der gesam-
ten Wirklichkeit durch ihre mentale Reprisentation und Darstellung.
Wabhnsinn ist demzufolge eine Krankheit des Zeichenvermogens, des Be-
zeichnens und also des Zeichens. Kants Versuch iiber die Krankheit des
Kopfes und seine anderen Ausfithrungen zum Thema beschreiben eine
Pathologie des Zeichens.

In der Annahme der Einbildungskraft als Ursache des Wahnsinns
stimmt Kant iiberein mit der Definition des Wahns in Humes Enquiry
concerning human Understanding (1748). Es komme vor, schreibt Hu-
me, dass das Gedichtnis oder die Einbildungskraft eine vergangene oder
erwartete Wahrnehmung so lebhaft (»in so lively a matter«) prisentier-
ten, »that we could almost say we feel or see it«, aber man miisse doch
wohl wahnsinnig sein, um sie nicht auseinanderhalten zu konnen: »But,
except the mind be disordered by disease or madness, they never can ar-
rive at such a pitch of vivacity, as to render these perceptions altogether
undistinguishable.«** Das Unvermogen, zwischen >echter< und >eingebil-
deter< Erfahrung unterscheiden zu kénnen, macht demnach den Wahn-
sinn aus. Eine traditionsreiche Bestimmung: Die traditionelle Psycholo-
gie — wie noch Hume, Rousseau und Kant — bestimmt >mentale Gesund-

Wolff: Verniinftige Gedanken von Gott, Der Welt und der Seele des Men-
schen, Auch allen Dingen iiberhaupt [1720]. Nachdruck der Ausgabe Halle
1751. Mit einer Einleitung und einem kritischen Apparat von Charles A.
Corr. Hildesheim, Ziirich, New York: Olms 1983, S. 130 [§ 235]).

88 Vgl. die oben zitierte Definition des »Wahns« aus der Religion innerhalb
der Grenzen der blofien Vernunft: Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm.
1), Bd. 4, S. 839 (Religion, B 256, A 241).

89 David Hume: An Enquiry concerning Human Understanding [1748]. A cri-
tical Edition. Hrsg. von Tom L. Beauchamp. Oxford: Clarendon Press
2000, S. 13.

59

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

heit< als die Abwesenheit der Einmischung von Einbildungskraft in die
Wahrnehmung der >Realitiit<.”

Was fiir Hume eine Ausnahme ist — die exception: das Ausgenomme-
ne, das Ausgeschlossene —, wird fiir Kant zum Gesetz des »>zivilisierten<
Menschen. Die Vermischung von »Sinnlichkeit« und »Einbildung« ist
fiir den Autor des Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes durchaus
>normal<. Sinneswahrnehmung und Einbildung sind immer schon in ei-
nem Verhiltnis der gegenseitigen Ergiinzung und Vermischung. Kant
schreibt:

»Die Seele eines jeden Menschen ist, selbst in dem gesundesten Zustande ge-
schiftig, allerlei Bilder von Dingen, die nicht gegenwirtig sein, zu malen, oder
auch an der Vorstellung gegenwirtiger Dinge einige unvollkommene Ahnlich-
keit zu vollenden, durch einen oder andern chimérischen Zug, den die schopfe-
rische Dichtungsfihigkeit mit in die Empfindung einzeichnet.«’'

Der Unterschied zwischen dem »gesundesten Zustande« und dem Wahn-
sinn ist lediglich graduell: Nicht die Tatsache der »Einzeichnung« des
Chimérischen in die Wahrnehmung, sondern allein das Ausmal ihrer
Vollstindigkeit bestimmt die Differenz.’” Bis zu einem gewissen Grade —
aber bis zu welchem? — ist auch der »gesundeste« Mensch verriickt.

In der Kritik der reinen Vernunft filhrt Kant den Gedanken einer not-
wendigen Teilnahme der Einbildungskraft an jeder Wahrnehmung weiter
aus. Die transzendentale Einbildungskraft ist hier an der Konstitution von
Gegenwirtigkeit beteiligt; ihr kann man demzufolge nicht >entkommenc«
durch eine reine Sinnlichkeit oder einen reinen Verstand. Wenn es die
Einbildungskraft (als produktive Einbildungskraft) ist, die das Bild der
>Realitdt« konstituiert, dann wird es unméglich, ihre Produktionen mit
dem Verweis zu kritisieren auf eine nicht eingebildete, >reale« Wirklich-
keit, die sie nachzuahmen und abzubilden habe. Solange auch Kant (im
Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes) die Einmischung der Einbil-
dungskraft in die Wahrnehmung als eine Neigung zu Wahnsinn und Ver-
riicktheit interpretiert, kann es unter diesen Bedingungen keine geistige
Gesundheit geben. Die Einbildung — und mit ihr die jederzeitige Mog-

90 Vgl. Liszl6 Foldényi: Melancholie [1984]. Ubers. von Nora Tahy. 2., erw.
Aufl. Berlin: Matthes & Seitz 2004, S. 82f.

91 Kant: Werke in sechs Bidnden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 893 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 22).

92 Dieses Problem hebt Monique David-Ménards Lektiire des Versuchs her-
vor. Vgl. Monique David-Ménard: Kant’s »An Essay on the Maladies of
the Mind« and Observations on the Feelings of the Beautiful and the Subli-
me. In: Hypatia 15 (2000), H. 4, S. 82-98, hier: S. 86.

60

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

lichkeit des Wahnsinns — erhilt einen transzendentalen Stellenwert, der
Wahnsinn wird (als Moglichkeit) ubiquitr.”

Damit geschieht ein Bruch mit der semiotischen Tradition des 18.
Jahrhunderts. Sowohl die rationalistischen als auch die empiristischen
Denkschulen der Zeit bestimmten Sprache wesentlich als Reprisentation
von Ideen und folgerten daraus als Aufgabe fiir das Verstehen und fiir die
Sprachphilosophie, den Transport der Ideen von Sprecher zu Horer
moglichst ohne Verzerrung zu gewihrleisten, um Missverstindnisse und
Storungen der Kommunikation zu minimieren. Das Ideal des semioti-
schen und #dsthetischen Diskurses in weiten Teilen des 18. Jahrhunderts
bildete die Vorstellung einer rest- und liickenlosen Ubermittlung der Idee
von Person zu Person, wobei das Medium der Ubermittlung im Transport
verschwindet.” Was die rationalistische und empiristische Theorie des
Zeichens moglichst zum Verschwinden bringen will: die Moglichkeit des
Missverstidndnisses, der Tduschung, des Wahns etc., wird bei Kant zur
unverzichtbaren Bedingung der Moglichkeit jeder Mitteilung tiberhaupt.

Das Thema der »Verriicktheit« und des Wahnsinns ist dem Diskurs
der Einbildungskraft ldngst eingeschrieben. Wenn die Einbildungskraft

93 Vgl. Jeffrey Bernstein: Imagination and Lunacy in Kant’s First Critique
and Anthropology. In: Idealistic Studies 27 (1997), H. 3, S. 143-154, hier:
S. 148. »Kants Anthropologie«, schreibt Goethe 1798 an Schiller, »ist mir
ein sehr wertes Buch und wird es kiinftig noch mehr sein, wenn ich es in
geringern Dosen wiederholt geniefie, denn im ganzen, wie es dasteht, ist es
nicht erquicklich. Von diesem Gesichtspunkt aus sieht sich der Mensch im-
mer im pathologischen Zustande« (Johann Wolfgang von Goethe: Briefe.
Hamburger Ausgabe in vier Binden. Hrsg. von Karl Robert Mandelkow.
Hamburg: Wegner 1964, Bd. 2, S. 362 [an Schiller, 19. Dez. 1798]). Vgl.
Schings: Melancholie und Aufkldrung (wie Anm. 10), S. 12 und S. 298. In-
sofern Goethe die Verallgemeinerung des Wahnsinns bei Kant als eine ra-
tionalistische und misanthropische Geste missversteht, kann man in seinen
Anmerkungen zur Kantschen Anthropologie durchaus den Beginn jener
Tradition sehen, die dieses Missverstindnis bis heute verbreitet.

94 »Seit dem siebzehnten Jahrhundert ist diese massive und intrigierende Exi-
stenz der Sprache beseitigt«, schreibt Michel Foucault: »Hochstens konnte
man sagen, da} die klassische Sprache nicht existiert, daf} sie aber funktio-
niert« (Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der
Humanwissenschaften [1966]. Ubers. von Ulrich Koppen. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1974, S. 115). Vgl. Robert S. Leventhal: Semiotic Inter-
pretation and Rhetoric in the German Enlightenment 1740-1760. In: Deut-
sche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 60
(1986), S. 223-248; Paul de Man: Epistemologie der Metapher [1978]. In:
Theorie der Metapher. Hrsg. von Anselm Haverkamp. 2. Aufl. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, S. 414-437.

61

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

fiir Kant — wie vor ihm fiir Rousseau und nach ihm fiir Hegel — die Be-
zeichnung fiir eine Kraft der Einwirkung des Ich auf sich selbst darstellt,
die der duBleren sinnlichen Affektion eine Autoaffektion hinzufiigt und es
dadurch ermoglicht, ihrer Unmittelbarkeit zu entgehen, dann stellt die
»Verriickung«, die unkontrollierte Einzeichnung von >Einbildung« in die
>Erfahrung«, nicht so sehr eine Storung oder Unterbrechung dieses Pro-
zesses der Autoaffektion dar, sondern sie ist ihr von Beginn an einge-
schrieben. Wenn die »Verriickung« der Name fiir eine gewisse Intranspa-
renz der Selbstaffektion fiir das sich affizierende Subjekt ist, so dass es
nicht sicher sein kann, inwieweit die Wahrnehmung eines Gegenstandes
durch die eigene Einbildungskraft >geformt< oder >verformt« ist, dann ist
diese Intransparenz zugleich die Bedingung der Moglichkeit der Synthe-
se von Sinnlichkeit und Verstand. Die »Verriickung« ist so nicht nur die
»Verkehrtheit der Erfahrungsbegriffe«, sondern sie wohnt den »Erfah-
rungsbegriffen« als notwendige Moglichkeit — potentiell, als Potential,
als Vermdgen also — immer schon bei.

Die Gefahren der Einbildung

Diese Problematisierung der Einbildungskraft muss im Kontext einer in
den verschiedensten Institutionen gefiihrten Diskussion iiber die Gefahr
und das Potential der Einbildungskraft gesehen werden. >Einbildungs-
kraft< ist fiir verschiedene Autoren im 18. Jahrhundert der Name einer
Kraft im menschlichen Verstand, die auf eine uniibersichtliche, unkon-
trollierbare und darum stets suspekte Art und Weise sowohl aktiv vom
Subjekt ausgeiibt werden wie auch passiv auf dieses einwirken kann. Die
sprichwortliche Nédhe von >Genie< und >Wahnsinn< — »wie es denn auch
schon eine alte Bemerkung ist, dass dem Genie eine gewisse Dosis von
Tollheit beigemischt sei«,” heift in Kants Anthropologie — liegt im Dis-
kurs des 18. Jahrhunderts darin begriindet, dass sowohl das Genie als
auch der Irrsinnige liber eine >méchtige< Einbildungskraft verfiigen, die
ihnen iiberraschende und innovative Assoziationen mitteilt.”® Schon die

95 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 494 (Anthropologie
§ 33, BA 102). Der topos leitet natiirlich sich aus der Lehre des Enthusias-
mus bei Platon und Aristoteles ab. Vgl. Frederick Burwick: Romantic
Madness. Holderlin, Nerval, Clare. In: Cultural Interactions in the Roman-
tic Age. Critical Essays in Comparative Literature. Hrsg. von Gregory
Maertz. Albany: State University of New York Press 1998, S. 29-51.

96 Vgl. Kants Anthropologie: »Wie aber gar die Poeten dazu kamen, sich
auch fiir begeistert (oder besessen) und fiir wahrsagend (vates) zu halten,
und in ihren dichterischen Anwandlungen (furor poeticus) Eingebungen zu

62

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

antiken Autoren thematisieren eine spezifische Unbeherrschbarkeit der
Einbildungskraft. Sie haben diese auf die Korperlichkeit der Imagination
zuriickgefiihrt.”’ In Robert Burtons Anatomy of Melancholy von 1621
wird die Einbildungskraft fiir alle denkbaren Formen seelischer und kor-
perlicher Erkrankung verantwortlich gemacht. Parallel zur Aufwertung
der Einbildungskraft im dsthetischen Diskurs wird sie hier als eine Macht
bestimmt, die sich den menschlichen Geist untertan machen kann:

»Die Imagination besitzt erstaunliche Kréfte und bringt wundersame Wirkun-
gen hervor. Das gilt generell, wenngleich sie in Melancholikern besonders wii-
tet und ihre Wahrnehmungen durch bestéindiges und heftiges Briiten so ver-
falscht, verzerrt und iliberzeichnet, daf} sich endlich handgreifliche Folgen ein-
stellen und zahlreiche Krankheiten entstehen.«*®

Kants Anmerkungen zur Einbildungskraft in der Anthropologie sind ent-
sprechend gekennzeichnet durch eine Unentschiedenheit iiber den Anteil
von Aktivitit bzw. Passivitidt in der Ausiibung des >Vermogens<. Kant
versucht, zwischen Einbildungskraft und Phantasie zu unterscheiden, in-
dem er die erste als eine willkiirliche Ausiibung des Verstandes, die

haben sich beriihmen konnten, kann nur dadurch erklirt werden: daf3 der
Dichter [...] den giinstigen Augenblick seiner ihn anwandelnden inneren
Sinnenstimmung haschen muf, in welchem ihm lebendige und kréftige Bil-
der und Gefiihle von selbst zustromen, und er hiebei sich gleichsam nur lei-
dend verhilt« (Kant: Werke in sechs Bianden [wie Anm. 1], Bd. 6, S. 494
[Anthropologie § 33, BA 102]). Die >Kritik< der Einbildungskraft war in
der Tat wie der Diskurs iiber die Rolle der Einbildungskraft fiir das kreati-
ve >Genie« immer eine Variation iiber einige Motive der passiven Einbil-
dung. Vgl. Lorraine Daston: Angst und Abscheu vor der Einbildungskraft
in den Wissenschaften [1998]. In: dies.: Wunder, Beweise und Tatsachen.
Zur Geschichte der Rationalitit. Ubers. von Gerhard Herrgott, Christa Krii-
ger und Susanne Scharnowski. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag 2001, S. 99-125; Ursula Geitner: Kritik der Einbildungskraft (poe-
tologisch/pathologisch). In: Bildersturm und Bilderflut um 1800. Zur
schwierigen Anschaulichkeit der Moderne. Hrsg. von Helmut J. Schneider,
Ralf Simon und Thomas Wirtz. Bielefeld: Aisthesis 2001, S. 307-332.

97 Vgl. Jean Starobinski: Grundlinien fiir eine Geschichte des Begriffs der
Einbildungskraft [1970]. In: ders.: Psychoanalyse und Literatur. Ubers. von
Eckhart Rohloff. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973, S. 3-23, hier: S. 9.

98 Robert Burton: Anatomie der Melancholie [1621]. Uber die Allgegenwart
der Schwermut, ihrer Ursachen und Symptome sowie die Kunst, es mit ihr
auszuhalten. Ubers. von Ulrich Horstmann. Miinchen: Dtv 1991, S. 199.

63

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

zweite als unwillkiirliche Produktion von Einbildungen definiert.” Die
»Einbildungskraft« ist eine aktive und kontrollierbare Kraft, unter die
Bezeichnung der »Phantasie« dagegen fillt die >andere< Seite der Einbil-
dungskraft. Die Unterscheidung zwischen »willkiirlich« und »unwillkiir-
lich« verlduft parallel zu der von »aktiv< (vom Verstand ausgeiibt) bzw.
>passiv« (auf den Verstand einwirkend).

Die Unterscheidung zwischen >Einbildungskraft« und >Phantasie< —
die Kant in dieser Form aus Wolffs Psychologica empirica (1732) iiber-
nommen hat'® — erweist sich jedoch bereits in der Anthropologie als we-
nig iiberzeugend, denn immer wieder spricht Kant von unwillkiirlichen
Einwirkungen der Einbildungskraft. »Wir spielen oft und gern mit der
Einbildungskraft; aber die Einbildungskraft (als Phantasie) spielt eben so
oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit uns.«'”" Eine grundsitzlich
neue Perspektive auf die Unentscheidbarkeit von Aktivitit und Passivitit
in der Ausiibung der Einbildungskraft gewinnt Kant in der Kritik der rei-
nen Vernunft, wenn er die Selbstaffektion zu transzendentalem Status
erhebt.'’” Dadurch ergibt sich eine neue Konzeption des Ich. Die Einbil-
dungskraft ist nicht mehr etwas, das dem Ich duflerlich wire und es >ver-
fiihren< konnte. Die Einbildungskraft ist vielmehr ein konstitutiver
Bestandteil des Ich. Das Ich ist fiir Kant in sich plural, ein nicht notwen-
digerweise harmonisches Zusammenspiel mehrerer Stimmen. Als Selbst-
affektion beschreibt Kant die Eigenschaft der Einbildungskraft, das Ich
zu alterieren und wie eine duflere Kraft auf das Innere einzuwirken.

Witz und Einbildungskraft als Vermogen
des Zeichens und des Wahnsinns

Als vermdgenstheoretische Grundlage des Wahnsinns gilt in Kants Ver-
such iiber die Krankheiten des Kopfes somit die Einbildungskraft. Als
Unterscheidungsmerkmal zwischen dem Menschen im Naturzustand und
demjenigen in der Zeit der >Zivilisation< nennt Kant ausdriicklich die

99  Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 466 (Anthropologie
§25,B 68, A67).

100 Vgl. Liliane Weissberg: Geistersprache. Philosophischer und literarischer
Diskurs im spiten achtzehnten Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann 1990, S. 37.

101 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 476 (Anthropologie
§ 25, BA 80).

102 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik [1929].
Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 6. Aufl. Frankfurt am Main:
Klostermann 1998, bes. S. 1271f.

64

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

Einbildungskraft in der Form des Witzes. So heifit es im ersten Teil des
Versuchs:

»Die Behendigkeit, etwas zu fassen und sich zu erinnern, imgleichen die Leich-
tigkeit, es geziemend auszudriicken, kommen gar sehr auf den Witz an; [...] und
die Schwierigkeit, sich ausdriicken zu konnen, beweiset nichts minder als die
Verstandesfihigkeit, sondern nur, da3 der Witz nicht gnugsame Beihiilfe leiste,
den Gedanken in mancherlei Zeichen einzukleiden.«'*

Witz ist somit ein Vermoégen des Zeichens und Bezeichnens. Bekanntlich
hat Kant in seiner kritischen Philosophie die Frage des Zeichens und der
Sprache kaum je explizit thematisiert. Einzig in der Anthropologie, im
Abschnitt tiber die Einbildungskraft, findet sich eine knappe Bestimmung
des »Bezeichnens«. Kant schreibt: »Das Vermogen der Erkenntnis des
Gegenwirtigen, als Mittel der Verkniipfung der Vorstellung des Vorher-
gesehenen mit der des Vergangenen, ist das Bezeichnungsvermdgen. —
Die Handlung des Gemiits, diese Verkniipfung zu bewirken, ist die Be-
zeichnung (signatio)«.'™ Das Zeichen als Instrument der Zusammenfas-
sung sinnlicher Daten ist demnach nicht zu denken ohne das Vermdgen
der Einbildungskraft, nicht aktuell sinnlich gegebene und also nicht-ge-
genwirtige Vorstellungen zu gegenwértigen zu assoziieren und so eine
Kontinuitit der zeitlichen Folge herzustellen. Das Zeichen ist eine gegen-
wirtige Vorstellung, die dem Zweck dient, eine sinnlich abwesende Vor-
stellung zu vergegenwirtigen.'®

Der Witz als Vermogen der »Beihtilfe« zur Bezeichnung ist notwen-
dig eine Form des Bezeichnungsvermdgens. In der Anthropologie defi-
niert Kant den Witz — ganz in der Tradition des 18. Jahrhunderts — als ein
Vermogen der Vermittlung von Besonderem und Allgemeinem.'” Das
Verfahren des Witzes, Regeln zu erfinden, beschreibt Kant, wie vor ihm

103 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 888 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 14).

104 Ebd., Bd. 6, S. 497 (dnthropologie § 35, BA 106).

105 Vgl. Hermann Morchen: Die Einbildungskraft bei Kant. In: Jahrbuch fiir
Philosophie und phénomenologische Forschung 11 (1930), S. 311-495,
hier: S. 347.

106 Vgl. Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 511 (4nthro-
pologie § 41, BA 123).

65

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

bereits Locke, Addison und Wolff,'”’ als ein Erkennen von Ahnlich-
keiten.'®

Witz ist ein Vermdgen der Synthese, indem er »Gattungen« erfinden
kann, die verschiedene »Besondere« zu einem »Allgemeinen« zusam-
menfassen. Da dieses »Allgemeine« nicht einfach vorgegeben ist, muss
auch dieses als ein Produkt des Witzes begriffen werden, der in der Lage
ist, es zu »erfinden«. Die Regeln, von denen Kant spricht, sind nichts an-
deres als Zeichen: allgemeine Bezeichnungen einer »Gattung«, die ver-
schiedene »besondere« Dinge unter dem Zeichen eines ihnen gemeinsa-
men »Allgemeinen« versammelt. Der Witz ist — indem er in verschiede-
nen Einzelwahrnehmungen Ahnlichkeiten entdeckt, die es erlauben, die
wahrgenommenen Dinge als gleichartig zu behandeln — ein zeichenpro-
duzierendes Vermogen: ein Vermégen der Sprache.

Kant beschreibt im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes und in
anderen Texten den Witz ebenso wie das ihm zugrundeliegende Vermo-
gen der Einbildungskraft einerseits als das Vermdgen des Wahnsinns, der
Tauschung, der Stérung in jeder Form; andererseits als das Vermogen
des Zeichens im allgemeinen, der Sprache und der Kommunikation. Der
Wahnsinn folgt aus dem Vermégen des Menschen, Zeichen zu gebrau-
chen, um mit ihnen zu kommunizieren und zu denken, er folgt — hierin
bleibt Kant nahe bei der Vorlage Rousseaus — demnach aus der Mog-
lichkeit der Entwicklung, des Fortschritts und der Gesellschaftlichkeit
und ist zugleich deren eigene Bedrohung.

Kein anderer Autor nach Kant hat diese Ambivalenz des Wahnsinns
dhnlich pointiert formuliert wie Hegel. In seiner Enzyklopcidie definiert
Hegel Wahnsinn zunéchst tibereinstimmend mit Kant als den »Fall, wo

107 Lockes Essay concerning Human Understanding (1690) definiert wif im
— fur das 18. Jahrhundert kanonischen — Gegensatz zu judgment. Vgl.
John Locke: An Essay Concerning Human Understanding [1690]. In:
ders.: Works. A New Edition, corrected. In ten Volumes. London: Tho-
mas Tegg u.a. 1823. Reprint: Aalen: Scientia 1963, Bd. 1, S. 145 (Book
2, Chapter XI, § 2). Vgl. zum Verhiltnis von Witz, Urteilskraft und Ein-
bildungskraft M. A. Goldberg: Wit and the Imagination in Eighteenth-
Century Aesthetics. In: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 16
(1958), S. 503-509; Karl-Otto Schiitz: Witz und Humor. In: Wolfgang
Schmidt-Hidding: Humor und Witz. Miinchen: Hueber 1963 (Europi-
ische Schlusselworter. Wortvergleichende und wortgeschichtliche Stu-
dien. 1), S. 161-244, hier: S. 167f.; Stanley Corngold: Wit and Judgment
in the Eighteenth Century: Lessing and Kant. In: MLN 102 (1987), S.
461-482.

108 Vgl. Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 537f. (4Anthro-
pologie § 51, BA 153).

66

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

der Mensch seine nur subjektive Vorstellung als objektiv sich gegenwcdir-
tig zu haben glaubt und gegen die mit derselben in Widerspruch stehende
wirkliche Objektivitit festhiilt.«'”® Wahnsinn wird fiir Hegel demnach
moglich aus dem Gegensatz von Konkretem und Abstraktem, Wirkli-
chem und Moglichen: Der Wahnsinnige verwechselt seine »subjektive«
Vorstellung mit dem »objektiv« Gegenwértigen, auch wenn es in Wider-
spruch zu seiner subjektiven Meinung steht. So fahrt Hegel fort:

»Aus dem eben Gesagten folgt, dal man die verriickte Vorstellung eine vom
Verrtickten fiir etwas Konkretes und Wirkliches angesehene leere Abstraktion
und blofle Moglichkeit nennen kann; denn wie wir gesehen haben, wird eben in
jener Vorstellung von der konkreten Wirklichkeit des Verriickten abstra-

hiert.«'°

Wer hier nun abermals einen eindeutigen Ausschluss des Wahnsinns aus
der Ordnung der Vernunft erkennen méchte, muss sich daran erinnern,
dass Hegel alles andere als ein Advokat des unmittelbar gegenwdrtigen
sinnlichen Eindrucks ist; nicht nur die Phdnomenologie des Geistes be-
vorzugt demgegeniiber jederzeit den Gedanken, der das Ergebnis einer
abstrahierenden und entgegenwdirtigenden Reflexion ist. In diesem Sinne
beschreibt Hegel nur einen Absatz zuvor die Notwendigkeit, das »Gefun-
dene und Empfundene« — die sinnliche Rezeptivitit also — »in Vorstel-
lungen« zu verwandeln und »dasselbe zugleich zu einem duferlichen
Gegenstande«'"" zu machen. »Nur wenn ich auf die eben angegebene Art
verfahre, bin ich bei Verstande und erhilt der mich erfiillende Inhalt sei-
nerseits die Form der Objektivitit.«''? Die Moglichkeit des Irrtums —
»Sowohl {iber mich selbst wie iiber die Aulenwelt kann ich mich nun al-
lerdings irren«'”® —, ja letztendlich die Moglichkeit des Wahnsinns als
Extrem des Irrtums ist damit der Struktur des Verstandes und der Ver-
stindigkeit eingeschrieben. Hegel folgt hier sehr prizise dem von Kant
beschriebenen Zusammenhang zwischen Zeichen und Wahnsinn und
schreibt diesen Zusammenhang wiederum in seine Analytik des Verstan-
des ein, in dem die »Verriicktheit« folgerichtig als eine »wesentliche Ent-
wicklungsstufe der Seele«''* erscheint.

109 Hegel: Werke (wie Anm. 86), Bd. 10, S. 167 (Enzyklopdidie der philoso-
phischen Wissenschaften § 408, Zusatz).

110 Ebd., S. 168.

111 Ebd, S. 166f.

112 Ebd, S. 167.

113 Ebd.

114 Ebd, S. 164.

67

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Der Mensch ist dasjenige Wesen, das die Moglichkeit des Wahnsinns
besitzt: Er hat »sozusagen das Vorrecht der Narrheit und des Wahn-
sinns.«'"> In Hegels Beschreibung des notwendigen Wahnsinns in aller
Verniinftigkeit liegt selbstverstdndlich eine auBlerordentliche kritische
Energie, die sich vor allem gegen die rationalistische und empiristische
Vorstellung einer objektiven Erkennbarkeit des Wirklichen wendet. Das
Thema des Wahnsinns hat demnach auch fiir Hegel seine Faszination
ebendort, wo es gilt, der rationalistischen Vernunft ihre Limitationen auf-
zuzeigen; die rationalistische Vorstellung einer sich selbst und seiner Er-
kenntnis gewissen Vernunft muss von hier aus als hochste Stufe der Ver-
blendung und des Wahns erscheinen. Die Ausfithrungen iber Wahnsinn
in der Enzyklopddie stehen damit in enger Beziehung zum philosophi-
schen Unternehmen Hegels insgesamt, welches, wie Adorno formuliert,
darauf zielt, die rationalistische Vernunft kritisch auf sich selbst anzu-
wenden, damit sie »der Male von Unvernunft heilend noch an ihrer eige-
nen Vernunft innewird, aber auch der Spur des Verniinftigen am Unver-
niinftigen.«'°

Witz als »Spiel«

In der Diskussion des Witzes hebt Kant das Element der »Leichtigkeit«
der Synthesenbildung hervor. Zwar stiftet das Vermogen Zusammenhén-
ge und ist insofern ein Erkenntnisorgan, aber es erkennt diese Zusam-
menhénge stets spielerisch, ohne Miihe, plotzlich — und mit einer Vor-
liebe fiir iberraschende und neue Zusammenhinge: »Des vergleichenden
Witzes Tun und Lassen ist mehr Spiel; das der Urteilskraft aber mehr
Geschifte.«''” Wenn der Witz allerdings vornehmlich ein Spiel ist — und
nicht ein seridses Geschdift —, dann ist sein Wirken nicht ohne Gefahren.
Das Spiel bezeichnet fiir Kant eine Freiheit von allen Kategorien des

115 Ebd., S. 168. Zum Wahnsinn als »wesentlicher Entwicklungsstufe der
Seele« fiir Hegel vgl. Gerhard Gamm: Der Wahnsinn in der Vernunft. Hi-
storische und erkenntniskritische Studien zur Dimension des Anders-
Seins in der Philosophie Hegels. Bonn: Bouvier 1981, S. 89-115; Daniel
Berthold-Bond: Hegel’s Theory of Madness. Albany: State University of
New York Press 1995, insbes. S. 37-70.

116 Theodor W. Adorno: Erfahrungsgehalt. In: ders.: Drei Studien zu Hegel
[1963]. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974 (Suhrkamp Taschenbuch
Wissenschaft. 110), S. 53-83, hier: S. 71.

117 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), S. 539 (4dnthropologie § 52,
BA 154).

68

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

Verstandes, die man als Vorgaben von Ordnung begreifen kann: Konti-
nuitit, Sinnhaftigkeit, Vorhersagbarkeit.'"®

Im zerstreuten Suchen nach Ahnlichkeiten zeigt sich die Freiheit des
Bezeichnungsvermogens von den Vorgaben der sinnlichen Wahrneh-
mung und vom eigenen Verstand. Wenn es sich hier um ein Vermogen
handelt, frei von dem Diktat einer gegebenen Ordnung einen Sinn zu kre-
ieren, dann kann dies nur moglich sein aufgrund des immanenten Poten-
tials, jederzeit auch Unsinn hervorzubringen. Wéhrend der Verstand
durch seine Kategorien an die Gesetze des Sinns gebunden bleibt, erhlt
der Witz — und das ihm zugeordnete Seelenvermdgen, die Einbildungs-
kraft — durch seine Freiheit zum v6lligen Unsinn die Moglichkeit, neuen
Sinn hervorbringen zu kénnen.

»Denn aller Reichtum der ersteren [der Einbildungskraft, O.K.]«,
hei3t es in der Kritik der Urteilskraft, »bringt in ihrer gesetzlosen Frei-
heit nichts als Unsinn hervor.«'" Einbildungskraft ist das Vermogen des
Unsinns, weil es das Vermdgen der Kombination und Rekombination
von Sinnpartikeln darstellt. Unsinn — die Absenz von Zusammenhingen
jeglicher Art — zeigt sich als die Grundlage jedes Sinns. »Unsinnigkeit«
als das »Unvermdogen, seine Vorstellungen auch nur in den zur Moglich-
keit der Erfahrung nétigen Zusammenhang zu bringen«, wird in Kants
Anthropologie mit einer Weiblichkeit assoziiert, die ihre Einbildungs-
kraft nicht zu béndigen vermag: Der Unsinnigkeit sei »in den Tollh4u-
sern [...] das weibliche Geschlecht, seiner Schwatzhaftigkeit halber, [...]
am meisten unterworfen«.'*’ Indem freilich die Unsinnigkeit der hochste
Ausdruck der Freiheit der Einbildungskraft darstellt, wird das Genie —
das Wesen mit einer besonders kréftigen Einbildungskraft und produkti-
vem Witz — unweigerlich in die Nachbarschaft jener baren Unsinn
2 Witz ist in der Anthropologie ein
schlechthin sprunghaftes und unberechenbares Vermdgen, und insofern
mindestens ebenso ein Unvermdgen wie ein Vermdgen. Die in ihm ange-
legte Tendenz zur Selbstiiberbietung — der Wille, Ahnlichkeiten unter un-
ghnlichen Dingen zu sehen — macht ihn suspekt. »Witz«, schreibt Kant,

schwatzenden Frauen gezogen.

118 Insofern verbindet sich der Begriff des >Spiels«< in der Kritik der Urteils-
kraft mit dem der >Freiheit« und wird zu einem zentralen Begriff in der
Beschreibung der Aktivitdt des »Genies<. Vgl. Winfried Sdun: Zum Be-
griff des Spiels bei Kant und Schiller. In: Kant-Studien 57 (1966), S.
500-518, hier: S. 504f.

119 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 421 (KdU § 50, B
202f., A 200).

120 Ebd., Bd. 6, S. 530 (Anthropologie, BA 144).

121 Vgl. Winfried Menninghaus: Lob des Unsinns. Uber Kant, Tieck und
Blaubart. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995, S. 26-45.

69

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»hascht nach Einfdllen; Urteilskraft strebt nach Einsichten. [...] Die Jagd auf
Witzwérter (bon mots), wie sie der Abt Troulet reichlich aufstellte, und den
Witz dabei auf die Folter spannte, macht seichte Kopfe, oder ekelt den griind-
lichen nach gerade an. Er [?] ist erfinderisch in Moden, d. i. den angenomme-
nen Verhaltungsregeln, die nur durch die Neuheit gefallen [...].«'*

Die Spannung zwischen Vermogen und Unvermdgen bezieht sich aller-
dings nicht nur auf die Frage der Seriositdt der Produkte des Witzes.
Schon im Begriff des Spiels ist eine Selbsttitigkeit des Vermogens an-
gelegt: Wer spielt, handelt nicht im Auftrag oder unter der Kontrolle ei-
nes anderen (Vermdogens).

So schildert Kant die Struktur der »Phantasterey« — einer milderen,
alltdglicheren Form der »Verrlickung« — als eine klassische Szene der
Selbstaffektion. Sie findet statt in der Sphére des Erwachens, in jenem
Zwischenraum zwischen Tag und Nacht also, in dem der Traum — die
vollstdndige Inbesitznahme des Verstandes durch seine Phantasie — endet
und das Wachsein beginnt. Dieses ist mit all den Konnotationen belegt,
die nicht nur bei Kant (man denke an die Semantik von »Aufklarung«)
dem Wortfeld des Sehens, der Klarheit, der Bewusstheit etc. zugeordnet
sind. Das Aufwachen und sein Pendant, das Einschlafen — diese Zwi-
schenstadien waren Kant suspekt genug, um sie moglichst radikal ver-
kiirzen und den Ubergang vom einen Zustand in den anderen moglichst
direkt erlangen zu wollen.'” Diese Zwischenstadien lassen sich mit der
Aktivitit des Wachtraums assoziieren, einer wiederum spielerischen Ein-
mischung »eingebildeter« Elemente in die sinnliche Wahrnehmung. Kant
schreibt:

»Wenn wir nach dem Erwachen in einer ldssigen und sanften Zerstreuung lie-
gen, so zeichnet unsere Einbildung die unregelméfige Figuren etwa der Bett-
vorhinge, oder gewisser Flecke einer nahen Wand zu Menschengestalten aus,
mit einer scheinbaren Richtigkeit, welche uns auf eine nicht unangenehme Art
unterhilt, wovon wir aber das Blendwerk den Augenblick wenn wir wollen zer-
streuen. [...] Geschieht etwas dem Ahnliches in einem hoheren Grade, ohne daf
die Aufmerksamkeit des Wachenden das Blendwerk in der tduschenden Einbil-
dung abzusondern vermag, so 146t diese Verkehrtheit einen Phantasten vermu-

ten.«'?*

122 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 539f. (dnthropolo-
gie § 52, BA 155).

123 Vgl. Jean-Baptiste Botul: Das sexuelle Leben des Immanuel Kant [1945].
Hrsg. und iibers. von Dieter Redlich und Angelika Riither. Leipzig: Re-
clam 2001, S. 50f.

124 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 894 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 22).

70

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

Indem es in einer scheinbar ordnungslosen Materie eine Ahnlichkeit zu
einer allgemeinen Vorstellung, einem allgemeinen Bild, erkennt und auf-
findet, kann das Subjekt sich selbst unterhalten und sich ein nicht unan-
genehmes Gefiihl verschaffen. Man konnte die Szene ebenso durch Kants
Beschreibung des »Witzes« erkldren — als eine durch das Erkennen von
»Ahnlichkeiten« vermittelte Beziehung eines Besonderen auf ein Allge-
meines —, ebenso aber auch als eine Vorwegnahme der synthetisierenden
Dynamik der Einbildungskraft. Indem der Witz die Kraft ist, »an der
Vorstellung gegenwirtiger Dinge einige unvollkommene Ahnlichkeit zu
vollenden« — wie etwa die Ahnlichkeit »unregelmiBiger Figuren der
Bettvorhinge« zu »Menschengestalten« —, betdtigt sich diese Verdhnli-
chung als »schopferische Dichtungsfahigkeit«, die den »einen oder ande-
ren chimérischen Zug [...] mit in die Empfindung einzeichnet«.'?

Kants Erzéhlung tiber das Aufwachen beschreibt eine Autosugge-
stion. Zwar schreibt Kant, dass »wir das Blendwerk den Augenblick
wenn wir wollen zerstreuen« konnten, aber sein Beispiel fiithrt das Ge-
genteil einer aktiven und kontrollierten Ausiibung der Einbildung durch
das einbildende Subjekt vor. Vielmehr verdeutlicht die Szenerie der Ver-
wandlung von »Flecken« in »Menschengestalten« den Zwang, der von
der durch die Einbildungskraft erfundenen und suggerierten Ahnlichkeit
ausgeht (»so wird dieses Hirngespenst [...] fiir eine wirkliche Erfahrung
gehalten werden miissen«).'*® Durch die Suggestion des Zusammenhangs
verdndert sich jedoch die Wahrnehmung der Materie. Sie richtet sich an
der Ahnlichkeit aus und verwandelt die »unregelmiBigen Figuren« in
den Kanon der RegelmaBigkeit und Schonheit schlechthin, die menschli-
che Gestalt. Die Evidenz des Zusammenhangs wird quasi-sinnlich: der
Aufwachende sieht, vermittelt {iber die Einwirkung seiner Einbildungs-
kraft, nicht mehr die »unregelméBigen Flecken«, sondern die regelméaBi-
ge »Menschengestalt«.

Man kann Kants Szenerie als Geschichte eines Einfalls lesen, in dem
Sinne, wie Friedrich Schlegel den »gewitzten« Einfall zum zentralen Or-
gan einer Erkenntnis machen wird, die nicht mehr durch ein denkendes
Subjekt regiert wird, sondern die sich in der Sprache (als dem Medium
des Denkens) ebenso unberechenbar wie unvorhersehbar ergibt. Der Ein-
fall erreicht fiir Schlegel eine solche Evidenz, dass ein »iiberraschend«
gesehener Zusammenhang nur als das geradezu anamnestische Wiederer-
kennen eines notwendig bereits dagewesenen, der Erkenntnis vorausge-
henden Zusammenhangs erscheinen kann. Der Verstand desjenigen, dem
etwas einfdllt, wird zur Bithne der Wiederbegegnung scheinbar alter

125 Ebd., S. 893 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 22).
126 Ebd. (Hervorhebung von mir, O.K.).

Al

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Freunde. »Manche witzige Einfille«, schreibt Schlegel, »sind wie das
iiberraschende Wiedersehen zwei befreundeter Gedanken nach einer lan-
gen Trennung.«127

Gefahren der Einbildungskraft: Methoden der
Tauschung - Identifikation, Sympathie: Einbildungskraft
als Medium der Vergesellschaftung

Im Paragraph 29 der Anthropologie geht es Kant darum, die von diesem
Vermogen ausgehenden Bedrohungen aufzuzeigen. Kant geht insbeson-
dere auf verschiedene Moglichkeiten der »Tauschung« ein, die sich aus
ihrem quasi-sinnlichen Charakter ergeben. »Die Téuschung durch die
Stéirke der Einbildungskraft des Menschen, schreibt Kant, »geht oft so
weit, daB3 er dasjenige, was er nur im Kopf hat, auler sich zu sehen und
zu fiihlen glaubt.«'*®

Welche Dinge aber bildet die Einbildungskraft ein? Kant gibt hier,
im Anschluss an Humes Ausfithrungen iiber das Vermogen, die Aus-
kunft, dass sie zumeist bei weitem nicht so ungewohnliche und kreative
Assoziationen hervorbringt, wie man es vielleicht erwarten konnte. Kant
schreibt: »Die Einbildungskraft ist indessen nicht so schopferisch, als
man wohl vorgibt. Wir konnen uns fiir ein verniinftiges Wesen keine an-
dere Gestalt als schicklich denken, als die Gestalt eines Menschen.«'?
Die Erzeugungen der Einbildungskraft folgen einem Gesetz des Erwart-
baren und Wahrscheinlichen. Wenn man sich an die bei Kant jederzeit
betonte Freiheit der Einbildungskraft erinnert — an ihr Potential also, al-
les Mogliche oder auch Unmdégliche, alles Sinnvolle oder auch Wahnsin-
nige sinnlich zu vergegenwirtigen —, dann mag diese Aussage zunichst
erstaunlich wirken. Wie kann es erkliart werden, dass sich die Einbil-
dungskraft bei ihren Schopfungen an ein bestimmtes Gesetz des Erwart-

127 Friedrich Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Hrsg. von
Ernst Behler unter Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans Eich-
ner. [Bisher:] Bd. 1-14, Bd. 16-23. Paderborn u. a.: Schéningh, Ziirich:
Thomas 1958-1995, Bd. 2, S. 171 (Athendums-Fragment, Nr. 37). Zur
romantischen Konzeption des >Einfalls< vgl. Philippe Lacoue-Labarthe
und Jean-Luc Nancy: The Literary Absolute. The Theory of Literature in
German Romanticism [1978]. Ubers. von Philip Barnard und Cheryl Le-
ster. Albany, N.Y.: State University of New York Press 1988 (Intersec-
tions: Philosophy and Critical Theory), S. 52-56.

128 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 481 (4nthropologie
§ 29, B 86, A 85%).

129 Ebd., S. 480 (Anthropologie § 29, B 85f., A 84).

72

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

baren und des Wahrscheinlichen hélt, wenn sie doch eigentlich alle Frei-
heit hitte, Unerwartetes zu erschaffen?

Kants Ausfithrungen tiber die »Stirke« der Einbildungskraft geben
eine Antwort auf diese Frage. Indem sie dasjenige zur Darstellung bringt,
was man fur real hilt, erfiillt sie die Erwartungen des Verstandes und
kann es daher erreichen, dass dieser ihre Darstellung fiir wahr hilt. Das
Erwartbare allein ist evident und glaubwiirdig. »Daher«, schreibt Kant,
»macht der Bildhauer oder Maler, wenn er einen Engel oder einen Gott
verfertigt, jederzeit einen Menschen. Jede andere Figur scheint ihm Teile
zu enthalten, die sich, seiner Idee nach, mit dem Bau eines verniinftigen
Wesens nicht zusammen vereinigen lassen (als Fliigel, Krallen, oder Hu-
fe).«'** Die meisten Geschépfe der Einbildungskraft sind demnach nicht
besonders ungewohnlich. Gerade darin liegt die eigentliche »Stérke« der
Einbildungskraft, und folglich ihre eigentliche Gefahr: Thre Assoziatio-
nen sind nicht auf den ersten Blick chimérisch, sondern mit allen schein-
baren Regeln der »Erfahrung« vereinbar (selbst dort, wo, wie im Fall der
Frage nach der Gestalt eines Engels oder Gottes, Erfahrung itiberhaupt
nicht moglich ist). Die Gefahr der Einbildungskraft liegt darin, dass sie
sich >naturalisiert<, dass ihre Schopfungen als selbstverstidndlich hinge-
nommen werden, so dass sie nicht mehr als Einbildungen erscheinen,
sondern als reale Erfahrungen.

In seinen weiteren Ausfithrungen iiber die »Stirke« erweitert Kant
die Moglichkeiten der Einbildungen iiber die Assoziation des »>Wahr-
scheinlichen« hinaus, indem er die Verbindung der Einbildungskraft mit
den Affekten bespricht. Die Assoziationen folgen nicht nur dem Gesetz
des allgemein fiir ywahr¢ Gehaltenen, sondern ebenso sehr dem Gesetz
der subjektiven Affekte. Die Einbildungskraft hat also zwei Methoden,
das sinnlich Anwesende mit einem Abwesenden zu verkniipfen: neben
dem »Wabhrscheinlichen« (demjenigen, das durch die Schemata des Ver-
standes verbiirgt wird) die affektive Neigung des Subjekts."!

130 Ebd., S. 480f.

131 Beide Arten der Assoziation bilden bereits bei Hume wesentliche Prinzi-
pien der Einbildungskraft. Im Treatise of Human Nature (1739/40) wird
dies insbesondere anhand des Mitleids vorgefiihrt (vgl. David Hume: A
Treatise of Human Nature. Hrsg. von David Fate Norton und Mary J.
Norton. Oxford: Oxford University Press 2000, S. 238f.). Die »Assozia-
tionsprinzipien«, schreibt Deleuze, »erhalten ihren Sinn nur in der Ver-
bindung mit den Affekten. Nicht nur sind es die affektiven Umsténde, die
die Ideenassoziationen lenken, sondern den Relationen selbst wird ein
Sinn, eine Richtung, eine Unumkehrbarkeit, eine AusschlieBlichkeit in
Funktion der Affekte zugewiesen« (Gilles Deleuze: Hume [1972]. In:
ders.: Die einsame Insel. Texte und Gespriache von 1953 bis 1974. Hrsg.

73

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Kant nennt zuerst das Beispiel des »Heimwehs«: »Das Heimweh der
Schweizer [...], welches sie befillt, wenn sie in andere Lander versetzt
werden, ist die Wirkung einer durch die Zurtickrufung der Bilder der
Sorgenfreiheit und nachbarlichen Gesellschaft in ihren Jugendjahren er-
regten Sehnsucht nach den Ortern, so sie die sehr einfachen Lebensfreu-
den genossen«."* Doch ist diese »Lebensfreude« der Jugend, wie Kant
erginzt, stets eine Fiktion. Falls die »Schweizer« wieder die Orte ihrer
Jugend aufsuchten, wiirden sie »in ihrer Erwartung sehr getduscht und so
auch geheilt«.'*

Schon das die Sehnsucht auslosende Begehren an sich ist ein Produkt
der Einbildungskraft, insofern der ersehnte Zustand (die »Sorgenfreiheit«
der Jugend) immer schon ein Bild, eine Projektion war. Wenn der heim-
kehrende »Schweizer« meint, sein Land habe sich in der Zeit seiner Ab-
wesenheit »sehr gedndert«, tduscht er sich dariiber, dass sein Blick nicht
mehr derjenige seiner Jugend ist, in der er sich als Teil einer »nachbarli-
chen Gesellschaft« vorgestellt hat.

Auch wenn Kant dies nicht ausfiihrt, konnen alle von ihm genannten
Beispiele auf Humes Assoziationsprinzipien der Nachbarschaft in Raum
und Zeit (die »Schweizer«), vor allem aber auf das der Ahnlichkeit zu-
riickgefiihrt werden. Der letztere Bezug ergibt sich vor allem durch den
aus einer Ahnlichkeit hervorgebrachten Akt der Identifikation, der sich
zur »sympathetischen« Ferneinwirkung steigern kann. Die Identifikation

von David Lapoujade. Ubers. von Eva Moldenhauer. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2003, S. 236-247, hier: S. 242). Vgl. Holger Wille: Inwiefern
ein Empirismus kein Empirismus bleiben kann — Zu David Humes Theo-
rie der Imagination im Traktat iiber die menschliche Natur (1739/40). In:
Reiz — Imagination — Aufmerksamkeit. Erregung und Steuerung von Ein-
bildungskraft im klassischen Zeitalter (1680-1830). Hrsg. von Jorn Stei-
gerwald und Daniela Watzke. Wiirzburg: Koénigshausen & Neumann
2003, S. 75-89.

132 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 481 (Anthropologie
$ 29, B 87f., A 86). Nur auf den ersten Blick wirkt es iiberraschend, dass
Kant sich hier auf das »Heimweh der Schweizer« bezieht. Dies hat seinen
Grund darin, dass die erste »wissenschaftliche< Untersuchung des Heim-
wehs als pathologischem Syndrom, J. Hofers Dissertatio Medica De NO-
2TAAIIA, oder Heimwehe (1688), sich ausschlieflich mit dem Heimweh
Schweizer Biirger auBerhalb der Schweiz beschiftigt. Spéter wurde die
Nostalgie auch als »Schweizerkrankheit« bezeichnet (vgl. K.-H. Gersch-
mann: Nostalgie. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hrsg. von
Joachim Ritter und Karlfried Griinder. Bd. 1-12. Basel, Stuttgart: Schwa-
be & Co 1971-2004, Bd. 6, Sp. 934f.).

133 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 481 (4nthropologie
§29,B 871, A 86).

74

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

macht eine sinnliche Affektion des anderen als eigene Affektion erfahr-
bar. Die Einbildungskraft versetzt den »Zuschauer«, wie bereits Rous-
seau beschrieben hat, in das Innere des »Akteurs« und lésst ihn eine (ver-
meinte) Affektion quasi-sinnlich spiiren. Ein starkes Gefiihl — wie etwa
Ekel — kann so, allein durch den Sichtkontakt vermittelt, von einem Sub-
jekt zum anderen augenblicklich tibergreifen. Kants schreibt, mit seinem
Beispiel aus der Sphire des Reiseberichts die phantastische Tétigkeit der
Einbildungskraft seinerseits vollziehend: »Der Anblick des Genusses
ekeler Sachen an anderen (z.B. wenn die Tungusen den Rotz aus den Na-
sen ihrer Kinder mit einem Tempo aussaugen und verschlucken) bewegt
den Zuschauer eben so zum Erbrechen, als die wenn ihm selbst ein sol-
cher GenuB aufgedrungen wiirde.«'**

Als eine gesteigerte und dynamisierte Variante der Identifikation
spricht Kant im folgenden Abschnitt die »Sympathie der Einbildungs-
kraft« an. Kant schreibt:

»Man kann zu allen diesen noch die Wirkungen durch die Sympathie der Ein-
bildungskraft zdhlen. Der Anblick eines Menschen in konvulsivischen, oder gar
epileptischen Zufillen reizt zu dhnlichen krampthaften Bewegungen [...], und
der Arzt, Hr. Michaelis, fiihrt an: dal3, als bei der Armee in Nordamerika ein
Mann in heftige Raserei geriet, zwei oder drei beistehende durch den Anblick
desselben plotzlich auch darin versetzt wurden [...]; daher es Nervenschwachen
(Hypochondrischen) nicht zu raten ist, aus Neugierde Tollhduser zu be-

suchen.«'*®

»Sympathie« ist eine Krankheit des »Zufalls«: Sie fillt plotzlich »beiste-
hende« Personen an und »versetzt« sie unvermittelt in die Lage eines an-
deren Befallenen. Kant versteht »Sympathie« demnach nicht (im Sinne
des 18. Jahrhunderts) als >Mitleid< und noch weniger (im >modernenc
Sinne des Wortes) als Bezeichnung fiir eine >Zuneigung« oder »Affinitat«
einer Person zu einer anderen — obgleich bereits Hume >sympathy< in
diesem Sinne gebraucht —, sondern als die okkulte Macht der Einbil-
dungskraft, durch bloBen Blickkontakt sinnliche Affektionen von einem
Subjekt zu einem anderen zu vermitteln. Die Quelle fiir Kants Verstand-
nis von »Sympathie« kann entsprechend eher in der Naturphilosophie der
frithen Neuzeit als in der zeitgendssischen Vermogenslehre ausgemacht
werden. »Sympathie« bezeichnet hier die Vorstellung einer Wechselwir-
kung zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos, die es ermdglicht, Din-

134 Ebd. (Anthropologie § 29, BA 86).
135 Ebd,, S. 482 (4dnthropologie § 29, B 87f., A 88).

75

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ge zu Heilzwecken einzusetzen, die qua »natiirlicher Magie« (magia na-
turalis) in Korrespondenz zu der Erkrankung stehen.'*

Kant begreift die durch »Sympathie« entstandenen Korrespondenzen
nicht als Zeichen eines universellen Zusammenhangs, sondern im Gegen-
teil als radikale Unterbrechung. Durch sie kann der Mensch »plé6tzlich«
aus der Kontinuitdt seiner Erfahrung herausgerissen und buchstéblich
»versetzt« werden. So leitet Kant in der Anthropologie das Wort »Ver-
riickung« daraus ab, dass sie einen »ganz verschiedenen Standpunkt« be-
nennt, »worein, so zu sagen, die Seele versetzt wird, und aus dem sie alle
Gegenstinde anders sieht«."”” Das »Tollhaus« erscheint in dieser Lage
als die einzige Moglichkeit, eine Epidemie der Zufilligkeiten zu verhin-
dern. Wenn die Einbildungskraft die Grenzen von >auflen< und »innen¢
tiberspringt, helfen nur noch Mauern.

Kants Modell der Einbildungskraft in der Anthropologie griindet in
einer impliziten Theorie der Gemeinschaft und Vergemeinschaftung. Die
Einbildung »versetzt« das Ich in die eingebildete Position des anderen
und ldsst es phantasmatisch an dessen Affektion teilhaben. Was Kant als
»Sympathie der Einbildungskraft« bezeichnet, ist eine Erweiterung des
Gedankens der Identifikation um die Annahme, dass schon das Anzei-
chen der Reaktion auf eine solche das Gefiihl der teilnehmenden Mit-Af-
fektion auslosen kann. Die »Sympathie« ist die Identifikation: Sie negiert
die Grenzen zwischen einem Ich und dem anderen und schafft die Fik-
tion eines »wir«. Insofern die Einbildungskraft fiir Kant ein sinnliches
Vermdgen ist — sie ist »jederzeit sinnlich«,'*® heiBt es in der Kritik der
reinen Vernunft —, ist die durch sie begriindete Gemeinsamkeit allerdings
notwendig eine Gemeinsamkeit des Leidens und Erleidens. Die Gemein-
schaft der »Sympathie« ist eine Raserei, ein epileptischer »Zufall«. Die
Mit-Affektion 16st fiir Kant nicht, wie das >Mitleid< fiir Rousseau, eine
sozusagen dialektische Bewegung — aus dem Ich heraus und zu diesem
zuriick — aus, sondern sie verbleibt in einem reinen Aufler-sich-sein: im
Versetztsein und also in der » Verriicktheit«.

136 Vgl. Heinz Schott: Sympathie als Metapher in der Medizingeschichte. In:
Wiirzburger medizinhistorische Mitteilungen 10 (1992), S. 107-127, bes.
S. 109f; Joseph Vogl: Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des 6konomi-
schen Menschen. Miinchen: sequenzia 2002, S. 87-107.

137 Vgl. Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 531 (4Anthro-
pologie § 49, BA 146f.).

138 Ebd., Bd. 2, S. 178 (KrV, A 124).

76

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Hypochondrie als Pathologie der Mit-Affektion -
Wahnsinn als hermeneutische Pathologie

Eine fiir Rousseau wie auch fiir Kant besonders wichtige Art und Weise
der Wirkung der Einbildungskraft ist nun, dass sie die Erfahrungen (das
Denken, die Gefiihle) des anderen erfahrbar macht, gleichsam als wdren
es die eigenen Erfahrungen. Wihrend Rousseau die durch die Einbil-
dungskraft ermoglichte Form der Vergemeinschaftung auf das Mitleid
beschrinkt, stellt dieses fiir Kant nur eine — und keineswegs eine beson-
ders hoch einzuschitzende — Moglichkeit des Bezugs zum anderen dar.
Die Einbildungskraft ist fiir Kant nicht blo das »Vermdgen« des Mit-
leids, sondern das Vermogen der Teilhabe ebenso wie des Bezeichnens
(als »Witz«) und also allgemein der Kommunikation und Mitteilung.
Man kann sogar sagen, dass es das »Vermogen« iiberhaupt als eine Er-
moglichung des Moglichen — des potentiell Zukiinftigen oder Gegenwér-
tigen — ist im Gegensatz zu den Sinnesvermdogen, die auf das Aktuelle
und Wirkliche beschrinkt sind. Allerdings darf das »Vermdgen« hier wie
auch sonst nicht nur als die Moglichkeit der Ausiibung einer vorhande-
nen Befdhigung verstanden werden, sondern mindestens ebenso als ein
Zwang, das Eingebildete wahrzunehmen.

Wenn die Einbildungskraft das fundamentale Vermogen der Verge-
meinschaftung (als Grundvermogen der Mitteilung) ist, dann ist es zu-
gleich — und dieses >zugleich« ist keine empirische Zufilligkeit, sondern
es folgt aus der transzendentalen Struktur der Einbildungskraft und dem
von ihr Erméglichten — das Vermogen der Tauschung, der Verstellung,
der Blendung und Verblendung, der Liige und also des >Scheins<. Wenn
Kant die »biirgerliche« Gesellschaft zu Beginn des Versuchs iiber die
Krankheiten des Kopfes als eine Gesellschaft der Téauschung und Dissi-
mulation charakterisiert, dann bedeutet dies kaum, dass Kant sich auf ei-
ne wie auch immer satirische oder gar >rousseauistische< Art und Weise
von seiner zeitgenodssischen Gesellschaft distanzieren will. Vielmehr
zeigt sich hier die Einsicht, dass eine »biirgerliche« Gesellschaft nur eine
Gesellschaft der Einbildungskraft, der Einbildungen sein kann und dass
diese Gesellschaft stets potentiell eine der Tduschung und Verstellung, ja
selbst der »Narrheit« und des Wahnsinns sein muss.

Der Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes ist demzufolge ein
Versuch iiber die Pathologien der Gesellschaft, die von den Bedingungen
der Moglichkeit der Gesellschaft selbst hervorgebracht werden. Mit an-
deren Worten fragt Kant nicht danach, ob Geisteskrankheiten soziale Ur-
sachen haben, sondern es geht ihm darum, zu zeigen, wie die in der Ein-
bildungskraft begriindete Moglichkeit der Mitteilung und Vergemein-
schaftung zugleich den Wahnsinn als Pathologie der Gesellschaftlichkeit

77

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

produziert. Eine pathologische Storung der Gesellschaft ist der Wahnsinn
in den Varianten, die Kants Versuch beschreibt, weil er entweder eine
Unterbrechung der gesellschaftlichen Mitteilung und einen Ausschluss
des Wahnsinnigen mit sich bringt — wie im Falle der »Narrheit« — oder
aber, indem er geradezu umgekehrt eine Ubersteigerung der Mitteilung
mit sich bringt, die die Menschen in eine nicht mehr kontrollierbare,
irrationale »Masse« verwandelt — wie im Fall der »Schwérmerei«.

Im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes ist es zundchst die Hy-
pochondrie, die den Zusammenhang der »Verriickung« zur Thematik der
Gemeinschaft verdeutlicht. »Die phantastische Gemiitsbeschaffenheit,
schreibt Kant, »ist nirgend gemeiner als in der Hypochondrie.«'** Wenn
Kant die Hypochondrie im Versuch als ausfiihrlichstes Paradigma einer
Auspriagung der »Verriicktheit« behandelt, dann wohl nicht nur wegen
ihrer »gemeinen« Verbreitung, sondern auch, weil ihre Charakteristik
durch die Struktur der »Einzeichnung« fremder Zeichen in die eigene
Wahrnehmung definiert ist. Kant schreibt:

»Der Hypochondrist hat ein Ubel, das, an welchem Orte es auch seinen Haupt-
sitz haben mag, dennoch wahrscheinlicher Weise das Nervengewebe in allerlei
Teilen des Korpers unstetig durchwandert. Es ziehet aber vornehmlich einen
melancholischen Dunst um den Sitz der Seele, dermaflen, dall der Patient das
Blendwerk fast aller Krankheiten, von denen er nur horet, an sich selbst
fiihlt.«'*

Der Hypochonder leidet zwar unter einem realen »Ubel«, aber sein Lei-
den multipliziert sich durch die Neigung des Hypochonders, jede Krank-
heit, von der er hort, fiir diejenige zu halten, unter der er leidet. Durch
den »melancholischen Dunst«, den die Hypochondrie verursacht, fiihlt er
augenblicklich jede Krankheit, von der er »nur horet«. Auch der Hypo-
chonder verwechselt also »Zeichen« und »Bezeichnetes« und auch seine
Variante des Wahns ist eine sprachliche und semiotische Verriickung.
Angestoflien von einer vagen und »unsteten« Affektion seines Gemiits
durch den Kérper, sucht der Hypochonder nach einem Namen und nach
einer Ursache fiir sein »Ubel«, um dann jede sich anbietende Krankheit
augenblicklich an sich aufzufinden und vermittelt iiber eine Affektion
des Korpers durch das Gemiit tatséichlich zu fiihlen. Sein innerer Zustand
ist nichts anderes als ein Einfallstor fiir die Analogie mit dem AuBeren.
Die Wahrnehmung des eigenen korperlichen Zustands ist beim Hy-
pochonder somit krankhaft {iber duflere Zeichen vermittelt: Er befindet
sich stets auf der Suche nach Ahnlichkeiten zwischen den eigenen Symp-

139 Ebd., Bd. 1, S. 895 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 25).
140 Ebd.

78

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

tomen und den Krankheiten, von denen er hort. Insofern das Auffinden
solcher Ahnlichkeiten, das bei »fast allen Krankheiten« gelingt, von de-
nen er hort, augenblicklich das tatsdchliche Empfinden der jeweiligen
Krankheiten bewirkt, ist die Hypochondrie der Name fiir ein krankhaft
rezeptives Verhiltnis zum Sprechen (und Schreiben) iiber Krankhei-
ten."! Das Leiden des Hypochonders kann sich entsprechend unendlich
potenzieren, wenn er in medizinischer Literatur nicht mehr nur nach den
Ursachen fiir sein anfingliches »Ubel« sucht, sondern beginnen muss,
auch noch fiir jedes angelesene »Ubel« eine Ursache zu suchen. Der Hy-
pochonder, schreibt Kant, »redet daher von nichts lieber als von seiner
UnpiBlichkeit, lieset gerne medizinische Biicher, findet allenthalben sei-
ne eigene Zufille, in Gesellschaft wandelt ihn auch wohl unvermerkt sei-
ne gute Laune an, und alsdann lachet er viel, speiset gut, und hat gemei-
niglich das Ansehen eines gesunden Menschen. «'**

Wenn man folglich die Hypochondrie als eine Krankheit der Lese-
sucht, der wahnhaften und abhingigen Lektiire (»addictive reading«)'*
bezeichnen kann, dann wird man zugleich sagen miissen, dass Kant hier
nicht etwa eine zu ausgiebige Lektiire als solche kritisiert, sondern die
Methode des Lesens: die Identifikation. Der hypochondrische Leser ist
ein »einfiihlender« Leser, eine Technik, die sich gleichermaflen auf den
Witz (das Erkennen von Ahnlichkeiten zwischen dem Gelesenen und
dem eigenen Korperzustand) wie auf die »Sympathie der Einbildungs-
kraft« (das durch das Erkennen von Ahnlichkeiten mogliche Vermogen
der Identifikation) zuriickfiihren ldsst. Wenn schon Rousseau die Identifi-
kation nicht als eine stabile Beziehung zwischen zwei Subjekten versteht,
entfaltet sie bei Kant explizit eine destabilisierende Dynamik, die zu ei-
ner Potenzierung des Wahns fiihren kann.

Die »Verriicktheit« oder »Phantasterei« ist mit anderen Worten eine
Krankheit der iibersteigerten Mit-Empfindung und Mit-Affektion. Kant
beschreibt sie als ein strukturelles AulBer-sich-sein, eine Raserei der

141 Vgl. Peter D. Fenves: A Peculiar Fate. Metaphysics and World-History in
Kant. Ithaca, London: Cornell University Press 1991, S. 211f. Zur Hypo-
chondrie als Mode- und Lektiirekrankheit in medizinischen Diskursen
des 18. Jahrhunderts vgl. Ulrich Nassen: Triibsinn und Indigestion. Zum
medizinischen und literarischen Diskurs iiber Hypochondrie im 18. Jahr-
hundert. In: Fugen. Deutsch-Franzosisches Jahrbuch fiir Text-Analytik.
Hrsg. von Manfred Frank, Friedrich A. Kittler und Samuel Weber. Olten,
Freiburg i.Br.: Walter 1980, S. 171-186.

142 Kant: Werke in sechs Bidnden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 895 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 25).

143  Fenves: A Peculiar Fate (wie Anm. 141), S. 211.

79

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Empfindung in privater wie auch 6ffentlicher (und in beiden Féllen somit
politischer) Hinsicht:

»Einerlei Vorstellung wirkt nach dem verschiedenen Gemiitszustande der Men-
schen in ganz unterschiedlichen Graden auf die Empfindung. Es gibt daher eine
Art von Phantasterei, die jemanden blo deswegen beigemessen wird, weil der
Grad des Gefiihls, dadurch er von gewissen Gegensténden geriihrt wird, vor die
MaiBigung eines gesunden Kopfes ausschweifend zu sein geurteilt wird. Auf
diesen FuB ist der Melancholicus ein Phantast in Ansehung der Ubel des Le-
bens. Die Liebe hat iiberaus viel phantastische Entziickungen, und das feine
Kunststiick der alten Staaten bestand darin, die Biirger fiir die Empfindung der

offentlichen Wohlfahrt zu Phantasten zu machen.«'*

Eine Variante der Hypochondrie ist die von Kant im Versuch als » Wahn-
sinn« (im engeren Sinn) bezeichnete Gemiitskrankheit. »Der Wahnsinni-
ge«, schreibt Kant, »siehet oder erinnert sich der Gegensténde so richtig
wie jeder Gesunde, nur er deutet gemeiniglich das Betragen anderer
Menschen durch einen ungereimten Wahn auf sich aus und glaubet da-
raus wer weill was vor bedenkliche Absichten lesen zu konnen, die jenen
niemals in den Sinn kommen. Wenn man ihn hért, so sollte man glauben,
die ganze Stadt beschiftige sich mit ihm.«'*> Mit einem Begriff, der spi-
ter gebriduchlich wurde, kann man »Wahnsinn« in Kants Beschreibung
als Paranoia verstehen: als Beobachtungs- bzw. Verfolgungswahn, der
wahnhaften Gedanken iiber eine externen Beeinflussung und Bedrohung
des eigenen Ich beinhaltet. Der »wahnsinnige« Paranoiker bezieht nicht,
wie der Hypochonder, eine Form des Sprechens (etwa der medizinischen
Literatur) auf seinen korperlichen Zustand, sondern er versteht jegliches
Sprechen als ein gegen ihn gerichtetes und ihn bedrohendes Sprechen.
Der »Wahnsinnige« ist in gewisser Weise die symmetrische Gegenfigur
zum »Hypochonder«, denn wo jener jeden Sprechakt zwanghaft in sich
aufnimmt und als korperlichen Zustand umsetzt, sieht dieser eine zukiinf-
tige Bedrohung seiner Person durch die Sprechakte der anderen.

Auch »Wahnsinn« (im engen Sinn) ist eine Krankheit der Sprache.
Wie der Hypochonder ist der »Wahnsinnige« durch eine zwanghafte Re-
zeptivitdt geprigt, durch die Abhiingigkeit vom Sprechen der Anderen,
dem er immer eine lebensnotwendige Bedeutung zuweist, denn nur hier
kann er Anzeichen iiber kiinftige Gefahren erkennen. Jeder beobachtete
Austausch wird zum Anzeichen einer kiinftigen Bedrohung: »Die Markt-
leute, welche miteinander handeln und ihn etwa ansehen, schmieden An-

144 Kant: Werke in sechs Bédnden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 896 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 25).
145 Ebd., S. 897 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 26).

80

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

schldge wider ihn, der Nachtwéchter rufet ihm zum Possen, und kurz er
siehet nichts als eine allgemeine Verschworung wider sich.«'** Auch
wenn Kant den Namen Rousseaus in diesem Zusammenhang nicht
erwihnt, wird es den Zeitgenossen nicht schwer gefallen sein, in der Be-
schreibung des Krankheitsbildes des »Wahnsinns« den beriihmtesten Pa-
ranoiker des 18. Jahrhunderts wiederzuerkennen. In seinen Anthropolo-
gievorlesungen nennt Kant Rousseau explizit als Beispiel fiir den Verfol-
gungswahn.'*” Es ergibt sich die ironische Folgerung, dass ausgerechnet
der Theoretiker eines Naturzustands ohne jede Einbildungskraft fiir Kant
eine »phantastische« Abhéngigkeit vom gesellschaftlichen Sprechen auf-
weist.

Wahnsinn und »sensus communis«

Wahnsinn ist ein Produkt der Gesellschaftlichkeit: Er wire ohne den
Raum des Fiktionalen und des Phantastischen, den die Sprache als Me-
dium der Gesellschaftlichkeit er6ffnet, nicht denkbar. Zugleich aber be-
endet er auch die Gesellschaft, insofern Wahnsinn gerade durch die Un-
fahigkeit von Kommunikation und Mitteilung bestimmt wird. Kants Ana-
lyse ldsst keinen Zweifel daran, dass diese Dissoziation des Wahnsinni-
gen aus dem Raum der Gesellschaft aus einer strukturellen Gegebenheit
der Sprache folgt. In dem Raum zwischen Signifikant und Signifikat er-
offnet die Einbildungskraft ein Feld der Tduschung, der Fiktion, der Lii-
ge und also des Wahns in allen seinen Facetten.

Deutlicher als im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes hat
Kant diesen Aspekt seiner Theorie des Wahnsinns in der Anthropologie
angesprochen. »Das einzige allgemeine Merkmal der Verriicktheit,
schreibt Kant,

146 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 897 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 26).

147 »Rousseau«, so kann man in einer Mitschrift der Anthropologievorlesun-
gen Kants nachlesen, »war ein Mann von groBer Laune, hatte aber auch
wunderliche Grillen, und einen groBen Hang zum Argwohne; er glaubte
immer Rénke zu bemerken, so daf seine Phantasie sehr nahe an Wahn-
sinn grénzte. [...] Rousseau hatte eine eingebildete Grille, da er glaubte,
alle Menschen verschworen sich gegen ihn« (zit. nach Brandt: Kritischer
Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht [wie
Anm. 10], S. 316). Zu einer Lektiire der Kulturtheorie Rousseaus als pa-
ranoider Verschworungstheorie vgl. John Farrell: Paranoia and Moder-
nity. Cervantes to Rousseau. Ithaca, NY, London: Cornell University
Press 2006, S. 251-278 (»Rousseau’s Great Plot«).

81

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»ist der Verlust des Gemeinsinnes (sensus communis), und der dagegen eintre-
tende logische Eigensinn (sensus privatus), z.B. ein Mensch sieht am hellen Ta-
ge auf seinem Tisch ein brennendes Licht, was doch ein anderer Dabeistehende
nicht sieht, oder hort eine Stimme, die kein anderer hort.«'*®

Die Anthropologie entwickelt damit eine neue Bestimmung dessen, was
Wahnsinn allgemein genannt werden kann und was die einzelnen Phéno-
mene des Wahns vereint. Der Wahnsinnige kann nicht Teil einer Ge-
meinschaft (communitas) sein, er ist per se alleine (privat). In diesem
Sinn ist der Wahnsinn sowohl der Definition des Versuchs als auch der
der Anthropologie gemil die Singularitdt, die absolute Unvermitteltheit
einer unbegrenzten Subjektivitit, die sich jeder Befdhigung zur Kommu-
nikation entzieht.'*’

Kant bestimmt den sensus communis anders als seine Vorgidnger im
18. Jahrhundert. Bei den meisten Autoren des 18. Jahrhunderts, vor allem
in der englischen Moralphilosophie (Adam Smith, Hume) wird der com-
mon sense als ein (natiirliches) Gefiihl fiir Gesellschaftlichkeit, fiir dsthe-
tischen Geschmack und fiir richtiges moralisches Verhalten bestimmt.'*
Fiir Kant ist der sensus communis dagegen kein Gefiihl fiir eine bereits
bestehende Gemeinschaft, sondern eher (im Gegenteil) die Grundlage fiir
Kommunikation und Sozialitit. Diese neue Interpretation des sensus
communis nimmt Kant in der Kritik der Urteilskraft vor. In § 40 heilt es:

»Unter dem sensus communis aber mufl man die Idee eines gemeinschaftlichen
Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermogens verstehen, welches in seiner Refle-
xion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Riicksicht
nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten
und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen,
welche leicht fiir objektiv gehalten werden konnten, auf das Urteil nachteiligen
EinfluB haben wiirde.«"'

148 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 535 (Anthropologie
§ 50, B 151).

149 Vgl. Avital Ronell: Taking it Philosophically: Torquato Tasso’s Women
as Theorists. In: dies.: Finitude’s Score. Essays for the End of the Mil-
lennium. Lincoln, London: University of Nebraska Press 1994, S. 129-
158, hier: S. 156.

150 Vgl. Astrid von der Liihe: Aisthesis — synaisthesis — sensus communis.
Shaftesburys Entdeckung des moralischen Gefiihls. In: Synésthesie. In-
terferenz — Transfer — Synthese der Sinne. Hrsg. von Hans Adler. Wiirz-
burg: Kénigshausen & Neumann 2002, S. 185-203.

151 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 389 (KdU § 40, B
157).

82

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

In erster Linie also ist der sensus communis die »Idee eines gemein-
schaftlichen Sinnes«. Er ist also zunéchst ein Sinn fiir die Gemeinschaft-
lichkeit der im dsthetischen Urteil frei miteinander arbeitenden Erkennt-
niskrifte (Verstand und Einbildungskraft). Der sensus communis aesthe-
ticus ist demnach ein Sinn der Sinne, eine Wahrnehmung der eigenen
Wahrnehmung, die einen »Konsensus der Erkenntniskrifte«'> fiihlbar
macht. Gegen die Tradition der common-sense-Philosophie des 18. Jahr-
hunderts greift Kant damit auf eine historisch dltere Bestimmung des
sensus communis zuriick: Die Beschreibung eines inneren Sinnes, der die
Einheit der duBeren Sinne herstellt, miteinander vermittelt und somit ein
Sinn fiir die Gemeinschaft der Sinne ist, ldsst sich in diesem Sinn bereits
bei Aristoteles finden.'*

Der sensus communis nimmt »in seiner Reflexion auf die Vorstel-
lungsart jedes andern in Gedanken [...] Riicksicht«, heifit es in der Kritik
der Urteilskraft. Die Vorstellungsart ist allerdings keine konkrete Vor-
stellung, keine bestimmte Meinung und kein bestimmtes Urteil, sondern
viel eher die Struktur der Vorstellungen und also der Vorstellbarkeit. Der
sensus communis nimmt also auf die allen Menschen gleichsam gegebe-
ne apriorische Struktur der Erkenntnisvermogen Riicksicht, durch die
allein Erfahrung moglich ist: die Sinnlichkeit und ihre apriorischen Be-
dingungen, deren Zusammenspiel zum Zweck der Erkenntnis Kant in der
Kritik der reinen Vernunft beschreibt. In diesem Sinn schreibt Kant, der
Gemeinsinn sei die »Wirkung aus dem freien Spiel unserer Erkenntnis-
krifte«. !>

Erst aus diesem Sinn fiir die Sinnlichkeit, fiir die allen Menschen ge-
meinsame Endlichkeit, erwéchst fiir Kant die transzendentalpolitische
Bedeutung des sensus communis.'> Indem der Urteilende auf die »Vor-
stellungsart« aller anderen potentiell urteilenden Menschen a priori

152 Hans Graubner: »Mitteilbarkeit« und »Lebensgefiihl« in Kants >Kritik
der Urteilskraft<. Zur kommunikativen Bedeutung des Asthetischen. In:
Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik.
Hrsg. von Friedrich A. Kittler und Horst Turk. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1977, S. 53-75, hier: S. 63.

153 Vgl. Waltraud Naumann-Beyer: Zwei Bedeutungen von Gemeinsinn und
ihr Zusammentreffen in Kants Begriff sensus communis aestheticus. In:
Synésthesie. Interferenz — Transfer — Synthese der Sinne. Hrsg. von Hans
Adler. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2002, S. 213-224, hier: S.
214f.

154 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 321 (KdU § 20, B
65).

155 Vgl. Graubner: »Mitteilbarkeit« und »Lebensgefiihl« in Kants >Kritik der
Urteilskraft< (wie Anm. 152), S. 63f.

83

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»Riicksicht nimmt«, hélt er sein Urteil »gleichsam an die gesamte Men-
schenvernunft«, um es dadurch entprivatisieren, seinen privaten Bedin-
gungen, Interessen und Vorurteilen entziehen. Die beiden grofen »>Tradi-
tionslinien< der Bestimmung des sensus communis — als Sinn fiir die Ge-
meinsamkeit der Sinne einerseits und als Sinn fiir eine menschliche
Gemeinschaft andererseits — kommen demnach in Kants Bestimmung
des Begriffs zusammen, wobei die politische Bedeutung erst an die trans-
zendentaldsthetische ankniipft. In den zahlreichen neueren Kommentaren
zur politischen Bedeutung des sensus communis in der Kritik der Urteils-
kraft, die durch Hannah Arendt angeregt wurden, wird dieser Zusammen-
hang oft nicht erkennbar.'*®

Aus diesem Zusammenhang heraus wird einsichtig, dass der Kant-
sche sensus communis komplexer strukturiert ist, als etwa Hannah
Arendt es beschreibt.'”” Es handelt sich nicht einfach um die Vergegen-
wirtigung der gesamten Menschheit im Verstand des Urteilenden durch
die Einbildungskraft,'*® sondern um die Vergegenwirtigung der apriori-
schen Strukturen, die aller Erfahrung und jedem Urteil zugrunde liegen.
Der Gemeinsinn ist nicht die empirische Erfahrung und nicht einmal die
Einbildung einer Gemeinsamkeit; ihre transzendentalpolitische Bedeu-

156 Vgl. Ernst Vollrath: Grundlegung einer philosophischen Theorie des Po-
litischen. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1987, S. 257-288; Tho-
mas Gutschker: Asthetik und Politik. Anniherungen an Kants politische
Philosophie. In: Kant als politischer Schriftsteller. Hrsg. von Theo Stam-
men. Wiirzburg: Ergon 1999, S. 43-56; Bernadette Meyler: What is Poli-
tical Feeling? In: Diacritics 30 (2000), H. 2, S. 25-42; Heinz Paetzold:
Die Bedeutung von Kants Dritter Kritik fiir die politische Philosophie in
der Postmoderne. Zu Hannah Arendts Lektiire der »Kritik der Urteils-
kraft« als Kants Politische Philosophie. In: Kants Schliissel zur Kritik des
Geschmacks. Asthetische Erfahrung heute — Studien zur Aktualitit von
Kants »Kritik der Urteilskraft«. Hrsg. von Ursula Franke. Hamburg: Mei-
ner 2000 (Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft:
Sonderheft), S. 189-208; Markus Arnold: Die harmonische Stimmung
aufgeklirter Biirger. Zum Verhiltnis von Politik und Asthetik in Imma-
nuel Kants »Kritik der Urteilskraft«. In: Kant-Studien 94 (2003), S. 24-
50.

157 Vgl. Esposito: Communitas (wie Anm. 24), S. 119-130; Seyla Benhabib:
Hannah Arendt. die melancholische Denkerin der Moderne. Erweiterte
Ausgabe. Ubers. von Karin Wordemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp
2006 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 1797), S. 291-301.

158 Vgl. Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philoso-
phie. Hrsg. und mit einem Essay von Ronald Beiner. Ubers. von Ursula
Ludz. Durchgesehene Taschenbuchauflage. Miinchen, Ziirich: Piper
1998, S. 60.

84

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

tung liegt vielmehr darin begriindet, dass sie eine Angemessenheit von
Begriffen zu Anschauungen und also von >Sprache« zu >Welt« suggeriert,
welche die Mitteilbarkeit von Erfahrung ermoglicht. Statt eines quantita-
tiv gemessenen Konsenses — Kant spricht abschitzig von »Stimmen-
sammlung und Herumfragen bei andern wegen ihrer Art zu empfin-
den«'™ — ist der sensus communis die Voraussetzung der Moglichkeit
von Mitteilung.

»Also nur unter der Voraussetzung, dafl es einen Gemeinsinn gebe (wodurch
wir aber keinen dufleren Sinn, sondern die Wirkung aus dem freien Spiel unsrer
Erkenntniskrifte, verstehen), nur unter der Voraussetzung, sage ich, eines sol-
chen Gemeinsinns kann das Geschmacksurteil gefillt werden.«'*

Diese Voraussetzung setzt die reine Potentialitdt von Mitteilung und also
die Mitteilbarkeit (eines Urteils) voraus. Der sensus communis teilt keine
bestimmten Werte oder Gedanken mit — er teilt iiberhaupt nichts mit,
sondern fordert lediglich die Mdglichkeit von Mitteilung iiberhaupt ein.
Hans-Georg Gadamer hat in dieser Ausrichtung des sensus communis
durch Kant eine »inhaltliche Entleerung und Intellektuierung«'®" des Ge-
meinsinns im Vergleich zur vorherigen Tradition gesehen, die den Ge-
schmack (exemplarisch bei Gracian) noch als »Bildungsideal«'®* konzi-
piert habe. Dieser Vorwurf ist jedoch unberechtigt, denn Kant gibt mit
der Verbindung zu den apriorischen Strukturen der Erkenntnis durchaus
eine inhaltliche Bestimmung des sensus communis: Nicht zuletzt das Kri-
terium der Mitteilbarkeit.'®®

Die im Gemeinsinn erfahrbare Harmonie zwischen den frei spielen-
den Erkenntnisvermogen teilt einen »zweckmifigen Zustand des Ge-
miits« in der Verbindung von Begriff und Anschauung und also nichts
anderes als die Mitteilbarkeit des Gefiihls mit.

»Nur da, wo Einbildungskraft in ihrer Freiheit den Verstand erweckt, und die-
ser ohne Begriffe die Einbildungskraft in ein regelmifliges Spiel versetzt: da

159 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 374 (KdU § 31, B
135, A 133).

160 Ebd., S. 321 (KdU § 20, B 64f.).

161 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik [1960]. 6. Aufl. Tiibingen: Mohr 1990, S. 35.

162 Ebd, S. 41.

163  Vgl. Graubner: »Mitteilbarkeit« und »Lebensgefiihl« in Kants >Kritik der
Urteilskraft< (wie Anm. 152), S. 60f.

85

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

teilt sich die Vorstellung, nicht als Gedanke, sondern als inneres Gefiihl eines
zweckmiiigen Zustandes des Gemiits, mit.«'®*

Im néchsten Satz folgert Kant aus diesem Argument, dass dem Ge-
schmack — den er zuvor mit dem sensus communis identifiziert hat — kei-
ne geringere Aufgabe zugemutet werden kann als die Beurteilung der
Mitteilbarkeit eines Gefiihls a priori: »Der Geschmack ist also das Ver-
mogen, die Mitteilbarkeit der Gefiihle, welche mit gegebener Vorstellung
(ohne Vermittlung eines Begriffs) verbunden sind, a priori zu beurtei-
len.«'®

Auf dem gemeinsamen Grund der allgemein geteilten transzenden-
talen Struktur eroffnet sich somit kein direkter Zugang zum Gegeniiber;
es wird kein Gedanke kommuniziert. Vielmehr wird die Befahigung zur
Vermittlung, zur Mitteilbarkeit der Gefiihle, von jedem einzelnen im
Augenblick seines Urteilens eingefordert. Die Gemeinschaftlichkeit des
Gemeinsinns ist damit eine Setzung, die im voraus die Moglichkeit des
Geschmacksurteils ermoglichen soll; niemals kann aber der Gemeinsinn
umgekehrt aus empirischen Geschmacksurteilen abgeleitet werden. Mit
dieser Umkehrung formuliert Kant die denkbar radikalste Antithese zur
britischen >common-sense<«Philosophie des 18. Jahrhunderts. Der sensus
communis in der Kantschen Version stiftet keinen Konsensus der urtei-
lenden oder erkennenden Subjekte und macht einen solchen auch nicht
»fiihlbar«;'® vielmehr setzt er allein die Befiihigung zur Mitteilung der
Gefiihle und Urteile voraus und stiftet damit erst die Moglichkeit eines
jeden Konsenses — und Dissenses.

Damit ergibt sich ein gewisser Widerspruch zwischen Kants Be-
schreibung des sensus communis in der Kritik der Urteilskraft und seinen
Ausfiihrungen zur Verriicktheit in der Anthropologie. Kant suggeriert in
seiner Anthropologie einen direkten Zusammenhang zwischen dem
Wahnsinn und dem »Verlust des Gemeinsinnes (sensus communis)«'®’
und deutet damit an, der sensus communis konnte den Wahnsinn abweh-
ren: Die Gemeinsamkeit des Urteilens konnte das Subjekt vor dem
Wahnsinn retten.'® Wenn aber der sensus communis in der Kritik der
Urteilskraft keine inhaltlich bestimmten moralischen Wertungen trans-

164 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 392 (KdU § 40, B
161).

165 Ebd.

166  Graubner: »Mitteilbarkeit« und »Lebensgefiihl« in Kants >Kritik der Ur-
teilskraft< (wie Anm. 152), S. 64.

167 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 535 (Anthropologie
§ 50, B 151).

168 Vgl. Arendt: Das Urteilen (wie Anm. 158), S. 86.

86

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

portiert, sondern allein die Mdoglichkeit der Mitteilbarkeit voraussetzt und
begriindet, dann kann er keine Form des Wahnsinns ausschlieen.

Im Gegenteil: Der sensus communis begriindet eine Alterisierung des
Ich, in der nicht nur die Moglichkeit der Kommunikation und Mitteilung,
sondern ebenso auch die des Wahnsinns begriindet liegt. Das Ich zeigt
sich im sensus communis als immer schon alteriert, aus sich und seiner
Einheit mit sich herausgetrieben. Der sensus communis schliefit den
Wahnsinn daher nicht aus, sondern ein: Die Alterisierung des Ich begriin-
det zugleich die Fihigkeit zur Mitteilung und zu gesellschaftlicher Kom-
munikation und die Moglichkeit des Wahnsinns. Auch dieser gehorcht
nicht allein den Gesetzen der Mitteilbarkeit — sondern er wird, nicht zu-
letzt in seiner politisch gefihrlichsten Form, tatsichlich von einem Sub-
jekt zum anderen mitgeteilt.

»Schwarmerei« und »Fanatismus«:
Der Wahnsinn des politischen Korpers

Wahnsinn (im weiteren Sinne, in dem er alle Gemiitskrankheiten um-
fasst) ist fiir Kant, wie sich zeigt, weniger ein erkenntnistheoretisches als
vielmehr ein politisches Problem. Er bezeichnet eine Ausgrenzung des
Individuums aus der Gemeinschaft und zugleich eine unwillkiirliche,
plotzliche, mitunter sogar zuféllige, stets aber unkontrollierbare, epilepti-
sche, also »zuckende« und sogar rasende Form der Vergemeinschaftung,
die potentiell alle Grenzen zwischen einem >Ich< und anderen nieder-
reilen und verschiedene Individuen zu einer Masse (einem >Haufenc)
formen — und also eher: entformen, deformieren, entgrenzen, jedem Wis-
sen und jeder Kontrolle durch eine ratio entziehen — kann.

Der 1764 und also Jahre vor der Franzosischen Revolution erschiene-
ne Versuch beschreibt als finale Moglichkeit des Wahnsinns den der
»Verriickung« erlegenen Staatskorper. Dieser Zustand kann erreicht wer-
den durch eine weitere Variante der »Verriickung«, durch den »Fanati-
ker (Visiondr, Schwdrmer)«, der ebenfalls, der allgemeinen Struktur der
»Verriickung« entsprechend, auf »phantastische« Art und Weise sich
durch eine vermeintliche duflere Affektion selbst affiziert, hier jedoch
mit der Variante, dass er die dulere Affektion nicht als die eines anderen
Menschen, sondern als Zeichen einer »Eingebung« durch eine gottliche
Macht begreift.'®

169 Vgl. Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 457 (Anthro-
pologie § 22, BA 58).

87

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»Schwirmerei« ist, wie es in der Kritik der praktischen Vernunft
heifit, »eine nach Grundsitzen unternommene Uberschreitung der Gren-
zen der menschlichen Vernunft«'™ und also eine systematische Missach-
tung der Kantschen Kritiken. Der Schwirmer wagt sich mit seiner Einbil-
dungskraft iiber die Grenzen des Erfahrbaren hinaus, wenn er etwa
meint, mit gottlichen Wesen kommunizieren zu konnen. In seiner Ab-
handlung tiber Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft
schreibt Kant: »Himmlische Einfliisse in sich wahrnehmen zu wollen, ist
eine Art Wahnsinn, in welchem wohl gar auch Methode sein kann [...],
der aber immer doch eine der Religion nachteilige Selbsttduschung
bleibt.«'”! Der Schwirmer bildet sich ein, er tiuscht sich selbst, indem er
himmlische Stimmen in sich wahrzunehmen vermeint. Indem er derart
»durch falsch dichtende Einbildungskraft selbstgemachte Vorstellungen
fiir Wahrnehmungen«'”* hilt, verfillt er der fiir Kant >klassischen< Defi-
nition des Wahnsinns. Insofern sein Wahnsinn jedoch »gar auch Metho-
de sein kann«, also systematische Ziige an sich trigt, fallt der Schwérmer
zugleich in die Kategorie des Aberwitzes, wie Kant sie in der Anthropo-
logie beschreibt. » Aberwitz (vesania)«, heifit hier,

»ist die Krankheit der gestorten Vernunft. — Der Seelenkranke iiberfliegt die
ganze Erfahrungsleiter und hascht nach Prinzipien, die des Probiersteins der Er-
fahrung ganz iiberhoben sein konnen und wihnt das Unbegreifliche zu begrei-
fen. — Die Erfindung der Quadratur des Kreises, des Perpetuum Mobile, die
Enthiillung der iibersinnlichen Kréfte der Natur und die Befreiung des Geheim-
nisses der Dreieinigkeit sind in seiner Gewalt. [...] Diese vierte Art der Ver-
riickung kénnte man systematisch nennen.«'”

Das Unbegreifliche zu begreifen, die Stimmen des Himmels zu horen:
Der Aberwitzige und der Schwirmer kennen keine Grenzen der Erfah-
rung. Als »methodischer« oder »systematischer« Wahnsinn ist diese
Form des Wahns in Kants Ordnung der Vermdgen nicht als Storung des
Verstandes gedacht, sondern als »gestorte Vernunft«. Insofern die Suche
nach »Prinzipien, die des Probiersteins der Erfahrung ganz iiberhoben
sein konnten, allerdings das Wesen der Vernunft iiberhaupt ausmacht —
diese Suche gehort zum »besonderen Schicksal« der »menschlichen Ver-
nunft«,'” von dem der erste Satz der Kritik der reinen Vernunft spricht —,
ist sie eigentlich eher der Wahnsinn einer ungestorten Vernunft, einer

170 Ebd., Bd. 4, S. 208 (KpU, A 153).

171 Ebd.,, S. 846 (Religion, B 267, A 251).

172 Ebd., Bd. 6, S. 530 (Anthropologie § 49, BA 145).
173 Ebd., S. 531 (Anthropologie § 49, BA 146).

174 Ebd., Bd. 2, S. 11 (KrV, A VII).

88

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Vernunft, die sich keiner Grenze mehr bewusst ist und die ihre Prinzipien
als sinnlich gegeben wahrzunehmen »wihnt«. Unbestreitbar ist der
Wahnsinn der Schwirmerei ebenfalls ein Wahnsinn der Zeichen, ein se-
miotisch grundierter Wahnsinn, denn er ist die Wahrnehmung (fiir Kant)
niemals aktuell wahrnehmbaren Dingen und Zusammenhénge, die durch
eine halluzinierende Einbildungskraft suggeriert werden.'”

Ein Schwdrmer ist fiir Kant, wie der Versuch iiber die Krankheiten
des Kopfes zeigt, jedoch allein derjenige, der mit einem géttlichen Wesen
zu kommunizieren vermeint, sondern auch derjenige, der glaubt, eine
Gemeinschaft mit einem anderen Wesen empirisch erfahren zu konnen.
In diesem Sinn ist die >Schwirmerei< als der exakte Gegenentwurf zum
Modell des sensus communis zu beschreiben — wenn nicht die chronolo-
gische Folge der Schriften Kants eher die gegenteilige Annahme nahele-
gen wiirde, nach welcher Kant den sensus communis als Antwort und
Reaktion auf die >Schwérmerei< entwickelt hat.

Der »Fanatiker«, schreibt Kant im Versuch iiber die Krankheiten des
Kopfes,

»ist eigentlich ein Verriickter von einer vermeintlichen unmittelbaren Einge-
bung, und einer groflen Vertraulichkeit mit den Méchten des Himmels. Die
menschliche Natur kennt kein gefahrlicheres Blendwerk. Wenn der Ausbruch
davon neu ist, wenn der betrogene Mensch Talente hat und der grole Haufe
vorbereitet ist, dieses Gérungsmittel innigst aufzunehmen, alsdenn erduldet bis-
weilen so gar der Staat Verzuckungen. Die Schwirmerei fiihret den Begeister-
ten auf das AuBerste, den Mahomet auf den Fiirstenthron, und den Johann von
Leyden aufs Blutgeriiste.«'’®

Eine fanatische Politik ist demnach eine solche, die auf »einer vermeint-
lichen unmittelbaren Eingebung« beruht und demzufolge auf der Uberhe-
bung einer einzelnen Person iiber alle von Kant festgelegten Grenzen
menschlichen Wissens. Insofern solche Eingebung fiir Kant immer eine
vermeintliche Eingebung sein kann, muss sie eine tduschende, getdusch-
te, wenn nicht gar vorgetiduschte Eingebung sein. Wenn der solcherart
»betrogene Mensch« jedoch »Talente hat« — wenn er sich also mitteilen
kann —, dann ist er jedoch zugleich in der Lage, alle ihm erreichbaren
Menschen mit seiner Schwdrmerei buchstiblich anzustecken und sie
gleichfalls in Schwirmer zu verwandeln. Wenn »bisweilen so gar der
Staat Verzuckungen« erleidet, kann er zu einem Staat der Schwdrmer

175 Vgl. Bernstein: Imagination and Lunacy in Kant’s First Critique and An-
thropology (wie Anm. 93), S. 150.

176 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 896 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 26).

89

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

werden, zu einem »fanatischen« und »schwirmerischen« Staat, der sich
dem »Blendwerk« des ersten Schwdrmers ergibt und ihm bedingungslos
folgt, selbst wenn diese Begeisterung auch »auf das AuBerste« und also
zu blutigen Auseinandersetzungen fiihrt.

Das Wort >Schwirmer< (oder >Schwarmgeist<) gilt als eine Wort-
schopfung Luthers und bezeichnete bis in das 18. Jahrhundert hinein
protestantische Sektierer wie Pietisten, Mystiker oder Wiedertaufer.'”” In
der Reaktion auf den Verlust der religidsen Deutungshoheit der katholi-
schen Kirche entwickelten diese Gruppierungen Alternativen zu dem von
Luther geforderten strikt individualistischen Glauben, indem sie (durch
verschiedene Rituale und Praktiken vermittelt) wiederum die Moglich-
keit einer kollektiven religiosen Erfahrung einfiihrten. Insofern Kant die
fanatische Politik des Islam als Schwdrmerei charakterisiert, begreift er
diesen strukturell als eine protestantische Sekte, und das heift: als eine
spontan entstandene, ebenso irrationale wie instabile Masse, die sich um
einen »betrogenen Menschen« schart.

Die politische Gefahr der Schwdrmerei liegt demnach vor allem in
ihrer Neigung zu epidemischer Ausbreitung. Der Schwdrmer ist nicht nur
selbst einer Einbildung erlegen, sondern er setzt eine ganze Kette weite-
rer Einbildungen in Gang, die einen ganzen Staat buchstiblich »ver-
riickt« machen konnen. >Schwarm« bezeichnet wortlich keine mensch-
liche Versammlung, es handelt sich um eine zoologische Metapher.
Lessing schreibt: »Schwérmer, Schwidrmerei kommt von Schwarm,

177 Zur Geschichte des Begriffs >Schwirmer< vgl. Eric W. Gritsch: Luther
und die Schwirmer: Verworfene Anfechtung? In: Luther. Zeitschrift der
Luther-Gesellschaft 47 (1976), H. 3, S. 105-121; Anthony J. La Vopa:
The Philosopher and the Schwdrmer: On the Career of a German Epithet
from Luther to Kant. In: Huntington Library Quarterly 60 (1997), S. 85-
115. Auch der englische Begriff >Enthusiasmys, fiir den >Schwérmerei< im
18. Jahrhundert die gebriuchliche Ubersetzung wurde, wurde im 17. und
18. Jahrhundert vor allem fiir die Mitglieder einer uniiberschaubaren Zahl
protestantischer Sekten verwendet. »Alexander Ross, in his A View of All
Religions of the World (1654) lists as enthusiasts the Adamites, Anabap-
tists, Antinomians, Brownists, Familists, Independents, Quakers, Ranters
and Socinians. By the late eighteenth century many people would also
have included the Methodists« (Timothy Clark: The Theory of Inspira-
tion. Composition as a Crisis of Subjectivity in Romantic and post-Ro-
mantic Writing. Manchester, New York: Manchester University Press
1997, S. 63). Vgl. Lothar Kreimendahl: Humes Kritik an den Schwiir-
mern und das Problem der »wahren Religion« in seiner Philosophie. In:
Aufkldrung. Interdisziplindre Halbjahresschrift zur Erforschung des 18.
Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte 3 (1988), H. 1, S. 7-27.

90

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

schwérmen; so wie es besonders von den Bienen gebraucht wird.«'"® Mit
dem Schwirmen der Bienen verbindet sich, wie Orrin Summerell an-
merkt, die »durcheinanderwimmelnde« Art der Fortbewegung der Bie-
nen, die bei der Honigsuche zu beobachten ist, und zugleich die Vorstel-
lung einer schwebenden Bienenmasse in dem Moment, in dem sich ein
Bienenstaat von einem anderen abspaltet bzw. iiberhaupt ein neuer Bie-
nenstaat konstituiert.'” Der Schwdirmer ist so auf der kreativen Suche
nach dem Honig des Geistes, aber zugleich ist er immer auch derjenige,
der eine »biirgerliche« Gesellschaft in einen von keiner Vernunft kontrol-
lierten, durcheinanderwirbelnden Bienenschwarm verwandeln kann, die
aus unzihligen entindividualisierten Wesen besteht.

Der Schwarm stellt demnach die paradoxe Gemeinschaft mehrerer
>Verriickter« dar. Moglich ist dies aufgrund des »Blendwerks«, durch das
der Schwirmer eine falsche Unmittelbarkeit und somit eine letztendliche
Uberwindung der gesellschaftlichen Mittel behaupten kann. Sobald es
ihm gelingt, andere Menschen mit seiner Begeisterung anzustecken und
ihnen einen Glauben an die Moglichkeit seiner Unmittelbarkeit einzuflo-
Ben, verlisst er seine Position als Einzelgédnger. Im >Schwarmc« bildet sich
eine Gesellschaft von Menschen, deren Grundlage paradoxerweise das

178 Gotthold Ephraim Lessing: Ueber eine zeitige Aufgabe: Wird durch die
Bemiihung kaltbliitiger Philosophen und Lucianischer Geister gegen das,
was sie Enthusiasmus und Schwirmerei nennen, mehr Boses als Gutes
gestiftet? Und in welchen Schranken miissen sich die Antiplatoniker hal-
ten, um niitzlich zu seyn? In: ders.: Sdmtliche Werke. Hrsg. von Karl
Lachmann und Franz Muncker. Unveréinderter photomechanischer Ab-
druck. Berlin, New York: de Gruyter 1979, Bd. 16, S. 293-301, hier: S.
297.

179  Orrin F. Summerell: Perspektiven der Schwirmerei um 1800. Anmerkun-
gen zu einer Selbstinterpretation Schellings. In: Platonismus im Idealis-
mus. Die platonische Tradition in der klassischen deutschen Philosophie.
Hrsg. von Burkhard Mojsisch und Orrin F. Summerell. Miinchen, Leip-
zig: Saur 2003, S. 139-173, hier: S. 152: »Geschwédrmt wird, wenn ein al-
ter Bienenstock einen jungen abstoft oder ein junger Stock den alten ver-
laft. Diese Bedeutung des >Schwirmens«< bestimmt die Metaphorik, die in
den Debatten des 18. Jahrhunderts eine tragende Rolle spielt. Die nur
scheinbar ungeordnete, zwar vernunftlose, gleichwohl aber nicht um-
sichtslose Bewegung der schwebenden Bienenmasse bzw. ihr Umherge-
trieben-Werden — an erster Stelle ihr Ausfliegen zur Griindung eines neu-
en Staates, an zweiter Stelle ihre durcheinanderwimmelnde Fortbewe-
gung, z.B. zum Honig-Sammeln — wird auf ein anderes Verhalten iiber-
tragen, um dieses zu bestimmen. «

91

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Streben nach etwas ist, das kategorial iiber jede menschliche Gesellschaft
hinausgeht.'*

Spitestens hier zeigen sich entscheidende Differenzen und Verschie-
bungen zwischen der Beschreibung des Wahnsinns bei Kant und bei
Rousseau. Wenngleich Kants Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes
und auch seine spiteren Ausfithrungen zur Thematik auf den ersten Blick
mit den Kategorien und Schemata des franzésischen Vorbilds zu arbeiten
scheinen, verkehrt er Rousseaus Perspektive dennoch geradezu in ihr Ge-
genteil. Zwar iibernimmt Kant von Rousseau die grundsitzliche Ver-
bindung von Wahnsinn, Einbildungskraft und Sprache. Demzufolge sind
es auch fiir Kant die gesellschaftlichen Instanzen der Vermittlung, wel-
che die Moglichkeit des Wahnsinns hervorbringen. Anders als Rousseau
beschreibt Kant jedoch an keiner Stelle die Utopie einer anderen, nicht
arbitrdren und storungsfreien Kommunikation, in der sich die ideale
menschliche Gemeinschaft verwirklichen konnte. Die konsequente
Selbstironie Kants verweist vielmehr darauf, dass es einen Ort der >wah-
ren< Kommunikation und Gemeinschaft a priori nicht geben kann und
niemals gegeben hat.

Indem Kant keine Utopie einer nicht-reprisentativen Sprache mehr
beschreibt, werden in seinem Modell die Pathologien der Gesellschaft-
lichkeit wie der Wahnsinn iiberhaupt ubiquitir. Was Rousseau fiir eine
Abweichung vom reinen Ursprung der Gemeinschaft hielt, wird fiir Kant
der Ursprung der Gemeinschaftlichkeit iiberhaupt. Gleichzeitig ver-
schiebt sich damit das Verhiltnis des Ich zur Gemeinschaft: Das Ich ist
keine in sich geschlossene Innerlichkeit, sondern, durch seine Einbil-
dungskraft und durch seine Sprache, immer schon alteriert, immer schon
Teil einer menschlichen Gemeinschaft. Dies ist es, wie Kant im Ab-
schnitt tiber den »Wahnsinn« mit einem ironischen Verweis auf Rous-
seau illustriert, umso mehr, wenn es sich von der Gemeinschaft ausgesto-
Ben und verfolgt wihnt.

Rousseaus Utopie einer Gemeinschaft jenseits der Missverstdndnisse,
Tauschungen und Verblendungen der Gesellschaft erscheint aus dieser
Perspektive als der eigentlich bedrohliche Wahnsinn, weil sie die politi-
sche Sprengkraft in sich birgt, die Gesellschaft als Ganzes anzugreifen
und durch etwas anderes als eine Gesellschaft ersetzen zu wollen. Eine
reine Kommunikation und Mitteilung ist fiir Kant ebenso unerreichbar
wie unvorstellbar. Wie das »Ding an sich< gehort sie zur Sphire des Un-
endlichen, die dem endlichen Menschen a priori verschlossen bleibt. Der

180 Peter Fenves formuliert biindig: »Schwdrmer are the ones who cannot be-
long to any stable society because they want something more than so-
ciety« (Peter Fenves: The Scale of Enthusiasm. In: Huntington Library
Quarterly 60 [1997], S. 117-152, hier: S. 121 [FuBinote 5]).

92

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

schwérmerische Traum der Unmittelbarkeit erscheint in Kants Texten
folglich als der Alptraum des Politischen. »Die Gemeinschaft«, schreibt
Roberto Esposito,

»muf} durch eine Blende geschiitzt werden, durch die wir nicht hindurch kon-
nen, ohne in sie zu fallen — ohne génzlich von einem Objekt verschluckt zu
werden, das uns als Subjekte verlieren wiirde. [...] Hinter der Grenze zeigt sich
das konturlose Gesicht des Ungeheueren [monstruoso] hervor — oder auch das
unertrégliche >Sich-Zeigen« [mostrarsi] einer Welt ohne Grenzen; buchstéblich
unweltlich, wie es eine Gemeinschaft nur sein kann, die absolut mit sich selbst
iibereinstimmt, die indifferent ist gegeniiber jeglicher Differenz.«'®!

Schwarmerei und Unmittelbarkeit -
Die Sprache der Schwarmerei

Mit radikaler Konsequenz folgert Kant in der spéteren Schrift iiber Die
Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft aus seiner Kritik
des Schwirmertums die vollstindige AusschlieBung von Inspiration und
Offenbarung fiir die Theorie und Praxis der Religion. Die Frage der Reli-
gion, »wie Gott verehrt (und gehorcht) sein wolle«,'® stellt sich fiir Kant
demnach in einer radikalen Ungewissheit. Da diese Frage fiir die theore-
tische Vernunft prinzipiell nicht zu beantworten sein kann, muss die
praktische Vernunft die Antwort iibernehmen. Entsprechend statuiert
Kant, dass »die reine moralische Gesetzgebung, dadurch der Wille Got-
tes urspriinglich in unser Herz eingeschrieben ist, nicht allein die unum-
gingliche Bedingung aller wahren Religion iiberhaupt [ist], sondern sie
ist auch das, was diese selbst eigentlich ausmacht«.'™ Hierin liegt das
zentrale Anliegen des Projekts der »Vernunftreligion«: Nicht die Moral
soll aus der Religion folgen, sondern umgekehrt muss jede religiose
Handlung sich durch ihre Ubereinstimmung mit dem moralischen Urteil
legitimieren.'®* Jede religiése Praxis kann sich daher nur aus ihrer Uber-
einstimmung mit der fiir jeden Einzelnen autonom urteilenden Vernunft

181 Esposito: Communitas (wie Anm. 24), S. 128.

182 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 763 (Religion, B
147, A 139).

183 Ebd., S. 764 (Religion, B 148).

184 Vgl. Arnold I. Davidson: Religion and the Distortions of Human Reason:
On Kant’s Religion within the Limits of Reason Alone. In: Pursuits of
Reason. Essays in Honor of Stanley Cavell. Hrsg. von Ted Cohen, Paul
Guyer und Hilary Putnam. Lubbock, Tx.: Texas Tech University Press
1993, S. 67-104, hier: S. 68f.

93

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

gleichermalflen giiltigen Moral legitimieren. Wer dagegen behauptet, iiber
andere Wege (Tradition, Inspiration, Offenbarung) Aussagen iiber reli-
giose Handlungen treffen zu konnen, der mafit sich eine der endlichen
Vernunft iiberlegene Position an. Jeglicher Glaube, mit einem tiberirdi-
schen Wesen in Kontakt treten zu konnen, fiihrt fiir Kant zu »After-
dienst«. Kant schreibt:

»Unter einem Afterdienst (cultus spurius) wird die Uberredung, jemandem
durch solche Handlungen zu dienen, verstanden, die in der Tat dieses seine Ab-
sicht riickgéngig machen. Das geschieht aber in einem gemeinen Wesen da-
durch, daf}, was nur den Wert eines Mittels hat, um dem Willen eines Oberen
Genlige zu tun, fiir dasjenige ausgegeben, und an die Stelle dessen gesetzt wird,
was uns an ihm unmittelbar wohlgefillig macht; wodurch dann die Absicht des

letzteren vereitelt wird.«'s

Der Fanatiker ist derjenige, der ein Mittel als unmittelbar ausweist. Aus
einer solchen »(vermeintlich) gottgefilligen Absicht« folgen nach Kant
notwendig »lauter Verirrungen einer liber ihre Schranken hinausgehen-
den Vernunft«.'® Indem der Fanatiker durch seinen Willen definiert
wird, etwas Vermitteltes als unmittelbar zu behaupten, verweist auch die
Beschreibung des Fanatismus bei Kant deutlich auf den Bereich der
Sprache. Die Sprache des Fanatikers und Schwirmers ist tduschend,
denn sie behauptet eine unmittelbare Kommunikation, die es innerhalb
der Grenzen der blofien Vernunft nicht geben kann.

Die Téuschung der Schwérmerei ist ein sprachlicher Akt. In seiner
Polemik Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philo-
sophie beschreibt Kant die Sprache seiner neuplatonischen Konkurren-
ten, welche »durch Einflul eines hoheren Gefiihls philosophieren [...]
wollen«,'®” als einen spezifischen Ton. Die »vornehmen Philosophen«
des »neuerdings erhobenen« Tons sprechen, so Kant, nicht mehr in den
Kategorien des Wissens, Glaubens und Meinens; ihnen geht es um etwas
vollig anderes, welches »gar nichts mit der Logik gemein hat, die kein
Fortschritt des Verstandes, sondern Vorempfindung (praevisio sensitiva)
dessen sein soll, was gar kein Gegenstand der Sinne ist: d.i. Ahnung des
Ubersinnlichen.«'® Eine Ahnung ist allerdings a priori kein Gegenstand

185 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 821 (Religion, B
229).

186 Ebd., S. 704 (Religion, B 64).

187 Ebd., Bd. 3, S. 384 (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A
400).

188 Ebd., S. 385f. (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A
4044t).

94

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

eines philosophischen Urteils, deren Form Kant in seinen Kritiken zu for-
malisieren suchte. Insofern die Aussagen der Neuplatoniker nichts ande-
res als Ahnungen sind, erreichen sie fiir Kant nicht die Dignitét einer phi-
losophischen Erkenntnis, sondern sie sprechen nur die Hoffnung auf eine
Erkenntnis aus, deren Eintreffen aber von den Grenzen des Verstandes
verhindert wird.

»DaB hierin nun ein gewisser mystischer Takt, ein Ubersprung (salto mortale)
von Begriffen zum Undenkbaren, ein Vermogen der Ergreifung dessen, was
kein Begriff erreicht, eine Erwartung von Geheimnissen, oder vielmehr Hinhal-
tung mit solchen, eigentlich aber Verstimmung der Kopfe zur Schwérmerei,
liege: leuchtet von selbst ein.«'®

Wie aber geschieht diese »Verstimmung der Kopfe«? Wie spricht man
iiber eine Ahnung? Die Sprache der Mystiker, der sich »vornehm« ge-
benden Neuplatoniker ist figurativ: Sie ersetzt den Begriff durch die Me-
tapher. So fiihrt Kant aus:

»In der neueren mystisch-platonischen Sprache heifit es: >Alle Philosophie der
Menschen kann nur die Morgenrdte zeichnen; die Sonne mufl geahnet werden.«
[...] In solchen bildlichen Ausdriicken, die jenes Ahnen verstindlich machen
sollen, ist nun der platonisierende Gefiihlsphilosoph unerschopflich: z.B. >der
Gottin Weisheit so nahe zu kommen, da3 man das Rauschen ihres Gewandes
vernehmen kanng; aber auch in Preisung der Kunst des Afterplato, >da er den
Schleier der Isis nicht autheben kann, ihn doch so diinne zu machen, dal man
unter ihm die Gottin ahnen kann<. Wie diinn, wird hiebei nicht gesagt; vermut-
lich doch noch so dicht, dal man aus dem Gespenst machen kann, was man
will, denn sonst wire es ein Sehen, welches ja vermieden werden sollte.«'*

Die Sprache der >Schwirmer«< suggeriert bildlich, was sich begrifflich
nicht mehr erfassen lédsst. Indem die Metapher eine bildliche Fassbarkeit
eines durch den Verstand nicht Erfahrbaren suggeriert, wird sie zum
sprachlichen Medium der »Ahnung«. In dieser schwérmerischen Sugge-
stion, so legt Kant nahe, sind die Texte der Neuplatoniker allenfalls Lite-
ratur, nicht aber Philosophie.191 Gefihrlich ist an der Ahnung, dass sie es
ermdoglicht, »aus dem Gespenst« zu machen, »was man will«. In ihrer

189 Ebd., S. 386 (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A 407).

190 Ebd., S. 388f. (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A
409ft.).

191 Vgl. Jacques Derrida: Von einem neuerdings erhobenen apokalyptischen
Ton in der Philosophie [1983]. In: ders.: Apokalypse. Ubers. von Michael
Wetzel. Hrsg. von Peter Engelmann. 2. Aufl. Wien: Passagen 2000, S.
11-79, hier: S. 39f.

95

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

bildreichen Sprache verwandeln die neuplatonischen Konkurrenten
Kants die Gottin Isis in ein Gespenst und damit in ein Objekt, von dem
noch nicht einmal gesagt werden kann, ob es tot ist oder lebendig.'”

In Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton beschreibt Kant
diese Einmischung der willkiirlichen Subjektivitit des >Schwérmers«< als
eine Vermischung und Verwechslung der »Stimme der Vernunft« mit der
des subjektiven Gefiihls, die er eine »Stimme des Orakels« nennt.

»Die innere Erfahrung, und das Gefiihl (welches an sich empirisch und hiemit
zufillig ist), wird allein durch die Stimme der Vernunft (dictamen rationis), die
zu jedermann deutlich spricht und einer wissenschaftlichen Erkenntnis fihig ist,
aufgeregt; nicht aber etwa durchs Gefiihl eine besondere praktische Regel fiir
die Vernunft eingefiihrt, welches unmoglich ist: weil jene sonst nie allgemein-
giiltig sein konnte.«'*?

Wenn es eine innere Stimme geben darf, dann nur die »Stimme der
Vernunft«, denn nur diese kann zu jedermann deutlich und also allge-
meingiiltig sprechen, wihrend die Stimme des Gefiihls zuféllig ist und je-
der Verallgemeinerung entbehrt. In der Diktion des Abschnitts iiber den
sensus communis aus der Kritik der Urteilskraft miisste es heilen, dass
die Vermischung der »Stimme der Vernunft« mit der des »Gefiihls« sich
nicht von den »Illusionen« der »subjektiven Privatbedingungen« 16sen
kann. Die metaphernreichen »Ahnungen« der Neuplatoniker geben vor,
eine bessere Auskunft iiber das Wesen der Natur (»Gottin Isis«) als die
prosaische Vernunft geben zu konnen; sie ersetzen deren allgemeingiilti-
ge und jederzeit deutliche Sprache allerdings durch das dunkle (»Ora-
kel«) Sprechen eines subjektiven und privaten Gefiihls.

In dieser Privatisierung des philosophischen Urteils, welches dadurch
aufhort, ein philosophisches Urteil zu sein, liegt zugleich die politische
Bedrohung der >Schwirmerei<. Wer moralische Gesetze aus einer »Stim-
me des Orakels« statt aus der »Stimme der Vernunft« ableitet, setzt seine
private Meinung als allgemeine Stimme des Gesetzes ein und notigt alle
anderen dazu, der subjektiven Eingebung eines einzelnen zu folgen. Mit
anderen Worten neigt die >Schwirmerei< zu einer aristokratischen (»vor-
nehmen«) Politik, die sich in der Hierarchie zwischen Eingeweihten (mit
Zugang zur »Stimme des Orakels«) und Uneingeweihten (dem >Volk<)

192 Vgl. Detlef Thiel: Die Illusionen der Isis. Schleier zwischen Kant und
Derrida. In: Ikonologie des Zwischenraums. Der Schleier als Medium
und Metapher. Hrsg. von Johannes Endres, Barbara Wittmann und Ger-
hard Wolf. Miinchen: Fink 2005, S. 309-330, hier. S. 322.

193 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 3, S. 392 (Von einem
neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A 416t.).

96

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

manifestiert. So schreibt Kant: »Wer sieht hier nicht den Mystagogen,
der nicht bloB fiir sich schwérmt, sondern zugleich Klubbist ist, und, in-
dem er zu seinen Adepten, im Gegensatz von dem Volke (worunter alle
Uneingeweihten verstanden werden) spricht, mit seiner vorgeblichen
Philosophie vornehm tut!«'**

Der >Schwirmer< behauptet eine unmittelbare Vermittlung zu dem
empirisch nicht Erfahrbaren und griindet darauf ein mystisches Wissen,
das ihn iiber die Endlichkeit der menschlichen Gesellschaft erhebt. Aus
diesem Grund aber ist die Konstitution der Gemeinschaft von Schwiér-
mern grundsétzlich problematisch und instabil: Einerseits ist die Gemein-
schaft notwendig, denn der Schwérmer braucht eine Anhingerschaft, die
an ihn glaubt und die seinen Schwarm bildet. Andererseits ist es aber un-
vermeidlich, dass der Schwirmer sich (als Eingeweihter) hierarchisch
iiber den Rest seines Schwarms erhebt, denn die Behauptung eines mysti-
schen Wissens kann per se nicht einer grofleren Menge an Personen ge-
stattet sein. Aufgrund dieser inneren Spannung ist es jederzeit moglich,
dass die »Stimme des Orakels« sich multipliziert: Die »Uneingeweihten«
miissen sich nur auf die Stimme ihres Gefiihls berufen, um selbst Einge-
weihte ihrer eigenen Orakels werden zu konnen. In dieser inneren Span-
nung ist die Schwirmerei nicht nur undemokratisch, sondern auch insta-
bil und destabilisierend.

Herder und Kant iiber Mitleid und Sympathie

Die Bedeutung und Radikalitit von Kants Versuch iiber die Krankheiten
des Kopfes und der darin vorgenommenen Bewertung der Mit-Affektion
als politischer Bedrohung kann allerdings erst im Vergleich mit dem zeit-
gendssischen Diskurs eingeschitzt werden. Allgemein wird man sagen
konnen, dass Kants Untersuchung der Rolle von Gefiihlen — insbeson-
dere dem des Mit-Gefiihls — eine Reaktion auf die von Kant aufmerksam
verfolgten Versuche insbesondere englischer Moralphilosophien dar-
stellt, ein »moralisches Gefiihl«, einen moral sense zu statuieren. Dieser
sollte moralisches (>gutes<) Handeln einerseits auf die Unmittelbarkeit ei-
nes Gefiihls begriinden statt auf reflektierenden Akten der Vernunft, an-
dererseits aber auch eine Grundlage politischen Verhaltens iiberhaupt
etablieren. Hierbei gerit vor allem das Gefiihl der >Sympathie< — des Mit-
gefiihls, der Einfiihlung etc. — in den Blickpunkt, wie sich insbesondere
anhand von Adam Smiths Theory of Moral Sentiments (1759) zeigen
lasst, die mit einer ausfiihrlichen Analyse der Sympathie als Vergesell-

194 Ebd., S. 388 (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A 409).

97

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

schaftungsvermogens anhebt. Es ist demnach die »sympathetische«
Macht der Einbildungskraft, die in der Moralphilosophie der Mitte des
18. Jahrhunderts — von Autoren wie Hutcheson, Adam Smith, Hume oder
Rousseau — als das grundlegende Vermogen der Wahrnehmung des Fiih-
lens des anderen und insofern als Grundlage moralischen Verhaltens be-
schrieben wird.'”> Dieses »moralische Gefiihl« gilt Kant als eine Quelle
wilder Raserei.

Kants Versuch stellt das Mitleid in der ganzen Breite seiner Bedeu-
tung als psychologische und politische Kategorie neu zur Diskussion.
Die Bedeutung der Diskussion iiber das Mit-Gefiihl zeigt sich darin, dass
noch Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
(1784-1791) explizit das Gefiihl der >Sympathie< ausdriicklich gegen die
Rolle der Vernunft ausspielen und als Grundlage »guten« Verhaltens
proklamieren. Fiir Herder ist Sympathie der Ausdruck einer die gesamte
Schopfung durchziehenden Analogizitdt, die von einer »alles durchfiih-
lenden Gottheit« — Gott als Instanz eines grenzenlosen Mitleids — garan-
tiert wird und auf der sowohl theoretische als praktische Vernunft basie-
ren. »Sein Fiberngebdude«, schreibt Herder tiber den Menschen,

»ist so elastisch fein und zart, und sein Nervengebédude so verschlungen in alle
Theile seines vibrirenden Wesens, daf} er als ein Analogon der alles durchfiih-
lenden Gottheit sich beinah in jedes Geschopf setzen und gerade in dem Maas
mit ihm empfinden kann, als das Geschopf es bedarf und sein Ganzes es ohne
eigene Zerriittung, ja selbst mit Gefahr derselben, leidet.«'*®

Die Befihigung des Menschen zur Sympathie ist demnach eine Folge der
allgemeinen Sympathie, die die Natur fiir alle ihre Teile empfindet und
die den Menschen noch fiir pflanzliche Wesen — fiir Bdume — Mitleid
empfinden ldsst: »Auch an einem Baum nimmt unsre Maschiene Theil,
sofern sie ein wachsender griinender Baum ist; und es giebt Menschen,
die den Sturz oder die Verstimmelung desselben in seiner griinenden Ju-
gendgestalt korperlich nicht ertragen«.'”’ Herder entwickelt ein Modell
der >Naturs, in der alles mit allem »mitfiihlt«, indem sich nicht mehr nur
ein Mensch in den anderen »hineinversetzt« (wie noch bei Rousseau),
sondern in der ein Wesen mit dem anderen »mitfiihlt«.

195 Vgl. Walter Jackson Bate: The Sympathetic Imagination in Eighteenth-
Century English Criticism. In: ELH. A Journal of English Literary Histo-
ry 12 (1945), S. 144-164, hier: S. 146-149.

196 Johann Gottfried Herder: Simmtliche Werke. Hrsg. von Bernhard Su-
phan. Bd. 1-33. Berlin: Weidmann 1877-1913, Bd. 13, S. 156.

197 Ebd., S. 156f.

98

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

»So sympathetisch webte die allgemeine Mutter, die alles aus sich nahm und
mit allem in der innigsten Sympathie mitfiihlet, den menschlichen Korper. Sein
vibrirendes Fibernsystem, sein Theilnehmendes Nervengebdude hat des Auf-
rufs der Vernunft nicht nothig; es kommt ihr zuvor, ja es setzet sich ihr oft
michtig und widersinnig entgegen. Der Umgang mit Wahnsinnigen, an denen
wir Theil nehmen, erregt selbst Wahnsinn, und desto eher, je mehr sich der
Mensch davor fiirchtet.«'*®

Der Mensch ist nur ein Element einer vollstdndigen Verkettung der Le-
bewesen in einer einzigen Mit-Vibration, die ausdriicklich auch die Mog-
lichkeit des epidemischen Wahnsinns als Bestitigung der grundsitzlich
»sympathetischen« Struktur der gesamten Schopfung einschlieft.

Kant stimmt mit seinem abtriinnigen Schiiler Herder iiberein, indem
auch er die Genese der Sympathie eher als eine korperliche Mit-Affek-
tion — vermittelt durch die Quasi-Sinnlichkeit der Einbildungskraft —
denn etwa als einen Vorgang der Identifikation eines Subjekts mit einem
anderen beschreibt. Trotz ihrer grundsitzlich gegenldufigen Bewertung
dieses Vorgangs greifen damit sowohl Kant als auch Herder (im Gegen-
satz zu Lessing) auf die griechische Wortbedeutung von >Mitleid< zu-
riick: ovumadeiv, was sich libersetzen lisst als »Mit-Erleidens, >in Mitlei-
denschaft gezogen werden, >mit zugleich affiziert werden<."”” Wihrend
das Mitleid in Lessings (und Rousseaus) christlich gepragtem Verstind-
nis durch den Anblick eines leidenden Menschen ausgelost wird, ist im
dlteren Sinne des Wortes gerade nicht das Objekt der Sympathie der Aus-
16ser des Gefiihls, sondern eine duBere Affektion. Entsprechend verin-
dert sich das Verhiltnis der Personen zueinander: Wiahrend das Mitleid
bei Lessing prinzipiell bindr (Mitleidender — Bemitleideter) ausgerichtet
ist, verbindet die »Sympathie«< fiir Kant (und Herder) eine amorphe und
potentiell unendliche >Masse« (»Haufen«) von Personen ohne jede Ord-
nung miteinander. In diesem Sinne ist die >Sympathie« Kants eher ein
»Zusammen-Gestimmtsein« als das christlich gefirbte »Mitleidenc.

Die politische Gefahr des Wahnsinns, wie sie im Versuch dargestellt
wird, geht demnach nicht zuletzt von der »Sympathie< aus, welche Men-
schen zu blinden Sklaven von Einbildungen werden lisst. In den Beo-
bachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen kommt Kant in
diesem Sinne auf das Mitleid zu sprechen und subsumiert es unter die

198 Ebd., S. 157.

199 Vgl. Wolfgang Schadewaldt: Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aris-
totelischen Tragddiensatzes [1955]. In: ders.: Hellas und Hesperien. Ge-
sammelte Schriften zur Antike und zur neueren Literatur. Ziirich, Stutt-
gart: Artemis 1960, S. 346-388, hier: S. 349.

99

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Sympathie. Ein knappes Lob schldgt dementsprechend in eine scharfe
Kritik um. »Eine gewisse Weichmiitigkeit«, schreibt Kant,

»die leichtlich in ein warmes Gefiihl des Mitleidens gesetzt wird, ist schon und
liebenswiirdig [...]. Allein diese gutartige Leidenschaft ist gleichwohl schwach
und jederzeit blind. Denn setzet: diese Empfindung bewege euch, mit eurem
Aufwande einen Notleidenden aufzuhelfen, allein ihr seid einem andern schul-
dig und setzt euch dadurch aufler Stand, die strenge Pflicht der Gerechtigkeit zu
erfiillen, so kann offenbar die Handlung aus keinem tugendhaften Vorsatze ent-
springen, denn ein solcher konnte euch unméglich anreizen, eine hohere Ver-
bindlichkeit dieser blinden Bezauberung aufzuopfern.«*”

Die Neigung zum »Mitleiden« mag zwar eine »schone« und damit eher
dem weiblichen Geschlecht®' zuzutrauende Eigenschaft sein, aber da-
raus folgt ihre entscheidende Schwéche: Sie ist iiber die Sinnlichkeit ver-
mittelt, sie »bezaubert«, macht »blind« fiir die eigentliche »Pflicht«, wel-
che wiederum nicht tiber die Sinnlichkeit vermittelt ist, sondern durch die
Vernunft geboten wird. Diese wiederum gilt Kant als das »Vermadgen der
Prinzipien«,”® als welches es nicht auf die sinnliche Affektion durch eine
empirische Wirklichkeit angewiesen ist, sondern schlechthin freie Set-
zungen vornimmt.

In der Metaphysik der Sitten (1797) unterscheidet Kant innerhalb der
»Menschlichkeit (humanitas)« als der Pflicht zum »tdtigen und verniinf-
tigen Wohlwollen« zwei Grundformen: die sinnlich vermittelte Mittei-
lung und das von der praktischen Vernunft geforderte bloBe Vermogen
der Mitteilung. Die »Menschlichkeit«, schreibt Kant,

»kann nun in dem Vermdogen und Willen, sich einander in Ansehung seiner Ge-
fiihle mitzuteilen (humanitas practica) oder blof in der Empfinglichkeit fiir das
gemeinsame Gefiihl des Vergniigens oder Schmerzens (humanitas aesthetica),
was die Natur selbst gibt, gesetzt werden. Das erstere ist frei und wird daher
teilnehmend genannt (communio sentiendi liberalis) und griindet sich auf prak-
tische Vernunft; das zweite ist unfrei (communio sentiendi illiberalis, servilis)
und kann mitteilend (wie die der Wirme oder ansteckender Krankheiten), auch
Mitleidenschaft heiflen; weil sie sich unter nebeneinander lebenden Menschen
natiirlicher Weise verbreitet. Nur zu dem ersten gibt’s Verbindlichkeit.«***

200 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 835 (Beobachtun-
gen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen, A 20).

201 Vgl ebd., S. 851 (Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Er-
habenen, A 49).

202 Ebd., Bd. 2, S. 312 (KrV B 356, A 299).

203 Ebd., Bd. 4, S. 394 (MdS, Tugendlehre § 34, A 130).

100

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. »VELUT AEGRI SOMNIA« (KANT)

Kant subsumiert demnach das Mitleid der »Sympathie« und lehnt es als
solche ab, weil es »unfrei« ist: Es »steckt« ein Subjekt nach dem anderen
durch ein Gefiihl »an« und verwandelt die Menschen potentiell in einen
wahnsinnigen und fanatischen »Haufen«. Die »Teilnahme« dagegen ist
eher ein Gefiihl der Mitteilbarkeit als ein mitgeteiltes Gefiihl; es umfasst
also ausschlieBlich die Kommunikabilitit der menschlichen Gemein-
schaft als reiner Moglichkeit. Die »Teilnehmung« tibermittelt nicht ein
bestimmtes, determiniertes Gefiihl, sondern nur »Wille« und »Vermo-
gen« zur Mitteilung der Gefiihle.*"*

Il. 4 Der Wahnsinn der Vernunft
(Kant, Shaftesbury)

Kein Jenseits des Wahnsinns -
Enthusiasmus und Schwarmerei

Lauft seine Beschiéftigung mit der Thematik des Wahns flir Kant also auf
den klassischen Gegensatz von »Vernunft< und »Wahnsinn< hinaus? Muss
man zu dem Schluss kommen, dass die reine Vernunft fiir Kant die Si-
cherheit vor einem mit der Einbildungskraft identifizierbaren Wahnsinn
darstellt?

Der Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes legt diesen Schluss
keinesfalls nahe: Hier ist von einer liber den Wahn erhabenen Vernunft
keine Rede. Im Gegenteil ist der Text durchzogen von einer spezifischen
Identifikation des Autors mit seinem Gegenstand, einer Identifikation des
Philosophen mit dem Wahnsinn also. Die Ironie, mit der Kant etwa sein
eigenes Unternehmen zu Beginn des Versuchs ankiindigt, muss jedem
entgehen, der sich nur fiir seine Systematik interessiert. Kant geht von
der grundsitzlichen Unterscheidung zwischen dem »Naturzustand« und
dem der »Uppigkeit der biirgerlichen Verfassung« aus, die den gesamten
Versuch strukturiert, und stellt dann fest, dass er, selbst wenn er auch »im
Besitze der bewihrtesten Heilungsmittel« gegen die Krankheiten des
Kopfes wire, er dennoch

»Bedenken tragen wiirde, diesen altviterischen Plunder dem o6ffentlichen Ge-
werbe in den Weg zu legen, wohlbewuf3t, daB die beliebte Modekur des Ver-
standes und des Herzens schon in erwiinschtem Fortgange sei und daf3 vor-

204 Vgl. Fenves: A Peculiar Fate (wie Anm. 141), S. 264f.

101

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

nehmlich die Arzte des ersteren, die sich Logiker nennen, sehr gut dem allge-
meinen Verlangen Gniige leisten.«**

Wenn die »feine« und »biirgerliche« Gesellschaft wahnsinnig ist, dann
wird man ihren Wahn mit »altviterischen« Heilmitteln kaum kurieren
konnen. Gefragt ist in einer solchen Gesellschaft vielmehr ein Arzt, der
eine »Modekur« verabreicht, der also selbst teilnimmt am Spiel der »fei-
nen« und »interessanten« Reize des Witzes. »Ich sehe demnach«, fihrt
Kant fort, »nichts Besseres fiir mich, als die Methode der Arzte nachzu-
ahmen, welche glauben ihrem Patienten sehr viel genutzt zu haben, wenn
sie seiner Krankheit einen Namen geben, und entwerfe eine kleine Ono-
mastik der Gebrechen des Kopfes«.**®

Eine ironische Bemerkung: Kant versucht im Verlauf seines Ver-
suchs weitaus mehr als nur eine »kleine Onomastik der Gebrechen des
Kopfes«, weitaus mehr als nur eine Beschiftigung mit Namen und Be-
zeichnungen, sondern mindestens einen Essai iiber die Geschichte des
Wahnsinns und eine Theorie des Zusammenhangs von Einbildungskraft
und Gemeinschaft. Doch handelt es sich hier kaum um Ironie im Sinne
Quintilians, der diese bekanntlich als eine Aussage bestimmt, die das Ge-
genteil des Gemeinten sagt. Wenn Kant sich als einen Arzt bezeichnet,
der Worter behandelt anstelle seiner Patienten — als ein Arzt also, der
moglicherweise selbst einen Arzt braucht —, dann beschreibt er damit
prézise das Problem der Abgrenzung des Philosophen von seinem zu un-
tersuchenden Gegenstandsbereich. Wenn sich allein der Geisteszustand
des >Naturmenschen< von dem Wahnsinn entfernt halten kann und Kant
keinen Zweifel daran lisst, dass es nicht um die Suche nach einem Weg
>zuriick< gehen kann, dann muss jeder >moderne< Mensch notwendig
mehr oder weniger von dem Wahnsinn affiziert sein, indem er — auf diese
oder jene Art — die »Chiméren« seiner eigenen Einbildung in seine Au-
Benwelt hineinprojiziert.

Die eigentliche Ironie des Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes
besteht demnach darin, dass der Text die Geste des Klassifizierens und
Definierens bis zu dem Punkt bringt, an dem kein Jenseits des Wahns
mehr zu sehen ist. So schreibt Kant iiber die Moglichkeit, ohne »Torheit«
zu leben: »Dem Toren ist der gescheute Mann entgegengesetzt; wer aber
ohne Torheit ist, ist ein Weiser. Dieser Weise kann etwa im Monde
gesucht werden; vielleicht, dal man daselbst ohne Leidenschaft ist und
unendlich viel Vernunft hat.«**’” Kant, iiber den De Quincey schreiben

205 Kant: Werke in sechs Bédnden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 887f. (Versuch
iiber die Krankheiten des Kopfes, A 14).

206 Ebd., S. 888.

207 Ebd., S. 890 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 17).

102

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

wird, er habe nie »any tendency to mania«**® gezeigt, spielt im gesamten
Text des Versuchs mit der Moglichkeit seines Wahnsinns.

Kant betont ausdriicklich, dass es eine Form des Wahns gibt, die ge-
radezu mit moralischer Giite identifiziert werden kann. Im Abschnitt
iiber die »Verriickung« heif3t es unvermittelt:

»Wer durch eine moralische Empfindung als durch einen Grundsatz mehr er-
hitzt wird, als es andere nach ihrem matten und 6fters unedlen Gefiihl sich vor-
stellen konnen, ist in ihrer Vorstellung ein Phantast. Ich stelle den Aristides un-
ter Wucherer, den Epiktet unter Hofleute und den Johann Jacob Rousseau unter
die Doktoren der Sorbonne. Mich deucht, ich hore ein lautes Hohngelichter,
und hundert Stimmen rufen: Welche Phantasten! Dieser zweideutige Anschein
von Phantasterei, in an sich guten moralischen Empfindungen, ist der Enthu-
siasmus, und es ist niemals ohne denselben in der Welt etwas Grofes ausge-

richtet worden.«*®

>Enthusiasmus< und »Schwirmerei< konnen in der Mitte des 18. Jahrhun-
derts generell synonym verstanden werden (wobei >Schwirmer< die ge-
briauchliche Eindeutschung von >Enthusiast< ist): Erst in der zweiten
Hiilfte des 18. Jahrhunderts zeichnet sich eine Gegeniiberstellung beider
Begriffe ab, nicht zuletzt in der Rezeption von Shaftesburys Abhand-
lung.?" Fiir Kant ist >Enthusiasmus< bereits 1764 der Gegenbegriff zur
>Schwirmerei<. Der >Enthusiast< ist kein >Fanatiker<, denn er bildet sich
keine gottliche Eingebung ein, sondern ist lediglich durch »eine morali-
sche Empfindung« in besonderem Ausmaf} »erhitzt«. Diese Erhitzung
macht es ihm unmdglich, ohne Riicksicht auf das moralische Gefiihl zu
handeln, wie seine >kiihlen< und »matten« Zeitgenossen es zu tun pfle-
gen. Indem er durch eine »erhitzte« moralische Empfindung ausgelost
wird, ist der Enthusiasmus eine mit der Vernunft im Einklang stehende
Form der Verriickung — ein >verniinftiger<« Wahnsinn.

208 Thomas De Quincey: The Last Days of Immanuel Kant [1827]. In: ders.:
Collected Writings. Hrsg. von David Masson. Bd. 1-14. Edinburgh:
Adam and Charles Black 1889-1890, Bd. 4, S. 323-379, hier: S. 340.

209 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 896 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 25f.).

210 Vgl. Manfred Engel: Die Rehabilitation des Schwérmers. Theorie und
Darstellung des Schwirmers in Spétaufklarung und frither Goethezeit. In:
Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert.
DFG-Symposion 1992. Hrsg. von Hans-Jiirgen Schings. Stuttgart, Wei-
mar: Metzler 1994 (Germanistische Symposien Berichtsbénde. 15), S.
469-498; Summerell: Perspektiven der Schwirmerei um 1800 (wie Anm.
179), S. 148-157.

103

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Shaftesbury iiber Enthusiasmus:
»A sensible kind of Madness«

Die Unterscheidung zwischen >Fanatismus< und >Enthusiasmus< wie
auch die abschlieBende Bewertung des >Enthusiasmus< weist Kant als
einen Kenner von Shaftesburys A Letter concerning Enthusiasm (1708)
aus, des zweiten wichtigen Pritextes fiir den Versuch iiber die Krankhei-
ten des Kopfes neben Rousseaus Discours sur ’origine et les fondemens
de I’inégalité. Shaftesburys Text behandelt vordergriindig, im Anschluss
an die in der zweiten Hélfte des siebzehnten und in der ersten Hilfte des
achtzehnten Jahrhunderts in England hitzig gefiihrte Debatte iiber die
Frage nach dem Umgang mit potentiell >anti-aufkldrerischen< Phiinome-
nen wie Sektiererei, Prophezeiungen und Aberglaube, die ihren Nieder-
schlag bereits in Lockes Kritik am Enthusiasmus im Essay concerning
Human Understanding findet. Bei den unterschiedlichsten Autoren die-
ser Zeit — Hobbes, Locke, Henry More oder Jonathan Swift — lésst sich
eine entschiedene Ablehnung des Enthusiasmus beobachten, die sich je-
weils aus einer Ablehnung bestimmter Massenphidnomene begriindet.
»Fear of enthusiasme, schreibt Timothy Clark iiber diesen Zeitraum, »is
fear of mass cults, of crowd behaviour, of popular delusions or even in-
surrections. Elusive and unobjectifiable, enthusiasm may be as invisible
and insidious as a rumour, and yet capable of galvanizing multitudes.«*"'
Auch Shaftesbury — wie vor ihm Locke — kritisiert den Enthusiasmus zu-
néchst ausdriicklich, indem er ihn fiir die Erzeugung politischer Epide-
mien verantwortlich macht. Insbesondere in Verbindung mit Religion
kann Enthusiasmus »Panik« auslosen, die in einer Masse unkontrollier-
bar tiberspringt:

»WE may with good reason call every Passion Pannick which is rais’d in a
Multitude, and convey’d by Aspect, or as it were by Contact or Sympathy.
Thus popular Fury may be call’d Pannick, when the Rage of the People, as we
have sometimes known, has put them beyond themselves; especially where Re-
ligion has to do. And in this state their very Looks are infectious. The Fury flies
from Face to Face: and the Disease is no sooner seen than caught. [...] Such for-

211 Clark: The Theory of Inspiration (wie Anm. 177), S. 63. Vgl. Michael
Heyd: »Be Sober and Reasonable«. The Critique of Enthusiasm in the
Seventeenth and Early Eighteenth Centuries. Leiden, New York, Koln:
Brill 1995, S. 165ff.; Karl Tilman Winkler: Enthusiasmus und gesell-
schaftliche Ordnung. Enthusiasm im englischen Sprachgebrauch in der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts. In: Aufkldrung. Interdisziplindre
Halbjahresschrift zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wir-
kungsgeschichte 3 (1988), H. 1, S. 29-47.

104

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

ce has Society in ill, as well as in good Passions: and so much stronger any Af-

fection is for being social and communicative.<*"

Die Kehrseite des Sozialen und der Kommunikation ist die Gefahr der
Ansteckung. Die Kontakte innerhalb der Masse (»Multitude«) sind hoch-
gradig kontagios: allein durch den Blickkontakt tibertrégt sich in ihr eine
einmal ausgebrochene Leidenschaft. Das Modell der Gesellschaft ist der
menschliche Korper, und Massenbegeisterungen sind nichts anderes als
soziale Fieberkrankheiten. Alle mit dem >Fanatismus< in der Geschichte
der Menschheit verbundenen Schrecken — »Bloodshed, Wars, Persecu-
tions and Devastations«*'> — lassen sich als Pathologien der Gemein-
schaft verstehen, als eine Infektion des politischen Korpers, des »Body-
Politick«.*"* Der Analogie zwischen Staatskorper und Organismus, die
keineswegs neu ist und die sich bereits bei Platon und Hobbes auffinden
lasst, entspricht diejenige von sozialer Unordnung und Krankheit. Aus
dieser Analogie folgt die weitere Argumentation: der klassischen medizi-
nischen Idee des Gleichgewichts zufolge kann nur die Balance der Krifte
zueinander Heilung bringen.?"

Demgemal pliddiert Shaftesbury fiir eine Medizin, die auf die Selbst-
heilungskrifte des Organismus vertraut.

»The Human Mind and Body are both of em naturally subject to Commotions:
and as there are strange Ferments in the Blood, which in many Bodys occasion
an extraordinary discharge; so in Reason too, there are heterogeneous Particles
which must be thrown off by Fermentation. Shou’d Physicians endeavour
absolutely to allay those Ferments of the Body, and strike in the Humours
which discover themselves in such Eruptions, they might, instead of making a
cure, bid fair perhaps to raise a Plague, and turn a Spring-Ague or an Autumn-
Surfeit into an epidemical malignant Fever.«*'®

Alle blutreichen Auswiichse des Enthusiasmus sind demzufolge erst
durch eine verfehlte Behandlung entstanden: indem nicht auf die »>natiirli-

212 Anthony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury: Standard Edition.
Samtliche Werke, ausgewihlte Briefe und nachgelassene Schriften. In
englischer Sprache mit paralleler deutscher Ubersetzung. Hrsg. iibers.
und kommentiert von Gerd Hemmerich und Wolfram Benda. Stuttgart-
Bad Canstatt: frommann-holzboog 1981-1993, Bd. I/1, S. 324.

213 Ebd, S. 328.

214 Ebd, S. 322.

215 Vgl. Susan Sontag: Krankheit als Metapher [1977]. Ubers. von Karin
Kersten und Caroline Neubaur. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag 1981, S. 87-104.

216 Shaftesbury: Standard Edition (wie Anm. 212), Bd. I/1, S. 322.

105

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

che« Heilung vertraut wurde, sondern eine gewaltsame Reinigung ver-
sucht wurde. Shaftesbury beschreibt den idealen Staat folglich als ein
Gleichgewicht miteinander ausbalancierter Kréfte, in der keine einzelne
Kraft versucht, die anderen zu eliminieren. Dieses Ideal verwirklichte
sich fiir Shaftesbury in der antiken Polis:

»NOT only Visionarys and Enthusiasts of all kinds were tolerated, your Lord-
ship knows, by the Antients: but on the other side, Philosophy had as free a
course, and was permitted as a Ballance against Superstition. And whilst some
Sects, such as the Pythagorean and latter Platonick, join’d in with the Supersti-
tion and Enthusiasm of the Times; the Epicurean, the Academick, and others,
were allow’d to use all the Force of Wit and Raillery against it. And thus
matters were happily ballanc’d.«?"”

»Wit« und »Raillery«, Witz und Spott sind also fiir Shaftesbury die ein-
zigen sinnvollen Mittel gegen den Fanatismus. In seiner Forderung nach
»good Humour«*'® spielt Shaftesbury die ganze Bedeutungsvielfalt des
Wortes >Humour< in der englischen Sprache zu Beginn des achtzehnten
Jahrhunderts aus: »>Saftc, >Laune<, >Gemiitsverfassung<, >Stimmungg,
>Humor<, >Witz<. Aber kein »guter Humor« konnte etwas gegen den En-
thusiasmus ausrichten, wenn nicht in diesem selbst das Potential der Li-
cherlichkeit angelegt wire. Lécherlich ist der Enthusiasmus zunichst in
seiner AuBerlichkeit, als ausgeiibte Titigkeit:

»For the Bodys of the Prophets, in their State of Prophecy, being not in their
own power, but (as they say themselves) mere passive Organs, actuated by an
exterior Force, have nothing natural, or resembling real Life, in any of their
Sounds or Motions: so that how aukardly soever a Puppet-Show may imitate
other Actions, it must needs represent this Passion to the Life.«*'

Im Empfang seiner Prophezeiungen dhnelt der Korper des Propheten
nicht nur einer leblosen Puppe; er verwandelt sich tatséchlich, wie die
Propheten iiber sich selbst sagen, in eine Marionette (Gottes), so dass je-
de noch so ungeschickte Imitation dem Enthusiasten nicht nur dhneln
muss, sondern sogar eine wesentliche Eigenschaft desselbigen trifft.

Der Enthusiasmus ist also fidlschbar, nachahmbar: Er kann gespielt,
vorgetduscht, imitiert und in dieser Imitation verspottet werden. Wenn es
folglich >echten< und >falschen< (imitierten, vorgetauschten, fiktiven) En-
thusiasmus gibt, dann deswegen, weil das »In-Gott-Sein«, die Néhe des

217 Ebd., S. 328.
218 Ebd., S. 334.
219 Ebd., S. 340.

106

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Enthusiasten zu Gott — enthousiasmus — immer auch die Nihe zu einem
Phantom, einer Chimire, einem eingebildeten und phantasierten Gott
sein kann. Von Anfang an steht der Enthusiasmus bei Shaftesbury im Be-
reich der Tduschung und der Verstellung. Shaftesbury nennt die Tradi-
tion des Musenanrufs als Beispiel eines von vornherein nachahmbaren
und imitierbaren Enthusiasmus: »IT has been an establish’d Custom for
Poets, at the entrance of their Work, to adress themselves to some Muse:
and this Practice of the Antients has gain’d so much Repute, that even in
our days we find it almost constantly imitated.«**” Wenn aber der Enthu-
siasmus immer schon Reputation erworben hat und also die Berufung auf
gottliche Begeisterung das eigene Sprechen immer schon iiberzeugender
und wirksamer gemacht hat, dann ist der Musenanruf immer schon rheto-
risch, dann ist er auch bei den »Alten« immer schon potentiell Imitation
und Verstellung.

Der Enthusiasmus ist schon von seinem historischen Beginn an von
seiner Filschung und Imitation begleitet. Sodann wird es zu einer Aufga-
be fiir den kritischen Blick des Philosophen, zwischen >echtemc< und >fal-
schem< Enthusiasmus unterscheiden zu kénnen.””' Shaftesbury geht es
freilich nicht nur um die Moglichkeit der Affektion und Vortduschung
eines nicht wirklich erlebten Enthusiasmus. Neben dem tduschenden En-
thusiasmus spricht Shaftesbury auch den getduschten Enthusiasmus an,
bei dem der Enthusiasmierte zwar eine reale Erfahrung der >Néhe zu
Gott« gemacht zu haben glaubt, diese aber tatséchlich die Nédhe zu einem
Phantom oder Gespenst, zu einem Produkt der Einbildung gewesen ist.
Sobald die Moglichkeit solcher Selbsttiuschung in der Struktur des En-
thusiasmus angelegt ist, kann keine subjektive Erfahrung desselbigen
mehr sicher sein, »echt< zu sein. Der Enthusiasmierte ist auf eine nach-
tragliche Reflexion seiner Begeisterung angewiesen. So ist der Enthusiast
Theokles in Shaftesburys Briefroman The Moralists (1709) verunsichert
iiber Natur und Herkunft seiner eigenen Verziickungen: »Now, PHILO-
CLES, said he, (starting as out of a Dream) how has it been with me in my

220 Ebd.,, S. 308.

221 So vermerkt der Artikel iiber »Enthusiasterey« in Zedlers Universal-Lexi-
kon: »Man hat diesen Unterscheid von der Enthusiasterey zu mercken,
dall sie manchmal etwas wiirckliches ist, manchmahl aber nur auf ein
verstelltes Wesen hinauslduffet. Man giebt allerhand sonderbare Dinge
vor, und will andre von deren Gottlichkeit {iberreden, da doch in der That
nur ein Betrug dahinter ist, und die Betriiger es selber besser wissen«
(Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexikon [wie Anm. 75], Bd. 8,
Sp. 1286).

107

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Fit? Seem’d it a sensible kind of Madness, like those Transports which
are permitted to our Poets? or was it downright Raving?«***

Auf die Unterscheidung zwischen »echter< und >falscher< Begeiste-
rung — zwischen »verniinftigem Wahnsinn« und »volligem Irrsinn« — be-
griindet Shaftesbury in diesem Sinne die Differenz zwischen »Inspira-
tion« und »Enthusiasmus« (bzw. zwischen »Enthusiasmus« und »Fana-
tismus«). »THE only thing, my Lord«, schreibt Shaftesbury,

»] wou’d infer from all this, is, that ENTHUSIASM is wonderfully powerful and
extensive; that it is a matter of nice Judgment, and the hardest thing in the
world to know fully and distinctly; since even Atheism is not exempt from it.
[...] Nor can Divine Inspiration, by its outward Marks, be easily distinguish’d
from it. For Inspiration is a real feeling of the Divine Presence, and Enthusiasm
a false one.«*>

Die Moglichkeit dieser Unterscheidung wird allerdings grundsétzlich da-
durch verkompliziert, dass die Wirkung und Macht des Enthusiasmus fiir
Shaftesbury gerade darin besteht, bei anderen Menschen Enthusiasmus
hervorzurufen. Neben dem >spontanen< Enthusiasmus gibt es einen En-
thusiasmus »aus zweiter Hand« — »there is a sort of Enthusiasm of se-
cond hand«,”** schreibt Shaftesbury —, welcher die Bedingung der Mog-
lichkeit der Massenbegeisterung bildet, die den Enthusiasmus zu einer
politischen Bedrohung macht. Enthusiasmus ist nicht nur von Anfang an
potentiell nur vorgetduscht und geheuchelt, sondern moglicherweise eine
>sekundire<« Begeisterung, ausgeldst durch die — seinerseits vielleicht nur
vorgetduschte oder >sekundére< — Begeisterung eines anderen.

Die entscheidende Einsicht Shaftesburys ist demnach, dass Enthu-
siasmus jederzeit moglicherweise vorgetiuscht, eingebildet, geheuchelt
oder gespielt wird oder aber als >sekundirer< Enthusiasmus durch einen
»falschen< Enthusiasmus eines anderen ausgeldst wird, dass diese Mog-
lichkeit aber zugleich die Bedingung der Mdglichkeit des Enthusiasmus
tiberhaupt ausmacht, denn dessen Essenz ist seine Kraft, jede Empfin-
dung ebenso glaubhaft wie stark darzustellen und an andere zu vermitteln
und so jegliche Unterscheidung zwischen >echt< und »falsch« zu nivellie-
ren. Der Enthusiasmus in Shaftesburys Konzept ist — hierin vergleichbar
der Einbildungskraft bei Kant oder Rousseau — grundsitzlich eine Kraft,
das Abwesende in die Wirksamkeit einer wie auch immer >anwesendenc«
Anwesenheit zu erheben. »Menx, schreibt Shaftesbury, »are wonderfully
happy in a Faculty of deceiving themselves, whenever they set heartily

222  Shaftesbury: Standard Edition (wie Anm. 212), Bd. II/1, S. 249.
223 Ebd., Bd. I/1, S. 372.
224 Ebd., S. 360.

108

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

about it: and a very small Foundation of any Passion will serve us, not
only to act it well, but even to work our-selves into it beyond our own
reach.«**

Wenn diese Moglichkeit der Imitation und >Sekundarisierung< des
Enthusiasmus exakt die Bedingung seiner Moglichkeit iiberhaupt aus-
macht — wenn sie in die Struktur seiner Wirkungsfihigkeit eingeschrie-
ben ist —, dann muss es zwangsldufig als unmdoglich erscheinen, zwischen
einem echten und einem falschen Gefiihl gottlicher >Présenz< zu unter-
scheiden. Die Unterscheidung zeigt sich in Shaftesburys Text als ebenso
notwendig wie unmoglich. So schreibt Shaftesbury im Anschluss an die
Differenzierung zwischen »Inspiration« als echtem und »Enthusiasmus«
als falschem Gefiihl:

»But the Passion they raise is much alike. For when the Mind is taken up in Vi-
sion, and fixes its viewer either on any real Object, or mere Specter of Divinity;
when it sees, or thinks it sees any thing prodigious, and more than human; its
Horrour, Delight, Confusion, Fear, Admiration, or whatever Passion belongs to
it [...] will have something vast, immane, and (as Painters say) beyond Life. And
this is what gave occasion to the name of Fanaticism, as it was us’d by the An-
tients in its original Sense, for an Apparition transporting the Mind. «**

Der Enthusiasmus »transportiert« den Geist, er bewegt und iibertrigt ihn;
er ist also — in seiner >falschen< wie auch in seiner »echten< Form — eine
mediale Kraft, die den Geist aus sich selbst herausbewegt und sowohl in
rezeptiver wie auch produktiver Hinsicht eine auerordentliche Kraft der
Mitteilung darstellt. So kann der Enthusiasmus — der im 18. Jahrhundert
immer wieder fiir seine »unsociability« kritisiert wurde — fiir Shaftesbury
zur Grundlage des sozialen Verhaltens iiberhaupt werden.**” Shaftesbury
greift demnach auf die Vorgabe Platons zuriick, der im Dialog lon die
enthusiastische Begeisterung als einen Zustand der Vermittlungsfiahigkeit
charakterisiert, der — gleich einem >Magneten< — verschiedene rdumlich
wie zeitlich getrennte Instanzen in eine Kommunikation miteinander
bringt.”*® In diesem Sinne schreibt Shaftesbury:

225 Ebd, S. 310.

226 Ebd., S. 372.

227 Vgl. Lawrence E. Klein: Sociability, Solitude, and Enthusiasm. In: Hun-
tington Library Quarterly 60 (1997), S. 153-177, hier: S. 171f.

228 Platon: Simtliche Werke. Ubers. von Friedrich Schleiermacher. Auf der
Grundlage der Bearbeitung von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert
Plambock neu hrsg. von Ursula Wolf. Bd. 1-4. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 1994, Bd. 1, S. 72 (lon 533d).

109

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»So that Inspiration may be justly call’d Divine ENTHUSIASM: For the Word it
self signifies Divine Presence, and was made use of by the Philosopher whom
the earliest Christian Fathers call’d Divine, to express whatever was sublime in
human Passions. This was the spirit he allotted to Heroes, Statesmen, Poets,
Orators, Musicians, and even Philosophers themselves. Nor can we, of our
own accord, forbear ascribing to a noble Enthusiasm, whatever is greatly per-
form’d by any of These.«**

Indem er die groen Handlungen aller Helden, Staatsménner, Poeten und
Kiinstler als Folge einer »sensible Madness«, eines >verniinftigen Wahn-
sinns< beschreibt, nimmt Shaftesbury einen traditionsreichen Topos iiber
die Nihe herausragender Geistesleistungen zum Wahnsinn auf. Bereits in
den lange Zeit Aristoteles zugeschriebenen (und wohl in seiner Schule
zusammengestellten) Problemata Physica heifit es: »Warum erweisen
sich alle auBergewohnlichen Menschen in Philosophie oder Dichtung
oder in den Kiinsten als Melancholiker; und zwar ein Teil von ihnen so
stark, dal} sie sogar von krankhaften Erscheinungen, die von der schwar-
zen Galle ausgehen, ergriffen werden [...]2«* Trotz aller Moglichkeit
der Verfilschung des Enthusiasmus beharrt Shaftesbury damit auf der
Moglichkeit der gottlichen Prdsenz im Enthusiasten, die ihn zu groBen
Gedanken und Taten anspornt.

Kant iiber Enthusiasmus als moralische Erhitzung

Kants Aussage, es sei »niemals« ohne Enthusiasmus »in der Welt etwas
GroB3es ausgerichtet worden, ist ein nahezu wortliches Zitat aus Shaftes-
burys Letter concerning Enthusiasm: hier heilit es, die Problemata Physi-
ca paraphrasierend, man konne nicht umhin, alles, »whatever is greatly
perform’d«, dem Enthusiasmus zuzuschreiben.

In seiner Unterscheidung zwischen >Enthusiasmus< und >Fanatismus<
schlieBt Kants Versuch ersichtlich an Shaftesburys Text an. Die Bestim-
mung, der >Enthusiast< sei »durch eine moralische Empfindung als durch
einen Grundsatz« erhitzt, wihrend der >Fanatiker< (oder >Schwirmer<)
»einer vermeinten unmittelbaren Eingebung« erlegen sei, folgt prinzipiell

229 Shaftesbury: Standard Edition (wie Anm. 212), Bd. I/1, S. 372.

230 Aristoteles: Werke in deutscher Ubersetzung (wie Anm. 32), Bd. 19, S.
250 (Problemata Physica, 953a). Vgl. zur ausfiihrlichen Diskussion die-
ser Passage Foldényi: Melancholie (wie Anm. 90), S. 14-58, sowie Wal-
ter Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels [1928]. 7. Aufl.
Hrsg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996 (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft. 225), S. 127f.

110

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

der Unterscheidung zwischen >echtem« und >falschem< Enthusiasmus bei
Shaftesbury. Der »Schwirmer« erleidet eine Einbildung, er ist >verriickts,
der Enthusiast hingegen ist aufgrund einer moralischen Affektion begei-
stert. Anders als Shaftesbury differenziert Kant zwischen >Fanatismus«<
(bzw. >Schwirmerei<) und Enthusiasmus nicht anhand der Unterschei-
dung zwischen »>falscher< und >echter< Eingebung. Kant versucht viel-
mehr, eine jeweils verschiedene Quelle der Eingebung zu bestimmen,
welche die beiden Phidnomene a priori differenziert.

In einer FuBinote zu den Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen
und Erhabenen heifit es demgemal:

»Der Fanatizism mufl vom Enthusiasmus jederzeit unterschieden werden. Jener
glaubt eine unmittelbare und aufierordentliche Gemeinschaft mit einer hoheren
Natur zu fiihlen, dieser bedeutet den Zustand des Gemiits, da dasselbe durch
irgend einen Grundsatz liber den geziemenden Grad erhitzt worden, es sei nun
durch die Maxime der patriotischen Tugend, oder der Freundschaft, oder der
Religion, ohne daf} hiebei die Einbildung einer iibernatiirlichen Gemeinschaft
etwas zu schaffen hat.«*"!

Der Fanatiker (oder >Schwirmer<) vermeint eine »Gemeinschaft mit
einer hoheren Natur« zu fiihlen, wihrend das Gemiit des Enthusiasten
nicht durch ein Gefiihl, sondern durch einen Grundsatz erhitzt wird. Ob-
gleich Kant in den Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Er-
habenen noch eine Vielzahl verschiedener Grundsitze mit unterschied-
licher philosophischer Dignitét (Patriotismus, Freundschaft, Religion) als
Quellen des Enthusiasmus fiir moglich hilt, préfiguriert die grundsitzli-
che Unterscheidung zwischen »Gefiihl« und »Grundsatz« deutlich die
spitere, fiir die Polemik Von einem neuerdings erhobenen vornehmen
Ton entscheidende Differenz zwischen dem Horen auf die »Stimme des
Gefiihls« und demjenigen auf die »Stimme der Vernunft«.

Wenn Kant schreibt, Enthusiasmus verlaufe »ohne die Einbildung
einer iibernatiirlichen Gemeinschaft«, dann heif3t dies nicht, dass der En-
thusiasmus generell ohne eine Affektion des Gemiits durch die Einbil-
dungskraft bewirkt wiirde. Im Gegenteil ist Enthusiasmus die Bezeich-
nung fiir den Zustand einer vollstindig enthemmten und entgrenzten
Tatigkeit der Einbildungskraft. In der Kritik der Urteilskraft bestimmt
Kant den Enthusiasmus als »Idee des Guten mit Affekt«**” und verbindet
diese Bestimmung mit einer notwendigen Aktivierung des Affekts durch
die Einbildungskraft. So heifit es weiter: »Im Enthusiasm, als Affekt, ist

231 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 878 (Beobachtun-
gen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen, A 99).
232 Ebd.,Bd. 5, S.362 (KdU § 29, B 121).

111

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

die Einbildungskraft ziigellos«.”*® Die Ziigellosigkeit der Einbildungs-
kraft im Enthusiasmus ergibt sich hier — im Kontext der Diskussion des
Erhabenen — freilich nicht dadurch, dass es ihr »schwirmerisch« gelidnge,
etwas Ubersinnliches sinnlich zu erfassen, sondern dadurch, dass sie vor
Jjeder Reprisentation iiberhaupt zuriickweicht und auf das Unreprisen-
tierbare — die »Idee« des »Guten« — zielt.”** Es sei, so fiihrt Kant aus, ein
Irrtum anzunehmen, dass die Nichtdarstellbarkeit des moralischen Ge-
setzes im Bereich der Sinnlichkeit dieses

»alles dessen beraubt, was sie den Sinnen empfehlen kann, sie alsdenn keine
andere als kalte, leblose Billigung und keine bewegende Kraft oder Riihrung
bei sich fiihren wiirde. Es ist gerade umgekehrt; denn da, wo die Sinne nichts
mehr vor sich sehen, und die unverkennliche und unausloschliche Idee der Sitt-
lichkeit dennoch iibrig bleibt, wiirde es eher notig sein, den Schwung einer un-
begrenzten Einbildungskraft zu méBigen, um ihn nicht bis zum Enthusiasm
steigen zu lassen, als aus Furcht vor Kraftlosigkeit dieser Ideen sie in Bildern
und kindischem Apparat Hiilfe zu suchen.«**®

Enthusiasmus ist die paradoxe Reprisentation einer Idee, die »iibrig«
bleibt, nachdem »die Sinne nichts mehr vor sich sehen« und also alle Re-
prasentation an ihr Ende gekommen ist. Es handelt sich demnach um
einen Zustand, in dem das Vermdgen der Reprisentation, die Einbil-
dungskraft, iiber ihre eigenen Grenzen geht. Indem sie das Gemiit durch
eine Idee affiziert, die schlechterdings keine sinnliche Gestalt annehmen
kann, und indem sie gerade aus diesem Verlust aller Sinnlichkeit einen
besonderen »Schwung« erhilt, um »bewegende Kraft« und »Riihrung« zu
entfalten, zeigt sich die Einbildungskraft hier als Mittel der Vernunft. Es
ist mithin also nichts anderes als der »Schwung« der Vernunft, der das
Gemiit im Enthusiasmus bis an die Grenze des Wahnsinns fiihrt. Wenn
Enthusiasmus fiir Shaftesbury »a sensible kind of Madness« war, eine
verniinftige Art, wahnsinnig zu sein, dann wird sie bei Kant zum Wahn-
sinn der Vernunft, zu einem von der Vernunft ausgelosten Wahnsinn.
Dass der Enthusiasmus wie die >Schwérmerei< eine Néhe zur Geistes-
krankheit und zum Wahnsinn besitzt, stellt Kant mit aller Klarheit fest:

»Wenn der Enthusiasm mit dem Wahnsinn, so ist die Schwirmerei mit dem
Wahnwitz zu vergleichen, wovon der letztere sich unter allen am wenigsten mit
dem Erhabenen vertrigt, weil er griiblerisch lacherlich ist. Im Enthusiasm, als

233 Ebd., S. 366 (KdU § 29, B 126).

234  Vgl. Fenves: A Peculiar Fate (wie Anm. 141), S. 263.

235 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 365f. (KdU § 29, B
125).

112

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Affekt, ist die Einbildungskraft ziigellos; in der Schwirmerei, als eingewurzel-
ter briitender Leidenschaft, regellos. Der erstere ist voriibergehender Zufall, der
den gesundesten Verstand bisweilen wohl betrifft; der zweite eine Krankheit,
die ihn zerriittet.«**°

Im Zustand der Begeisterung, durch seine unbegrenzte Einbildungskraft
mit bewegender Kraft und Riihrung durch die Idee des Guten affiziert,
dhnelt der Enthusiast dem Wahnsinnigen, insofern auch seine Vorstellun-
gen die Grenzen des Sichtbaren weit hinter sich lassen und keine Riick-
sicht auf die apriorische Struktur des Verstandes mehr nehmen. Der En-
thusiasmus iiberschreitet alle Grenzen der Endlichkeit und fiihrt zu einer
begeisterten Annéherung an die Unendlichkeit der Vernunft. Der Enthu-
siast hort die Befehle der »Stimme der Vernunft« in seinem Kopf, wie
Kant es in Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton beschreibt,
und erleidet folglich so etwas wie eine sittliche Schizophrenie.

Mit dem Konzept des Enthusiasmus geht Kants Theorie des Wahn-
sinns weit liber die von Rousseau iibernommene kulturkritische Geste der
Totalisierung des Wahnsinns hinaus. Der Versuch iiber die Krankheiten
des Kopfes beschreibt, wie auch alle spiteren Ausfithrungen Kants zu
diesem Thema, nicht allein die Unmdglichkeit eines Zustands jenseits
der Verriicktheit in der >biirgerlichen< Welt, sondern mit dem Enthusias-
mus auch eine Form des Wahnsinns, die »den gesundesten Verstand bis-
weilen betrifft« und ohne welchen »niemals in der Welt etwas Grofies
ausgerichtet worden« ist. Der immer wieder als niichterner Rationalist
missverstandene Kant interpretiert den Enthusiasmus damit als einen Zu-
stand der Verstandeslosigkeit, der moralisch hochst erwiinscht ist, weil er
durch eine Affizierung mit einer Idee der Vernunft ausgelost wird.

Insofern Enthusiasmus mit der »Stimme der Vernunft« eine fremde
Stimme im Kopf des Enthusiasmierten erklingen lédsst, eroffnet dieser
Zustand eine Alteritét, der sich génzlich anders gestaltet als die kontrol-
lierte Alterisierung durch den sensus communis.”’ Die Begeisterung er-
moglicht ein Zusammensein mit einem Anderen, das nicht iiber die Ein-
sicht in die geteilte apriorische Struktur der Erfahrung verlduft, sondern
iiber eine enthusiastische Anteilnahme an dem gemeinschaftlichen
Wunsch, den Ideen der Vernunft Wirklichkeit zu verschaffen. In diesem
Sinn beschreibt Kant im Streit der Fakultdten die politische Bedeutung
des Enthusiasmus. Die Erfahrung der Franzosischen Revolution, so fiihrt

236 Ebd., S. 366 (KdU § 29, B 126).

237 Vgl. Peter Fenves: Introduction: The Topicality of Tone. In: Raising the
Tone of Philosophy. Late Essays by Immanuel Kant, Transformative Cri-
tique by Jacques Derrida. Hrsg. von Peter Fenves. Baltimore, London:
The Johns Hopkins University Press 1999, S. 1-48, hier: S. 31.

113

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Kant hier aus, hat ihre wahre Bedeutung in der Reaktion der Zuschauer.
Der Enthusiasmus der Zuschauer in den Nachbarlindern Frankreichs
zeigt fiir Kant die moralische Bedeutung der Revolution. Die Revolution
fiihrt vor, dass Menschen den Lauf der Geschichte verindern konnen und
dass folglich eine Verbesserung der politischen Zustinde moglich ist.
»Die Revolution eines geistreichen Volks, die wir in unseren Tagen
haben vor sich gehen sehen, mag gelingen oder scheitern«, schreibt Kant;

»sie mag mit Elend und Greueltaten dermaf3en angefiillt sein, daf3 ein wohlden-
kender Mensch sie, wenn er sie, zum zweitenmal unternehmend, gliicklich aus-
fiihren konnte, doch das Experiment auf solche Kosten zu machen nie beschlie-
Ben wiirde — diese Revolution, sage ich, findet doch in den Gemiitern aller Zu-
schauer (die nicht selbst in diesem Spiele mit verwickelt sind) eine Teilneh-
mung dem Wunsche nach, die nahe an Enthusiasm grenzt, und deren AuBerung
selbst mit Gefahr verbunden war, die also keine andere, als eine moralische An-
lage im Menschengeschlecht zur Ursache haben wird. «***

In den Augen der deutschen Betrachter verwandelt sich die Revolution in
ein Schauspiel, aber daraus folgt keineswegs ihre Bedeutungslosigkeit,
sondern im Gegenteil gewinnt sie erst in diesem Akt iiberhaupt eine
Bedeutung. Ob die Revolution gelingt oder nicht, ob sie in »Elend und
Greueltaten« versinkt, wird gleichgiiltig, denn es kommt nur noch darauf
an, dass sie fiir den Zuschauer zum Zeichen dafiir wird, dass Menschen
Geschichte veridndern kénnen und so eine Verbesserung der Zusténde hin
zu einer Realisierung der Ideen der Vernunft bewirken konnen. Die
»Teilnehmung dem Wunsche nach, die nahe an Enthusiasm grenzt«, ist
ausgelost durch die Vergegenwértigung dieses Zeichens durch die erhitz-
te und unbegrenzte Einbildungskraft der Zuschauer. Indem diese durch
das Schauspiel der fernen Revolution mit bewegender Kraft und Riihrung
angesprochen werden, beweist sich ihre Begeisterung als die moralische
Anlage, gleichfalls zu versuchen, die Idee des Guten zu verwirklichen.

Es bleibt aber eine Verunsicherung durch die unbestreitbare Nihe
von >Schwérmerei< und >Enthusiasmus<. Obgleich beide in Kants Sche-
ma des Wahnsinns entgegengesetzte Bewertungen erhalten, sind sie sich
dhnlich: Beide bezeichnen einen Zustand, in dem die Einbildungskraft
das Gemiit mit einer Vorstellung affiziert, die iiber alle Sinnlichkeit hin-
ausgeht. Wenn aber, um abermals die Begrifflichkeit aus Von einem
neuerdings erhobenen vornehmen Ton aufzugreifen, sowohl die »Stimme
der Vernunft« als auch die »Stimme des Gefiihls« unter keinen Umstidn-
den durch die Sinne erfassbar werden kann und sich beide einer Affek-

238 Kant: Werke in sechs Béinden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 358 (Der Streit der
Fakultiten, A 143f.).

114

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

tion durch die Einbildungskraft verdanken, wie kann dann mit philoso-
phisch strenger Sicherheit zwischen beiden unterschieden werden?

In der Kritik der Urteilskraft scheint diese Unterscheidung fiir Kant
ein losbares Problem darzustellen. Er fiihrt hier, neben einigen recht pro-
blematischen Unterscheidungen wie >Affekt< — >Leidenschaft< und >vor-
iibergehender Zufall< — >eingewurzelte briitende Leidenschaft< die Diffe-
renz zwischen positiver und negativer Darstellung an, die >Schwérmerei<
und Enthusiasmus unterscheidbar werden lassen soll. So schreibt Kant
iiber den Modus der Vergegenwirtigung der »Idee des Guten« durch den
Enthusiasmus:

»Diese reine, seelenerhebende, blof} negative Darstellung der Sittlichkeit bringt
dagegen keine Gefahr der Schwirmerei, welche ein Wahn ist, iiber alle Gren-
zen der Sinnlichkeit hinaus etwas sehen, d.i. nach Grundsitzen triumen (mit
Vernunft rasen) zu wollen; eben darum, weil die Darstellung bei jener blo8 ne-
gativ ist.«*>

Eine »negative Darstellung« ist in diesem Sinn eine solche, die keinen
Gegenstand darbietet, sondern allein die Unerreichbarkeit dieses Gegen-
standes. Es bleibt der Einbildungskraft tiberlassen, diesen in einem Akt
der enthusiastischen Entgrenzung dennoch vorzustellen. Die Vernichtung
der Sinnlichkeit regt, in einem erhabenen Moment, die Einbildungskraft
zu hochster Begeisterung und zur Uberschreitung aller Grenzen der Sinn-
lichkeit an. Aus diesem Grund betont Kant gleich an zwei Stellen seiner
Untersuchung des Erhabenen die besondere Erhabenheit des Bilderver-
bots.

»Vielleicht gibt es keine erhabenere Stelle im Gesetzbuche der Juden, als das
Gebot: Du sollst dir kein Bildnis machen, noch irgend ein Gleichnis, weder
dessen was im Himmel, noch auf der Erden, noch unter der Erden ist usw. Die-
ses Gebot allein kann den Enthusiasm erkléren, den das jiidische Volk in seiner
gesitteten Epoche fiir seine Religion fiihlte, wenn es sich mit andern Vélkern
verglich, oder denjenigen Stolz, den der Mohammedanism einflo8t.«**

In seiner Begeisterung geht Kant so weit, den ersten Satz dieser Passage
einige Seiten der Kritik der Urteilskraft spiter noch einmal variiert vor-
zubringen:

»Vielleicht ist nie etwas Erhabneres gesagt, oder ein Gedanke erhabener ausge-
driickt worden, als in jener Aufschrift iiber dem Tempel der Isis (der Mutter

239 Ebd., Bd. 5, S. 366 (KdU § 29, B 125).
240 Ebd., S. 365 (KdU § 29, B 124f.).

115

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Natur): >Ich bin alles, was da war, und was da sein wird, und meinen Schleier
hat kein Sterblicher aufgedeckt<.«**!

Ich bin das, was sich nicht darstellt, nicht darbietet; Du kannst mich nicht
sehen und wirst es nie konnen, sagt der »erhabenste« Gedanke, welcher
der Gottin Isis in den Mund gelegt wurde. »Negative Darstellung« fiihrt
in eine Paradoxie, denn die Darstellung wird dazu gezwungen, sich selbst
zu negieren und zu widersprechen. Die »Stimme der Vernunft« wiirde in
diesem Sinne nur dann dem Gesetz der »negativen Darstellung« gehor-
chen, wenn sie schweigen wiirde oder — allenfalls — ihre Unhorbarkeit
verkiinden wiirde. Der doppelte Schritt des Erhabenen, welcher der Ver-
nichtung der sinnlichen Darstellung eine Entgrenzung der Einbildungs-
kraft zur Darbietung der Ideen folgen ldsst, muss demnach jederzeit po-
tenziert werden. Solange die Ideen der Vernunft in der sinnlichen Welt
nicht dargestellt werden konnen, muss jede enthusiastische Darbietung
der Einbildungskraft das Gesetz der Undarstellbarkeit zugleich aussagen
und iibertreten und also instabil bleiben.>**

Kant hat diese Problematik durchaus bedacht. Eine mogliche Losung
bietet sich in Kants Theorie des »symbolischen Anthropomorphismusx,
wie sie in den Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik (1783)
formuliert wird. Der Kontext ist hier die Frage, wie sich Sprache auf das
beziehen ldsst, das der Erkenntnis durch den menschlichen Verstand a

241 Ebd., S. 417 (KdU 49, B 194f. [Anmerkung]).

242 Es ergibt sich jederzeit die Moglichkeit und Gefahr, auch »fiir das Nega-
tive zu schwirmen«, wie Schelling anmerkt — zwar ohne expliziten kriti-
schen Bezug auf Kant, aber durchaus auf das Konzept der »negativen
Darstellung« in der Kritik der Urteilskraft beziehbar. »Am blindesten«,
schreibt Schelling 1806, »schwirmen alle die, welche fiir das rein Negati-
ve schwirmen. Alles wahrhaft Positive erfiillt den Menschen und erfiillt
ihn ganz; die fiir ein Negatives schwirmen, sind nothwendig leer und
miissen den Gegenstand ihrer Beschiftigung auBer sich suchen. So ge-
wisse Schwirmer fiir die Aufkldarung. Was wollen sie denn? [...] Ueber-
haupt nichts Positives; nur wegschaffen wollen sie, z.B. Kloster, Heili-
genbilder, den religidsen Aberglauben. Wie aber, wenn nun die Kloster
und alle Fratzen verschwunden sind [...]? Da stehen sie dann miiflig, und
es wire kein ander Mittel, als daf ein Theil von ihnen selbst, dem gemei-
nen Besten sich aufopfernd, Monche oder Heilige wiirden [...], nur damit
wieder etwas wegzuschaffen wire« (Friedrich Wilhelm Joseph Schelling:
Darstellung des wahren Verhéltnisses der Naturphilosophie zu der ver-
besserten Fichteschen Lehre [1806]. In: ders.: Schriften von 1806-1813.
Unverind. reprograf. Nachdruck d. Ausg. Stuttgart u. Augsburg, Cotta,
1861. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 1-126,
hier: S. 45).

116

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

priori entzogen bleiben muss. Insofern das Verstehen von Sprache fiir
Kant notwendigerwiese die Herstellung einer sinnlichen Vorstellung
durch die Einbildungskraft impliziert, ergibt sich hier ein fundamentales
Problem fiir jede Metaphysik. Sprache ist per se anthropomorph, indem
sie fiir die Sinne a priori unerreichbare Entititen notwendigerweise als
sinnlich erfahrbare Gestalten darstellt. Kants Losungsversuch besteht
hier in der Unterscheidung zwischen dogmatischem und symbolischem
Anthropomorphismus:

»Wir halten uns aber auf dieser Grenze, wenn wir unser Urteil blof auf das
Verhiltnis einschriinken, welches die Welt zu einem Wesen haben mag, dessen
Begriff selbst auler aller Erkenntnis liegt [...]. Denn alsdenn eignen wir dem
hochsten Wesen keine von den Eigenschaften an sich selbst zu, durch die wir
uns Gegenstinde der Erfahrung denken, und vermeiden dadurch den dogmati-
schen Anthropomorphismus, wir legen sie aber dennoch dem Verhéltnisse
desselben zur Welt bei, und erlauben uns einen symbolischen Anthropomor-
phism, der in der Tat nur die Sprache und nicht das Objekt selbst angeht.<**

Symbolisch ist in diesem Sinn fiir Kant eine Sprache, die um die Grenzen
des eigenen Wissens weill und die deshalb nur in der Form der Analogie
spricht, ohne eine Aussage iiber die Objekte des Sprechens an sich tref-
fen zu wollen. Das symbolische Zeichen verspricht eine Auflosung der
Paradoxie der »negativen Darstellung«, indem es das Objekt der Darstel-
lung darbietet und gleichzeitig darstellt, dass es nur eine analogische und
also anthropomorphe Darstellung des Objekts geben kann. Insofern der
symbolische Anthropomorphismus »nur die Sprache« betrifft und nicht
das »Objekt selbst«, geht es Kant hier um eine philosophische Sprache,
die ihre eigene Figuralitit jederzeit ausstellt und damit ihre eigene epi-
stemologische Unsicherheit vorfiihrt. »With this distinction«, kommen-
tiert Cathy Caruth,

»Kant rests the entire weight of the critical system — the full rigor of negative
thinking — upon the capacity for a certain kind of figuration. Or rather, upon the
capacity of criticism to know this figuration, that is, to distinguish between the
dogmatic and and symbolic anthropomorphism, or to define the symbol
rigorously and completly. [...] The symbol, that is, always remembers that it is,
only, a symbol. It knows, one could say, that it posits.<***

243 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 3, S. 232f.

244 Cathy Caruth: Empirical Truths and Critical Fictions. Locke, Words-
worth, Kant, Freud. Baltimore, London: The Johns Hopkins University
Press 1991, S. 75f.

117

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Das Problem der »negativen Darstellung«, so zeigt sich, ist fiir Kant
weitaus mehr als nur ein spezielles Problem im Rahmen einer Asthetik
des Erhabenen, sondern weitaus eher ein allgemeines Problem philoso-
phischer Darstellung.

Wenngleich Kant seine Beschreibung des symbolischen Anthropo-
morphismus erst zwanzig Jahre nach dem Erscheinen des Versuchs ver-
fasst hat und seine Ausfiihrungen iiber den Enthusiasmus in der Kritik
der Urteilskraft noch spiter, sind entscheidende Elemente der Theorie
des Enthusiasmus und seiner Form der sprachlichen Darstellung hier be-
reits zu bemerken. Die Passage, die der Versuch dem Enthusiasmus wid-
met, fiihrt diesen als eine Vergegenwiértigung eines anderen vor.

»Wer durch eine moralische Empfindung als durch einen Grundsatz mehr er-
hitzt wird, als es andere nach ihrem matten und 6fters unedlen Gefiihl sich vor-
stellen konnen, ist in ihrer Vorstellung ein Phantast. Ich stelle den Aristides un-
ter Wucherer, den Epiktet unter Hofleute und den Johann Jacob Rousseau unter
die Doktoren der Sorbonne. Mich deucht, ich hore ein lautes Hohngeléchter,
und hundert Stimmen rufen: Welche Phantasten! Dieser zweideutige Anschein
von Phantasterei, in an sich guten moralischen Empfindungen, ist der Enthu-
siasmus, und es ist niemals ohne denselben in der Welt etwas Grofies ausge-

richtet worden.«**

Diese Beschreibung des Enthusiasmus wirkt ihrerseits begeistert und gibt
damit ein Beispiel fiir ihre eigene Aussage. Das Vermogen des Enthu-
siasmus als »Teilnehmung« an den moralischen Handlungen anderer
wird hier in einer geradezu halluzinativen Sequenz (»Ich stelle«, »ich ho-
re ein lautes Hohngeldchter«) vorgefiihrt. Wenn Kant im Schreiben den
Blick auf verstorbene (Epiktet) oder fernab weilende (Rousseau) Philo-
sophen wirft und sogar eine akustische Wahrnehmung dieser Szenerie
hat, dann fiihrt das einen Akt der Einbildung »chimirischer« Elemente in
die sinnliche Wahrnehmung vor, wie sie Kant als »Verriickung« bezeich-
net hat. Indem Kants Text eine Reihe von literarischen Miniaturen evo-
ziert, versucht er zugleich, seinen Enthusiasmus an den Leser zu vermit-
teln und auch diesen zur »Teilnehmung« zu ermutigen.

Enthusiasmus wird hier somit nicht von einer tatsidchlichen Manife-
station einer »Stimme der Vernunft« ausgelost, sondern von der fiktiona-
len Evokation einer dramatischen Szenerie. Keine AuBerung einer iiber-
sinnlichen Stimme im Menschen, sondern die Einbildungskraft ist es,
welche die moralische Bewegung des Enthusiasmus hier hervorbringt.
Nicht ohne Grund spricht Kant von einem »zweideutigen Anschein von

245 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 896 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 25f.).

118

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Phantasterei« im Enthusiasmus. Zweideutig ist dieser Anschein somit
nicht nur, weil die >Masse< der Menschen, die sich fiir >gesund< hélt, den
Enthusiasten fiir verriickt erklédrt. Zweideutig ist dieser Anschein auch,
weil ein Anschein von Phantasterei jedem Enthusiasmus weiterhin inne-
wohnen muss, solange er als Ausloser seiner bewegenden Kraft und Riih-
rung ein sinnlich erfassbares Zeichen, eine zumindest vorgestellte Mani-
festation des Willens und der Stirke der Vernunft benotigt.

Die Zweideutigkeit des Enthusiasmus ist somit in seiner transzenden-
talen Struktur angelegt. Aufgrund der uniiberwindlichen Trennung zwi-
schen der Sphére der Sinne und derjenigen der Vernunft kann die enthu-
siasmierende »Stimme der Vernunft« nur als Phantasma und als Phantom
in Erscheinung treten. In diesem Sinn rdumt Kant in der Polemik Von
einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton ein, dass es unmoglich sei,
die Herkunft der »Stimme der Vernunft« zu ermitteln.

»Die verschleierte Gottin, vor der wir beiderseits unsere Knie beugen, ist das
moralische Gesetz in uns, in seiner unverletzlichen Majestit. Wir vernehmen
zwar ihre Stimme, und verstehen auch gar wohl ihr Gebot; sind aber beim
Anhoéren in Zweifel, ob sie von dem Menschen, aus der Machtvollkommenheit
seiner eigenen Vernunft selbst, oder ob sie von einem anderen, dessen Wesen
ihm unbekannt ist, und welches zum Menschen durch seine eigene Vernunft
spricht, herkomme. «**6

Wir horen die »Stimme der Vernunft« in uns, die wir der verschleierten
Gottin Isis zuschreiben. Diese Personifizierung ist aber der Ausdruck ei-
ner radikalen Unsicherheit, denn es ist unmoglich zu bestimmen, wessen
Stimme tatséchlich in unserem Kopf moralische Befehle verkiindet. Um
verkiinden zu konnen, muss die Stimme diese Zweideutigkeit riskieren.
Entsprechend ist in Kants Texten kein Mangel an literarisierenden und
metaphorischen Personifizierungen des moralischen Gesetzes — der
Schleier der Isis, die Stimme der Vernunft —, welche der Logik der analo-
gischen Sprache folgen, die Kant bei den Neuplatonikern als Schwiér-
merei anklagt. Entsprechend wird die Grenze zwischen >Enthusiasmus«
und >Schwirmerei< briichig und instabil, und niemand kann a priori zwi-
schen beiden unterscheiden.

Nur im Sinn der Unterscheidung Kants zwischen dogmatischem und
symbolischem Anthropomorphismus kann hier noch eine Differenz auf-
rechterhalten bleiben. Wenn der Schwirmer glaubt, mit einem héheren
Wesen zu kommunizieren oder eine sinnlich erfahrene Gemeinschaft zu

246 Ebd., Bd. 3, S. 395 (Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton, A
423). Vgl. zu dieser Passage auch Fenves: Introduction: The Topicality of
Tone (wie Anm. 237), S. 31f.

119

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

erleben, muss sie einem dogmatischen Anthropomorphismus anheimfal-
len. Ein symbolischer Anthropomorphismus, welcher sich dagegen »nur
die Sprache angeht« und nicht das »Objekt«, wiirde dagegen seiner eige-
nen Metaphorizitit und damit seiner phantastischen Struktur bewusst
bleiben und dies jederzeit auch vorfiihren. Nicht zuletzt in diesem Ver-
such, einen dogmatischen Anthropomorphismus zu vermeiden, kann die
philosophische Bedeutung der durchgehenden Ironie und Selbstironie des
Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes gesehen werden.

Schreiben und Wahnsinn:
Die Saftelehre des »Versuchs«

Der Zusammenhang zwischen Schreiben und Wahnsinn wird im letzten
Absatz des Versuchs erneut aufgenommen. Hier spricht Kant, an den iro-
nischen Beginn des Textes ankniipfend, von dem Wahnsinn des eigenen
Textes.”*’ Kant schreibt, dass ein Arzt gegen die »Tobsucht eines gelehr-
ten Schreiers« am ehesten »katharktische Mittel, in verstirkter Dosis ge-
nommens, verwenden sollte. Ein solches Mittel ist etwa das Schreiben:

»Denn da nach den Beobachtungen des Swifts ein schlecht Gedicht blof eine
Reinigung des Gehirns ist, durch welches viele schiadliche Feuchtigkeiten, zur
Erleichterung des kranken Poeten, abgezogen werden, warum sollte eine elende
griiblerische Schrift nicht auch dergleichen sein? In diesem Fall aber wire es
ratsam, der Natur einen anderen Weg der Reinigung anzuweisen, damit das
Ubel griindlich und in aller Stille abgefiihrt werde, ohne das gemeine Wesen
dadurch zu beunruhigen.«**®

Der Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes enthiillt in seinem letzten
Satz, dass er in erster Linie ein Versuch ist, den Kopf seines Verfassers
von den Krankheiten seines Kopfes zu »reinigen«. Es handelt sich nicht
zuletzt um einen Versuch iiber die Krankheiten des Kantschen Kopfes,
ein Versuch iiber den Wahnsinn ihres Autors.

Insofern Kant es unternimmt, seinen Wahn durch das Schreiben eines
Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes zu purgieren, zu reinigen und
zu heilen, miindet seine Theorie in eine Interpretation der antiken Séfte-
lehre. So schreibt Kant:

247 Vgl. zu diesem Zusammenhang auch Schwab: Wit, Satire, and Low Hu-
mor in Early Kant (wie Anm. 10), S. 140f.

248 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 901 (Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes, A 30).

120

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»Ich habe die Gebrechen der Erkenntniskraft Krankheiten des Kopfes genannt,
so wie man das Verderben des Willens eine Krankheit des Herzens nennet. Ich
habe auch nur auf die Erscheinungen derselben im Gemiite acht gehabt, ohne
die Wurzel derselben ausspidhen zu wollen, die eigentlich wohl im Korper liegt
und zwar ihren Hauptsitz mehr in den Verdauungsteilen, als im Gehirne haben
mag, wie die beliebte Wochenschrift, die unter dem Namen des Arztes
allgemein bekannt ist, es im 150. 151. 152ten Stiicke wahrscheinlich dartut.«**’

Die Behauptung Kants, die Wurzeln der Geisteskrankheiten ligen »in
den Verdauungsteilen, greift auf eine lange medizinische Tradition zu-
riick. Schon fiir Galen fiihrte die Erkrankung des Hypochondriums, der
oberen Bauchgegend, nicht nur zu Verdauungsstérungen, sondern auch
zu seelischen Storungen, etwa der Melancholie.”® Dass diese Ansicht
noch im 18. Jahrhundert vertreten wurde, zeigt Kants Quelle. Bei jener
»beliebten Wochenschrift, die unter dem Namen des Arztes allgemein
bekannt ist«, handelt es sich um Johann August Unzers Der Arzt. Im
150., 151. und 152. Stiick derselbigen wird das humoralpathologische
Argument entwickelt, »dal die Krankheiten des Gemiiths auf eine ent-
fernte Weise von dem Verderben der Verdauungskrifte herriihren konn-
ten.«””! Die vornehmliche Praxis, die Unzer gegen die »Gemiitskrankhei-
ten« anfiihrt, ist die der >Purgierung«, der >Reinigung«, der Katharsis.

Katharsis bezeichnet in der aristotelischen Poetik die Wirkung der
Tragodie auf ihre Zuschauer. »Die Tragddie ist«, heiit es in der Uber-
setzung Fuhrmanns, »[...] Nachahmung von Handelnden [...], die Jammer
und Schaudern [é1éov kai @dfov] hervorruft und hierdurch eine Reini-
gung [kdBaporv] von derartigen Erregungszustinden bewirkt.«*? Der
Begriff der Katharsis meint — im Kontext der antiken Séftelehre — das
heilsame, durch >katharktische< Mittel beforderte, Ausscheiden von
schédlichen Stoffen und wurde in diesem Sinne schon bei Platon aus dem
Bereich der Medizin in den der Ethik iibertragen.

249 Ebd., S. 900 (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, A 30).

250 Vgl. Foldényi: Melancholie (wie Anm. 90), S. 61; Schings: Melancholie
und Aufkldrung (wie Anm. 10), S. 70f.

251 Johann August Unzer: Der Arzt. Eine medicinische Wochenschrift. Neu-
este von dem Verfasser verbesserte und viel vermehrte Ausgabe. Sechster
Theil [1761]. Hamburg, Liineburg, Leipzig: Gotthilf Christian Berth
1769, S. 583 (150. Stiick). Zum medizinhistorischen Kontext und zur
Wirkung des Arztes vgl. Stefan Bilger: Uble Verdauung und Unarten des
Herzens. Hypochondrie bei Johann August Unzer (1727-1799). Wiirz-
burg: Konigshausen & Neumann 1990, bes. S. 471f.

252 Aristoteles: Poetik (wie Anm. 56), S. 19.

121

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Kants Therapeutik des Wahnsinns bewegt sich damit durchweg in
den Bahnen literarésthetischer Kategorien. Das »katharktische Mittel«
gegen den philosophischen Wahnsinn ist das Schreiben, das Zeichen und
die Wirkung der Einbildungskraft. Die >Einbildung¢, die den Akt des
Schreibens begleitet und von diesem hervorgebracht wird, besitzt einer-
seits eine potentiell gefdhrliche Dimension, indem sie sich verselbstindi-
gen kann und zum Wahnsinn werden kann; andererseits jedoch ist sie
auch eine Form der Distanzierung — sowohl zwischen den Menschen als
auch eine Distanzierung eines Menschen zu sich selbst. Sie entfernt den
Einzelnen aus der Isolation der unmittelbaren Sinnlichkeit und erlaubt es
ihm, sich die Gesellschaft antiker oder zeitgendssischer Philosophen vor-
zustellen und sich an ihnen zu messen. Der philosophische Text als das
materialisierte Ergebnis einer solchen Einbildung ist somit zugleich ein
potentiell heilbares »katharktisches Mittel« wie auch eine potentielle Ge-
fahr fiir das »gemeine Wesen«.

II. 5 »Velut aegri somnia«: Der
Wahnsinn der Sprache (Kant, Swedenborg)

Swedenborg als Phantast -
Die »wundersame Ubereinkunft«

Die zwei Jahre nach dem Erscheinen des Versuchs iiber die Krankheiten
des Kopfes nichste groBere Schrift Kants, die 1766 publizierten Tréiume
eines Geistersehers, erldutert durch Trdume der Metaphysik lassen sich
als eine konsequente Weiterentwicklung der im Versuch angelegten The-
men verstehen.

Wie bereits der Versuch, sind auch die Trdiume eines Geistersehers
ein hybrider Text, dessen Gattung sich nur schwer benennen lasst. Nahe-
liegend wire es, von einer Polemik zu sprechen, denn weite Teile des
Textes widmen sich einer scharfen Auseinandersetzung mit Kants Zeit-
genossen Emanuel Swedenborg, dem »Geisterseher«. Was aber ist ein
Geisterseher? »Es lebt zu Stockholm ein gewisser Herr Schwedenborg«,
schreibt Kant,

»ohne Amt oder Bedienung [...]. Seine ganze Beschiftigung besteht darin, daf3
er, wie er selbst sagt, schon seit mehr als zwanzig Jahren mit Geistern und ab-

geschiedenen Seelen im genauesten Umgange stehet, von ihnen Nachrichten
aus der andern Welt einholet und ihnen dagegen welche aus der gegenwértigen

122

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

erteilet, grofe Bénde iiber seine Entdeckungen abfaft und bisweilen nach Lon-
don reiset, um die Ausgabe derselben zu besorgen.«25 3

Die Behauptung Swedenborgs ist also, mit Geistern in Kommunikation
zu stehen. Kant paraphrasiert drei Anekdoten, in denen sich diese angeb-
liche Fahigkeit zeigt: drei Plots zu Geistererzidhlungen, in denen Sweden-
borg jeweils ein Wissen unter Beweis stellt, das »ihm von keinem leben-
digen Menschen konnte erteilt sein«** und das er folglich nur durch den
Kontakt mit Geistern, mit »abgeschiedenen Seelen« erworben haben
kann. Dass die Geschichten um Swedenborg an populidre Gespensterge-
schichten erinnern, ist Kant nicht entgangen: Er spricht von »Geisterer-
zihlungen«,”’ »Erzihlungen«*® oder »Mirchen«.”’

Als Literatur sind Swedenborgs Berichte aber das Gegenteil von tat-
séchlicher Erfahrung, sondern nur das, was >man< denkt und >sagt<, Be-
standteile eines kollektiven Halbwissens. »Erzéhlung« bedeutet damit in
diesem Zusammenhang das Geriicht, die fama: dasjenige, das iiberall
umherwandert, sich unkontrollierbar verbreitet und sich iiberall einzu-
schleichen vermag.”® Wiederum geht es darum, einer kontagidsen Be-
drohung zu begegnen, die das gesamte Volk ergreifen konnte. Wie auch
im Falle der »Schwérmerei« ist es hier die unkontrollierte »Phantasterei«
der Einbildungskraft, die eine Ansteckung ganzer Massen mit ihrem
Wahnsinn auszulosen droht. Die Literatur — die >schlechtex, die populire
Literatur zumal —, die »gemeine Erzéhlung, ist nichts anderes als eine
Materialisierung der »Phantasterei«.

In den Bereich der Literatur verweist bereits das Motto der Abhand-
lung. »Velut aegri somnia, vanae Finguntur species«> liest man auf der
Titelseite, mit dem knappen Hinweis auf Horaz als Autor. Die Sentenz
entstammt dem ersten Absatz der horazischen Ars Poetica, die mit einem
Angriff auf die gegen die Regeln des Moglichen gefertigte (und also
>phantastische<) Dichtung beginnt:

»Wollte zum Kopf eines Menschen ein Maler den Hals eines Pferdes fiigen und
Gliedmaflen, von iiberallher zusammengelesen, mit buntem Gefieder bekleiden,
so daf als Fisch von hiBlicher Schwirze endet das oben so reizende Weib:

253 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 966 (Trdume eines
Geistersehers, A 84).

254 Ebd., S. 967 (Tridume eines Geistersehers, A 86).

255 Ebd., S. 958 (Triume eines Geistersehers, A 69).

256 Ebd., S. 967 (Trdume eines Geistersehers, A 86).

257 Ebd., S. 968 (Trdume eines Geistersehers, A 89).

258 Vgl. ebd., S. 923 (Trdaume eines Geistersehers, A 4).

259 Ebd, S. 921.

123

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

konntet ihr da wohl, sobald man euch zur Besichtigung zulief3, euch das Lachen
verbeiflen, Freunde? Glaubt mir, Pisonen, solchem Gemilde wire ein Buch
ganz dhnlich, in dem man Gebilde, so nichtig wie Triume von Kranken, erdich-
tet [velut aegri somnia, vanae fingentur species], so dal nicht Ful und nicht
Kopf derselben Gestalt zugehdren. «**°

Horaz trigt keineswegs ein Plidoyer gegen die Freiheit der Dichter vor,
darzustellen, »was sie nur wollen [quidlibet audendi]«.*®" Vielmehr geht
es in der Ars Poetica um eine Begrenzung der Einbildungskraft auf die
Darstellung des Moglichen und Wahrscheinlichen.

Der Verweis auf Horaz ist in den Trdumen eines Geistersehers nicht
ohne Bedeutung: Indem Kant seiner Schrift ein Zitat des lateinischen Au-
tors voranstellt, verdeutlicht er, dass es ihm nicht darum geht, die Litera-
tur oder die Einbildungskraft als solche zu verdammen und statt ihrer ein
>reines< Denken, eine >reine< Philosophie (der ratio) zu installieren. Le-
diglich die iibersteigerte, unkontrollierte und >chimirische< Ausiibung
der Einbildung soll kritisiert werden — im vollen Wortsinn der Kritik: un-
terschieden werden von einem gerechtfertigten Gebrauch. Swedenborg
ist dabei das Paradigma des >Phantastischen«: ist dieser, schreibt Kant,
»wenn man ihm selbst glauben darf, der Erzgeisterseher unter allen Gei-
stersehern [...], so ist er auch sicherlich der Erzphantast unter allen
Phantasten, man mag ihn nun aus der Beschreibung derer, welche ihn
kennen, oder aus seinen Schriften beurteilen.«*®> Wenn Swedenborg ein
»Phantast« ist, dann lisst sich sein gesamtes Denken und Schreiben, sei-
ne gesamte »Geistersehereix, als » Verriickung« verstehen.

Die Erzihlungen Swedenborgs sind demnach »Phantastereien«, Pro-
dukte einer »verriickten«, maB3- und regellosen Einbildungskraft. Die von
Horaz entlehnte und noch den Titel der Abhandlung iiber Swedenborg
bestimmende Metapher fiir diese Produkte ist die des Traums: Sweden-
borgs Erzdhlungen, so Kant, sind »Trdumereien«. Als solche sind sie
aber nicht einfach unwahr. Sie sind so tduschend, dass sie dem Triu-
menden als vollstindig real erscheinen. Wenn das Subjekt nach Kant kei-
nen unmittelbaren und unvermittelten Zugriff auf die >Realitét< hat, wenn
sich seine Beziehung zu den dufleren Dingen und zu sich selbst vielmehr
ausschlieBlich im Medium der Vorstellung gestaltet — und d.h., als eine
Synthese von Sinnlichkeit und Verstand durch die Einbildungskraft nach
Malgabe der durch die Einbildungskraft hervorgebrachten reinen For-

260 Horaz: Ars Poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch. Ubers. von
Eckart Schifer. Stuttgart: Reclam 1972, S. 4£.

261 Ebd.

262 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 966 (Trdume eines
Geistersehers, A 84).

124

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

men der Anschauung Raum und Zeit —, dann beinhaltet seine Realitdt im-
mer schon »eingebildete, >getrdumte< oder gar >phantastische< Elemente.
Es gibt fiir den Menschen keine Moglichkeit, a priori zu wissen, ob er
traumt oder wacht, ob er reale Dinge sieht oder >Trdumereienc.

Folglich heifit es in den Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Meta-
physik in aller Deutlichkeit:

»Der Unterschied aber zwischen Wahrheit und Traum wird nicht durch die Be-
schaffenheit der Vorstellungen, die auf Gegenstinde bezogen werden, ausge-
macht, denn die sind in beiden einerlei, sondern durch die Verkniipfung dersel-
ben nach denen Regeln, welche den Zusammenhang der Vorstellungen in dem
Begriffe eines Objekts bestimmen, und wie fern sie in einer Erfahrung beisam-

e . 3
men stehen konnen oder nicht.«?

Weil jede Wahrnehmung eines Objekts aufgrund der Diskursivitit des
menschlichen Verstandes eine Synthese aus verschiedenen einzelnen
»Vorstellungen« durch die Einbildungskraft sein muss, gleichen sich
>chimirische< und reale Erfahrungen in der aktuellen Empfindung. Ein-
zig a priori — durch Vernunftschliisse (Regeln) tiber die Zusammenfii-
gung der Objekte — oder a posteriori — durch Erfahrungswerte iiber die
Moglichkeit des Zusammentreffens verschiedener Objekte — lédsst sich
ein Urteil féllen. Der Denker ist unter diesen Umsténden angehalten, sich
fortlaufend zu fragen, ob er wacht oder triumt oder ob er in den Zwi-
schenzustand eines »Schlummers« gefallen ist, der ihn einen Traum fiir
die Wahrheit halten lésst.

Insofern die Realitdt wie der Traum nichts anderes als ein Produkt
der Einbildungskraft ist, kann man nicht einfach sagen, der Traum sei
unwahr oder falsch. In der Vorstellung des Triumenden hat der Traum
Realitit. Freilich ist die Trdumerei nur fiir den jeweils Triumenden real —
sie ist seine Realitit. Die Anstrengung, zwischen Traum und Wachen zu
unterscheiden und zu trennen, soll eine gemeinsame Welt der Erfahrung
konstituieren, in der sich die Denkenden gegenseitig austauschen und
kritisieren konnen. Swedenborg wird also zum Objekt der Polemik
Kants, weil er verdichtig ist, sich dieser Anstrengung zu entziehen und
auf seiner privaten Wahrheit zu beharren. Bereits im Versuch iiber die
Krankheiten des Kopfes fiihrt Kant aus, dass die Opfer der »Gebrechen
des Kopfes« sich notwendig in einer isolierten Position innerhalb der
»biirgerlichen« Gemeinschaft wiederfinden — sofern es ihnen nicht ge-
lingt, diese als »Schwirmer« aufzuheben und einen »Haufen« um sich zu
bilden. In den Trdumen eines Geistersehers schlieBlich findet Kant fiir
diese Einsamkeit des Wahnsinnigen eine — félschlicherweise Aristoteles

263 Ebd., Bd. 3, S. 154 (Prolegomena § 13, A 65f.).

125

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

zugeschriebene — Formulierung, die er offensichtlich so treffend findet,
dass er sie noch in seiner Anthropologie (1798) wiederholen wird:

»Aristoteles sagt irgendwo: Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaft-
liche Welt, trdumen wir aber, so hat ein jeder seine eigne. Mich diinkt, man
sollte wohl den letzteren Satz umkehren und sagen kénnen: wenn von verschie-
denen Menschen ein jeglicher seine eigene Welt hat, so ist zu vermuten, dalf} sie

triumen.«**

Wie der >Schwirmer< verstoBt der >Trdumer< gegen alle Regeln des
Kantschen sensus communis: Er verldsst den Raum nachpriifbarer Erfah-
rung und spricht ausschlieBlich subjektiv. In diesem Sinne spricht Kant
von den »Privaterscheinungen«*®> Swedenborgs. Die Attribute, mit de-
nen Kant die Erzihlungen Swedenborgs belegt, lassen immer wieder das
gleiche Urteil anklingen: Trdumerei, Phantasterei, Unsinn, Wahnsinn.
Mit dieser Diagnose konnte das Thema Swedenborg eigentlich bereits er-
ledigt sein. Seine gesammelten Werke — »acht Quartbidnde voll Un-
266 _ scheinen sich von vornherein eher als Objekt einer medizini-
schen denn als das einer philosophischen Untersuchung anzubieten. »Da-
her«, schreibt Kant, »verdenke ich es dem Leser keineswegs, wenn er,
anstatt die Geisterseher vor Halbbiirger der andern Welt anzusehen, sie
kurz und gut als Kandidaten des Hospitals abfertigt, und sich dadurch
allen weiteren Nachforschens iiberhebt.«*%’

Doch so einfach macht Kant es sich offensichtlich nicht. Warum aber
hat sich Kant so ausfiihrlich mit den »Verriickungen« des schwedischen
Autors auseinandergesetzt? Die Antwort, die Kant gibt, lautet: weil Swe-
denborgs wahnsinnige Visionen seiner eigenen »Theorie von Gei-
268 auf eine fiir Kant unangenehme Art und Weise nahekommt. In
den Schriften Swedenborgs, so Kant, findet sich

sinn«

stern«

»eine so wundersame Ubereinkunft mit demjenigen, was die feineste Ergriibe-
lung der Vernunft tiber den dhnlichen Gegenstand herausbringen kann, daf3 der
Leser mir es verzeihen wird, wenn ich hier diejenige Seltenheit in den Spielen
der Einbildung finde, die so viel andere Sammler in denen Spielen der Natur
angetroffen haben, als wenn sie etwa im fleckichten Marmor die heilige Fami-

264 Ebd., S. 952 (Trdume eines Geistersehers, A 58). Das Zitat stammt nicht
von Aristoteles, sondern von Heraklit (Fragment B 89).

265 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 981 (Trdume eines
Geistersehers, A 113).

266 Ebd., S. 973 (Trdume eines Geistersehers, A 98).

267 Ebd., S. 959 (Trdume eines Geistersehers, A 72).

268 Ebd., S. 963 (Trdume eines Geistersehers, A 79).

126

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

lie, oder, in Bildungen von Tropfstein, Monche, Taufstein und Orgeln [...]; lau-
ter Dinge, die niemand sonsten sieht, als dessen Kopf schon vorher damit an-
gefiillet ist.<*

Indem er in Swedenborgs Erzdhlungen die »feineste Ergriibelung der
Vernunft« und also seine eigene Philosophie — in den Trdumen des Gei-
stersehers die Trdume der Metaphysik — wiederfindet, scheint Kant zu je-
nen »Phantasten« zu gehoren, welche dazu neigen, die Produkte der eige-
nen Phantasie »chimirisch« mit der duBeren »Wirklichkeit« zu vermi-
schen. Nicht zufillig erinnert jemand, der in »fleckichtem Marmor« die
»heilige Familie« wiederzuerkennen vermag, an den »wachenden Triu-
mer« aus dem Versuch, der in einem Bettvorhang eine menschliche Ge-
stalt zu erkennen glaubt. Somit erscheint wiederum Kant als ein »Phan-
tast, der in einer delirierenden Lektiire noch die phantastischsten Schrif-
ten mit seinen Lehren iibereinstimmend findet. Wie aber kommt Kant auf
diesen Eindruck der »wundersamen Ubereinkunft«?

Kants Geisterlehre - Moralische Affektion als
Gothic Novel - Die Kluft zwischen Moral und Physis

Die Trdume eines Geistersehers beginnen, wie es sich fiir eine strenge
philosophische Abhandlung gehort, mit einer Klarung der zu verwenden-
den Begriffe. Hier sieht Kant Handlungsbedarf: »Ich weif3 also nicht, ob
es Geister gebe, ja, was noch mehr ist, ich weil nicht einmal was das
Wort Geist bedeutet.«*”* Seine spiitere Unterscheidung zwischen synthe-
tischen und analytischen Urteilen vorwegnehmend, fragt Kant demge-
méB zunichst einmal (analytisch) nach dem im Begriff des Geistes be-
griffenen Inhalt, ohne daraus schon (synthetisch) eine Aussage iiber die
Moglichkeit der realen Existenz des bezeichneten Dings getroffen zu ha-
ben.

Was also bedeutet das Wort >Geist<? Der eigentlichen Wortbedeu-
tung geméil kann >Geist<, in Anlehnung an das franzosische >esprit<, eine
kognitive Befdhigung meinen. Sodann kann es aber auch jeden Men-
schen bezeichnen, insofern dieser nicht nur ein korperliches, sondern
auch ein geistiges Wesen ist. In diesem Sinn wire es allerdings kaum un-
gewohnlich, einen >Geist« zu erblicken, urteilt Kant. »So ist es denn also
keine Wundergabe, Geister zu sehen; denn wer Menschen sieht, der sieht
Wesen, die Vernunft haben.«?’!

269 Ebd., S. 973 (Trdume eines Geistersehers, A 971.).
270 Ebd., S. 926 (Triume eines Geistersehers, A 9).
271 Ebd., S. 925 (Triume eines Geistersehers, A 8).

127

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Es muss also eine zusétzliche Bestimmung zu »Wesen mit Vernunft«
hinzutreten. Kant nennt als notwendige weitere Bedingung die Immate-
rialitit. Als »Geist« konnen demnach jegliches »einfache« und »imma-
terielle Wesen« bezeichnet werden, »wenn sie Vernunft haben«.>”> Im
Gegensatz dazu miissten »einfache Substanzen [...], deren Zusammen-
setzung ein undurchdringliches und ausgedehntes Ganzes gibt, [...] mate-
rielle Einheiten, ihr Ganzes aber Materie heifen.«’”> Sodann wird man
zwar nicht mehr sagen konnen, dass der Mensch ein Geist sei, wohl aber,
fiir Kant eine notwendige Folgerung, dass der Mensch Geist habe. Als
diesen bewertet er seine eigene »Seele«.”’

Wenn aber die menschliche »Seele« ein »Geist« ist, dann gibt es
nicht nur Geister — immaterielle, verniinftige Wesen —, sondern es folgt
auch, dass die Geister Kriifte entfalten konnen und Einfluss nehmen
konnen: sowohl aufeinander als auch auf die materielle Welt. Kant ent-
faltet diesen Gedanken in einem knappen Exkurs im ersten Teil der Trdu-
me eines Geistersehers, einem »Versuch [...], der [...] etwas auBer mei-
nem Wege liegt«.”” ErwartungsgemiB kommt Kant hier umgehend auf
Fragen der Moral zu sprechen, denn in diesem Bereich sieht Kant — man
erinnere sich an den Abschnitt tiber den Enthusiasmus im Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes — naheliegenderweise die Notwendigkeit des
Bezugs auf andere begriindet, der sich nicht auf materielle (sinnliche)
Einfliisse reduzieren lassen kann. So schreibt Kant:

»Wenn wir duflere Dinge auf unsere Bediirfnis [sic] beziehen, so konnen wir
dieses nicht tun, ohne uns zugleich durch eine gewisse Empfindung gebunden
und eingeschrinkt zu fiihlen, die uns merken 14Bt, da in uns gleichsam ein
fremder Wille wirksam sei, uns unser eigen Belieben die Bedingung von duf3e-
rer Beistimmung notig habe. Eine geheime Macht notiget uns, unsere Absicht
zugleich auf anderer Wohl oder nach fremder Willkiir zu richten, ob dieses
gleich ofters ungern geschieht, und der eigenniitzigen Neigung stark widerstrei-
tet, und der Punkt, wohin die Richtungslinien unserer Triebe zusammenlaufen,
ist also nicht blof in uns, sondern es sind noch Krifte, die uns bewegen, in dem
Wollen anderer aufier uns. Daher entspringen die sittlichen Antriebe, die uns oft
wider den Dank des Eigennutzes fortreilen [...].«276

Kant gibt hier eine dramatisierte Variante seiner Theorie des Alterisie-
rung. Es ist fiir Kant nicht nur nicht ungewoéhnlich, sondern unvermeid-

272 Ebd., S. 928 (Trdume eines Geistersehers, A 12f.).
273 Ebd. (Trdume eines Geistersehers, A 13).

274 Vgl. ebd., S. 934 (Trdume eines Geistersehers, A 25).
275 Ebd., S. 942 (Trdume eines Geistersehers, A 40).

276 Ebd., S. 943 (Trdume eines Geistersehers, A 42).

128

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

lich, dass jedes menschliche Wesen (»wir«) in sich die Wirksamkeit ei-
nes »gleichsam |[...] fremden Willens« verspiirt. Wie fremd ist allerdings
ein »gleichsam« fremder Wille? Mit dieser zugleich offenen und vagen
Formulierung scheint sich Kant in dieser Passage nicht entscheiden zu
konnen, ob er iiber die Macht der Vernunft (und also iiber das Modell des
Enthusiasmus) oder iiber die sinnliche Affektion durch >Sympathie< (und
also das Modell der >Schwérmerei<) spricht. Es ist jedoch Kants philoso-
phischer Strenge zuzurechnen, dass er die problematische Differenzie-
rung zwischen >Enthusiasmus< und >Schwérmerei< hier zuriicknimmt und
beide in einer allgemeinen Theorie der »Geister« behandelt. Der Enthu-
siasmus erscheint hier wortwdortlich als Begeisterung, als der Eingriff ei-
nes Geistes, von dem nicht einmal Formen und Konturen bekannt sind
und der folglich nur als »geheime Macht« bezeichnet werden kann.
Moralphilosophie ist alsdann nichts weiter als eine Fortsetzung der
Gothic Novel mit anderen Mitteln (und umgekehrt).””” Shaftesbury und
Horace Walpole finden sich damit in einer iiberraschenden Nihe wieder,
die vor Kant niemand wahrgenommen zu haben scheint. An diesem
Punkt wird die beunruhigende »Ahnlichkeit«, die Kant zwischen seinen
eigenen Uberlegungen und den »Phantastereien« Swedenborgs wahrge-
nommen hat, erkennbar: Sowohl Kant als auch Swedenborg gehen von
der Existenz einer »unsichtbaren«, immateriellen und »moralischen«
Welt neben der sichtbaren und materiellen Welt aus, und beide sehen den
Menschen prinzipiell als eine Person an, die in beiden Welten zugleich
lebt. »Dadurch sehen wir uns«, folgert Kant, »in den geheimsten Beweg-
griinden abhéngig von der Regel des allgemeinen Willens, und es ent-
springt daraus in der Welt aller denkenden Naturen eine moralische Ein-
heit und systematische Verfassung nach bloB geistigen Gesetzen.«*’®
Seiner allgemeinen Geringschitzung der Philosophie des moral sense
gemif} betont Kant ausdriicklich, dass seine Theorie des »Geistes« nicht
mit dieser zu verwechseln sei. So urteilt er: »Will man diese in uns emp-
fundene Notigung unseres Willens zur Einstimmung mit dem allge-
meinen Willen das sittliche Gefiihl nennen, so redet man davon nur als
von einer Erscheinung dessen, was in uns wirklich vorgeht, ohne die Ur-
sachen derselben auszumachen.«*”” Wer aber nur von einer »Erschei-

277 Zur Beziehung zwischen Kants Theorie des »Geistes« und Kleists Das
Bettelweib von Locarno vgl. etwa Thomas Dutoit: Ghost Stories, the Sub-
lime and Fantastic Thirds in Kant and Kleist. In: Colloquia Germanica 27
(1994), S. 225-254.

278 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 943 (Trdume eines
Geistersehers, A 42).

279 Ebd., S. 943f. (Trdume eines Geistersehers, A 42f.).

129

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

nung« redet, ohne die »Ursachen« zu kennen, der traumt und dichtet, der
schreibt Literatur und keine Philosophie.

Die entscheidende Frage ist fiir Kant nun, ob der wissenschaftliche
Standard, den der von ihm bewunderte Newton in die Physik einfiihrte,
in der Metaphysik jemals erreicht werden kann:

»So nannte Newton das sichere Gesetz der Bestrebungen aller Materie, sich ein-
ander zu ndhern, die Gravitation derselben [...]. Gleichwohl trug er keine Be-
denken, diese Gravitation als eine wahre Wirkung einer allgemeinen Titigkeit
der Materie ineinander zu behandeln, und gab ihr daher den Namen der Anzie-
hung. Sollte es nicht moglich sein, die Erscheinung der sittlichen Antriebe in
den denkenden Naturen [...] gleichfalls als die Folge einer wahrhaft tétigen
Kraft [...] vorzustellen [...]2«*%

Kants Metaphorik erinnert hier an die Vorgaben Newtons.®' Dennoch
beantwortet Kant seine Frage nach der Ubertragbarkeit der Newtonschen
Strenge auf den Bereich der Metaphysik (und also der Sitten) schlieB3lich
negativ — mit der Begriindung, dass gerade der »Reiz« dieser Ubertra-
gung misstrauisch stimmen miisse. Eine Welt, in der sich die » Anziehun-
gen« und »Zuriickstoungen« der »Seelen« zueinander auf klare Gesetze
bringen lassen, wire zu sehr eine »ideale« Welt, eine Traumwelt, als dass
der Philosoph mit ihr zufrieden sein kdnnte:

»Wenn man diesen Gedanken so viel Scheinbarkeit zugesteht als erforderlich
ist, um die Miihe zu verdienen, sie an ihren Folgen zu messen, so wird man
vielleicht durch den Reiz derselben unvermerkt in einige Parteilichkeit gegen
sie verflochten werden. Denn es scheinen in diesem Falle die UnregelméBig-
keiten mehrenteils zu verschwinden, die sonsten bei dem Widerspruch der mo-

280 Ebd., S. 944 (Trdume eines Geistersehers, A 43).

281 Wenn Kant in seiner Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Him-
mels (1755) im Anschluss an Newtons Dualismus von Attraktion und Re-
pulsion (Anziehung und AbstoBung) ausdriicklich »keine anderen Krifte
als die Anziehungs- und ZuriickstoBungskraft zur Entwicklung der gro-
Ben Ordnung der Natur« (ebd., S. 242 [Allgemeine Naturgeschichte, A
XLVIf.]) anerkennen will, so spricht er in den Trdumen eines Geisterse-
hers in Analogie dazu von einem »Streit zweier Krifte« im menschlichen
Gemiit: »namlich der Eigenheit, die alles auf sich beziehet, und der Ge-
meinniitzigkeit, dadurch das Gemiit gegen andere aufler sich getrieben
und gezogen wird« (ebd., S. 942 [Trdume eines Geistersehers, A 40]).
Vgl. zu Kants Verhiltnis zu Newtons Physik Caruth: Empirical Truths
and Critical Fictions (wie Anm. 244), S. 60-64.

130

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

ralischen und physischen Verhiltnisse hier auf der Erde so befremdlich in die
Augen fallen.«**

Zwischen den »moralischen« und den »physischen« Verhiltnissen 6ffnet
sich fiir Kant ein »Widerspruch, eine Kluft. Der Mensch ist zugleich ein
sinnliches (materielles) und ein unsinnliches (verniinftiges) Wesen, und
der Ubergang zwischen beiden Ebenen ist nicht unproblematisch: Es be-
darf einer Ubersetzung, eines Sprungs, der scheitern kann und als »Wi-
derspruch« verstanden werden muss. Die Kluft zwischen Moral und Phy-
sis — oder zwischen Geist und Korper — entspricht mit anderen Worten
derjenigen zwischen Freiheit und Sinnlichkeit: zwischen der Freiheit des
Willens und den Gesetzen der Natur. Die Doppelung von Moral und
Physis, Geist und Korper kann als eine frithe Form der Differenz zwi-
schen noumenalen und phdnomenalen Vorstellungen verstanden werden.
Man kann in diesem »Widerspruch der moralischen und physischen Ver-
hiltnisse« eine mildere Form der »Kluft« wiedererkennen, die Kant 1790
im Vorwort der Kritik der Urteilskraft mit apodiktischer Strenge
zwischen der Welt der Sinnlichkeit und der der Vernunft — und also zwi-
schen der Kritik der reinen Vernunft und der Kritik der praktischen Ver-
nunft — zur Sprache bringt. »Das Gebiet des Naturbegriffs, unter der ei-
nen, und das des Freiheitsbegriffs, unter der anderen Gesetzgebungx,
schreibt Kant hier, »sind gegen allen wechselseitigen Einfluf3, den sie fiir
sich (ein jedes nach seinen Grundgesetzen) auf einander haben konnten,
durch die groBe Kluft, welche das Ubersinnliche von den Erscheinungen
trennt, génzlich abgesondert.«**?

Der Wahnsinn der Sprache

Die Differenz zwischen der »geistigen< und der >physischen«< Existenz ist
mithin — so sehr sie an platonische Dualismen von Leib und Seele erin-
nern mag — eine frithe Version der fiir Kants gesamtes Werk entscheiden-
den Erkenntnis tiber die Endlichkeit. In der Kritik der reinen Vernunft
wird Kant die Endlichkeit als die Unfdhigkeit des menschlichen Verstan-
des zur unmittelbaren Anschauung seiner Objekte beschreiben. Der Ver-
stand ist darauf angewiesen, die von der Sinnlichkeit gegebenen Daten zu
synthetisieren und zu analysieren, um erkennen zu kénnen.”*

282 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 944 (Trdume eines
Geistersehers, A 44).

283 Ebd., Bd. 4, S. 270 (KdU, B LIII, A LI).

284 Vgl. Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik (wie Anm. 102),
S. 30.

131

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Die Endlichkeit des menschlichen Intellekts duflert sich in den Trdu-
men eines Geistersehers darin, dass verschiedene >geistige< Wesen nicht
unmittelbar miteinander kommunizieren konnen, sondern die Vermitt-
lung tiber ihre physische Existenz benotigen. In dieser »Kluft« zwischen
beiden Sphéren offnet sich ein Raum fiir den Widerspruch zwischen
moralischen Gedanken und ihrer physischen Realisierung, zwischen Ab-
sicht und Verwirklichung — man konnte sagen: zwischen Theorie und
Praxis. Wenn es Geister gibt, fiihrt Kant aus, dann konnen sie mit dem
ihnen zugewiesenen Korper und mit anderen Geistern nur dann kommu-
nizieren, indem sie eine Kluft iiberwinden, die jede physische AuBerung
in einen Widerspruch zu ihrer moralischen Intention setzen kann. Die
Kluft ermoglicht Missverstindnisse ebenso wie Tduschung und Ver-
stellung, mit anderen Worten: >Kunst<, Sprache und Rhetorik. »Alle Mo-
ralitdt der Handlungen, schreibt Kant,

»kann nach der Ordnung der Natur niemals ihre vollstindige Wirkung in dem
leiblichen Leben der Menschen haben, wohl aber in der Geisterwelt nach pneu-
matischen Gesetzen. Die wahre Absichten, die geheime Beweggriinde vieler
aus Ohnmacht fruchtlosen Bestrebungen, der Sieg iiber sich selbst, oder auch
bisweilen die verborgene Tiicke bei scheinbarlich guten Handlungen, sind meh-
renteils vor den physischen Erfolg in dem korperlichen Zustande verloren, sie
wiirden aber auf solche Weise in der immateriellen Welt als fruchtbare Griinde
angesehen werden miissen [...].«285

Tiicke, Tduschung, Verstellung: Jene Phinomene, die Kant zu Beginn
des Versuchs iiber die Krankheiten des Kopfes als charakteristisch fiir die
»biirgerliche Verfassung« beschreibt und die sich in der Anthropologie
als »erlaubter moralischer Schein« finden, erscheinen hier als transzen-
dental notwendiger »moralischer Schein«. Nachdem er auf eine etwas
vorkritische Art und Weise dargelegt hat, dass der Mensch zugleich ein
Bewohner der »sichtbaren und unsichtbaren Welt« sei und deshalb in
zwei verschiedene Personen zerfalle, wobei »die Vorstellungen, der ei-
nen, ihrer verschiedenen Beschaffenheit wegen, keine begleitenden Ideen
von denen der anderen Welt sind, und daher, was ich als Geist denke,
von mir als Mensch nicht erinnert wird«,?® steuert Kant demnach zielsi-
cher die Frage der Bedingung der Moglichkeit der Vermittlung zwischen
beiden »Welten« und also die Frage des Zeichens und der Sprache an.

»Diese Ungleichartigkeit der geistigen Vorstellungen und derer, die
zum leiblichen Leben des Menschen gehoren«, schreibt Kant,

285 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 944f. (Trdume ei-
nes Geistersehers, A 441.).
286 Ebd., S. 947 (Trdume eines Geistersehers, A 49f.).

132

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»darf indessen nicht als eine so grole Hindernis angesehen werden, daf} sie alle
Moglichkeit aufhebe, sich bisweilen der Einfliisse von Seiten der Geisterwelt so
gar in diesem Leben bewuBt zu werden. Denn sie konnen in das personliche
BewuBtsein des Menschen zwar nicht unmittelbar, aber doch so iibergehen, daf
sie nach dem Gesetz der vergesellschafteten Begriffe diejenige Bilder rege ma-
chen, die mit ihnen verwandt sein, und analogische Vorstellungen unserer Sin-
ne erwecken, die wohl nicht der geistige Begriff selber, aber doch deren Sym-

bolen sind.«*’

Die »unsichtbare Welt« der Geister wirkt nur mittelbar auf die »sichtbare
Welt« der Menschen. Als Instanz dieser Vermittlung wirken die »verge-
sellschafteten Begriffe«, die im Bewusstsein der leiblichen Menschen
Bilder »rege machen«, die mit denen der geistigen »verwandt« sind und
»analogische Vorstellungen unserer Sinne erwecken«. Statt der unzu-
ginglichen »geistigen Begriffe selber« kann der leibliche Mensch allein
deren Symbole haben, ihre Bezeichnungen, die immerhin eine analogi-
sche und also aufgrund von Ahnlichkeiten konstruierte Vorstellung er-
wecken. Folglich ist es die Sprache, welche die >Geisterwelt< mit der
leiblichen Welt verbindet. Diese untersteht Kant zufolge »dem Gesetz
der vergesellschafteten Begriffe«: Ihre Zeichen sind zwar sinnlicher und
also leiblicher Natur, aber sie erwecken Vorstellungen, die analog sind
zu den geistigen Begriffen, auf die sie verweisen. »Abgeschiedene See-
len und reine Geister«, folgert Kant,

»konnen zwar niemals unsern dufleren Sinnen gegenwirtig sein, noch sonst mit
der Materie in Gemeinschaft stehen, aber wohl auf den Geist des Menschen,
der mit ihnen in einer groBen Republik gehort, wirken, sich nach dem Gesetze
seiner Phantasei in verwandte Bilder einkleiden, und die Apparenz der ihnen
gemiBen Gegenstinde als auBer ihm erregen. «*

Gleich, ob es um den Kontakt zu toten (»abgeschiedenen Seelen«) oder
lebenden (»reine Geister«) anderen geht: Es gibt keine immaterielle, rein
geistige Kommunikation, jede Wirkung eines Geistes auf einen anderen
kann nur tiber sprachliche Zeichen geschehen. Die sprachlichen Symbole
gehoren eindeutig nicht zur immateriellen Welt, sie verdanken ihre Exi-
stenz der Notwendigkeit eines endlichen Wesens, auf die immaterielle
Welt nur verweisend Bezug nehmen zu kénnen. Dieser Bezug geschieht
dadurch, dass Vorstellungen einer Sphire Vorstellungen der anderen »er-
wecken«, die sich »nach dem Gesetze der Phantasei in verwandte Bilder
einkleiden« konnen.

287 Ebd., S. 948 (Triume eines Geistersehers, A 50f.).
288 Ebd., S. 950 (Trdume eines Geistersehers, A 56f.).

133

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Als das »Gesetz der Phantasei« kann unschwer das Gesetz der Asso-
ziation erkannt werden. »Vergesellschaftete Begriffe« sind assoziierte
Begriffe; Begriffe, die durch das Vermdgen der Assoziation entstanden
sind.”™® Die assoziierten Symbole vergesellschaften die leibliche und die
geistige Natur des Menschen miteinander und erlauben eine begeistern-
de, enthusiasmierende Einwirkung der Vernunft auf leibliche Menschen.
Nur als Symbol, als Zeichen, konnen geistige Vorstellungen auf leibliche
Wesen, es die Menschen sind, einwirken und sie fiir diese empfénglich
machen. Nur die sprachlichen Zeichen erlauben es den >geistigen< We-
sen, sich tiber den Umweg ihrer >leiblichen< Existenz gegenseitig zu affi-
zieren.

Insofern die menschlichen Doppelnaturen zwischen Physis und Mo-
ral nur durch sprachliche Zeichen eine Erinnerung an ihre geistige Natur
haben konnen, sind diese nicht nur vergesellschaftete Begriffe, sondern
zugleich vergesellschaftende Begriffe: Sie stellen die Moglichkeit einer
Vergesellschaftung zwischen mehreren Individuen her. Das Vermégen
der Assoziation, welches Kant hier als »Vergesellschaftung« eindeutscht,
assoziiert nicht nur Zeichen miteinander, sondern schafft kraft dieses Ak-
tes die Moglichkeit, dass verschiedene Wesen sich gegenseitig auf einer
geistigen Ebene begegnen, auch wenn sie nur auf leiblicher Ebene in
Kontakt treten konnen. Wenn aber sidmtliche »Einfliisse von Seiten der
Geisterwelt« nur durch Symbole evoziert werden konnen, dann kann
auch die Beziehung zwischen geistiger und leiblicher Existenz innerhalb
eines Menschen nur durch eine Evokation »analogischer Vorstellungen«
geschehen. Die Frage, ob das Ich seine eigenen sprachlichen AuBerungen
beherrschen kann, ist somit nicht nur fiir die Thematik der gesell-
schaftlichen Interaktion von Relevanz. Insofern Kant in den Trdumen
eines Geistersehers die »moralische« Einwirkung des geistigen auf das
korperliche Ich als Resultat einer sprachlichen Handlung versteht,” steht
hier ebenso der gesamte Raum der praktischen Vernunft zur Diskussion.

289 Ernst Miiller sieht die »vergesellschafteten« Begriffe dagegen in der Tra-
dition der »notiones communes«, der angeborenen Begriffe der Scholas-
tik (vgl. Ernst Miiller: Asthetische Religiositit und Kunstreligion. In den
Philosophien von der Aufkldrung bis zum Ausgang des deutschen Idea-
lismus. Berlin: Akademie 2004, S. 131). Die »vergesellschafteten« Be-
griffe sind demgegeniiber aber gerade nicht »gemeinsam« (»commun),
denn in der »Kluft« zwischen moralischer und physischer Welt sieht
Kant den Ursprung fiir alle Formen von Missverstindnissen und Téu-
schungen aller Art.

290 Wenngleich Kant in seinen spéteren Texten von dem platonischen Dua-
lismus von >Moral< und >Physis< abriickt, beharrt er, wie auch immer im-
plizit, darauf, die Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft als eine

134

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

Wie in der fiir Kant bedeutsamen Tradition des englischen Empiris-
mus ist die Befidhigung zur Assoziation hier das zentrale Vermdgen des
Menschen, das seinen Verstand iiberhaupt als menschlichen Verstand
charakterisiert. Bereits in den friihen Trdumen eines Geistersehers frei-
lich unternimmt Kant es, die Bedeutung der Assoziation grundsitzlich
neu zu bestimmen. Sie verbindet nicht mehr, wie noch fiir Hume, einzel-
ne Bewusstseinsinhalte miteinander, sondern sie »erweckt« im leiblichen
Bewusstsein die Erinnerung an eine geistige Existenz. Wie fiir seine phi-
losophischen Vorginger ist fiir Kant das Vermdgen der Assoziation, der
»vergesellschafteten Begriffe«, identisch mit dem Vermogen der »Dar-
stellung«, der Einbildungskraft. Im Gegensatz zur ihm vorausliegenden
poetologischen Tradition beruht die Wirkung der Einbildungskraft fiir
Kant nicht auf visuellen Effekten, sondern auf sprachlichen. Wie Kant
weiter ausfiihrt, erweckt die Einbildungskraft Assoziationen zwischen
dem korperlichen und dem geistigen Bewusstsein eines Menschen und
ermoglicht so eine Darstellung verniinftiger Inhalte in einem »korperli-
chen Kleid«:

»Die Moglichkeit hievon konnen wir einiger maflen dadurch faBlich machen,
wenn wir betrachten, wie unsere hohere Vernunftbegriffe, welche sich den gei-
stigen ziemlich nihern, gewohnlicher maBlen gleichsam ein korperliches Kleid
annehmen, um sich in Klarheit zu setzen. Daher die moralische Eigenschaften
der Gottheit unter den Vorstellungen des Zorns, der Eifersucht, der Barmher-
zigkeit, der Rache u.d.g. vorgestellt werden; daher personifizieren Dichter die
Tugenden, Laster oder andere Eigenschaften der Natur, doch so, daf} die wahre
Idee des Verstandes hindurchscheint [...].«**!

Indem die »moralische Eigenschaft« einer Gottheit als die Vorstellung
eines menschliches Gefiihls wie Zorns, Eifersucht oder Barmherzigkeit
veranschaulicht wird, kann ein »hoherer Vernunftbegriff [...] gleichsam
ein korperliches Kleid annehmen« und so Sichtbarkeit und Anschaulich-
keit erlangen. Insofern Kant die symbolische Darstellung des geistigen
Inhalts explizit als dessen »Kleid« benennt, wird deutlich, dass er das

sprachliche Handlung zu verstehen. So ldsst sich zeigen, dass der katego-
rische Imperativ nach dem Modell des Versprechens — des sprachlichen
Vorausgriffs auf eine kommende Handlung — operiert. Vgl. Werner Ha-
macher: Das Versprechen der Auslegung. Zum hermeneutischen Impera-
tiv bei Kant und Nietzsche. In: ders.: Entferntes Verstehen. Studien zu
Philosophie und Literatur von Kant bis Celan. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998 (edition suhrkamp. 2026), S. 49-112, hier: S. 68.

291 Kant: Werke in sechs Béanden (wie Anm. 1), S. 948 (Trdume eines Gei-
stersehers, A 51).

135

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Symbol nach dem Paradigma der Metapher begreift. Diese wird, im Zu-
sammenhang mit der Frage ihrer Angemessenheit, bereits in Aristoteles’
Rhetorik mit der Metapher des Kleides beschrieben.””> Kants Aussage,
die »Einfliisse« aus der Geisterwelt wiirden »nach dem Gesetz der verge-
sellschafteten Begriffe [...] analogische Vorstellungen« im Bewusstsein
der korperlichen Menschen erwecken, verweist darauf, dass Kant die
Verwandlung des >geistigen< Inhalts in eine >korperliche< Form als einen
metaphorisierenden Prozess denkt.

Die »nach der Analogie gebildete« Metapher gilt in der aristoteli-
schen Rhetorik und in der folgenden rhetorischen Tradition als die gelun-
genste Form der Metapher.”? Ausdriicklich weist Kant darauf hin, dass
die bildliche Darstellung moralischer Eigenschaften in der »Verkleidung«
als menschliche Gefiihle wesentlich die Praxis des »Dichters« ausmacht.
Das verbildlichende Potential der Metapher bringt fiir Kant die Moglich-
keit hervor, Geister mit Geistern sprechen zu lassen.

Zwar wird das metaphorische Sprechen hier — einen platonischen to-
pos anzitierend — explizit nur dem »Dichter« zugesprochen, derjenigen
Person also, die seiner Einbildungskraft freien Lauf lassen kann, ohne in
Ubereinstimmung mit der Wahrheit sprechen zu miissen. Ausdriicklich
wird das »bildliche« Sprechen, das »Einkleiden« des Gedankens in ein
»Bild«, auch in der spéteren Logik (1800) nur den »ersten Philosophen«
zugeordnet — und damit zu einer archaischen, naiven Praxis erklirt, die
das Denken lingst iiberwunden hat:

»Ubrigens kleideten die ersten Philosophen alles in Bilder ein. Denn Poesie, die
nichts anderes ist, als eine Einkleidung der Gedanken in Bilder, ist dlter als die
Prose. Man mufite sich daher anfangs selbst bei Dingen, die lediglich Objekte
der reinen Vernunft sind, der Bildersprache und poetischen Schreibart bedie-

l’lel’l.«294

Indem die Metapher aber das Paradigma des Zeichens und somit der
Sprache iiberhaupt darstellt, ist nicht nur das Verhiltnis zwischen dem

292 Vgl. Aristoteles: Rhetorik. Ubers. von Franz G. Sieveke. 5. Aufl. Miin-
chen: Fink 1995 (UTB. 159), S. 171 (1405a): »Man muf} aber sowohl die
Epitheta als auch die Metaphern so auswéhlen, daf3 sie zueinander pas-
sen. [...] Man muf} aber darauf achten, dal wenn dem Jiingling ein Pur-
purkleid paBt, was sich dann in gleicher Weise fiir den Greis schickt;
denn nicht das gleiche Kleid pafit ihm«. Vgl. zur Metapher des Kleids fiir
Sprache: Wolfram Groddeck: Reden iiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des
Lesens. Basel, Frankfurt am Main: Stroemfeld 1995 (Nexus. 7), S. 14f.

293 Vgl.ebd., S. 191 (1411a).

294 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 3, S. 451 (Logik, A 31).

136

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»geistigen< und dem >leiblichen< Leben, sondern auch noch jedes philoso-
phische Wissen iiber dieses Verhiltnis auf »analogische Vorstellungen«
und also auf metaphorische Sprache angewiesen. Dies zeigt sich insbe-
sondere daran, dass die oben zitierte Passage nicht nur die Wirkung
»analogischer Vorstellungen« beschreibt, sondern diese auch selbst ver-
wendet. Indem Kant die Wirkung der »geistigen« Begriffe durch diejeni-
ge der ihnen »nahen« Vernunftbegriffe erklirt, beschreibt er die Wirkung
der Analogie durch eine Analogie, die Wirkung der Metapher durch eine
Metapher. Nicht ohne Zufall erweisen sich bei ndherer Betrachtung sdmt-
liche Schliisselbegriffe der zitierten Passage — »Kleid«, »Klarheit«, »hin-
durchscheinen« — als kaum vermeidbare Metaphern der philosophischen
Sprache.

Die philosophische Zuverléssigkeit der Aussage, es gébe analogische
Vorstellungen zwischen der Sphire des Geistes und der des Korpers,
basiert demnach auf nichts anderem als einer Analogie — derjenigen zwi-
schen »Vernunftbegriffen« und »geistigen Begriffen«. Wenn man aber,
wie Kant ausdriicklich schreibt, von einem »Widerspruch« zwischen der
>geistigen< und der >korperlichen< Sphire ausgehen muss, dann kann die
epistemologische Sicherheit der metaphorischen Analogien nicht allzu
hoch eingeschitzt werden. Der »Widerspruch« zwischen der moralischen
und der physischen Welt trennt alle »hoheren Vernunftbegriffe« unwi-
derruflich von der unsinnlichen Welt der Vernunft ab. Wenn Kant be-
hauptet, sie wiirden sich den »geistigen« Begriffen »ziemlich ndhern«,
beweist die Metaphorik noch dieser Aussage das Gegenteil dessen, was
Kant sagt. Die »Vernunftbegriffe« sind, ebenso wie die ganze philoso-
phische Sprache Kants, keine Begriffe des »Geistes«, sondern solche des
»korperlichen« Menschen.

Die pure Moglichkeit von Metaphorik, von Ironie, Verstellung, kurz:
von Rhetorik in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit, verunklart die Transpa-
renz der Sprache und damit die Beziehung zwischen >Geist< und >Kor-
per<«. Unter der Bedingung eines Widerspruchs zwischen der »>geistigenc«
und der >korperlichen< Welt kann kein sprechendes leibliches Wesen si-
cher sein, ob es einen >Geist< zum Ausdruck bringt, ob es etwas anderes
als das vermeintlich Intendierte sagt oder ob es nur sinnlose Silben stam-
melt. Die auf den ersten Blick unproblematischen »analogischen« Uber-
tragungen Kants erweisen sich so als ungewisse Spriinge iiber einen un-
iiberschaubar breiten Graben. Der Widerspruch zwischen beiden Welten
ermoglicht es, dass, wie Kant schreibt, sowohl »wahre Absichten«, »ge-
heime Beweggriinde« als auch »verborgene Tiicke«*” verschleiert, un-
sichtbar gemacht, ver- und entstellt und noch fiir das eigene Ich uner-

295 Ebd., Bd. 1, S. 944 (Trdume eines Geistersehers, A 44).

137

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

kennbar werden. Kants Rhetorik der Transparenz (»hindurchscheinen«)
entgegen wird der geistige >Inhalt< im korperlichen »Kleid« nicht nur
sichtbar, sondern im gleichen Moment verdeckt und unsichtbar. Weder
bei seinen eigenen Worten noch bei denen eines Gegeniibers kann das
Ich jemals sicher sein, ob in ihnen ein Geist »hindurchscheint« oder ver-
stellt wird.

Dieses Problem wirkt sich nicht nur auf die Moglichkeiten der Be-
ziehung eines Ich zu anderen Ichs aus, sondern auch auf die Moglichkeit
der Selbsterkenntnis des Ich. Unter der Bedingung eines Widerspruchs
zwischen der >moralischen< und der >physischen< Existenz innerhalb des
Menschen ist auch jede Selbsterkenntnis und Selbstreflexion des
menschlichen Verstandes auf seine Diskursivitit verwiesen. Wenn aber
der >Geist< sich nur auf der Umwegigkeit iiber seinen >Leib< erkennen
kann, ist die Moglichkeit eines jederzeitigen Verkennens die Bedingung
der Moglichkeit dieses Erkennens.

Man kann diese Doppelbodigkeit in Kants Werk am ehesten anhand
des Begriffs der Assoziation beschreiben. Diese wird in den frithen Trdu-
men eines Geistersehers — in der Form der Einwirkung der geistigen
Sphére auf die physische nach dem »Gesetz der vergesellschafteten Be-
griffe« — als grundlegendes Medium des menschlichen Erkennens iiber-
haupt beschrieben wird und spielt — als »Synthesis der Reproduktion in
der Einbildung«**® — noch in der Konzeption der Transzendentalen De-
duktion der Kritik der reinen Vernunft eine entscheidende Rolle. Nun ist
das Prinzip der Assoziation bereits bei den Locke und Hume, an deren
Einschitzung der Bedeutung der Assoziation fiir mentale Prozesse insge-
samt Kant ankniipft, doppelgesichtig. Einerseits ist die Assoziation das
grundlegende Verfahren des Verstandes, indem sie Vorstellungen (ideas)
aneinander bindet und so fiir Bewusstseinsakte (Erinnern oder Urteilen)
iberhaupt erst zuginglich macht; andererseits kann sie diese Leistung
nur dadurch vollbringen, dass sie dem Verstand abwesende Vorstellun-
gen als anwesend re-présentiert und ihn so dazu verleitet, potentiell den
Kontakt zur >Wirklichkeit< zu verlieren und sich in einer Welt eingebil-
deter Chimiren zu verirren.”’

In seiner Anthropologie beschreibt Kant die Wirkung der Assoziation
unter der temporalen Kategorie der Beschleunigung. Indem sie zu einer
Vorstellung in hochster Geschwindigkeit andere Vorstellungen assozi-
iert, ermoglicht sie es dem Verstand, mehrere Vorstellungen zugleich
>prisent< zu haben und sie in Relation zueinander zu setzen. Insofern die-

296 Ebd., Bd. 2, S. 163f. (KrV, A 100f.).

297 Zu dieser Doppelgesichtigkeit der Assoziation vgl. Eckhard Lobsien:
Kunst der Assoziation. Phinomenologie eines édsthetischen Grundbegriffs
vor und nach der Romantik. Miinchen: Fink 1999, bes. S. 53-56.

138

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

se belebende Wirkung jedoch jedem bewussten Denken vorausgehen
muss, kann es von diesem weder kontrolliert noch gelenkt werden. Jeder
Sinn, jede Synthese zu einer Erkenntnis ist erst das nachrangige Ergebnis
einer Verstandesoperation, die einerseits nur durch die Assoziation gelin-
gen, andererseits aber von eben dieser verhindert werden kann. Das Ver-
mogen der Assoziation ist notwendig zugleich dasjenige der Dissozia-
tion. Indem die Assoziation immer noch eine andere Vorstellung hinzu-
rufen und ihre Geschwindigkeit steigern kann, kann es dem Verstand
leicht unméglich werden, einen Sinn in der Folge der eigenen Vorstellun-
gen zu erkennen. »Das Gesetz der Assoziation«, schreibt Kant in der An-
thropologie,

»ist: empirische Vorstellungen, die nach einander so oft folgten, bewirken eine
Angewohnheit im Gemiit, wenn die eine erzeugt wird, die andere auch ent-
stehen zu lassen. [...] Diese Nachbarschaft geht 6fters sehr weit, und die Einbil-
dungskraft geht vom Hundertsten aufs Tausendste oft so schnell, dal3 es scheint,
man habe gewisse Zwischenglieder in der Kette der Vorstellungen gar iiber-
sprungen, obgleich man sich ihrer nur nicht bewuf3t geworden ist, so da3 man
sich selbst ofters fragen mufl: wo war ich? von wo war ich in meinem Gesprich
ausgegangen, und wie bin ich zu diesem Endpunkte gelangt?«**®

Der Geschwindigkeit und Sprunghaftigkeit seiner eigenen Assoziationen
iiberlassen, verliert das Ich sich buchstéiblich selbst und kann sich nur-
mehr zerstreut fragen, wohin es durch eine unkontrollierbare Kraft seines
eigenen Verstandes gefiihrt wurde. Der Zusammenhang des inneren
Sinns dissoziiert sich zur volligen Sinnlosigkeit. Wie Hegel in seiner En-
zyklopddie bissig bemerken wird, sind die Gesetze der Assoziation allein
schon durch die unendliche Vielfalt ihrer Kombinationsmoglichkeiten
nur ein anderer Name fiir die vollstindige Gesetzlosigkeit.””

Indem Kant in den Trdumen eines Geistersehers explizit die sprach-
liche Assoziation als mediales Grundprinzip der Kommunikation zwi-

298 Vgl. Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 477f. (Anthro-
pologie § 28, B 82f., A 81f.).

299 Vgl. Hegel: Werke (wie Anm. 86), Bd. 10, S. 262f. (Enzyklopddie der
philosophischen Wissenschaften § 455): »Die sogenannten Gesetze der
Ideenassoziation haben besonders in der mit dem Verfall der Philosophie
gleichzeitigen Bliite der empirischen Psychologie ein grofies Interesse ge-
habt. Fiirs erste sind es keine Ideen, welche assoziiert werden. Fiirs ande-
re sind diese Beziehungsweisen keine Gesetze, eben darum schon, weil
so viele Gesetze iiber dieselbe Sache sind, wodurch Willkiir und Zufallig-
keit, das Gegenteil eines Gesetzes, vielmehr statthat; es ist zufillig, ob
das Verkniipfende ein Bildliches oder eine Verstandeskategorie, Gleich-
heit und Ungleichheit, Grund und Folge usf. ist.«

139

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

schen verschiedenen >Geistern< (und der Relation eines >Geistes< zu sich)
beschreibt, importiert er unweigerlich die gesamte epistemologische Un-
zuverldssigkeit, die das Konzept der Assoziation mitbringt, in den
menschlichen Verstand. Diese wird sichtbar in der Schwierigkeit, die Se-
mantik der eigenen Sprache zu kontrollieren. Insofern jedes Wissen —
und noch das Wissen eines Ich iiber sich selbst — aus vergesellschafteten
Begriffen besteht, das Ich aber den Vorgang der Vergesellschaftung we-
der kontrollieren noch auch nur verstehen kann, ist es vollkommen ab-
hingig von einer Macht, die ihn so schnell »vom Hundertsten aufs Tau-
sendste« fiithren kann, dass er vergisst, wie er zu der erreichten Vorstel-
lung kommen konnte. Die Ununterscheidbarkeit zwischen >eigentlicher«
und figurativer Sprache steht in den Trdumen eines Geistersehers fiir das
allgemeinere Problem des Subjekts, den Wirklichkeitsgehalt seiner Vor-
stellungen zu beherrschen.

Der Widerspruch zwischen Geist und Korper, zwischen Moral und
Physis eroffnet die jederzeitige Moglichkeit von Téauschung, Selbsttiu-
schung, Halluzination oder Wahn. »Dall mein Wille meinen Arm be-
wegt, ist mir nicht versténdlicher, als wenn jemand sagte, daf} derselbe
auch den Mond in seinem Kreise zuriickhalten kénnte«,”” schreibt Kant.
Beide Urteile — dass der Wille den Arm des Korpers bewegt und dass er
den Mond zum Stillstand zwingt — sind prinzipiell »nicht verstindlich«,
weil sie Aussagen liber die Verbindung der geistigen und der physischen
Welt machen, die aufgrund der Kluft zwischen beiden Sphiren jeder
epistemologischen Sicherheit entbehren. Beide Urteile konnten im Ver-
stand damit gleichberechtigt entstehen und als »vergesellschaftete Be-
griffe« assoziiert werden, und nur die allgemeine doxa vermag festzule-
gen, dass der Wille einen Arm bewegen kann, nicht aber den Mond. Wer
glauben mag, er konne den Mond »in seinem Kreise zuriickhalten«, mag
als verriickt gelten, aber seine Aussage hat keine geringere Wahrheit als
das allgemein anerkannte Urteil, man konne iiber seine Arme verfiigen.
Die doxa mag so die Moglichkeiten der Assoziation einschridnken, indem
sie die Anhéinger von nicht anerkannten Assoziationen fiir verriickt er-
klért, aber ihre Urteile beruhen nichtsdestotrotz auf dem gleichen Prinzip
wie diese.

Die im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes und in den Trdu-
men eines Geistersehers beschriebene semiotische Grundstruktur des
Wahnsinns — die Verwechslung eines Zeichens mit dem Bezeichneten
ebenso wie die Verwechslung einer phantastischen Vorstellung mit der
dufleren >Realitit« — findet somit in der Unmoglichkeit, die Beziehung
zwischen »geistigen< und >verkorperten< Begriffen zu grundieren, die Be-

300 Ebd., Bd. 1, S. 986 (Trdume eines Geistersehers, A 121).

140

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

dingung ihrer Moglichkeit. Insofern der Sprechende bereits im Moment
des Sprechens, und priziser schon in dem Moment des notwendig be-
grifflichen Denkens, nicht mehr iiber das Gesprochene verfiigt, muss es
jederzeit moglich sein, dass es wie eine fremde Macht auf ihn wirkt und
ihn in seinen Bann schligt.

Die »geheime Macht«, die Kant in den Trdumen eines Geistersehers
anspricht, ist insofern nichts anderes als die dem Ich entfremdete eigene
Sprache, die folglich zugleich Fremd- und Selbstaffektion wird. Die
Sprache entfremdet sich vom Sprechenden und erscheint so stets als eine
andere Sprache, als die Sprache eines anderen.® Noch in der bereits zi-
tierten Passage aus der Polemik Von einem neuerdings erhobenen vor-
nehmen Ton, in der Kant die Unmoglichkeit ausspricht, die fremde Stim-
me in seinem Kopf einem Sprecher zuzuordnen, findet sich eine Spur
dieser Entfremdung. Die »fremde« Macht im Ich, die im Versuch iiber
die Krankheiten des Kopfes noch »Einbildungskraft« hie, wird in den
Trdumen eines Geistersehers als die »geheime« und also nicht als ein
menschliches Vermogen zu nennende Macht beschrieben, die es ist. Die
bereits zitierte Passage, in der Kant von dem »fremden Willen« spricht,
der »in uns wirksam« sei, wird nunmehr nachvollziehbar:

»Wenn wir duBlere Dinge auf unsere Bediirfnis beziehen, so konnen wir dieses
nicht tun, ohne uns zugleich durch eine gewisse Empfindung gebunden und
eingeschrinkt zu fiihlen, die uns merken 1d68t, dafl in uns gleichsam ein fremder
Wille wirksam sei, uns unser eigen Belieben die Bedingung von duflerer Bei-
stimmung nétig habe. Eine geheime Macht notiget uns, unsere Absicht zugleich

auf anderer Wohl oder nach fremder Willkiir zu richten [...].<***

Metapher und Hypotypose - »Verriickung«
der Grenze zwischen Philosophie und Literatur

Wenngleich die Einsicht iiber die Unbeherrschbarkeit des Sprechens fiir
den Sprechenden in dieser Deutlichkeit vor allem in den erwéhnten frii-
hen Texten Kants formuliert wird und zumindest in der Kritik der reinen
Vernunft — der es nur auf die Frage nach der Moglichkeit von Wissen
iiberhaupt ankommt — keine Rolle mehr zu spielen scheint, wird sie den-
noch an keiner Stelle revidiert. Im vielzitierten § 59 der Kritik der Ur-
teilskraft kommt Kant vielmehr auf das problematische Verhiltnis der

301 Zur ethischen und hermeneutischen Bedeutung dieser Enteignung vgl.
Hamacher: Das Versprechen der Auslegung (wie Anm. 290), S. 70.

302 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 943 (Trdume eines
Geistersehers, A 42).

141

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

philosophischen Sprache zu >libertragenen< Rede zuriick. Kant bestimmt
hier das Prinzip der Verbindung der Begriffe mit einer Anschauung (und
also das grundlegende mentale Prinzip der Vorstellung) als Hypotypose.
Als weitere Erkldarung fiigt Kant in einer Klammer dem Begriff die Syno-
nyme »Darstellung, subiectio sub adspectum«**® hinzu und bestimmt die
Hypotypose damit durch Termini aus der rhetorischen Tradition. Als
subiectio sub adspectum — andere Namen sind enargeia oder evidentia —
wird bei Cicero und Quintilian eine Gedankenfigur beschrieben, welche
das Dargestellte so lebhaft vorzufiihren vermag, dass es dem Zuhérer vor
Augen gestellt erscheint und er es sinnlich wahrzunehmen vermeint.**
Kant denkt den Prozess der Verbindung von Begriff und Anschauung so-
mit nach dem rhetorischen Modell der vorgetduschten Visualisierung
sprachlicher Zeichen.

Kant unterscheidet im weiteren zwischen schematischen und symbo-
lischen Hypotyposen. Diese Differenz verspricht die Moglichkeit, die
epistemologische Verunsicherung durch die figurative Substanz der
Sprache zu beherrschen. Wihrend in der schematischen Hypotypose »ei-
nem Begriffe, den der Verstand fasst, die korrespondierende Anschauung
a priori gegeben wird«,*” ist die symbolische Hypotypose eine »indirek-
te Darstellung«,”® denn in ihr wird »einem Begriffe, den nur die Ver-
nunft denken, und dem keine sinnliche Anschauung angemessen sein
kann, eine solche untergelegt«.’”’” Die Wirksamkeit analogischer Ubertra-
gungen scheint damit auf den eng umgrenzten Bezirk derjenigen Begriffe
limitierbar zu sein, denen keine Anschauung »angemessen« sein kann.
Wie Kant weiter ausfiihrt, spielen symbolische Hypotyposen allerdings
auch in vermeintlich niichternen und streng argumentativen Diskursen ei-
ne bedeutende Rolle, was vor allem dann bedenklich erscheint, wenn sie
nicht als solche erkannt werden. Kant fiihrt aus, dass noch so scheinbar
unbedenkliche philosophische Begriffe wie »Grund (Stiitze, Basis), ab-
héngen (von oben gehalten werden), woraus flieffen (statt folgen), Sub-
stanz (wie Locke sich ausdriickt: der Trédger der Akzidenzen)« nichts

303 Ebd., Bd. 4, S.459 (KdU § 59, B 254, A 252).

304 Vgl Riidiger Campe: Vor Augen stellen. Uber den Rahmen rhetorischer
Bildgebung. In: Poststrukturalismus. Herausforderung an die Literatur-
wissenschaft. Hrsg. von Gerhard Neumann. Stuttgart, Weimar: Metzler
1997 (Germanistische Symposien-Berichtsbiande. 18), S. 194-207; Ro-
dolphe Gasché: The Idea of Form. Rethinking Kant’s Aesthetics. Stan-
ford, Ca.: Stanford University Press 2003, S. 207f.

305 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 459 (KdU § 59, B
255, A 251).

306 Ebd., S. 460 (KdU § 59, B 256, A 252).

307 Ebd., S. 459 (KdU § 59, B 255, A 251).

142

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

weiter als »symbolische Hypotyposen, und Ausdriicke fiir Begriffe nicht
vermittelst einer direkten Anschauung, sondern nur nach einer Analogie
mit derselben«®® seien und mithin also: Metaphern. Wenn man bedenkt,
dass auch die zentrale Kategorie, mit der Kant die schematische von der
symbolischen Hypotypose abgrenzen mochte — »unterlegen« — offen-
sichtlich selbst metaphorisch ist, erscheint diese zentrale Differenz des §
59 vollkommen instabil.** Auch die Unterscheidung zwischen schemati-
schen und symbolischen Hypotyposen wird weder die »Klarheit« der
philosophischen Sprache retten kénnen noch die Moglichkeit ausschlie-
Ben konnen, dass menschliche Einbildungskraft das Zeichen eines Dings
mit dem Ding selbst verwechselt.

In den Trdumen eines Geistersehers folgert Kant aus dieser Einsicht
einen radikalen Skeptizismus. Erst aus diesem Zusammenhang heraus er-
klidrt sich das volle Gewicht der — erkennbar von Humes Enquiry concer-
ning Human Understanding inspirierten — Schlusspassage der Trdume, in
der Kant das Problem der Kausalitét aufgreift und als ein Beispiel fiir ein
vermeintliches Wissen iiber die »unsichtbare« Welt nennt:

»Ich weill wohl: daf das Denken und Wollen meinen Korper bewege, aber ich
kann diese Erscheinung als eine einfache Erfahrung, niemals durch Zergliede-
rung auf eine andere bringen und sie daher wohl erkennen, aber nicht einsehen.
Daf} mein Wille meinen Arm bewegt, ist mir nicht verstindlicher, als wenn je-
mand sagte, dal derselbe auch den Mond in seinem Kreise zuriickhalten
konnte; der Unterschied ist nur dieser: dafl ich jenes erfahre, dieses aber nie-
mals in meine Sinne gekommen ist. [...] Alle solche Urteile, wie diejenige von
der Art, wie meine Seele meinen Korper bewegt, oder mit andern Wesen ihrer
Art jetzt oder kiinftig in Verhéltnis steht, konnen niemals etwas mehr als Er-
dichtungen sein, und zwar bei weitem nicht einmal von demjenigen Werte, als
die in der Naturwissenschaft, welche man Hypothesen nennt [...].<*'

Wenn Kant von einer »Ahnlichkeit« zwischen Moralphilosophie und Go-
thic Novel — bzw. »Geistererzihlung« — ausgegangen war, dann erklirt
die These eines nur durch die Einbildungskraft iiberbriickbaren »Wider-
spruchs« zwischen der unsinnlichen und der sinnlichen Welt diese Ahn-
lichkeit gar zu einer Identitit: Nicht nur die Literatur, sondern auch die
Philosophie kann nicht anders als zu dichten. Kants Abhandlung iiber
Trdume eines Geistersehers spricht diese These nicht nur aus, sondern
fiihrt sie auch — fiir den aufmerksamen Leser nicht {ibersehbar — vor: Der

308 Ebd., S. 460 (KdU § 59, B 257, A 253f.).

309 Vgl. de Man: Epistemologie der Metapher (wie Anm. 94), S. 433.

310 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 986 (Trdume eines
Geistersehers, A 1211f.; Hervorhebung von mir, O. K.).

143

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Text spielt durchgehend mit seiner Literarizitit. Zwischeniiberschriften
wie »Ein Vorbericht der sehr wenig vor die Ausfithrung verspricht,
»Ein Fragment der geheimen Philosophie, die Gemeinschaft mit der Gei-
sterwelt zu erdffnen«, »Eine Erzdhlung, deren Wahrheit der beliebigen
Erkundigung des Lesers empfohlen wird« und »Ekstatische Reise eines
Schwérmers durch die Geisterwelt« verweisen eher in die Sphére des Ro-
mans als in die der philosophischen Untersuchung. Ein vergleichbares
Spiel mit ironischen Kapiteliiberschriften bietet etwa Henry Fieldings
Tom Jones (1749), ein von Kant bekanntlich iiberaus hochgeschitzter
Roman.*!"!

Jede Aussage iiber die Beziehung eines Geistes zu seinem eigenen
Korper oder iiber die Beziehung verschiedener Geister untereinander
(»wie meine Seele meinen Korper bewegt, oder mit andern Wesen ihrer
Art jetzt oder kiinftig in Verhiltnis steht«) ist demnach eine »Erdich-
tung«. Eine Philosophie, die diese Fragen untersuchen will, kann nicht
umhin, Fiktion zu werden und Trdumereien hervorzubringen. In seiner
Rezension zu Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der Mensch-
heit (1785) fragt Kant,

»ob nicht der poetische Geist, der den Ausdruck belebt, auch zuweilen in die
Philosophie des Vf. eingedrungen; ob nicht hier und da Synonymen fiir Erkli-
rungen und Allegorien fiir Wahrheiten gelten; ob nicht, statt nachbarlicher
Ubergiinge aus dem Gebiete der philosophischen in den Bezirk der poetischen
Sprache, zuweilen die Grenzen und Besitzungen von beiden vollig verriickt
sein; und ob an manchen Orten das Gewebe von kithnen Metaphern, poetischen
Bildern, mythologischen Anspielungen nicht eher dazu diene, den Korper der
Gedanken wie unter einer Vertiigade zu verstecken, als ihn wie unter einem
durchscheinenden Gewande angenehm hervorschimmern zu lassen.«'2

Wiederum ist hier das Stilideal des philosophischen Denkens und Schrei-
bens das »Durchscheinen« der Wahrheit aus ihrem sprachlichen »Ge-
wand«. Aber auch in dieser Passage ist Kants Kritik der Rhetorik durch
und durch rhetorisch, ist seine Ablehnung der metaphorischen Sprache in
einer vollkommen metaphorischen Sprache (»durchscheinen«, »hervor-
schimmern«) vorgetragen. Kant war es, der zuerst erkannt hat, dass »die
Grenzen und Besitzungen« zwischen der »philosophischen« und der
»poetischen« Sprache »vollig verriickt« sind. Es mag wie ein sprachli-

311 Vgl. Manfred Kiihn: Kant. Eine Biographie. Ubers. von Martin Pfeiffer.
Miinchen: Beck 2003, S. 159.

312 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 6, S. 799f. (Rez. zu Jo-
hann Gottfried Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit, A 154).

144

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

cher Lapsus erscheinen, dass Kant davon spricht, die Grenzen zwischen
Poesie und Philosophie seien verriickt worden, aber wenn man sich an
seine Ausfiihrungen aus dem Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes
und in den Trdumen eines Geistersehers erinnert, wird man die au3eror-
dentliche Prizision dieser Formulierung anerkennen miissen. Verriickt zu
sein bedeutet fiir Kant genau der Zustand, in dem das Ich nicht mehr
sicher sein kann, tiber seine eigene Sprache zu verfiigen (und also »philo-
sophisch« sprechend, den Sinn seines Sprechens zu kontrollieren). Jeder-
zeit muss es vielmehr damit rechnen, dass seine Vorstellungen nichts an-
deres sind als irregulidre Produkte einer wilden und unkontrollierbaren
(und deshalb >poetischen<) Einbildungskraft. Die Trdume eines Geister-
sehers beschreiben diesen Zustand als die Verfassung des Ich tiberhaupt.

Damit stellt sich die Frage, wie Kant noch eine Abgrenzung gegen-
iiber den »Schwirmereien«, dem »Unsinn« und »Wahnsinn« Sweden-
borgs vollziehen kann. Wie kann er Swedenborg vorwerfen, lediglich
»Privaterscheinungen« zu beschreiben, wenn jede metaphysische Unter-
suchung nur eine »Erdichtung« sein kann?

Die Kritik Kants an Swedenborg zielt bei genauem Hinsehen nicht
einfach auf den literarischen Charakter seiner »Erzihlungen«. Vielmehr
zielt Kants Argument darauf, dass Swedenborg zwar grundlegende An-
nahmen seiner eigenen Moralphilosophie teilt, aber den fiir Kant ent-
scheidenden »Widerspruch« zwischen der unsichtbaren und der sichtba-
ren Welt — zwischen Moral und Physis, zwischen Freiheit und Natur —
zumindest fiir seine eigene Person negiert. So schreibt Kant:

»Alle Menschen stehen seiner Aussage nach in gleich inniger Verbindung mit
der Geisterwelt; nur sie empfinden es nicht, und der Unterschied zwischen ihm
und den andern besteht nur darin, daf sein Innerstes aufgetan ist, von welchem
Geschenk er jederzeit mit Ehrerbietigkeit redet [...]. Er unterscheidet daher an
dem Menschen das duBere und innere Gedéchtnis. Jenes hat er als eine Person,
die zu der sichtbaren Welt gehort, dieses aber kraft seines Zusammenhanges
mit der Geisterwelt. Darauf griindet sich auch der Unterschied des dufieren und
inneren Menschen, und sein eigener Vorzug besteht darin, daf} er schon in die-
sem Leben als eine Person sich in der Gesellschaft der Geister sieht, und von
ihnen auch als eine solche erkannt wird.«*'®

Swedenborg ist damit dem »Reiz« der Vorstellung einer Harmonie
zwischen unsichtbarer und sichtbarer Welt erlegen, der Kant »in einige
Parteilichkeit gegen sie« versetzt hat. Schlimmer noch: Swedenborg be-
merkt die Kluft zwischen beiden Welten durchaus — wie konnte er sonst
erklédren, dass nicht jeder Mensch iiber seine Fihigkeiten verfiigt? —, aber

313 Ebd., Bd. 1, S. 975f. (Trdume eines Geistersehers, A 101f.).

145

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

er reklamiert fiir seine eigene Person die Ausnahme, dass ihm allein
»sein Innerstes aufgetan« sei und nur er als menschliches Wesen einen
direkten Kontakt zu seiner iibersinnlichen Seite gewonnen habe. In Wirk-
lichkeit jedoch, so Kant, sind Swedenborgs »Erzéhlungen« eine fortlau-
fende Projektion des >inneren< Sinnes in den >dufleren<, der Einbildungs-
kraft in die — hier nicht sinnliche, sondern verniinftige — Anschauung.
»Die Gegenwart der Geister«, schreibt Kant, »trifft zwar nur seinen in-
nern Sinn. Dieses erregt ihm aber die Apparenz derselben als aufler ihm,
und zwar unter einer menschlichen Figur. Die Geistersprache ist eine un-
mittelbare Mitteilung der Ideen, sie ist aber jederzeit mit der Apparenz
derjenigen Sprache verbunden, die er sonst spricht, und wird vorgestellt
als auBer ihm.«<’"* Und sofern Swedenborg tatsichlich Kontakt zu Gei-
stern hat, folgert Kant, verleitet er diese zu dem gleichen Mechanismus
der Projektion:

»Ein Geist liest in eines anderen Geistes Gedéchtnis die Vorstellungen, die die-
ser darin mit Klarheit enthélt. So sehen die Geister in Schwedenbergen seine
Vorstellungen, die er von dieser Welt hat, mit so klarem Anschauen, daf sie
sich dabei selbst hintergehen und sich ofters einbilden, sie sehen unmittelbar
die Sachen, welches doch unmoglich ist, denn kein reiner Geist hat die min-
deste Empfindung von der kérperlichen Welt [...].«*"

Kant kritisiert demnach an Swedenborg nicht etwa einen Mangel an Ver-
nunft, sondern — scheinbar gerade im Gegenteil — einen Mangel an Ein-
sicht in die Grenzen der Vernunft. Was Kant an den »Erzéhlungen« Swe-
denborgs auszusetzen hat, ist demnach nicht ihre Fiktionalitét als solche,
sondern ihre Leugnung der Uniiberbriickbarkeit zwischen »Geisterwelt«
und materieller Welt sowie ihre Harmonisierung des Widerspruchs zwi-
schen beiden Welten. So wie die »Trdume« Swedenborgs jederzeit die
eigentlichen »Trdume der Metaphysik« sind, so ist sein Wahnsinn ein
Wahnsinn der Vernunft — das Verlangen grenzenloser, unendlicher Er-
kenntnis der Vernunft »durch ein unmittelbares Anschauen.«’'®

Wenn die Moglichkeit des Wahnsinns — und diejenige aller Formen
des Irrtums, der Téuschung oder der Verstellung —, wie aus dem Versuch
iiber die Krankheiten des Kopfes hervorgeht, aus der prinzipiellen Ange-
wiesenheit des menschlichen Verstandes auf die Einwirkung der Einbil-
dungskraft hervorgeht, dann ist es das ironische Schicksal Swedenborgs,
seiner Einbildung umso griindlicher zum Opfer zu fallen, indem er ihr je-
de Mitwirkung an seinen » Anschauungen« abstreitet (und statt dessen ein

314 Ebd., S. 976 (Trdume eines Geistersehers, A 103).
315 Ebd.
316 Ebd., S. 978 (Triume eines Geistersehers, A 106).

146

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

»unmittelbares Anschauen« seiner Vernunft behauptet). Der Irrtum, die
Tauschung oder der Wahnsinn Swedenborgs liegt darin, die Moglichkeit
des Wahnsinns negieren zu wollen.

Wenn Moralphilosophie fiir Kant eine Affinitit zur Gothic Novel be-
sitzt, so lehnt er Swedenborg ab, weil dieser sie als eine Idylle betreibt —
in dem Sinne, in dem Roland Barthes »eine Kommunikation, die zwei
Partner vor jedem (im kybernetischen Sinn des Terminus) >Gerdusch« ge-
schiitzt in Verbindung bringt, und die untereinander durch eine einfache
Bestimmung wie durch einen Draht verbunden sind«,>"’ idyllisch nennt.
Die »Erzéhlungen« und »Mirchen« Swedenborgs betreiben eine falsche
Harmonisierung des eigentlichen Problems der Moralphilosophie, des
Ubergangs zwischen der Welt der Freiheit und der der Erscheinungen.’'®
Dass Swedenborgs Beschreibung der »Geisterwelt« nichts als eine Pro-
jektion seiner Einbildungskraft ist, kann Kant demnach nachweisen, in-
dem er darauf hinweist, dass die »Geisterwelt« raumlich gestaltet ist —
was sie nicht sein diirfte —, und zwar nach dem Modell des locus amoe-
nus aus der idyllischen Literatur: »Er [Swedenborg] redet also von Gir-
ten, weitliufigen Gegenden, Wohnplitzen, Galerien und Arkaden der
Geister, die er mit eigenen Augen in dem kliresten Lichte sihe«.*"

Der traumende Metaphysiker

Getreu dem Motto aus Horaz’ Ars Poetica sind die Trdume eines Gei-
stersehers demnach zugleich eine Ubung in angewandter Literaturkritik
wie auch ein Entwurf von Kants eigenem literarischen Konnen. Kants
Kritik an Swedenborgs »Geistererzdhlungen« verfolgt so ein doppeltes
Ziel: Zum einen geht es um die Frage, unter welchen Bedingungen die
Metaphysik den Status einer Wissenschaft erwerben kann, so wie es der
Physik unter der Anleitung Newtons fiir Kant gelungen ist. Zum anderen
geht es um die Frage nach der Moglichkeit der Abwehr populidren Aber-

317 Roland Barthes: S/Z [1970]. Ubers. von Jiirgen Hoch. 3. Aufl. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1998 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 687),
S. 133.

318 In diesem Sinn beschreibt Liliane Weissberg sie auch als »Bildungsro-
man«, den Kant »ablehnen muB«, weil sich die »Hirngespinste der Ein-
bildung« in ihm »zu verfiihrerisch« zeigt (Liliane Weissberg: Catarcticon
und der schone Wahn. Kants Trdume eines Geistersehers, erldutert durch
Trdume der Metaphysik. In: Poetica. Zeitschrift fiir Sprach- und Litera-
turwissenschaft 17 [1985], S. 96-116, hier: S. 103f.).

319 Kant: Werke in sechs Banden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 979 (Trdume eines
Geistersehers, A 108).

147

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

glaubens und den damit zusammenhidngenden, gerade in der Mitte des
18. Jahrhunderts verbreiteten Formen des offenen Irrationalismus. Beide
Ziele hingen denkbar eng zusammen, ihr Verhiltnis zueinander gestaltet
sich allerdings, wie Kants Ausfiihrungen zeigen, nicht unproblematisch.

Kant sieht nun die Zeit gekommen, in der die Metaphysik authort zu
triumen, und in der die Metaphysiker beginnen, einen gemeinsamen
Wachzustand zu erreichen. Wenn er sich die zeitgendssischen »Luftbau-
meister« der Metaphysik betrachte, schreibt Kant,

»denjenigen etwa, welcher die Ordnung der Dinge, so wie sie von Wolffen aus
wenig Bauzeug der Erfahrung aber mehr erschlichenen Begriffen gezimmert,
oder die, so von Crusius durch die magische Kraft einiger Spriiche vom Denkli-
chen und Undenklichen aus nichts hervorgebracht worden, [...] so werden wir
uns bei dem Widerspruche ihrer Visionen gedulden, bis diese Herren ausgetriu-

met haben.«*?°

Unter welchen Bedingungen aber ist es moglich, dass die Philosophen
»einmal, so Gott will, [...] eine gemeinschaftliche Welt bewohnen«*!
konnen? Sie miissen, so die Antwort der Trdume, beginnen, iiber ihre ei-
gene Tétigkeit und iiber die Grenzen ihres Vermogens nachzudenken.
»In so ferne«, ldsst Kant bereits hier die Kritik der reinen Vernunft an-
klingen, »ist die Metaphysik eine Wissenschaft von den Grenzen der
menschlichen Vernunft«*** Das »gemeinsame Wachen« der Philosophen
ist von vornherein an die Anerkennung der Limitierung der eigenen Ver-
nunft gebunden. Ein wachsamer Metaphysiker zu sein bedeutet demnach:
die Kluft zwischen der »moralischen« und der »sinnlichen«, zwischen
der unsichtbaren und der sichtbaren Welt zu erkennen. Wenn also Wach-
sein bedeutet, die notwendige Rolle der Einbildungskraft (bzw. der Phan-
tasie) fiir die Vermittlung zwischen beiden Welten zu bemerken, dann
wird das Wissen iiber die stetige Einwirkung des Nichtwachseins zur
notwendigen Bedingung des Wachseins. Unausweichlich erscheint es als
die einzig mogliche Einsicht des Wachenden, niemals sicher sein zu kon-
nen, wach zu sein.

Wenn zudem unter den Bedingungen der Trennung zwischen »mora-
lischer« und »physischer« Welt die Einbildungskraft — und ihre Zeichen,
die Sprache — das einzige Mittel ist, iiber das sich die einzelnen Philoso-
phen nicht nur mit ihrer eigenen »verniinftigen« Personlichkeit, sondern
auch untereinander austauschen konnen, dann muss gerade der Zustand
des »gemeinsamen Wachens« jederzeit auch ein Zustand des »Triu-

320 Ebd., S. 952 (Trdume eines Geistersehers, A 571.).
321 Ebd. (Trdume eines Geistersehers, A 58f.).
322 Ebd., S. 983 (Triume eines Geistersehers, A 115).

148

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »VELUT AEGRI SOMNIA<« (KANT)

mens« sein. Die Wirksamkeit der Einbildungskraft als Kraft der Vermitt-
lung zwischen dem »Geisterreich« und dem der sichtbaren Welt zeigt
sich jederzeit in den Phdnomenen des Wahnsinns, der »sympathetischen«
Vergemeinschaftung. Kant lehnt bestimmte Phéanomene des kollektiven
Wahns als »Aberglaube« ab und muss dennoch ihre Wirkung anerken-
nen. So schreibt er:

»Denn es ist zu allen Zeiten so gewesen und wird auch wohl kiinftighin so blei-
ben, daf} gewisse widersinnige Dinge, selbst bei Verniinftigen Eingang finden,
blof darum, weil allgemein davon gesprochen wird. Dahin gehoren die Sympa-
thie, die Wiinschelrute, die Ahndungen, die Wirkung der Einbildungskraft
schwangerer Frauen, die Einfliisse der Mondwechsel auf Tiere und Pflanzen
ud.g.?

So zdhlt Kant die »Sympathie« zwar ebenso wie die vorgebliche schidli-
che Einwirkung der Einbildungskraft auf schwangere Frauen zu den »wi-
dersinnigen Dingen«, die ein »Verniinftiger« kaum glauben sollte. Im
gleichen Absatz zeigt sich jedoch, dass seine eigene Theorie der Einwir-
kung der Sprache auf Menschen grundlegend auf das Modell der »sym-
pathetischen« Einbildungskraft aufgebaut ist. Indem Kant den aufge-
zdhlten Phidnomenen ihren unmittelbar »iibernatiirlichen« Charakter
abspricht, erklirt er sie zu Produkten einer »ausschweifenden« und »wil-
den« Einbildungskraft — was sie keinesfalls harmloser und weniger be-
drohlich macht.

In den Trdumen eines Geistersehers zeigt sich demnach die gleiche
Paradoxie wie im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes. Die Bedin-
gung der Moglichkeit von Vergemeinschaftung — das Vermogen der Mit-
teilung und Teilhabe: die Einbildungskraft — bringt zugleich diejenigen
Pathologien hervor, die (als >Trdume< dem >Wachen<) der Vergemein-
schaftung entgegenwirken: Tduschung, Verstellung, Wahnsinn. Wenn
die — wie auch immer »eingebildete« — Beeinflussung des anderen durch
das »gesprochene« Wort sich demnach aus der Struktur der Einbildungs-
kraft (und der Sprache) erklirt, dann ist es nur konsequent, wenn Kant
vor den wahnsinnstrichtigen Gefahren seines eigenen Textes warnt. So
bricht er seine Diskussion der Swedenborgschen Schilderungen des
»Geisterreichs« mit einer Bemerkung ab, die an die ironischen Gesten
des Versuchs erinnert:

»Ich bin es miide, die wilden Hirngespinste des drgsten Schwérmers unter allen
zu kopieren, oder solche bis zu seinen Beschreibungen vom Zustande nach dem
Tode fortzusetzen. Ich habe auch noch andere Bedenklichkeiten. Denn ob

323 Ebd., S. 969 (Trdume eines Geistersehers, A 90f.).

149

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

gleich ein Natursammler unter den priparierten Stiicken tierischer Zeugungen
nicht nur solche, die in natiirlicher Form gebildet sein, sondern auch Mifigebur-
ten in seinem Schranke aufstellt, so muf} er doch behutsam sein, sie nicht jeder-
mann und nicht gar zu deutlich sehen zu lassen. Denn es konnten unter den
Vorwitzigen leichtlich schwangere Personen sein, bei denen es einen schlim-
men Eindruck machen diirfte. Und da unter meinen Lesern einige in Ansehung
der idealen Empfiangnis eben sowohl in andern Umsténden sein mogen, so wiir-

de es mir leid tun, wenn sie sich hier etwa woran sollten versehen haben.« 24

Die Triume eines Geistersehers enthalten nicht nur das Bekenntnis ihres
Autors, in den Schriften des »Geistersehers« eine beunruhigende Ahn-
lichkeit zu den eigenen Uberlegungen vorgefunden zu haben, sondern sie
sind zugleich — basierend auf ihrer Theorie der Einbildung — eine stetige
Gefihrdung, ihre Leser gleichfalls in Geisterseher zu verwandeln.

324 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 981 (Trdume eines
Geistersehers, A 112).

150

https://dol.org/10.14361/9783839407387-001 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839407387-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

