
Dritter Teil:
Störtebeker und das Meer

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erzähltradition

Entstehungskontext des Mythos: Piraterie im 14. und 15.
Jahrhundert

Die Entstehung des Mythos von Klaus Störtebeker fällt ins frühe 15. Jahrhun-
dert.1 Schon kurz nach seiner angeblichen Hinrichtung in Hamburg um 1400
waren Geschichten über ihn im Umlauf, die von den Lübecker Chronisten Her-
man Korner und Johann Rode in der sogenannten Rufus-Chronik in der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts aufgezeichnet wurden.2 Hamburger Schiffer trafen
1473 auf einen Piraten, der sich Störtebeker nannte. Auch wenn die Hamburger
keine Kenntnis von dessen historischem Vorbild hatten, nimmt Matthias Puhle
dies als Beleg dafür, dass der Mythos zumindest unter Seeräubern verbreitet war.3
Erst 1519 lobte der Hamburger Chronist Albert Krantz seine Vaterstadt für den
Sieg über Störtebeker.4 Die Überlieferung des Mythos in der Populärkultur lässt
sich mit dem 1551 gedruckten Schön Lied von Störtzebecher und Gödiche Mi-
chael nachweisen.5 Darin wird von den Raubzügen und Trinkgelagen der Piraten
erzählt und davon, wie die Hamburger Streitkräfte um den gefeierten Admiral
und späteren Bürgermeister Simon von Utrecht die gefährlichen Feinde besieg-
ten. Störtebeker und Gödeke Michels werden hier zu ‚stolzen Helden‘ gemacht,
wodurch der Hamburger Sieg über diese umso glorreicher erscheinen konnte.
Die Strategie der Heroisierung dieses Gegners wurde in Hamburg immer gern be-
nutzt, wenn die Gefahr der Piraterie erneut aufflammte, z. B. im 16. Jahrhundert6

und insbesondere, als im 17. Jahrhundert der hamburgische Handel im Mittel-
meer durch nordafrikanische Piraten bedroht wurde.7 Jörgen Bracker beschreibt,
wie im Jahr 1662 der Grabstein des fast vergessenen Seehelden Simon von Ut-

XI.

1.

1 Vgl. Rainer Postel: Der Pirat, der Volksheld und der Kopf unter dem Arm, in: Ralf Wiech-
mann u. a. (Hg.): Klaus Störtebeker. Ein Mythos wird entschlüsselt, München 2003, S. 61–
77, hier S. 63.

2 Vgl. Matthias Puhle: Die Vitalienbrüder. Klaus Störtebeker und die Seeräuber der Hanse-
zeit, Frankfurt am Main/New York 32012, S. 162.

3 Vgl. Puhle: Vitalienbrüder, S. 161. Postel merkt an, dass dieses Beispiel „eher für die Be-
kanntheit des Namens“ spricht, als dass die Unkenntnis der Hanseaten sie widerlege. Postel:
Der Pirat, S. 63.

4 Vgl. Wilfried Ehbrecht: Die Ereignisse von 1400/1401/1402 in den Quellen, in: ders. (Hg.):
Störtebeker. 600 Jahre nach seinem Tod, Trier 2005, S. 35–56, hier S. 53.

5 Ein schön Lied von Störtzebecher und Gödiche Michael. Wie sie so schendtlich geraubt ha-
ben, Nürnberg 1551. Digital archiviert von der Staatsbibliothek Berlin auf: resolver.staatsbi
bliothek-berlin.de/SBB000152F000000000, 7. September 2015.

6 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 63.
7 Zur Reaktion der Hamburger auf die Piraterie im 17. Jh. vgl. Carsten Prange: Hamburg und

die Barbaresken. Herausforderungen der Hamburger Kauffahrer durch die Korsaren, in: Jör-
gen Bracker (Hg.): Gottes Freund – Aller Welt Feind. Von Seeraub und Konvoifahrt. Störte-
beker und die Folgen, Bremen 2001, S. 152–174.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


recht erneuert und mit einer Inschrift versehen wurde, die dazu aufruft, den Ta-
ten der Vorfahren zur Ehre der Stadt nachzueifern,8 und wie im Erinnerungsdis-
kurs dieser Zeit „die Gefährlichkeit der gegnerischen Piraten noch weiter gestei-
gert wurde, um den Sieg des Jahres 1400 in die Nähe eines mythischen Ereignis-
ses zu rücken.“9 Die Erinnerung an den Sieg der Ahnen über die Piraten taugte
offensichtlich gut zur moralischen Erbauung und zur patriotischen Mobilma-
chung.10 Gregor Rohmann schreibt, dass „Klaus Störtebeker als Figur der Kriegs-
propaganda Jahrhunderte nach seinem Tod in Hamburg zum mythischen Staats-
feind Nr. 1“11 wurde. Der Mythos von Störtebeker erzählt davon, wie dieser von
den Hamburgern vor Helgoland gestellt, besiegt und gefangengenommen wurde.
Berühmt ist die Erzählung, wie er mit dem Rat der Stadt die Abmachung trifft,
dass all seine Gefährten, an denen er nach seiner Enthauptung ohne Kopf vor-
beilaufe, begnadigt würden. Je nach Überlieferung schafft er es, an elf oder fünf
seiner Getreuen vorbei zu laufen, bevor ihn der Henker oder eine Frau aus der
Menge zum Straucheln bringt.12

Jenseits der mythischen Erzählung lässt sich jedoch, anders als bei Robin
Hood, eindeutig ein historischer Kontext rekonstruieren, aus dem die als fratres
vitalienses, ‚Vitalienbrüder‘, bezeichneten Freibeuter und mit ihnen der Mythos
von Störtebeker hervorgegangen sind. Der Namen ‚Vitalienbrüder‘ leitet sich von
französischen Söldnern ab, den sogenannten ‚vitailleurs‘, die im Hundertjährigen
Krieg gegen England nicht für Sold kämpften, sondern ihren Lebensunterhalt
aus der Kriegsbeute selbst bestritten.13 Die Entstehung einer Organisation unab-
hängiger Vitalienbrüder als Fehdehelfer zur See nahm ihren Ausgangspunkt
Ende des 14. Jahrhunderts in den Kriegswirren und machtpolitischen Auseinan-
dersetzungen im Ostseeraum zwischen Dänemark-Norwegen und Schweden-
Mecklenburg sowie der Hanse. Letztere war ein mächtiger Verbund von Handels-
städten, die sich vor allem im Heiligen Römischen Reich, insbesondere in Nord-
deutschland, aber auch darüber hinaus in anderen Teilen Europas, organisato-

8 Vgl. Jörgen Bracker: Von Seeraub und Kaperfahrt im 14. Jahrhundert, in: ders. (Hg.): Got-
tes Freund, S. 6–35, hier S. 26.

9 Jörgen Bracker: Störtebeker, der Ruhm der Hanseaten, in: ders. u. a. (Hg.): Die Hanse. Le-
benswirklichkeit und Mythos. Textband zur Hamburger Hanse-Ausstellung von 1989, Lü-
beck 42006, S. 872–879, hier S. 874.

10 Vgl. Jörgen Bracker: Störtebeker – Nur einer einer von ihnen. Die Vitalienbrüder und ihre
Geschichte, in: Wiechmann u. a. (Hg.): Störtebeker. Ein Mythos, S. 9–59, hier S. 40.

11 Gregor Rohmann: Klaus Störtebeker und die Vitalienbrüder, in: Johannes Fried / Olaf B.
Rader (Hg.): Die Welt des Mittelalters. Erinnerungsorte eines Jahrtausends, München 2011,
S. 246–260, hier S. 251–252.

12 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 75.
13 Vgl. Rohmann: Störtebecker und die Vitalienbrüder, S. 257. Vgl. auch Bracker: Seeraub,

S. 13, S. 34.

238

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


risch zusammengeschlossen hatten, um ihre ökonomischen Interessen gegen
dynastische Herrscherhäuser durchzusetzen.14

Margarete I., Herrscherin von Dänemark und Norwegen, unternahm, ermutigt
vom schwedischen Adel, der mit seinem König Albrecht III. aus dem Haus
Mecklenburg unzufrieden war, 1388 den Versuch, Schweden zu erobern und in
ihr nordisches Reich einzugliedern. Bis auf Stockholm, das dem König loyal erge-
ben war und daraufhin vom dänischen Heer belagert wurde, fiel ihr das Land na-
hezu kampflos zu. Als Albrecht III., der auch das Herzogtum Mecklenburg re-
gierte, schließlich mit seinem Heer in Schweden landete, wurde er von Margare-
tes Truppen bei Falköping vernichtend geschlagen, gefangen und zusammen mit
seinem Sohn Erich eingekerkert. Da sein Neffe, der Nächste in der dynastischen
Erbfolge, noch unmündig war, übernahm Herzog Johann I. von Mecklenburg-
Stargard die Regentschaft. Johann sah sich nun vor die Probleme gestellt, seinen
inhaftierten Verwandten, den rechtmäßigen schwedischen König, zu befreien, der
belagerten Stadt Stockholm Unterstützung zukommen zulassen und eine neue
Armee aufzustellen, um das Königreich Schweden für das Haus Mecklenburg zu-
rückzuerobern. Wegen des missglückten Feldzugs Albrechts III. bestand jedoch
sowohl an Geld als auch an Truppen akuter Mangel. Da das Haus Mecklenburg
schon in der Vergangenheit auf Kaperkrieg gegen Dänemark gesetzt hatte, erging
der Aufruf, dass die mecklenburgischen Häfen Wismar und Rostock „für alle, die
das Reich Dänemark schädigen wollen“,15 offenstehe und sie mit Kaperbriefen
ausgestattet werden würden. Dies lockte zahlreiche ausgestoßene und abenteuer-
lustige Menschen an, die ihr Glück auf dem Meer suchen wollten. Aber auch die
mecklenburgische Ritterschaft und verarmte Adelige erkannten darin ein Profit
versprechendes Unternehmen, das mit dem „religiösen Pathos des Aufrufs, einen
veritablen König aus den Fängen der dänischen Königin Margarete zu befrei-
en“,16 legitimiert wurde. Die fürstlichen Kaperbriefe gaben den Tätigkeiten der
Freibeuter eine legale, kriegsrechtliche Grundlage. In dieser Hinsicht müssen die
Vitalienbrüder von gewöhnlichen Seeräubern unterschieden werden. Sie waren
keine Piraten, da sie politisch kommissioniert waren, aber sie waren weder Teil
einer regulären Kriegsmarine, noch Söldner, da sie nicht bezahlt wurden, son-
dern sich mit Kaperungen selbst versorgten: „Am ehesten kann man die Vitalien-
brüder als Kaperer im Auftrag der mecklenburgischen Landesherrschaft und Un-
ternehmer in eigener Sache bezeichnen.“17

14 Einen Überblick über die Geschichte der Hanse gibt Phillippe Dollinger: Die Hanse, Stutt-
gart 51998.

15 Zit. n. Matthias Puhle: Die Vitalienbrüder – Söldner, Seeräuber?, in: Ehbrecht (Hg.): Stör-
tebeker. 600 Jahre, S. 15–21, hier S. 17.

16 Bracker: Nur einer, S. 21.
17 Puhle: Vitalienbrüder – Söldner, Seeräuber, in: Ehbrecht (Hg.): Störtebeker. 600 Jahre,

S. 15–21, hier S. 18.

239

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der mecklenburgischen Strategie war kein eindeutiger Erfolg beschieden. In
der Tat konnte der Belagerungsring um Stockholm 1391 von einer Vitalierflotte
vom Meer aus durchbrochen und die Stadt mit Lebensmitteln und Nachschub
versorgt werden. Die Befreiung König Albrechts gelang jedoch nicht, und es ent-
wickelte sich ein zäher Kaperkrieg, der den Handel auf der Ostsee zeitweise fast
völlig zum Erliegen brachte. Diese Situation wurde von den Hansestädten – mit
Ausnahme von Rostock und Wismar, die von dem billigen Kapergut profitierten
– beklagt. In dieser unübersichtlichen und politisch vertrackten Situation entglitt
den Mecklenburgern mehr und mehr die Kontrolle über die von ihnen angeheu-
erten Vitalier. Nach dem von der Hanse vermittelten Friedensschluss zwischen
Margarete und dem Haus Mecklenburg 1395 machten die Vitalienbrüder einfach
ohne Kaperbriefe weiter. Sie hatten sich bereits als eigenständiger Machtfaktor im
Ostseeraum etabliert. Als Stützpunkt diente ihnen die Insel Gotland vor der
schwedischen Küste, die sie im Jahr zuvor erobert hatten. Mit Gotland als territo-
rialer Basis waren die Vitalienbrüder in diesen Jahren auf dem Höhepunkt ihrer
Macht.18 Sie konnten sich dort bis 1398 halten, als der Deutsche Orden sie
schließlich von dort vertrieb, um dem Seeräuberunwesen auf der Ostsee ein En-
de zu bereiten. Danach verlagerten sich ihre Aktivitäten in die Nordsee, wo sich
die verschiedenen Gruppen der Vitalier je nach Bedarf mit den Grafen von Hol-
land oder Oldenburg oder friesischen Häuptlingen verbündeten und sich teilwei-
se sogar gegenseitig bekämpften. Ausgehend von ihren Stützpunkten in Friesland
und auf der Insel Helgoland wurde vor allem der Handel mit England empfind-
lich gestört. Hamburg und Bremen, die durch die Piraten quasi vor ihrer Haustür
am meisten litten – obwohl sie diese offensichtlich zeitweise auch unterstützten,
indem sie ihre Häfen als Warenumschlagsplatz anboten19 – unternahmen zahlrei-
che Bemühungen, den Seeraub zu unterbinden und rüsteten schließlich eine
Flotte aus, die zwischen 1400 und 1402 erfolgreiche Expeditionen gegen die Vita-
lienbrüder durchführte.

Der massive Zulauf zu den Vitalienbrüdern wird häufig mit sozialen Unruhen
und den häretischen Bewegungen im 14. Jahrhundert in Zusammenhang ge-
bracht. Bracker weist auf die Verfolgung der Waldenser in Brandenburg und
Pommern und den Kampf der Inquisition gegen die Anhänger John Wyclifs in
Dänemark hin.20 An anderer Stelle zeigt er, dass „aus dem Potential der Aufrüh-
rer bei den Ratsunruhen und ‚Schichten‘ vor und nach der Jahrhundertwende
scharenweise die Verfesteten zu den Vitalienbrüdern übergingen“.21

Puhle stellt die Entstehung des mittelalterlichen, „besitzlosen und im Grunde
auch rechtlosen Stadtproletariats“ dar, das ein großes Unruhepotential barg, und
vermutet, dass der Aufruf zum Kaperkrieg gegen Dänemark für diese Unter-

18 Vgl. Bracker: Nur einer, S. 24.
19 Vgl. Bracker: Ruhm der Hanseaten, S. 875.
20 Vgl. Bracker: Nur einer, S. 58.
21 Bracker: Ruhm der Hanseaten, S. 875.

240

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schicht eine verlockende Möglichkeit dargestellt haben musste.22 Die Bezeich-
nung ‚Likedeeler‘ (Gleichteiler), wie die Vitalienbrüder auch genannt wurden,
legt ein soziales Reformprogramm nahe. Puhle wirft die Frage auf, ob in der Ge-
meinschaft der Vitalienbrüder ein genossenschaftliches Gegenmodell zur hierar-
chischen Gesellschaftsordnung entstand, das von den Herrschenden als Bedro-
hung angesehen wurde.23 An anderer Stelle mutmaßt er, ob hier bereits „die 1789
von der Französischen Revolution erhobenen Forderungen nach Freiheit, Gleich-
heit und Brüderlichkeit in einer vergleichsweisen kleinen Gruppe von gesell-
schaftlichen Außenseitern gewissermaßen vorweggenommen und vorgelebt wor-
den“ sind.24 Doch Puhle gibt zu, dass wir über „möglicherweise kursierende so-
ziale und politische Gegenentwürfe zur patrizisch beherrschten Ordnung der
Städte“ wenig wissen.25 Trotz historischer Unklarheiten ist er sich aber sicher,
dass sich die breite Masse der Bevölkerung mit den Helden Störtebeker und Gö-
deke Michels identifizierte, denen eine gesellschaftliche Rolle als Robin Hood
der Meere zugeschrieben wurde: „Die Reichen bestehlen, um es den Armen zu
geben, das war und ist eine Botschaft, die in einer Gesellschaft mit starker sozia-
ler Ausdifferenzierung und untergehendem Deutungsmonopol der Kirche gut
ankommt.“26 Auch Ehbrecht ist davon überzeugt, dass sich in dem Mythos von
Störtebeker in diesem Sinn „Kritik an sozialen und religiösen Missständen“ aus-
drückt.27

Die Frage nach der historischen Person

Der historische Kontext, aus dem die Piraterie auf Ost- und Nordsee und der
Mythos Störtebeker hervorgegangen sind, lässt sich rekonstruieren. Unklar ist je-
doch, welche historische Person mit den Erzählungen gemeint sein könnte. Gesi-
chertes historisches Wissen über Störtebeker ist dürftig, so dass nicht einmal ge-
nau klar ist, in welchem Jahr genau – wenn überhaupt28 – Störtebeker auf dem
Hamburger Grasbrook hingerichtet wurde.29 Der Hanse-Historiker Karl Kopp-
mann war der erste, der in den 1870er Jahren versucht hat, das Geflecht aus My-
thos und Geschichte zu entwirren,30 doch bis heute diskutiert die Forschung über
die spärlichen Hinweise aus den Archiven, die sich mit Störtebeker in Verbin-
dung bringen lassen.

2.

22 Puhle: Vitalienbrüder, S. 151.
23 Vgl. Puhle: Söldner, Seeräuber, S. 16.
24 Puhle: Vitalienbrüder, S. 153.
25 Ebd., S. 151.
26 Puhle: Söldner, Seeräuber, S. 16.
27 Wilfried Ehbrecht: Störtebeker – 600 Jahre nach seinem Tod. Einführung, in: ders. (Hg.):

Störtebeker. 600 Jahre, S. 1–14, hier S. 12.
28 Vgl. Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 259.
29 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 61.
30 Vgl. ebd., S. 74.

241

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Historisch belegt ist, dass es einen Piratenkapitän mit dem Namen Störtebeker
gegeben hat, der in einer englischen Klageakte von 1405, in der 36 Schadensfälle
zwischen 1393 und 1405 aufgelistet sind, ohne Vornamen erwähnt wird.31 Häufig
wird ein 1380 im Wismarer Verfestungsbuch genannter ‚Nicolao Stortebeker‘ mit
ihm in Zusammenhang gebracht.32 Dass damit tatsächlich die historische Person
ausfindig gemacht worden sei, wird durch die Verbindung der Vitalienbrüder zu
Mecklenburg33 und den Vornamen Klaus, als Verkürzung von Nikolaus/Nicolao,
der ihm später von den Chronisten zugeschrieben wurde, begründet.34 Da der
Heilige Nikolaus als Patron der Seefahrer gilt, war jedoch der Name Klaus in
Norddeutschland weit verbreitet und auch der Nachnahme Störtebecker ist bis
heute verbreitet.35 Gregor Rohmann identifiziert hingegen den Danziger Kapitän
Johann Stortebeker, der als Kauffahrer, Söldner und Fehdehelfer zwischen 1405
und 1413 nachgewiesen werden kann, als Vorbild der mythischen Figur. Tatsäch-
lich bestätigen die Quellen, dass Graf Albrecht von Holland im Jahr 1400 einer
Gruppe Vitalienbrüder, darunter ein Johann Stortebeker, Kaperbriefe ausstellte.36

Rohmann stellt die These auf, dass es sich bei dem Danziger Schiffer, der 1405
wegen Schmuggel angeklagt wurde, bei dem vom holländischen Grafen angewor-
benen Vitalier und bei dem in der englischen Klageschrift erwähnten Seeräuber
um dieselbe Person handle. Das würde bedeuten, dass er nicht in Hamburg hin-
gerichtet wurde, sondern „bis mindestens 1413 in Nord- und Ostsee als Gewalt-
unternehmer aktiv“ war.37 Da, wie bereits angemerkt, die Vitalienbrüder keine ge-
wöhnlichen Piraten, sondern häufig mit Kaperbriefen ausgestattete Kriegspartei
waren, scheint der Schluss, den Rohmann aus seiner Forschung zieht, plausibel:
„Zu keinem Zeitpunkt seiner Laufbahn scheint er zum outlaw geworden zu sein.
Vielmehr war er Geschäftsmann, wenn auch in einer zwielichtigen Branche.“38

Rohmann sieht ihn als exemplarisch an für die Situation im 14. und 15. Jahrhun-
dert, in der die Unterscheidung zwischen Raub und legitimer Kaperei noch nicht
etabliert war. Erst mit der Durchdringung des Meeres als Rechtsraum seien die
selbstständigen Gewaltunternehmer zunehmend zu Gesetzlosen erklärt worden,
aber diese Entwicklung habe jenen Johann Stortebeker noch nicht betroffen.39 Es
ist gut möglich, dass dessen Vorname im Laufe der Überlieferung falsch weiterge-
geben wurde. Hans Leip erklärt in seiner Geschichte der Piraterie, dass es sich bei

31 Vgl. Ehbrecht: Ereignisse/Quellen, S. 38.
32 Ebd., S. 35
33 Vgl. Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 258.
34 Vgl. Puhle: Vitalienbrüder, S. 148.
35 Vgl. Suchanfrage „Störtebecker“ bei Geogen 4.1. (elektronische Nachnamenverbreitungs-

karte auf Basis von Telefonbuchdaten), auf geogen.stoepel.net, 26. Mai 2018.
36 Vgl. Rohmann, Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 258–259. Vgl. auch Bracker: Nur

einer, S. 52.
37 Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 259.
38 Ebd. (Hervorh. i. Orig).
39 Vgl. ebd., S. 259–260.

242

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Johann um den Bruder von Klaus Störtebeker gehandelt habe.40 Da es in den
Quellen keinen Hinweis auf einen Bruder gibt, muss dies als reine Spekulation
angesehen werden. Wie bereits für den Fall Robin Hood bemerkt, spielt jedoch
die tatsächliche Historizität der Figur für eine literaturwissenschaftliche Analyse
eine untergeordnete Rolle. Für meine Fragestellung ist es weniger von Interesse,
ob die Figur auf eine historisch nachweisbare Person zurückzuführen ist, als viel-
mehr, welche Vorstellungen durch die mythische Erzählung über eine Figur zum
Ausdruck kommen.

Die Heroisierung Störtebekers

Dass mythische Erzählungen über die Piraterie in Nord- und Ostsee um 1400
sich ausgerechnet an die Figur Klaus Störtebekers heften, erscheint bis heute rät-
selhaft. In zeitgenössischen Quellen werden andere Kapitäne, wie z. B. Gödeke
Michels, als herausragende Anführer der Vitalienbrüder genannt.41 In dem Lied
von Störtzebecher und Gödiche Michael von 1551 werden beide noch gleichbe-
rechtigt nebeneinander aufgeführt und auch noch das Singspiel Störtebecker und
Jödge Michaels von Reinhard Keiser, das 1701 zum 300jährigen Jubiläum des
Sieges über die Seeräuber in Hamburg uraufgeführt wurde, nennt die beiden Vi-
talierkapitäne gemeinsam im Titel.42 Postel meint allerdings, dass bereits durch
die Nennung Störtebekers vor Michels die Gewichtung der beiden Figuren ver-
schoben werde.43 Im Laufe der Tradierung wurde die Bedeutung von Gödeke Mi-
chels immer geringer und in neueren Versionen des Mythos erscheint er zumeist
nur als Nebenfigur. Puhle bemerkt: „In der nach ihren Lebzeiten einsetzenden
Legendenbildung mußte Godeke Michels, der eigentlich Bedeutendere, weit hin-
ter Klaus Störtebeker zurückstehen.“44 Dass Störtebeker im Nachhinein durch die
mythische Erzählung zum Oberhaupt der Vitalienbrüder wurde, erklärt Bracker
damit, dass Gödeke Michel den Hamburgern bei der Kampagne gegen die Pira-
ten vor Helgoland entwischt war. Dem Publikum soll nun bei der Hinrichtung
der Name Störtebekers als Ersatz präsentiert worden sein und in der Folge wurde
Gödeke Michels Ruhm von der Mythisierung Störtebekers als Protagonist der Er-
eignisse überstrahlt.45 Brackers Ausführungen sind jedoch reine Spekulation,
denn es sind keine Namenslisten von der Hinrichtung erhalten und es gibt, wie

3.

40 Vgl. Hans Leip: Bordbuch des Satans. Eine Chronik der Freibeuterei vom Altertum bis zur
Gegenwart, München 1959, S. 77.

41 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 61 und Bracker: Nur einer, S. 54.
42 Reinhard Keiser: Störtebecker und Jödge Michaels, Hamburg 1707. Digital archiviert von

der Staatsbibliothek Berlin auf: digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN6
84430959 (Erster Teil) und digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN68443
1270 (Zweiter Teil), 9. September 2015.

43 Postel: Der Pirat, S. 64.
44 Puhle: Vitalienbrüder, S. 159.
45 Vgl. Bracker: Nur einer, S. 54.

243

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bereits gezeigt, keinen Beleg dafür, dass ein Störtebeker sich überhaupt unter den
in Hamburg hingerichteten Vitalienbrüdern befand. Puhle macht für die Entste-
hung des Störtebeker-Mythos die Chronisten des 15. und 16. Jahrhunderts ver-
antwortlich, die im Gegensatz zu den zeitgenössischen Quellen die Namen Stör-
tebeker und Wichmann als Anführer der Vitalienbrüder bei der Schlacht von
Helgoland nennen.46 Die Chronisten schmückten die Geschichtserzählung mit
immer weiteren Details aus, die immer phantastischer wurden. Welchen Einfluss
genau diese chronistischen Erzählungen auf die sich verselbständigenden populä-
ren, mythischen Geschichten hatten, lässt sich jedoch nicht mehr rekonstruie-
ren.47

Festhalten lässt sich, dass das Material, das uns als Mythos heute vorliegt, sich
aus disparaten Geschichten zusammensetzt, die sich teilweise widersprechen und
deren historisch gesichertes Fundament äußerst gering ist. Durch die Ungewiss-
heit der historischen Faktenlage war das Material offen für Umdeutungen. Die
Tradierung des Störtebeker-Mythos entglitt so schließlich den Hamburgern, und
ihre Darstellungsweise vom glorreichen Sieg gegen die Piraten kehrte sich um.
Bei Ehbrecht heißt es: „Störtebekers Name und die paradoxerweise wenigen
Zeugnisse, seine vorgeblichen Schätze und sein Tod machten ihn zum Gegen-
stand alltäglichen Erzählens und stilisierten ihn entgegen der hansischen Überlie-
ferung in die Nähe eines ‚guten Helden‘“.48

Rohmann macht deutlich, dass die Genese des mythischen Störtebeker keines-
wegs bei seiner Darstellung als guter Gesetzloser ihren Ausgangspunkt nimmt,
sondern er als Erzschurke erscheint, der von den Hamburgern seiner gerechten
Strafe zugeführt wird.49 Rohmann stellt dar, wie die Chronisten der frühen Neu-
zeit „die zunächst nur vage umrissene Sagengestalt mit Stereotypen aus dem anti-
ken Dionysos-Mythos ausgestalteten.“50 Elemente wie Trinkfreudigkeit, Regel-

46 Vgl. Puhle: Vitalienbrüder, S. 162.
47 Vgl. ebd..
48 Ehbrecht: Einführung, S. 11.
49 Vgl. Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 252. Rohmann widerspricht jedoch

vehement der Annahme, Störtebeker sei als ‚deutscher Robin Hood‘ anzusehen und wen-
det sich explizit gegen Hobsbawms These vom Sozialbanditen. Laut Rohmann äußert sich
im Bild des edlen Räubers keineswegs das Bewusstsein der Unterdrückten. Das kann so
durchaus zur Diskussion gestellt werden, doch mit der Begründung, die er dafür liefert,
liegt er falsch: „Robin Hood ist eher eine Erfindung des aufstrebenden Bürgertums im 18.
und 19. Jahrhundert“ (ebd., S. 254). Woher er diese Behauptung nimmt, ist völlig schleier-
haft, da er keinerlei Referenz anführt. Möglicherweise meint er damit Ritsons Versuch, Ro-
bin Hood in die Tradition der bürgerlich-republikanischen Revolution zu stellen. Im vor-
herigen Kapitel wurde gezeigt, dass die Forschung sich darüber streitet, ob die Entstehung
des Robin-Hood-Mythos im 13. oder 14. Jahrhundert zu verorten ist, was von Rohmann
völlig ignoriert wird. Trotz seiner Falschbehauptung und seiner Ignoranz gegenüber den Er-
kenntnissen der Robin-Hood-Forschung kann er zum Thema Störtebeker einige äußerst er-
hellende Punkte beitragen.

50 Ebd., S. 254.

244

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überschreitung und „Zerstörung der Normen im Zeichen der urwüchsigen Frei-
heit“ bilden den „Nukleus der Mythengenese“.51

Eine Zusammenstellung der verschiedenen Narrative, die bis dato in die Er-
zähltradition des Störtebeker-Mythos eingegangen waren, findet sich in Annelise
Blasels Klaus Störtebeker und Gödeke Michael in der deutschen Volkssage.52

Nach dem Störtebeker-Lied aus den 1550ern und den folgenden Erwähnungen
in diversen Chroniken nahm die künstlerische Bearbeitung des Vitalienbrüder-
Stoffes ab dem frühen 18. Jahrhundert volle Fahrt auf. Wie auch bei Robin
Hood zeigt sich hier vor allem das performative Potential des gesetzlosen Helden
in einer ganzen Reihe dramatischer Bearbeitungen des Störtebeker-Mythos. Pos-
tel zählt 17 Theaterstücke und Opern bis zum Ende des 20. Jahrhunderts.53 Pro-
saerzählungen und Romane überfluteten den Buchmarkt dann im 19. und 20.
Jahrhundert. Laut Volker Henn lassen sich allein für den Zeitraum zwischen 1836
und 2000 56 Titel nachweisen.54 Dieter Möhn behauptet, dass es 470 literarische
Bearbeitungen des Stoffes gebe.55

Theodor Fontane versuchte sich in den 1890ern an einem Roman mit dem Ti-
tel Die Likedeeler, der leider Fragment geblieben ist. Georg Engels Roman Klaus
Störtebeker (1920) hat eine starke religiöse Einfärbung. Im Gegensatz dazu stili-
sierten Klabunds Erzählung Störtebeker (1926) sowie Ehm Welks Drama Gewit-
ter über Gotland (1927), das von Erwin Piscator inszeniert wurde, den Piraten
zum kommunistischen Freiheitskämpfer. Diese Tradition wurde in der DDR
durch Willi Bredels Roman Die Vitalienbrüder (1950) und Kurt Barthels dramati-
sche Ballade Klaus Störtebeker (1959) aufgegriffen und von den Störtebeker-Fest-
spielen in Ralswiek auf Rügen 1959–61 und 1981 fortgeführt.56 Nach der Wieder-
vereinigung wurden die Festspiele, von ideologischem Ballast befreit, als touristi-
sches Unterhaltungsangebot beliebt.57 Mit 350.000 Besuchern jährlich ist es heu-
te das größte Freilufttheater Deutschlands.58 Mittlerweile haben sich solche jähr-
lichen Störtebeker-Aufführungen auch in Ostfriesland etabliert.59

51 Ebd.
52 Annelise Blasel: Klaus Störtebeker und Gödeke Michael in der deutschen Volkssage, Greifs-

wald 1933.
53 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 69.
54 Vgl. Volker Henn: Das Störtebeker-Bild in der erzählenden Literatur des 19. und 20. Jahr-

hunderts, in: Ehbrecht (Hg.): Störtebeker. 600 Jahre, S. 273–290, hier S. 275.
55 Vgl. Dieter Möhn: Störtebeker und die Folgen. Von der Faszination eines Stoffes in der

deutschen Literaturgeschichte, in: Niederdeutsches Jahrbuch 118, 1995, S. 99–120, hier
S. 99.

56 Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 255.
57 Vgl. Postel: Der Pirat, S. 69. Vgl. auch Störtebeker Festspiele Ralswiek/Rügen, Website:

stoertebeker.de, 22. September 2015.
58 Vgl. Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 247.
59 Vgl. Störtebeker Freilichtspiele Marienhafe, Website: www.stoertebeker-freilichtspiele.de,

22. September 2015.

245

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In Hamburg wurde Störtebeker in den 1980er Jahren als politisches Symbol
der Linken wiederbelebt. Nicht nur durch den bereits im ersten Kapitel erwähn-
ten Punk-Song „Störtebeker“ von Slime 1983, sondern vor allem durch den An-
schlag auf das Simon-von-Utrecht-Denkmal im Sommer 1985. Dabei wurde die
Utrecht-Skulptur durchgesägt und mit Slogans besprüht wie „Nicht alle Köpfe
rollen erst nach 500 Jahren!“, „Wir kriegen alle Pfeffersäcke!“, „Bildet Banden“
und „Störtebeker lebt“.60 Die Faszination der Punk- und Autonomenszene für
die Figur des Piraten schlägt sich auch in der Benennung des linken Veranstal-
tungslokals ‚Störtebeker‘ in der Hafenstraße nieder.61

Allerdings ist Störtebeker auch immer wieder von der politischen Rechten re-
klamiert worden. Völkische und nationalsozialistische Autoren bedienten sich im
20. Jahrhundert beim Mythos des deutschen Freibeuters und gaben ihm ihre
ideologische Färbung.62 Ein Ende der 1990er Jahre gegründetes Internet-Nach-
richtenportal deutscher Neonazis nannte sich ‚Störtebeker-Netz‘ (heute ‚Alterme-
dia‘).63 Durch die Variationsfähigkeit des Mythos kann dieser für alle möglichen
politischen Interessen vereinnahmt werden.

Heute steht dort, wo ihm angeblich einst der Kopf abgeschlagen wurde, ein
Störtebeker-Denkmal, und die Stadt Hamburg hat sich mit dem einstigen Erz-
feind, der Teil der lokalen Folklore geworden ist, versöhnt. Nicht nur in Ham-
burg, sondern in ganz Norddeutschland werden alle möglichen Orte mit ihm in
Verbindung gebracht64 und sein Name und sein Mythos von der Tourismusin-
dustrie verwertet.65

60 Vgl. Klaus J. Henning: Störtebeker lebt! Aspekte einer Legende, in: Bracker (Hg.): Gottes
Freund, S. 80–97, S. 94–95.

61 Dieses konnte ich auf einer Exkursion nach Hamburg persönlich in Augenschein nehmen.
62 Vgl. Henn: Störtebeker-Bild, S. 286.
63 Vgl. Rohmann: Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 256.
64 Vgl. Henning: Störtebeker lebt!, S. 80.
65 Vgl. Rohmann. Störtebeker und die Vitalienbrüder, S. 246–248. Einen Eindruck von der

touristischen Bedeutung Störtebekers in Norddeutschland habe ich während einer Exkursi-
on an die Nord- und Ostsee nach Hamburg, Helgoland und Eckernförde bekommen.

246

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die wilde See: Der Pirat als Naturgewalt im
Störtebekerlied

Wie von Robin Hood, so wurde auch von Klaus Störtebeker zunächst in Vers-
form erzählt. Das sogenannte Störtebekerlied, das vermutlich zunächst mündlich
überliefert wurde, hat in der ältesten Druckfassung 26 Strophen und ist in zeitge-
nössischem Hochdeutsch verfasst.1 Zahlreiche Auflagen an verschiedenen Druck-
orten belegen die weite Verbreitung des Textes im 16. und 17. Jahrhundert.2 Seit
dem 19. Jahrhundert wurden Versuche unternommen, den Text in seine mut-
maßliche niederdeutsche Ausgangsfassung zurückzuübersetzen.3 Eine Melodie ist
durch ein Liederbuch aus dem frühen 17. Jahrhundert überliefert.4 Größere Po-
pularität hat das Lied im 20. Jahrhundert durch die gekürzte Version von Achim
Reichel auf seinem Album Klabautermann von 1977 erhalten.5 Rochus von Li-
liencron gab das Lied in der editierten Sammlung Die historischen Volkslieder
der Deutschen 1865 heraus.6 Liliencron hat die Textgestalt aus den sechs ältesten
erhalten Drucken rekonstruiert. Der Text ist mit zahlreichen Kommentaren verse-
hen und die Varianten sind im Anhang aufgelistet. Eine moderne Transkription
wurde von Reinhard Szeskus in Das Deutsche Volkslied 2010 herausgegeben.
Dieser Edition fehlt jedoch der kritische Apparat und es ist nicht klar, auf welche
Fassung sich Szeskus stützt.7 Im Folgenden werde ich hauptsächlich die Ausgabe
von Liliencron benutzen. Sofern es wegen der besseren Verständlichkeit notwen-
dig scheint, wird die Fassung von Szeskus herangezogen.

In der ersten Strophe heißt es: „Störtzebecher und Gödiche Michael / die
raubten beide zu gleichem teil / zu waßer und nicht zu lande, / biß das es got
vom himel verdroß, / des musten sie leiden große schande“ (SL, 1). Der Ort der
Piraten wird mit ‚zu Wasser und nicht zu Lande‘ direkt zu Beginn klar bestimmt.
Auch die Verteilung der Beute unter den Piraten zu gleichen Teilen wird aufge-
griffen – ein zentraler Aspekt des Störtebeker-Mythos, der den sozial progressi-
ven Charakter der Seeräuber betont, die nicht nur als Vitalienbrüder, sondern
auch als Likedeeler (Gleichteiler) bekannt wurden. Ferner wird ihre Niederlage als
göttliche Fügung gedeutet und ihr Ende auf dem Schafott in dieser ersten Stro-
phe antizipiert. Die erste Strophe beginnt mit der Nennung der Namen der Pira-

XII.

1 Vgl. Ein schön Lied von Störtzebecher und Gödiche Michael.
2 Vgl. Möhn: Störtebeker und die Folgen, S. 107–108.
3 Vgl. ebd., S. 110–111.
4 Vgl. ebd., S. 109.
5 Vgl. Achim Reichel: Das Störtebekerlied, auf: ders.: Klabautermann, 1977.
6 Stortebeker und Godeke Michel, in: Rochus von Liliencron (Hg.): Die historischen Volkslie-

der der Deutschen vom 13. bis 16. Jahrhundert, Bd. 1, Hildesheim 1966 [1865], S. 210–215.
Im Folgenden verweist die Sigle „SL, Strophe“ auf diese Fassung.

7 Störtebekerlied, in: Reinhard Szeskus (Hg.): Das Deutsche Volkslied. Geschichte, Hinter-
gründe, Wirkung, Wilhelmshaven 2010, S. 55–59.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten und endet mit ihrem Tod, ebenso wie das ganze Lied, das sie damit in nuce
enthält. Dieser Beginn fungiert als Exposition, durch die der Mythos verdichtet
und ein Einstieg in die Erzählung geschaffen wird, bevor die eigentliche Hand-
lung beginnt.

Das Meer als Raum der Gesetzlosigkeit

In dem Lied wird eine ganze Reihe geographischer Namen genannt und auch die
topographischen Voraussetzungen, die den Seekrieg gegen die Piraten bestim-
men, werden deutlich. Es ist ersichtlich, dass die Piraten umfangreiche nautische
und geographische Kenntnisse besitzen. Störtebeker spricht: „die Westersee ist
mir wol bekannt“ (SL, 3). Mit der ‚Westersee‘, also der Nordsee, ist die Meeresre-
gion gemeint, in die die historischen Vitalier nach ihrer Vertreibung von Gotland
den Schwerpunkt ihrer Aktivitäten verlagerten. Sie reisen auch in ein nicht na-
mentlich genanntes, jedenfalls aber weit entferntes, Sultanat (vgl. SL, 2). An dem
narrativen Bruch zwischen Sultanat und Nordsee verdeutlicht sich die Gefahr,
die von den Piraten ausgeht und von Michael Kempe ihr „unberechenbares
Raumverhalten“ und ihre „nichtlokalisierbare Raumpräsenz“ genannt wird.8 Ge-
rade noch sind sie im Orient und plötzlich tauchen sie schon vor den Toren
Hamburgs auf. Man weiß nie, wo sie als nächstes zuschlagen. Der Pirat ist eine
nomadische Figur, dessen Umherirren seine Gefährlichkeit steigert, so dass man
auf dem Meer nie vor ihm sicher sein kann und jederzeit mit einem Angriff rech-
nen muss, weil er bis zum Moment seines Auftauchens unsichtbar bleibt.9 An
anderer Stelle schreibt Kempe: „Die Unsichtbarkeit und plötzliche Sichtbarkeit
der Meeresbriganten ließen den maritimen Raum zu einem gespenstischen Terri-
torium unkontrollierbarer, unbeherrschbarer Aktivitäten werden.“10 Das Noma-
dische des Piraten wird durch die Topographie des Meeres bedingt, das für De-
leuze und Guattari „der glatte Raum par excellence“ ist.11 Das Meer lässt sich nur
schwer territorialisieren, was es schwierig macht, in Bezug auf die nomadischen
Piraten eine effektive Gegenstrategie zu entwickeln. Auf der einen Seite können
sich die Piraten immer wieder dem Zugriff entziehen, plötzlich auftauchen und
schnell wieder verschwinden, andererseits können die Handelsrouten auf dem
Meer nicht, wie auf dem Land, durch Befestigungen an strategisch wichtigen
Punkten, von denen aus ein Territorium kontrolliert werden kann, gesichert wer-
den. Inseln können diese Funktion durch die Zufälligkeit ihrer Verteilung nur be-

1.

8 Kempe: Fluch, S. 158.
9 Vgl. ebd., S. 162.

10 Michael Kempe: Teufelswerk der Tiefsee. Piraterie und die Repräsentation des Meeres als
Raum im Recht, in: Hannah Baader / Gerhard Wolf (Hg.): Das Meer, der Tausch und die
Grenzen der Repräsentation, Zürich/Berlin 2010, S. 379–411, hier S. 399.

11 Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 664.

248

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dingt übernehmen, spielen aber für die Territorialisierung des Meeres eine wichti-
ge Rolle.12

Sobald die Hamburger Flotte im Lied die Insel Neuwerk, die ihren Namen
von dem dort erbauten Wehrturm bezieht, durch den die Elbmündung kontrol-
liert werden kann, passiert, verliert sie sich im dichten Nebel: „Die herren von
Hamburg zogen auß, / sie giengen all zu sigel mit der flut, / all nach dem neuen
werke, / vor nebel konten sie nichts sehen, / so finster waren die schwerke“ (SL,
10). Mehr noch als an Land führt der Seenebel zur völligen Auflösung der Unter-
schiede zwischen Wasseroberfläche und Umgebung und sorgt für völlige Orien-
tierungslosigkeit. Der Nebel, in dem die Hamburger Flotte im Störtebekerlied
umherirrt, lässt sich damit nicht nur als konkretes maritimes Phänomen und nau-
tisches Problem erfassen, sondern kann metaphorisch als Ungewissheit darüber,
wo die Piraten genau zu finden sind, verstanden werden. Der Nebel verwandelt
das Meer erst recht in ein ‚gespenstisches Territorium‘ und betont den topogra-
phischen Aspekt der Unkontrollierbarkeit. Der Eindruck der ‚Glätte‘ des Raums
wird gesteigert. Bezeichnenderweise beginnt diese Ortlosigkeit des Meeres, so-
bald Neuwerk passiert und damit die nähere Küstenregion verlassen wird. Die Pi-
raten werden dann auch nicht auf der ortlosen Hochsee angetroffen, sondern
dort, wo mit der Weser ein klarer Ort benennbar ist. Obwohl das unübersichtli-
che Weser-Jade-Gebiet ein beliebter Rückzugsraum der Vitalienbrüder war,13 kön-
nen sie dort, an der Küste als Übergangsraum zwischen Land und Meer, konkret
verortet und damit gestellt werden.

Als der Bote dem Hamburger Rat von den herannahenden Piraten berichtet,
heißt es: „die feinde ligen euch harte bei, / sie liegen an wildem have“ (SL, 6). Im
ersten Vers der folgenden Strophe wird dies noch einmal in einer Variation wie-
derholt: „Die feinde ligen euch für der tür“ (SL, 7). Und: „sie ligen dar an dem
sande“ (SL, 7). Die Piraten ankern an einem wilden Hafen bzw. liegen ‚am Sand‘.
Sie nutzen nicht befestigte Hafenanlagen, sondern die natürlichen Bedingungen
der Meerestopographie. Damit werden sie außerhalb der Zivilisation verortet.
Für die Zivilisation steht hingegen Hamburg, die Hansestadt, mit ihrer urbanen,
bürgerlichen Ordnung, die institutionell durch die Ratsherren und archetekto-
nisch durch ihre Hafen- und Festungsanlagen repräsentiert wird. Sand und Tür,
wilder Naturhafen und städtisches Bauwerk – so werden Piraten und Hamburg
gegenübergestellt.

An anderer Stelle heißt es: „sie rißen sie splißen wie zwen wilde girn“ (SL, 2)
bzw. „Sie rissen und krischen wie zween wilde Bärn“.14 Die Piraten werden also

12 Vgl. John R. Gillis: Islands in the Making of an Atlantic Oceania, 1400–1800, in: Jerry H.
Bentley u. a. (Hg.): Seascapes. Maritime Histories, Littoral Cultures, and Trans-Oceanic Ex-
changes, Honolulu 2017, S. 21–37.

13 Vgl. Antje Sander: Schlupfwinkel, Lagerplätze und Märkte. Anmerkungen zur Topographie
des Jadebusens um 1400, in: Wilfried Ehbrecht (Hg.): Störtebeker. 600 Jahre, S. 169–179.

14 Störtebekerlied, in: Szeskus: Das Deutsche Volkslied, S. 57, Str. 2.

249

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit Raubtieren verglichen und damit entmenschlicht. Piraten als wilde Bestien
zu beschreiben, ist nicht ungewöhnlich.15 Das Meer als „Sphäre der Unberechen-
barkeit, Gesetzlosigkeit, Orientierungswiderigkeit“, in der zudem mythische Un-
geheuer hausen, wurde schon in der Antike dämonisiert.16 Und die Seefahrt als
Frevel, eine den Menschen gesetzte Grenze zu überschreiten, wurde mit dem
Krieg assoziiert.17 In der Vorstellung des Naturzustands des Meeres als gesetzloser
Kriegszustand erscheint der Pirat als ‚Seewolf ‘, der nicht nur durch seine „Unzivi-
lisiertheit und abscheuliche Rohheit“ Schrecken verbreite, sondern sogar
„[s]chlimmer als die gefährlichsten Tiere“ sei.18 Diese Natur kann nur durch die
Zivilisation besiegt werden, die sich dafür selbst der animalischen Natur bedient,
wofür die sechzehnte Strophe ein Bild findet: „Die bunte ku auß Flandern
kam, / wie balde sie das gerücht vernahm, / mit iren starken hörnern, / sie gieng
brausen all durch die wilde se, / den holich wolt sie verstören“ (SL, 16). Das
Schiff, das nach der Kuh, einem domestizierten Tier, benannt ist, braust durch
die wilde See, um den Piratenholk auf die Hörner zu nehmen und ihn zu zerstö-
ren. Die Wildheit der See und die Wildheit der Piraten verhalten sich komple-
mentär zueinander, beide gilt es zu bezwingen, um durch diese Wildheit hin-
durch der Zivilisation zum Triumph zu verhelfen. Kempe spricht davon, dass im
Seeräuber die Unruhe des Meeres selbst personifiziert werde und man Piraten
auch „See- oder Meerschäumer“ nennt.19 Gegen diese schäumende, wilde See
hindurch bahnt sich die ‚Bunte Kuh‘, dabei selbst brausend, ihren Weg. Sie über-
windet die Naturgewalt des Meeres und die Gewalt der Piraten durch die Gewalt
der Zivilisation, die sich diese Natur in Form des domestizierten Tieres angeeig-
net hat. Die Kuh ist wie das Pferd in der Ballade von Robin Hood und Guy of
Gisborne ein Sinnbild für die gegen den Naturzustand gewandte beherrschte Na-
tur. Im Gegensatz zu Gisborne gewinnen die zivilisierten hansischen Seefahrer
gegen die Gesetzlosen und beherrschen damit schließlich das Meer.

Indem das Lied gleichzeitig auf die Wildheit der Piraten und die Wildheit des
Meeres rekurriert, zeigt sich darin das Verhältnis der Topographie zur Gesetzlo-
sigkeit. Als Verkörperung der Wildheit des Meeres erscheint der Pirat selbst als
Naturphänomen. Die natürliche Gesetzlosigkeit des Seeraums schließt die Pirate-
rie mit ein. Die Vorstellung des Piraten als eine Figur, die eine vorgeblich ur-
sprüngliche, natürliche Gesetzlosigkeit des Meeres repräsentiert, wird rechtsphilo-
sophisch prominent von Schmitt vertreten, wenn er schreibt: „Auf dem Meere
gilt kein Gesetz.“20

15 Vgl. Kempe: Fluch, S. 159.
16 Hans Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Frank-

furt am Main 1979, S. 10.
17 Vgl. ebd., S. 30.
18 Kempe: Fluch, S. 160.
19 Ebd., S. 163.
20 Schmitt: Nomos, S. 15.

250

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Freiheit des Meeres begründet Schmitt darauf, dass das Meer sich außer-
halb der staatlichen Raumordnung befindet: Es ist ein Raum, der sich nicht be-
setzen lasse, da er nicht entlang klarer Grenzen aufgeteilt werden könne und so-
mit allen Staaten offenstehe – das schließe die „zulässige Ausübung des Seekriegs
und des Beuterechts im Seekrieg“ mit ein.21 Im Gegensatz zum Land, auf dem
sich das Recht als Zusammenhang von Ordnung und Ortung durchgesetzt habe,
konnte auf dem Meer lange Zeit eine „elementare Freiheit“ bestehen, in der „we-
der Recht noch Frieden noch Eigentum“ gegolten haben.22 Mit seinem Verständ-
nis des Meeres als „freies Feld freier Beute“ rückt Schmitt den Piraten in ein he-
roisches Licht.23 Die entgrenzende Topographie des Meeres kennt keine territo-
riale Herrschaft und keinen Souverän, der hier seinem Gesetz unbedingte Gel-
tung verschaffen könnte. Der Pirat wäre also durch die natürlichen topographi-
schen Bedingungen eines grenzenlosen Raums auch nicht den Begrenzungen des
Rechts unterworfen – was ihn damit in seinem Raubgeschäft rechtfertigt. Erst mit
der Etablierung von Seereichen und maritimen Imperien, die ein Interesse an der
Ausweitung der Ordnung auf das Meer und an der Sicherheit ihrer Handelsrou-
ten hatten, wurde der Pirat zum Menschheitsfeind erklärt.24 Bereits Cicero hat
den Piraten als den gemeinsamen Feind aller (communis hostis omnium) be-
zeichnet, eine Vorstellung, die sich im römischen Rechtdiskurs etablierte.25 Die-
ser antike Begriff wurde im 14. Jahrhundert mit der Formulierung hostis humani
generis neu belebt.26 Auch wenn die Wiederentdeckung dieses Rechtsbegriffs
durch Bartolus de Sassoferrato in Italien mit den Verhältnissen im Mittelmeer zu
tun hatte, geschah dies just zu jener Zeit, als die Piraterie in Ost- und Nordsee
sich epidemisch verbreitete. Aufgrund der ausgedehnten Handelsbeziehungen
der Hanse auch nach Südeuropa darf spekuliert werden, ob diese Rechtsauffas-
sung in Hamburg, Lübeck und Bremen bekannt war und die rechtliche Grundla-
ge im Kampf gegen die Vitalienbrüder bildete.27 Jedenfalls war die Hanse als ma-
ritimes Handelsimperium ebenso wie das großskandinavische Seereich Königin

21 Ebd., S. 143.
22 Ebd., S. 147 (Hervorh. i. Orig.).
23 Ebd., S. 14.
24 Vgl. ebd., S. 15.
25 Vgl. Kempe: Fluch, S. 155–156.
26 Vgl. Emily Sohmer Tai: Marking Water. Piracy and Property in the Premodern West, in:

Bentley u. a. (Hg.): Seascapes, S. 205–220, hier S. 205, S. 215 (Anm. 6). Zur Begriffsge-
schichte und deren rechtlichen und politischen Implikationen vgl. Kempe: Fluch, S. 153–
160 und Christopher Harding: ‚Hostis Humani Generis‘. The Pirate as Outlaw in the Early
Modern Law of the Sea, in: Claire Jowitt (Hg.): Pirates? The Politics of Plunder, 1550–
1650, Basingstoke/New York 2007, S. 20–38.

27 Ulrich Andermann weist darauf hin, dass sich die Hansestädte dem römischen Recht, im
Gegensatz zur germanischen Rechtstradition, geöffnet hätten. Andermann geht allerdings
nicht auf den Rechtsbegriff des hostis humani generis ein und aus der mir bekannten Lite-
ratur der Hanse-Historiker lässt sich ein direkter Zusammenhang nicht belegen. Vgl. Ulrich
Andermann: Spätmittelalterlicher Seeraub als Kriminaldelikt und seine Bestrafung, in: Eh-
brecht (Hg.): Störtebeker. 600 Jahre, S. 23–36, hier S. 30, Anm. 34.

251

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Margarethes daran interessiert, die Vitalienbrüder als Feinde zu ächten und ih-
nen die Anerkennung als offizielle Fehdehelfer und später als souveräne Macht
mit einer territorialen Basis auf Gotland zu verweigern. Die etablierten Seemäch-
te konnten die Freiheit des Meeres nicht als gesetzlosen Raum anerkennen.

Kempe zeigt, dass die Ansicht vom Meer als rechtsfreiem Raum, die Schmitt
auf eine rechtsphilosophische Schrift des italienischen Humanisten Andrea Alcia-
to von 1558 zurückführt, durch die Verkürzung eines Zitats entstanden ist. Dass
Piraterie ein geringeres Verbrechen sei, weil es auf dem Meer begangen werde,
wird bei Alciato durch den Zusatz eingeschränkt, dass auf dem Meer „das Völker-
recht in Gebrauch sei und das keinem Gesetz unterworfen sei.“28 Das bedeute, so
Kempe, dass aus der rechtlichen Differenz von Land und Meer keineswegs folge,
dass das Meer rechtlos sei, lediglich, dass dort ein anderes Recht als das territoria-
le Gesetz gelte. Dieses allgemeine Völkerrecht muss in diesem Fall als allgemeines
natürliches Recht verstanden werden, das jederzeit, auch ohne explizite Kodifi-
zierung als Gesetz, Geltung habe, wie z. B. das Recht auf Selbstverteidigung.29

Nach dieser Auffassung verletzt der Pirat also ein allgemein menschliches Recht,
und weil er dies auf dem entgrenzten Meer tut, wird er zur potentiellen Bedro-
hung aller. In diesem Rechtsdiskurs über die Piraterie wird die zivilisierte Gesell-
schaft gegen den mit dem Meer assoziierten Naturzustand in Stellung gebracht,
woraufhin aus dem Krieg aller gegen alle ein Krieg aller gegen die Piraten wird.
Die Topographie des Meeres und rechtsphilosophische Überlegungen greifen bei
der Konstruktion des Piraten als Universalfeind der Menschheit ineinander, der
so als Abgrenzungsfigur, als Negation der menschlichen Zivilisation, die Grund-
lage für rechtlich vermittelte internationale Beziehungen legte: „Auf diese Weise
repräsentierte das Meer im völkerrechtlichen Piratenbegriff ex negativo den Ver-
kehrsraum der Völker, da es die topographische Voraussetzung dafür bildete, den
Piraten als virtuellen Angreifer aller Völker und Nationen zu verstehen.“30 Wenn
im Störtebekerlied die Piraten als Feinde Hamburgs bezeichnet werden und
Hamburg für die Zivilisation im Gegensatz zur Gesetzlosigkeit und Wildheit des
Meeres steht, dann sind die Piraten also nicht nur die Feinde Hamburgs, sondern
der Zivilisation überhaupt.

Das Störtebekerlied markiert die Schwelle eines historischen Übergangs. Auch
wenn das Meer keineswegs ein rechtsfreier Raum war, insofern die Gültigkeit uni-
versaler naturrechtlicher Prinzipien behauptet wurde, so hatten doch die territo-
rialen Gesetze dort keine Geltung. In dem Lied wird davon erzählt, wie die Ge-
setzlosigkeit des wilden Meeres durch effektive seepolizeiliche Maßnahmen be-
endet wurde. Die Zivilisierung der Nord- und Ostsee im 14. und 15. Jahrhundert
präfiguriert damit den Piraterie-Diskurs ab dem 16. Jahrhundert, aus dem uns das

28 Kempe: Teufelswerk, S. 382 (Hervorh. i. Orig.).
29 Vgl. ebd.
30 Kempe: Fluch, S. 163 (Hervorh. i. Orig.).

252

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lied überliefert ist.31 Kempe weist darauf hin, dass die Auseinandersetzungen um
die Piraterie das Meer als Rechtsraum überhaupt erst geschaffen haben, da
„Raum nicht als bloßer Behälter von Recht verstanden werden soll, sondern als
etwas, das durch Recht erst eigentlich konstituiert wird.“32 Erst durch die Kon-
frontation mit dem konkreten Rechtsproblem, das die Piraterie darstellt, wurde
das Meer von einem bloßen geographischen Naturraum in einen Rechtsraum
transformiert. Die Annahmen einer ursprünglichen Freiheit und Gesetzlosigkeit
als Naturzustand des Meeres einerseits und eines ursprünglich gültigen Natur-
rechts andererseits, sind Ausdrücke eines rechtsphilosophischen Diskurses, der
seinen materiellen Grund in den konkreten historischen Problemen der bewaff-
neten Konfrontationen auf See findet. Es ist der gewaltsame Konflikt, aus dem
das Recht und die räumliche Ordnung hervorgehen. Im Kontext dieses histori-
schen Konflikts und des ihn begleitenden Diskurses gibt das Störtebekerlied der
Transformation vom Naturzustand des gesetzlosen Meeres in einen zivilisierten
Rechtszustand einen mythischen Ausdruck.

Der Triumph des Rechts und die Heroisierung der Feinde

Die Vorstellungen von Piraten als Universalfeinden der Menschheit legten den
Grundstein für die völkerrechtliche Ächtung der Piraterie im 19. Jahrhundert. Bis
dahin benutzten verschiedene Staaten immer wieder Kaperbriefe, mit denen Pri-
vatleuten die Berechtigung erteilt wurde, feindliche Schiffe als Beute zu nehmen.
Im Dänisch-Mecklenburgischen Krieg bekamen die Vitalienbrüder vom Herzog-
tum Mecklenburg solche Dokumente ausgestellt. Störtebeker und Gödeke waren
in dieser Zeit technisch gesehen keine Piraten, sondern Freibeuter im Auftrag
einer Kriegspartei. Doch die Freibeuter der einen Seite sind Piraten für die andere
Seite. Janice Thomson geht sogar so weit, zu sagen, dass der Unterschied zwi-
schen Freibeutern und Piraten gar nicht zu ziehen war, bevor nicht die Freibeute-
rei als staatliche Praxis der Lizenzierung privater Gewalt abgeschafft war.33

Als die Vitalier nach dem Frieden von Falsterbo und Skanör 1395 weiterhin
Seeraub betrieben,34 fehlte ihnen dafür die Legitimation und ihr rechtlicher Sta-
tus änderte sich. Sie verloren die Protektion Mecklenburgs und damit die Mög-
lichkeit, das Raubgut in Rostock und Wismar abzusetzen. Was die Gefahren und
Konsequenzen ihres Geschäfts anbelangte, dürfte für sie der rechtliche Status je-

2.

31 Die Frage nach der der Rechtsgeltung auf dem Meer bekam in der Zeit der überseeischen
Entdeckungs- und Kaperfahrten eine gewisse Dringlichkeit – auch wenn es noch bis zum
multilateralen Abkommen der Pariser Seerechtsdeklaration von 1856 dauern sollte, bis der
Grundstein für eine völkerrechtlich verbindliche Regelung gelegt wurde. Vgl. Kempe:
Fluch, S. 336–343.

32 Kempe: Teufelswerk, S. 380.
33 Vgl. Thomson: Mercenaries, S. 144.
34 Vgl. Puhle: Vitalienbrüder, S. 104.

253

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


doch nicht stark ins Gewicht gefallen sein. Da die Hanse Kaperbriefe sowieso
nicht anerkannte und jede Form von Seeraub als illegitime Piraterie betrachtete
und entsprechend bestrafte, machte die rechtliche Statusänderung nach Kriegsen-
de weder für die Hanse noch für die Vitalier einen großen Unterschied. Selbst
wenn Seeraub durch Kaperbriefe legitimiert war, wurden die Kaperer von den be-
troffenen Hansestädten nicht als Kombattanten anerkannt, sondern als Piraten
behandelt.35 Für das aufstrebende Bürgertum der Hansestädte war die Bedeutung
und der Schutz ihres Eigentums zentral und Raub, gleichgültig in welcher Form,
wurde als Verbechen verfolgt. Darin zeigt sich „der Ausdruck eines angestrebten
Ordnungs- und Gewaltmonopols, wie wir es nur vom modernen Staat her ken-
nen, für den die Städte indes eine unverkennbare Vorreiterrolle besaßen.“36

Hamburg tritt im Störtebekerlied auf als Vertreterin der Hanse, die an der Eta-
blierung geordneter Verhältnisse und an der Durchsetzung von Rechtsprinzipien
auf dem Meer interessiert ist. Die Hamburger berufen sich gegen die Gesetzlosig-
keit des Meeres auf ein allgemeines, nicht kodifiziertes Recht, wenn Simon von
Utrecht spricht: „gebt euch gefangen all auf ein recht, / und laßet euch das nicht
verdrießen! / habt ir dem kaufman kein leid getan, / des möget ir wol genießen!“
(SL, 20). Es gilt also zunächst die Unschuldsvermutung, wenn den Piraten zugesi-
chert wird, dass sie der Bestrafung entgehen werden, falls sie dem Kaufmann kei-
nen Schaden zugefügt haben. Da sie aber den Kauffahrer tatsächlich beraubt ha-
ben (vgl. SL, 12), erwartet sie das Schafott. Die Hamburger handeln also keines-
wegs willkürlich. Mit der Unschuldsvermutung und dem kausalen Zusammen-
hang zwischen Tat und Strafe finden durchaus Rechtsprinzipien Anwendung.
Aus Strophe 12 geht nicht hervor, ob der beraubte Kaufmann physischen Scha-
den erleidet oder nur Schiff und Ware verliert. Da die Seeräuber mit Gewalt vor-
gehen („mit inen müßen wir fechten!“ SL, 13), wird aber impliziert, dass sie ihre
Opfer und Gegner im Zweifel auch töten. Die Hamburger Repressalien können
also durch das natürliche Recht, Leben und Eigentum zu verteidigen und Verge-
hen dagegen zu bestrafen, legitimiert werden.

Auch wenn der Kampf gegen die Piraten legitim ist, so wird in der entschei-
denden Schlacht deutlich, dass die Piraten gleichwertige Gegner sind. Nicht nur
dauert das Gefecht drei Tage, sondern Hamburg droht auch zu verlieren: „Ham-
burg dir war ein böses bedacht / all zu denselbigen stunden“ (SL, 15). Erst als die
Bunte Kuh das Vorderkastell des feindlichen Holks entzweibricht, wendet sich
das Blatt. Diese Aktion ist dem nautischen Geschick des Schiffers zu verdanken,
der später als Simon von Utrecht identifiziert wird: „Der schiffer wol zu dem
steuerman sprach: / ‚treib auf das ruder zur steuerbort an, / so bleibt der holich
bei dem winde: / wir wöllen in laufen sein vorkastel entzwei, / das sol er wol be-
finden!‘“ (SL, 17). Dieses Manöver ebnet schließlich den Weg zum Sieg. Störte-

35 Vgl. Andermann: Spätmittelalterlicher Seeraub, S. 26.
36 Ebd., S. 27.

254

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beker und seine Mannschaft ergeben sich, Gödeke gelingt offensichtlich mit sei-
nem Schiff die Flucht.37 Es ist das einzige ausführlich beschriebene nautische Ma-
növer im Lied und verdeutlicht die Kompetenz der hansischen Schiffer nicht nur
bei der Bewältigung der Seefahrt überhaupt, sondern vor allem auch im mariti-
men Kampfeinsatz. Von Utrecht und die Hamburger behandeln die Piraten aller-
dings ehrenvoll und nicht als gemeine Seeräuber. Dass ihnen gestattet wird, bei
der Hinrichtung ihre besten Gewänder zu tragen, dass sie ehrenvoll enthauptet
statt gehängt werden und die Frauen der Stadt Klagen anstimmen, deutet auf
ihren heroischen Status hin. Dieser wird im Text an zwei Stellen explizit erwähnt,
wo es um das Sterben der Piraten geht; einmal während der Schlacht – „da sach
man so manichen feinen held / sein leben zum ende bringen“ (SL, 14) –, das an-
dere Mal in der Hinrichtungsszene: „Der henker der hieß sich Rosenveld, / er
hieb so manichen stolzen held / mit gar so frischen mute, / er stund in seinen
geschnürten schuhen / bis zu den enkeln in dem blute“ (SL, 25). Dass die Piraten
zwar Feinde sind, aber auch als Helden bezeichnet werden, könnte im Sinne An-
dermanns „ein Hinweis darauf sein, dass die Hansestadt in Störtebeker und sei-
nen Komplizen noch immer mehr die ehrlich kämpfenden ‚Söldner zur See‘ sah
und sie weniger als gemeine Verbrecher betrachtete.“38 Dass die Hamburger den
Vitalienbrüdern allerdings in der Folge des Dänisch-Mecklenburgischen Kriegs
diesen Status zuerkannten, scheint unwahrscheinlich, nicht nur, weil dieser Kon-
flikt bereits Jahre vor der Expedition gegen die Vitalier beigelegt worden war,
sondern auch, weil die Hansestädte legale Kaperei generell nicht anerkannten,
wie Andermann selbst es in seiner oben zitierten Einschätzung darstellt. Es
scheint hier eher eine andere Logik am Werk: indem die Piraten überhöht darge-
stellt werden, erscheint der Sieg der Hamburger umso glorreicher.39 So heißt es
zum Abschluss in der letzten Strophe: „Hamburg, Hamburg, des geb ich dir den
preis, / die sereuber worden auch nun so weis, / umb deinet willen musten sie
sterben, / des magstu von golde eine krone tragen, / den preis hastu erworben“
(SL, 26). Der Hamburger Triumph zeigt sich nicht nur anhand der materiellen
Beute – dem sagenumwobenen Störtebekergold40 –, sondern bedeutet vor allem
einen Sieg des Rechts und der Zivilisation, der durch die Krone als Insignium der
Herrschaftsgewalt symbolisiert wird. Der Tod der Seeräuber markiert einen

37 Dies wird nicht explizit erzählt, wird aber durch den Text nahegelegt. Vgl. Liliencron: Stor-
tebeker und Godeke Michel, S. 213, Anm. zu Str. 18.

38 Andermann: Spätmittelalterlicher Seeraub, S. 33.
39 Diese Logik führte auch Klaus Oschema in seinem Vortrag „Herrscher, Heros, Hassobjekt.

Karl der Kühne von Burgund und der Tod auf dem Schlachtfeld“ an, gehalten im Rahmen
der Ringvorlesung des DFG-Sonderforschungsbereichs „Helden – Heroisierungen – Hero-
ismen“ am 20. November 2013 in Freiburg/Brsg. Oschema stellte dar, wie die siegreichen
Lothringer Herzog Karl von Burgund zum Helden stilisierten, um die Bedeutsamkeit ihres
Sieges zu steigern.

40 Thomas Einfeldt widmet diesem Aspekt des Mythos einen ganzen Roman. Vgl. Thomas
Einfeldt: Störtebekers Gold, München 2005.

255

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schritt in Richtung der Zivilisierung des Meeres, was im Sinne der Hanse heißt:
Verteidigung der wirtschaftlichen Interessen des Bürgertums, Schutz der Handels-
routen und des Eigentums.

Die Heroisierung der Piraten im Störtebekerlied macht die Piraten nicht wirk-
lich zu gesetzlosen Helden. Dass sie als Helden bezeichnet werden, ist zumindest
ambivalent. Es spricht daraus der Spott des Siegers, aber im konkreten Umgang
mit ihnen zeigen die Hamburger doch ein gewisses Maß an Ehrerbietung. Sie
sind zwar keine Söldner, aber auch keine bloßen Verbrecher, sondern legitime,
natürliche Feinde und gleichwertige Gegner, die gerecht behandelt werden, d. h.
es wird an ihnen nicht bloß willkürliche Rache vollstreckt, sondern es werden ih-
nen durchaus Rechte zugestanden. Diese Gleichwertigkeit der Gegnerschaft und
das Fehlen einer vollständigen Dämonisierung lassen Spielraum für die Vorstel-
lung, dass die Annahme eines natürlichen Rechts (das die Strafaktion der Hanse
legitimiert) genauso berechtigt ist wie die Annahme einer natürlichen Gesetzlo-
sigkeit des Meeres (die den Seeraub legitimiert). So bleibt das Störtebekerlied ins-
gesamt ambivalent und fällt kein abschließendes moralisches Urteil. Das Urteil,
das im Störtebekerlied gefällt wird, ist vielmehr ein historisches: Die Gesetzlosig-
keit des Meeres gilt hier als Naturzustand, dessen Überwindung eine historische
Notwendigkeit ist, die sich aus der fortschreitenden Entwicklung hin zu einem
verrechtlichten Gesellschaftszustand ergibt. Diese Transformation der Raumord-
nung im historischen Prozess der fortschreitenden Zivilisierung bestimmt die To-
pologie der Gesetzlosigkeit im Störtebekerlied als Relation von wildem Meer und
bürgerlicher Stadt. In einer räumlichen Konstellation wird die historische Zeit
der Befriedung der nordeuropäischen Meere zum Ausdruck gebracht.

Die Durchsetzung des Rechts auf dem gesetzlosen Meer, d. h. das gewaltsame
Vorgehen gegen die Seeräuber, legitimiert die Gewalt- und Eigentumsverhältnisse
über den Geltungsbereich des terranen Territoriums hinaus. Die Geschichte von
Störtebeker und der Hanse ist die Vorgeschichte der merkantilistischen, bürgerli-
chen Gesellschaft und der Gewalt, durch die ihr rechtliches Fundament begrün-
det wurde. Diese Gewalt wird sich später in einer Reihe von revolutionären Erup-
tionen gegen die Privilegien des Adels richten und den Weg in den modernen,
nationalen Verfassungsstaat bahnen, der mit seinem Gewaltmonopol das Eigen-
tumsrecht sichert. Die kriegerische Freiheit der wilden See wird zur bürgerlichen
Freiheit des Tausches, in der die Gewalt in Form gesetzlicher Bestimmungen – als
Vertrag – vermittelt und eingehegt ist. Im Störtebekerlied lässt sich der Mythos
des Piraten entziffern als ein dialektisches Bild der Transformation des Naturzu-
standes in den Gesellschaftszustand durch den Krieg. Durch einen affirmativen
Bezug auf die Piraten kann deshalb die Ablehnung dieser Gesellschaft ausge-
drückt werden. Die moralische Uneindeutigkeit der Störtebekerfigur eröffnet das
Potential zu einer positiven Heroisierung, und auf solche Weise wurde der My-
thos von Störtebeker in der weiteren Rezeption dann auch immer wieder gesell-
schaftskritisch in Anschlag gebracht.

256

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Landgang: Die gescheiterte Zivilisierung
der Piraten als Scheitern am Text.
Theodor Fontanes Likedeeler-Fragment

Theodor Fontane arbeitete zwischen 1880 und 1895 an einem Text über Klaus
Störtebeker und seine Gefährten. In den fünfzehn Jahren, in denen Fontane sich
mit dem Stoff beschäftigte, konzipierte er zunächst eine Novelle, später sollte da-
raus ein historischer Roman werden. Dieses Werk wurde von Fontane nie voll-
endet und liegt nur in fragmentarischer Form unter dem Titel Die Likedeeler
vor.1

Fontane kannte den Mythos von Störtebeker bereits seit seiner Kindheit und
berichtet in Meine Kinderjahre (1893) davon, auf Usedom in einer Senke gespielt
zu haben, die als „Störtebekers Kul“ bezeichnet wird (L-K, 42). Hermann Fricke,
der die erste kommentierte Fassung des Likedeeler-Fragments editiert hat, sieht
Indizien dafür, dass Fontane bereits um 1863 möglicherweise Pläne für eine Stör-
tebekerballade hatte.2 In einem unveröffentlichten Gedicht dieses Jahres taucht
die „Räuberkuhle Störtebecks“ auf, außerdem bezeichnet er die Ostseeküste als
„allerschönstes Balladenland“ (L-K, 42).3 Die mythische Topographie seiner
Kindheit schien ihn jedoch nicht zu weiterer Beschäftigung mit dem Störtebeker-
Material zu veranlassen. Es bedurfte einer Reise an die Nordsee, um sich diesem
zuzuwenden.

Eine erste Notiz zu einer Störtebeker-Erzählung entstand mutmaßlich in Ost-
friesland im Juli 1880 und die erste intensive Arbeitsphase an dem Text begann
auf der ostfriesischen Insel Norderney während einer zweiten Nordseereise 1882.
Dabei unternahm Fontane auch Lokalstudien, konsultierte Historiker und Lehrer
aus der Region und sammelte Quellenmaterial (vgl. L-K, 42–43). Dennoch wurde
das Projekt erst fünf Jahre später wieder aufgegriffen, wie sich aus Fontanes Kor-
respondenz erschließen lässt. 1888 schreibt er an seinen Sohn, dass er vorhabe,
„wenn mir noch ein paar Jahre vergönnt sind, mit einem ganz balladesken hi-
storischen Roman, der um 1400 spielt, abzuschließen“ (L-K, 43). Die Ausarbei-
tung eines Großteils der heute erhaltenen Textfragmente begann Fontane jedoch
erst im Frühjahr 1895, um die Arbeit daran in der zweiten Jahreshälfte einzustel-
len und sich dem Stechlin zu widmen (L-K, 44).

XIII.

1 Theodor Fontane: Die Likedeeler, in: ders.: Fragmente. Erzählungen, Impressionen, Essays,
hg. v. Christine Hehle / Hanna Delf von Wolzogen, 2 Bde., Berlin/Boston 2016, Bd. 1: Tex-
te, S. 38–96, Bd. 2: Kommentare, S. 35–59. Im Folgenden wird auf den Textband mit der
Sigle „L, Seitenzahl“ und auf den Kommentarband mit der Sigle „L-K, Seitenzahl“ verwie-
sen.

2 Vgl. Hermann Fricke: Die Likedeeler. Theodor Fontanes letzter Romanentwurf, Berlin 1938,
S. 14.

3 Vgl. ebd., S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zunächst ist Fontane begeistert und schreibt am 16. März 1895 an Hans
Hertz, dass er einen neuen Roman schreiben wolle, der eine Aussöhnung zwi-
schen seinem frühen, romantischen Balladenstil und seiner modernen, realisti-
schen Prosa sein solle (vgl. L-K, 43). Der Roman solle, so führt Fontane in dem
Brief weiter aus, eine „phantastische und groteske Tragödie“ werden:

Er heißt ‚Die Likedeeler‘ (Likedealer, Gleichteiler, damalige – denn es spielt Anno 1400
– Kommunisten), einer Gruppe von an Karl Moor und die Seinen erinnernden Seeräu-
bern, die unter Klaus Störtebeker fochten und 1402 auf dem Hamburger Grasbrook en
masse hingerichtet wurden. Alles steht mir fest, nur eine Kleinigkeit fehlt noch: das Wis-
sen. Wie eine Phantasmagorie zieht alles an mir vorbei, und eine Phantasmagorie soll es
schließlich auch wieder werden. Aber eh es dies wieder wird, muß es eine bestimmte
Zeit lang in meinem Kopf eine feste Gestalt gehabt haben (L-K, 43, Hervorh. i. Orig.).

In einem anderen Brief an Friedrich Wilhelm Holtze schreibt Fontane: „Der
Stoff in seiner alten mittelalterlichen Seeromantik und seiner sozialdemokati-
schen Modernität […] reizt mich ganz ungeheuer, ich kann aber nicht eher an
die Arbeit gehen, als bis ich mich mit so viel Wissen, wie ich vertragen kann,
vollgesogen habe“ (L-K, 43). In beiden Briefen bemängelt er seinen Wissenstand.
Für Fontane war eine umfangreiche Lektüre und tiefgreifendes Wissen das Fun-
dament literarischen Schaffens.4 Trotz seiner intensiven Beschäftigung mit dem
Stoff, vom dem die Materialsammlung in den archivalischen Konvoluten zeugt,
hat Fontane immer wieder Bemerkungen in das Fragment eingefügt, dass er dies
oder jenes noch in Erfahrung bringen müsse (vgl. L, 54, 58, 60). Fontane mag
sein gesammeltes historisches, geographisches und nautisches Wissen zunächst
als nicht ausreichend erschienen sein. Doch kann es nicht an seinem Mangel an
Wissen gelegen haben, dass der Text unvollendet geblieben ist, da er im Frühjahr
1895 bemerkt: „Was Störtebeker und die Likedeeler angeht, so habe ich jetzt al-
les, ein angenehmer Zustand.“5

Fontanes Hintergrundwissen bildete zwar ein notwendiges Fundament, hinrei-
chend scheint es jedoch für ihn nicht gewesen zu sein. Im Nachdenken über den
historischen Roman und das Verhältnis von Poesie und Geschichte äußert er sich
wie folgt: „Die Studien allein machen es freilich nicht, ein historischer Blick und
ein rückwärts gewandtes prophetisches Ahnungsvermögen müssen hinzukom-
men.“6 Trotz seiner „rücksichtlos lebenswahren und kritischen Gesellschaftsschil-
derung“7 ging es Fontane nicht um die akribische Darstellung von Details und
die bloße Nachahmung einer historischen Realität. Zwar hatte er durchaus Sym-
pathien für den Naturalismus des späten 19. Jahrhunderts, doch in Bezug auf Stil

4 Vgl. Johan van der Zande: Theodor Fontane and the Study of History, in: Clio 16.3, 1987,
S. 221–233, hier S. 227.

5 Fontane zit. n. Fricke: Fontanes letzter Romanentwurf, S. 66.
6 Fontane zit. n. ebd., S. 37.
7 Georg Lukács: Deutsche Literatur im Zeitalter des Imperialismus. Eine Übersicht ihrer

Hauptströmungen, Berlin 1947, S. 15.

258

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Komposition hielt er Distanz zu dieser literarischen Bewegung. Stark beein-
flusst von den historischen Romanen Walter Scotts8 hebt er die fundamentalen
menschlichen Charakteristika heraus, die über die Geschichte hinweg unverän-
dert bleiben und sich in verschiedenen Epochen lediglich unterschiedlich ausdrü-
cken.9 So ist er sich sicher, dass „jeder echte Poet ein Verständnis für das Histo-
rische mitbringt. Wem sich das Leben erschließt, dem erschließen sich auch die
Zeiten. Denn zu allen Zeiten wurde gelebt.“10 Fricke schließt aus Fontanes Be-
merkungen zur historischen Literatur, dass es ihm in Bezug auf den Stoff nicht
so sehr auf die historischen Fakten ankam als vielmehr auf die transhistorischen
„Kräfte des Lebens“, wodurch eine geschichtliche Wahrheit im literarischen
Kunstwerk zum Tragen kommen sollte: „Vergangenheit und Gegenwart, Roman-
tik und Realismus, müssen in innerer Wahrheit eine Einheit bilden können,
sonst können sie nicht Gegenstand der Dichtung sein.“11 Die Einheit von mittel-
alterlicher Seeromantik und sozialdemokratischer Modernität, die Fontane im
Störtebeker-Stoff findet und die formal in der Aussöhnung zwischen seinen frü-
hen Balladen und seinen späteren realistischen Romanen zum Ausdruck kom-
men soll, scheint für Fontane der faszinierende poetische Kern seines Projekts ge-
wesen zu sein. Die Synthese aus realistischer Prosa und versgebundener Balladen-
form, vermittelt durch den historischen Stoff, mag ein zu gewagtes Unterfangen
gewesen sein. Thomas Mann schlussfolgert: „Ruhig und mit Fontanischer Skepsis
gesehen: der Likedeeler-Plan war ein Plan des Ehrgeizes, der als solcher erkannt
und verworfen wurde“.12 Mann bedauert die Abwesenheit eines großen histori-
schen Romans in der deutschen Literaturgeschichte: „Dies lautlose Versinken
einer so neuen und hohen, so klar erschauten Aufgabe, dies stille Absterben
einer begeisternden, Unsterblichkeit verheißenden Konzeption giebt zu den-
ken.“13 Und er fragt sich: „War die Zeit noch nicht erfüllt?“14 Gustav Radbruch
schließt sich der Einschätzung Manns an, dass es sich um eine „großartige Kon-
zeption“ handle, und ebenso dessen Bedauern, dass diese nicht ausgeführt wur-
de.15

Walter Müller-Seidel spekuliert, dass die Arbeit an den Likedeelern durch Fon-
tanes „rege gewordenes Interesse am politischen Zeitgeschehen“ in den Hinter-
grund gedrängt worden sein könnte.16 Er bescheinigt dem Likedeeler-Projekt

8 Vgl. van der Zande: Fontane and the Study of History, S. 222.
9 Vgl. ebd., S. 226–227.

10 Fontane zit. n. Fricke: Fontanes letzter Romanentwurf, S. 37.
11 Ebd., S. 38.
12 Thomas Mann: Der alte Fontane (1910), zit. n. L-K, 44.
13 Ebd.
14 Ebd.
15 Gustav Radbruch: Theodor Fontane oder Skepsis und Glaube, Leipzig 21949, S. 37.
16 Walter Müller-Seidel: Theodor Fontane. Soziale Romankunst in Deutschland, Stuttgart

21980, S. 428.

259

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar, dass es ein historischer Roman „von erregender Aktualität“17 hätte werden
können, doch statt sich der politischen Fragen im historischen Kostüm18 anzu-
nehmen, gehe Fontane sie direkt an. Der Roman, der stattdessen fertiggestellt
wurde, war Der Stechlin, in dem die politischen Themen aus dem Likedeeler-
Fragment vor dem Hintergrund der zeitgenössischen Politik behandelt werden
und in dem Müller-Seidel jene sozialdemokratische Modernität verwirklicht
sieht.19 Damit bleibe „der Zeitroman […] gegenüber dem historischen Roman
erfolgreich“, und die akuten gesellschaftlichen Fragen hätten zum „lautlosen Ver-
sinken“ der Likedeeler geführt.20 Das ist vor dem Hintergrund der Zuwendung
zu einem zeitgenössischen Stoff im Stechlin plausibel. Obwohl Fontane sich auf-
grund „seiner allmählichen Enttäuschung am Preußentum“21 zu einem Gesell-
schaftskritiker entwickelte und in den 1890er Jahren begann, sich für Sozialde-
mokratie und Kommunismus zu interessieren, trat er nie in Opposition zum
Kaiserreich und betrachtete diese Fragen aus einer eher christlichen Perspektive.22

Fred Genschmer hat deshalb noch eine andere Erklärung. Da Fontanes Verleger
im Sommer 1895 die Publikation von Die Poggenpuhls verweigerte, weil die Dar-
stellung des Adels als zu satirisch hätte verstanden werden können, sah sich Fon-
tane, der keinesfalls den Adel anfeinden wollte, genötigt, seine Haltung klar zu
stellen und brach die Arbeit an Die Likedeeler ab, um den Stechlin zu schrei-
ben.23

Fontane folgt dem poetologischen Prinzip, dass der Roman „ein Bild der Zeit
sein [soll], der wir selber angehören, mindestens die Widerspiegelung eines Le-
bens, an dessen Grenze wir selbst noch standen, oder von dem uns unsere Eltern
noch erzählten.“24 Dennoch lässt Fontane „den aus Heimweh nach der eigenen
Welt erwachsenden historischen Roman“ als Ausnahme gelten.25 Wenn die Ein-
heit von moderner Form und mittelalterlichem Stoff nicht deswegen scheiterte,
weil Fontane es nicht gelungen wäre, die Erzählung mit Wissen um realistisch-
historische Details anzureichern, lag es dann daran, dass die von Mann und Rad-
bruch so hoch gelobte Konzeption zu ambitioniert war? Werden die poetologi-
schen Ausführungen Fontanes, die Frage Thomas Manns, ob die Zeit noch nicht
reif dafür war, und die Einschätzung Müller-Seidels, dass das Likedeeler-Frag-

17 Ebd., S. 426–427.
18 Vgl. van der Zande, S. 226. Dort bezieht er sich auf eine Aussage Fontanes, dass der histo-

rische Unterschied im „Kostüm“ liege.
19 Vgl. Müller-Seidel: Soziale Romankust, S. 427.
20 Ebd., S. 428.
21 Lukács: Deutsche Literatur, S. 16.
22 Vgl. Radbruch: Skepsis und Glaube, S. 37.
23 Vgl. Fred Genschmer: Theodor Fontane. A Study in Restraint, in: Monatshefte für Deut-

schen Unterricht 33.6, 1941, S. 265–274, hier S. 270.
24 Fontane zit. n. Fricke: Fontanes letzter Romanentwurf, S. 37. Vgl. dazu die Bemerkungen

zu Fontanes Poetik in Lukács: Deutsche Literatur, S. 68.
25 Fontane zit. n. Fricke: Fontanes letzter Romanentwurf, S. 37.

260

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ment eine ‚erregende Aktualität‘ aufweise, aber dennoch durch den Zeitroman in
den Hintergrund gedrängt worden sei, nebeneinander gestellt, dann erweist sich
das Verhältnis zwischen der Entstehungszeit der Erzählung zur Geschichtlichkeit
des Stoffes als offensichtlich problematisch: Hatte das Projekt nun Potential, mit
der Aktualisierung des Mythos von Störtebeker zeitgenössische Fragen zu thema-
tisieren oder nicht? War der Text, wie er konzipiert war, noch nicht oder nicht
mehr möglich? Muss das Scheitern des Romans daher als eine historische Not-
wendigkeit betrachtet werden? Auf diese Fragen wird am Ende des Kapitels zu-
rückzukommen sein.

Bemerkenswert ist, dass die Idee Fontanes lebendig blieb. In den Störtebeker-
Romanen von Georg Engel (1920) und Willi Bredel (1950) finden sich Elemente
und Motive aus Fontanes Fragment wieder. In Bezug auf Engels Klaus Störte-
beker erklärt Fricke dies damit, dass Arthur Eloesser, der Einblick in Fontanes
Entwürfe hatte, Engel möglicherweise Informationen zukommen ließ.26 Bredel
wiederum könnte Frickes Likedeeler-Edition von 1938, ebenso wie Engels Ro-
man, bereits gekannt haben. Obwohl es Fragment geblieben ist, hatte Die Like-
deeler Einfluss auf die deutsche Literaturgeschichte, und in dem uns überliefer-
ten Material zeigt sich die imaginative Kraft, die von dem mythischen Stoff um
Störtebeker ausgeht. Dies rechtfertigt es, dieses bisher sowohl von der Fontane-
als auch von der Störtebeker-Forschung wenig beachtete Textfragment genauer zu
untersuchen. Nach Frickes Erstveröffentlichung (1938) erschien der Text in den
Fontane-Ausgaben von Walter Keitel (1964) und von Rainer Bachmann und Pe-
ter Bramböck (1975).27 Aktuell liegen Fontanes Fragmente hervorragend aufgear-
beitet in der, im Auftrag des Theodor-Fontane-Archivs von Christine Hehle und
Hanna Delf von Wolzogen herausgegebenen, zweibändigen Ausgabe von 2016
vor. Diese dient mir als Textgrundlage.28

Aufgrund des Fragmentcharakters lässt sich der Text nicht als geschlossene
Narration darstellen. Dennoch können einzelne Erzählstränge herausgearbeitet
werden, die trotz variierender Fassungen in eine ähnliche Richtung gehen. Es lie-
gen zwei Novellenentwürfe von 1882 sowie zwei Inhaltsentwürfe des Romans
von 1895 mit mehreren ausgeführten Kapitelentwürfen vor. Das erste Kapitel des
Romans liegt in drei Fassungen, das zweite in zwei Fassungen vor. Für die Kapi-
tel drei bis sieben und das Schlusskapitel liegen ebenfalls Entwürfe vor. Die Än-
derungen Fontanes betreffen Details, wobei er den groben erzählerischen Rah-
men beibehält. Während die beiden ersten Entwürfe für die Novelle in der Ost-

26 Vgl. ebd., S. 139. Wobei Fricke sich nicht mit antisemitischen Anspielungen gegenüber En-
gel und Eloesser zurückhält.

27 Theodor Fontane: Die Likedeeler, in: ders.: Fragmente und frühe Erzählungen. Nachträge
(Sämtliche Werke 24), hg. v. Rainer Bachmann und Peter Bramböck auf Grundlage der
Fontane-Ausgabe von Walter Keitel, München 1975, S. 353–395, S. 925–959.

28 Alle Hervorhebungen (Kursivschrift oder Unterstreichungen) habe ich übernommen. In
den Zitaten sind Zeilenumbrüche, die teilweise verschiedene Varianten hervorheben, mit
Schrägstrich (/) markiert.

261

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


see, kurz nachdem die Vitalier von Gotland vertrieben wurden, ihren Ausgangs-
punkt nehmen (vgl. L, 46, 48), beginnt die spätere Romanerzählung mit dem
Eintreffen Störtebekers in Marienhafe an der ostfriesischen Nordseeküste (vgl. L,
51, 64, 73, 75, 77). In allen Varianten bezieht sich die Handlung auf die späte
Phase der Vitalienbrüder in der Nordsee. Ihre Geschichte als Kaperfahrer in
mecklenburgischen Diensten auf der Ostsee, ihre Blüte, ihre Unabhängigkeit als
Likedeeler-Gemeinschaft und ihre Niederlage gegen den Deutschen Orden wer-
den durch retrospektive Binnenerzählungen in die Narration eingebettet. Fonta-
ne konzentriert sich auf den Versuch Störtebekers, in Ostfriesland eine egalitäre
Kolonie zu etablieren und schließlich auf das Scheitern dieses Vorhabens. Die
Dynamik der Handlung resultiert aus dem Ineinandergreifen von politischen
Spannungen und der persönlichen Liebesbeziehung zwischen Störtebeker und
Geta ten Brôke. Die Konflikte, die dazu führen, dass Störtebeker und die Like-
deeler zu den Waffen greifen und auf das Meer hinausfahren, werden mit dem
Wunsch nach Ruhe, Frieden, Sesshaftigkeit und familiärem Glück kontrastiert.
Darin eingewoben finden sich Fragen nach Recht, Macht und Strafe, nach
Schuld, Buße und Vergebung. Was uns vorliegt, lässt erahnen, welch epische Fül-
le das fertige Werk aufgewiesen hätte. So ist Thomas Manns oben zitierte Ein-
schätzung, dass in dem unvollendeten Text der Keim des größten deutschen hi-
storischen Romans des 19. Jahrhunderts liege, nachvollziehbar.

Die Likedeeler als Gemeinschaft der Freien und Gleichen

‚Likedeeler‘ bedeutet ‚Gleichteiler‘. Dieser Aspekt der sozialen Gleichheit wird in
Fontanes Text immer wieder betont. Sie teilen die Beute untereinander gleich auf
(vgl. L, 60), haben eine „allgemeine Wirtschaftskasse“ (L, 88) und praktizieren so
eine kollektive Ökonomie. Standesunterschiede spielen keine Rolle. Auch wenn
bei Fontane Störtebeker selbst ritterbürtig ist, heißt es über ihn und andere Like-
deeler adliger Herkunft: „Aber ihr Adel unterschied sie nicht. Die See, der Ton
und die Theilungsform in der sie lebten sorgten für Gleichheit. Sie waren Like-
deeler und theilten alles, auch die Ehre (?). Es gab wohl Befehl und Gehorsam,
aber sonst keine Unterschiede“ (L, 85–86). Obwohl es Hierarchien gibt, hängen
diese nicht von einem Geburtsrecht ab, sondern von der Befähigung des Einzel-
nen (vgl. L, 79). Die Notwendigkeit von Befehlsketten zum Steuern eines Segel-
schiffs und zur Koordinierung von militärischen Operationen verhindert nicht,
dass die Likedeeler sich als Schiffsgemeinschaft verstehen, die wortwörtlich im
selben Boot sitzt. Den kollektivistisch-egalitären Charakter, den ihr Leben auf
See und das Prinzip der Beuteteilung hervorgebracht haben, wollen sie bei der
Besiedlung an Land bewahren. Ein großes Gemeinschaftsgebäude soll das Zen-
trum der Kolonie bilden:

das Mittelhaus, drin wir unsre Stores haben und unseren Proviant und drin wir gemein-
sam sind und uns zu Tische setzen und unsre Lieder singen und unsre Andacht haben

1.

262

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und drin Wigbald seine Ansprachen halten kann und unser Reimer seine Lieder sagen
und singen kann, das muß fest sein und sich unterscheiden und dazu müßt ihr die Stei-
ne und die Blöcke heranschaffen, die da über das Kraut hin in Massen umher liegen (L,
83–84).

Die Gemeinschaft braucht einen gemeinsamen Ort, an dem alle zusammenkom-
men können. Dass das Gemeinschaftshaus im Gegensatz zu den Unterkünften
nicht aus Grassoden, sondern aus Stein gebaut werden soll, verweist auf seine Be-
deutung für die Festigung der Gemeinschaft.

Die Likedeeler werden von Fontane in den beiden Briefen an Hertz und Holt-
ze Kommunisten genannt. Ebenso wird die Siedlungskolonie bei Marienhafe im
ersten Entwurf zum zweiten Kapitel als „ganz communistisch“ bezeichnet und
Fontane notiert sich die Merkmale „Barackenstil, Veteranen=Colonie, Häuschen,
Gärtchen, Fischfang, Angeln, Jagd“ (L, 46). Auch wenn hier die Marx’sche For-
mulierung anklingt, Kommunismus bedeute, „morgens zu jagen, nachmittags zu
fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie ich ge-
rade Lust habe, ohne je Jäger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden“,29 so hat die-
ser Kommunismus gerade keine ‚sozialdemokatische Modernität‘. An dieser Stel-
le scheint Marx eher eine Agrargesellschaft statt einer modernen Industriegesell-
schaft vorzuschweben, womit er unter dem Niveau der Produktivkraftentwick-
lung seiner Zeit bleibt. Dass die Likedeeler einen Agrar- und Raubkommunismus
praktizieren, ist den gesellschaftlichen Verhältnissen um 1400 angemessen und
orientiert sich an den egalitären und kollektivistischen Vorstellungen der häreti-
schen Bewegungen und Bauernaufstände des späten Mittelalters. Radbruch
nennt Fontanes Likedeeler „Vorkämpfer eines christlichen Sozialismus und eines
gereinigten Glaubens im Sinne Wicliffs und Hussens […], Planer einer neuarti-
gen sozial-staatlichen Gemeinschaft im Kampfe gegen die alte Kirche und den al-
ten Herrenstand.“30 Neben John Wyclif und Jan Hus wird im Fragment explizit
auf Wat Tyler (hier „Walt Tayler“) verwiesen (L, 66). Obwohl Störtebeker sich ge-
gen die „Irrlehren“ der englischen und böhmischen Häretiker wendet (L, 71),
wird an anderer Stelle auf deren Einfluss in den Mannschaften und ihre Bedeu-
tung für die Gemeinschaft hingewiesen:

Es waren Leute von aller Welt Ecken und Enden, aus Polen und Wenden viele von Rü-
gen und Bornholm und die meisten von der Weser und Elbe, von Holland und eine
ganze Zahl auch von England. Das waren die ältesten und schon lange bei der Flotte
[…] und von ihnen kam auch die Organisation (?). Es waren Wicliffanhänger, die den
Baueraufstand in England mitgemacht hatten und die Lehre von der Theilung von
Grund und Boden und von Hab und Gut und allem irdischen Besitz mitgebracht und
die Grundsätze mitgebracht und eingeführt hatten, um derentwillen sie alle die ‚Likedee-
ler‘ hießen. Sie hatten keines der Schiffe unter Commando aber sie waren die Steuerleu-
te und Vollmatrosen und herrschten eigentlich. Was sie sagten, das galt und nur selten
daß Störtebeker eisern durchgriff (L, 86).

29 MEW 3, S. 33.
30 Radbruch: Skepsis und Glaube, S. 37.

263

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwar führen Störtebeker, Gödeke Michels und Magister Wigbold das Komman-
do an Bord, aber bei weitreichenden Entscheidungen haben die Mannschaften
immer mitzureden. So erklärt Störtebeker nach der Zuteilung des Siedlungsge-
biets an der Ley dem Probst: „Ich werde das Weitere mit meinen Schiffsführern
berathen, die mir mittheilen müssen, was sie selber wünschen und was die Leute
wünschen, die jedem unterstellt sind. Denn unsere Leute haben viel Freiheit“ (L,
76). Auch wenn es Hierarchien gibt, handelt sich nicht um eine Bande, in der un-
mittelbarer Zwang, das Recht des Stärksten, gilt. Die Gleichheit der Likedeeler ist
nicht repressiv, sondern geht mit einer relativen Freiheit einher. Es handelt sich
um eine kooperative Genossenschaft, deren Mitglieder sich freiwillig bestimmten
Regeln unterwerfen, und damit gleiche Rechte und Pflichten haben (L, 60). Die
Likedeeler erzählen den friesischen Dorfbewohnern, „wie sie’s so ganz anders
halten. Alles frei, alles getheilt. Aber ehrlich sein und kein Unfug und kein Unge-
horsam, sonst hängt man an der Raae. So muß es sein“ (L, 65, Unterstr. i. Orig.).
Und Störtebeker sagt: „Freiheit wo kein Vergehen ist und wo Vergehen ist an die
Rahe. Wenig Gesetze sind immer gut, viel Gesetze sind immer schlecht“ (L, 84).
Es gibt also Gesetze und auch Strafen. Fontane weiß, dass über die innere Orga-
nisation der historischen Likedeeler nichts bekannt ist, notiert aber: „Gewisse Ge-
setze und Ordnungen mögen wohl da gewesen sein, um die Genossenschaft als
ein Ganzes zusammen zu halten“ (L, 56). Folglich erscheinen sie im Text zwar
nicht als autoritäre, aber auch nicht als anarchische Gemeinschaft. Die Likedeeler
sind explizit nicht gesetzlos, was ihre innere soziale Ordnung betrifft.

Die Ideale der Likedeeler von Gleichheit und Freiheit, von Gemeinschaft, So-
lidarität und Loyalität werden im Refrain eines programmatischen Liedes zum
Ausdruck gebracht: „Jedem Sein’s und like Deel /All in eins und like Deel“ (L,
68). „Jedem Sein’s“ ist ein Prinzip, das seit Platon als grundlegende Definition
von Gerechtigkeit gilt.31 Bei Platon bedeutet das, dass jeder seine Pflichten ver-
richtet, aber auch, dass jeder bekommt, was ihm zusteht. Im Kontext der Like-
deeler kann das so verstanden werden, dass jeder seinen Beuteanteil bekommt
und dass jeder tun kann, was er möchte, so lange die Pflichten an Bord ausge-
führt werden. Diese Regel bestimmt Gerechtigkeit als Verhältnis von Gleichheit
und Freiheit der Individuen. „All in eins“ betont die Prinzipien von Solidarität
und Loyalität, die für das Kollektiv gelten. Insofern das Lied eine Grundnorm
der Gemeinschaft ausdrückt, kann es als deren Gesetz gelten, das die Form ihrer
sozialen Ordnung bestimmt. Wie der Hinweis mit dem Aufknüpfen an der Rahe
andeutet, wird zur Aufrechterhaltung dieser Ordnung Gewalt angewendet, d. h.
über die Einhaltung der Gesetze mit Androhung der Todesstrafe gewacht. Der
Tod als einzige Strafform für alle Vergehen mag zwar der Anforderung an „wenig
Gesetze“ entsprechen. Diese scheint aber durch ihre Undifferenziertheit grausam.

31 Vgl. Platon: Politeia, in: ders.: Sämtliche Werke, Bd. 2, hg. v. Ursula Wolf, übs. v. Friedrich
Schleiermacher, Reinbek 341994, S. 333–334 (433a–e).

264

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dies steht nicht nur im Widerspruch zu späteren Piratensatzungen,32 sondern
auch zum vorgeblich progressiven Charakter der Likedeeler. Fontane hielt es of-
fensichtlich für notwendig, neben ihrer häretischen Frömmigkeit auch „ihre
Wildheit“ und „ihre Grausamkeiten“ (L, 55) herauszustellen: „Ihr (der Likedee-
ler) Spruch war: ‚Gottes Freund und aller Welt Feind‘. Danach verfuhren sie auch
und das erklärt, daß so viel Widersprechendes in ihnen steckte und daß viele von
ihnen gläubige Christen waren, wenn auch auf ihre Weise“ (L, 56, Unterstr. i.
Orig.). Diese Widersprüchlichkeit der Likedeeler kommt in den Gedanken des
Abts (der in den späteren Entwürfen zum Probst bzw. Prior wird) zum Ausdruck,
als dieser sich wundert: „Es sollten Seeräuber sein und sie waren es auch. Aber sie
waren es auch wieder nicht; da war vieles, was ein Rätsel war“ (L, 52).

Störtebeker zweifelt daran, dass die Likedeeler wirklich Gottes Freunde seien,
sieht die Welt aber durchaus als feindlich an (vgl. L, 82). Andererseits wird deut-
lich, dass die Likedeeler sich in der Welt durchaus Freunde gemacht haben. Da
sie persönliche Loyalität hochhalten und „Gutes mit Gutem erwidern“ (L, 80),
können sie auf ein Netzwerk an Sympathisanten und Unterstützern zurückgrei-
fen (vgl. L, 54). Ihre Prinzipien gehen über das Kollektiv hinaus. So teilen die Li-
kedeeler ihre Beute auch mit der einfachen Bevölkerung, wie in den Entwürfen
zur Ankunft Störtebekers in Marienhafe deutlich wird:

Vom Kirchhof aus auf dessen Grabsteinen Frauen in friesischer Tracht standen folgte
man ihm; die Frauen hoben ihre Kinder in die Höh und wiesen auf ihn. / Is dat de Rö-
wer? / Ja. Awers uns röwert er nich, uns giebt er. Er ist för arme Lüd und de, de riek sin,
de hebben to veel. (L, 78)

In der Variante heißt es: „Kuck, Martin (oder Detlew) dat is he. De in de Mitt.
dat is he. / De Röwer. / Ja. Awers he röwert nich arme Lüd. uns deiht he nix.
Bloß de, de riek sin und ⌐ de hebben ¬ to veel hebben. Uns giebt he wat“ (L,
78). In beiden Versionen wird deutlich: die Likedeeler berauben die Reichen, die
zu viel haben, die Armen hingegen werden nicht nur verschont, sondern bekom-
men sogar noch etwas ab. Dass sich die Likedeeler dadurch die Unterstützung
der Armen sichern, wird aus einer Bemerkung Störtebekers ersichtlich, wenn er
über die friesischen Bauern sagt:

Sie werden Vortheile von uns haben, denn wir sind gute Käufer und nicht gewöhnt den
Pfennig zu drehen und zu wenden. Unser Geld rollt rasch. Also Vortheile werden sie ha-
ben. Aber wir rechnen auch auf ihre Wohlgewilltheit und auf ihren guten Willen uns in
allem / Rechten und Billigen / was recht und billig ist / , zu Willen zu sein. Wir mögen
schlimme Feinde sein, aber wir sind auch unsern Freunden Freund (L, 76).

32 Neben dem Tod sind übliche Strafen: Bußzahlungen, Aussetzen auf einer unbewohnten
Insel, Peitschenhiebe und Verstümmelungen (Abschneiden der Ohren u. ä.), vgl. Thomas
Pierson: Piraten. Skizze eines prekären Rechtslebens; in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte (Germanistische Abteilung) 128.1, 2011, S. 169–211, hier S. 193–196,
S. 209–210.

265

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das lässt sich durch die Antwort des Probstes in einem späteren Entwurf der Un-
terhaltung ergänzen, als er auf die Frage Störtebekers nach den einheimischen
Bauern antwortet: „Die meisten sind arm und wer arm ist, läuft dem zu der
giebt. Und es heißt, Ihr gäbet dem armen Volk“ (L, 80). Ein weiterer Hinweis da-
rauf, dass Fontane Störtebeker in die Tradition des edlen Räubers stellt, gibt ein
Zeitungartikel über einen chinesischen Rebellenführer, den Fontane im Rahmen
seiner Arbeit an Die Likedeeler aufbewahrte. Dort markierte er den Satz: „durch
seinen Gerechtigkeitssinn, seine Tatkraft und Verwegenheit aber erwarb er sich
nicht nur die Furcht, sondern auch die Achtung der Bevölkerung“ (L, 75). Im
Bild Störtebekers und der Likedeeler, wie es Fontane konzipiert, lässt sich die
Vorstellung eines typischen Sozialbanditentums, wie es von Hobsbawm aufge-
fasst wird, erkennen.33 Wenn Fontane in seinem Brief an Hans Hertz einen expli-
ziten Bezug zu Karl Moor und Schillers Die Räuber herstellt (vgl. L-K, 43), wird
deutlich, dass er das Projekt bewusst in eine Erzähltradition einreiht. Zumal an-
zunehmen ist, dass Fontane durch die nachgewiesene Lektüre von Percys Reli-
ques of Ancient English Poetry mit den Balladen von Robin Hood vertraut ge-
wesen sein dürfte und zudem Walter Scotts Outlaw-Roman Rob Roy kannte.34

Während einerseits die Frage der Gerechtigkeit als Freiheit und Gleichheit
durch das innere Gesetz der Gemeinschaft thematisiert wird, verhandeln die Li-
kedeeler als Sozialbanditen den Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit nach
außen. Dies wird deutlich an ihrem Verhältnis zur Hanse. Als Vitalienbrüder, als
Söldner in mecklenburgischen Diensten, konnten sie sich auf ein Recht berufen,
das in Form von Kaperbriefen einer souveränen Macht ihr Raubgeschäft legiti-
mierte: „Als wir unter Wismarscher Flagge fuhren und den König Albrecht, den
die schwarze Margarethe gefangen gesetzt, befreien sollten, als wir noch, wie nun
mal die Leute sprechen, ehrlich waren und ehrlichen Krieg führten“ (L, 79). Die
Legitimität der Gewaltanwendung durch die Kaperbriefe kann auch vor Gott ge-
rechtfertigt werden: „Sie waren so überzeugt von ihrem Recht zum Seeraub, daß
sie in Stockholm eine Messe ‚zu König Albrechts Ehre‘ stifteten“ (L, 60). Die Ver-
bitterung der Likedeeler gegenüber der Hanse rührt daher, dass der Friedens-
schluss zwischen Dänemark-Norwegen und Mecklenburg-Schweden mit der
Schließung der Häfen der mecklenburgischen Hansestädte Wismar und Rostock
für die Kaperfahrer einherging, was als Verrat und Loyalitätsbruch wahrgenom-
men wurde. Indes hielten sie weiter an ihrer Vorstellung vom Recht auf Raub
fest. In der Weihnachtspredigt argumentiert Probst Ludger mit Hinweis auf die
Bergpredigt gegen diese Vorstellung: „‚Selig sind die Friedfertigen‘ spricht er. Alle
Gewalt ist wider das Gebot und den Willen des Herrn“ (L, 91). In seiner Gegen-
predigt antwortet Magister Wigbold auf diese Forderung nach Gewaltverzicht:

33 Vgl. Müller-Seidel: Soziale Romankunst, S. 198.
34 Vgl. Fricke: Fontanes letztes Romanfragment, S. 11–12. Unklar ist, ob Fontane Ivanhoe

ebenfalls kannte. Aufgrund seiner Verehrung von Scott dürfte dies aber wahrscheinlich
sein.

266

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wer sind die Friedfertigen? Sind die Hansischen die Friedfertigen? Wir standen in ihrem
Dienst. Da durften wir alles thun und es war nichts anderes als was wir jetzt thuen. Aber
damals war es gut und recht und billig weil der hohe Rath mit dem Kopf dazu nickte,
weil er den Vortheil davon hatte und jetzt wo sich’s gegen ihn richtet, soll es wider Got-
tes Willen sein. Ist er dagegen, dann ist alles dagegen was wir thun und was die andern
thun. Bloß, daß wir’s nicht festhalten; wir geben es weiter, wir sind nicht friedfertig, aber
wir sind die, die barmherzig sind. Wir geben und spenden.‘ (L, 91)

Wigbold spielt die Friedfertigkeit gegen ein anderes in der Bergpredigt verkünde-
tes Prinzip, die Barmherzigkeit, aus.35 Er gesteht zwar ein, dass die Likedeeler
nicht friedfertig sind, weist aber darauf hin, dass die Hanse diesem Anspruch
ebenso wenig gerecht wird. Da Ludger aus einem politischen Problem ein morali-
sches macht – und damit zum indirekten Sprachrohr der Hanse wird –, kehrt
Wigbold diese moralische Anklage nun um. Im Gegensatz zur Hanse können
sich die Likedeeler auf die Barmherzigkeit berufen, wodurch sie dieser moralisch
überlegen sind, auch wenn sie als Seeräuber und Gesetzlose diffamiert werden.
Der politische Kern der Predigt liegt aber darin, dass die Likedeeler die Autorität
der Hanse und des hohen Rats nicht anerkennen und deren Anspruch, das Recht
auf ihrer Seite zu haben, bestreiten: „Sie erkannten keinen weiteren Herren über
sich an“ (L, 56). Als freie Seeleute sehen sich die Likedeeler keiner territorialen
Herrschaft und deren Gesetzen unterworfen. Mit der Loslösung von Mecklen-
burg und der Formierung einer unabhängigen, parastaatlichen Organisations-
form treten sie als souveräne Macht auf, die sich nach innen eigene Gesetze gibt,
und nach außen politische Verträge eingeht (vgl. L, 70).36 Ebenso wie jede andere
souveräne Macht nehmen die Likedeeler für sich das Recht in Anspruch, legiti-
men Krieg zu führen.

Das Meer als Schlachtfeld erklären sie zu einer Zone dieser legitimen Kriegs-
führung, frei von gesetzlicher Bestimmung. Intuitiv folgen sie der von Hugo
Grotius im frühen 17. Jahrhundert formulierten Doktrin des mare liberum, in der
„die Freiheit, Gewalt anzuwenden und Beute zu machen“ postuliert wird.37 In
der Problematik der Likedeeler kommt die Frage nach legitimer und illegitimer
Seebeutenahme im Spannungsfeld Kaperei/Piraterie zum Ausdruck. In den völ-
kerrechtlichen Diskussionen wurde diese Frage seit dem frühen 16. Jahrhundert,
mit Beginn der europäischen Entdeckungs- und Eroberungsreisen und den zu-
nehmenden gewaltsamen Konflikten zwischen Freibeutern und europäischen

35 Vgl. Matthäus 5, 7–9.
36 Das mag eine Erklärung dafür sein, dass die Vitalienbrüder, die nicht an den Vertragsver-

handlungen zwischen Dänemark, Mecklenburg und der Hanse beteiligt waren, sich auch
nicht durch ein Abkommen gebunden fühlten. Dass die Vitalier durch Verträge eingebun-
den wurden, kam allerdings im Verlauf ihrer Geschichte immer wieder vor. Dies stärkte frei-
lich ihr Selbstverständnis als eigenständigen Machtfaktor. Vgl. Puhle: Vitalienbrüder, S. 25–
26, S. 29.

37 Kempe: Fluch, S. 76.

267

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seemächten auf dem Atlantischen und Indischen Ozean, zunehmend bedeut-
sam.

Wenn Störtebeker Recht und Billigkeit gegenüber der friesischen Bevölkerung
einfordert, zeigt Wigbolds Rede, dass sich dies auf den Anspruch der Likedeeler,
Seeraub zu betreiben, erweitern lässt. Der Ausdruck ‚recht und billig‘ wird zwar
in den Textstellen floskelhaft eingesetzt, deutet aber auf einen rechtsphilosophi-
schen Unterschied hin. Während ein Recht einen universalen Anspruch markiert,
der als allgemeines Gesetz festgeschrieben werden kann, verweist ‚Billigkeit‘ auf
die Lücke zwischen dem allgemeinen Gesetz und seiner konkreten Anwendung
in einem bestimmten Fall.38 Doch um diese Billigkeit als Auslegung eines Geset-
zes geht es hier nicht. Es handelt sich vielmehr um konkurrierende Rechtsansprü-
che. Während des Dänisch-Mecklenburgischen Kriegs schuf der herzogliche Ka-
perbrief für die Vitalienbrüder einen Rechtsanspruch, der die Geltung der Geset-
ze, die Seeraub verbieten, zu unterlaufen vermochte. Nach Wigbolds Aussage zu
urteilen, mag die Haltung der Hanse gegenüber den Vitalienbrüdern gewesen
sein, deren Handlungen zu billigen, d. h. die Kaperbriefe als Ausnahme inner-
halb der rechtlichen Rahmenbedingungen zu tolerieren. Mit Wiedereinsetzung
der Rechtsbeziehungen durch den Friedensvertrag endete dieser Ausnahmezu-
stand, der durch den Krieg geschaffen wurde. Würden die nun als Likedeeler neu
organisierten, ehemaligen Söldner den Seeraub als billig betrachten, würden sie
die generelle Geltung seines Verbots akzeptieren und könnten nur fordern, dass
die Durchsetzung des Verbots nicht verfolgt wird. Damit würden sie aber die Au-
torität und Rechtshoheit der Hanse anerkennen und ihr die Berechtigung zuspre-
chen, die Strafverfolgung zu unternehmen und Urteile zu fällen. Dies ist keines-
wegs der Fall. Sie leiten ihr Recht auf Raub nicht mehr nur durch die Kaperbriefe
her, die ihnen eine Ausnahme im Rahmen des geltenden Gesetzes gewährten. Sie
setzen sich selbst als Souverän und begründen ein neues Recht jenseits der alten
Ordnung. Aus Sicht der Hanse werden sie damit tatsächlich zu Outlaws, da sie
sich außerhalb der Rechtsordnung stellen, in deren Rahmen sie zuvor agiert ha-
ben. Kraft ihrer militärischen Durchsetzungsfähigkeit können die Likedeeler das
Recht souveräner Gewaltausübung für sich in Anspruch nehmen – getreu dem
Schmitt’schen Motto, dass Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand be-
stimmt. Dies erahnt der Prior dunkel, wenn er zu Keno über Störtebeker sagt:
„Er ist ein ehrlicher Fanatiker und wenn er dreizehn Hamburger an den Raaen
seines Schiffes hängen läßt, glaubt er sich im Recht und vielleicht ist er’s auch“
(L, 73). Störtebeker ist freilich kein religiöser, sondern ein politischer Fanatiker
der Souveränität. Diese Souveränität drückt sich ‚innenpolitisch‘, in Bezug auf
die soziale und rechtliche Organisation in der Selbstgesetzgebung der Likedeeler,
sowie ‚außenpolitisch‘, in Bezug auf die umgebenden feindlichen wie freundli-
chen Mächte, im Anspruch, Verträge zu schließen und Krieg zu führen, aus. Das

38 Vgl. Moser: Anomie, S. 60–61.

268

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gewaltpotential der Likedeeler erlaubt ihnen, einen Ausnahmezustand zu schaf-
fen, in dem sie bestimmen können, welches Gesetz gilt und welches nicht.

Die topographischen Bedingungen des Meeres begünstigen die Autonomie
und Souveränität der Likedeeler. Nach der rechtsphilosophischen Auffassung,
dass das Meer generell gesetzlos sei, wäre der natürliche Zustand des Meeres der
permanente Ausnahmezustand. Damit kann immer die stärkste Macht Souverä-
nität beanspruchen. Im Kampf darum, wer über den Ausnahmezustand be-
stimmt, ist schon der Kriegszustand erreicht. Jedes gewonnene Gefecht mag zum
Selbstverständnis der Likedeeler als souveräne Macht beitragen. Doch die gewalt-
same Aneignung des maritimen Raums ist nicht von Dauer. Der ‚glatte‘ Raum
lässt sich nicht besetzen und halten, nur durchqueren. Wenn auf dem Meer das
Recht des Stärkeren gilt, dann droht jede feindliche Flotte, die den Likedeelern
überlegen ist, damit, ihre entgegengesetzte Rechtsauffassung durchzusetzen. Die
Kriegsmaschine der Piraten kann auf dem Meer kein dauerhaftes Recht, d. h. kei-
ne Staatlichkeit begründen. Die Transformation der Piratengemeinschaft in ein
staatliches Gemeinwesen ist ein zentrales Thema für Fontane. Die Frage, wie sich
durch den Krieg hindurch Recht und damit ein Gesellschaftszustand begründen
lässt, entzündet sich nicht zufällig an der Piraterie.

Kempe stellt dar, dass im rechtphilosophischen Diskurs des 16. und 17. Jahr-
hunderts die Vorstellung, dass Räuber, Piraten oder Rebellen Staatlichkeit be-
gründen können, ein Allgemeinplatz war.39 Wie Kempe zeigt, gehört das Prob-
lem, „ob aus Gruppen illegitimer Räuberbanden legitime Gemeinschaftswesen
entstehen können […] seit jeher zum Kernbestand der Grundsatzreflexionen
über das Verhältnis von Gerechtigkeit, Gesellschaft und Souveränität.“40 Die Be-
gründung einer politischen Ordnung durch Gewalt als „Anfangsparadox des
Rechts“ setzt dennoch voraus, dass dem Transformationsprozess eine Unterschei-
dung zwischen Recht und Unrecht zugrunde liegen muss.41 Die Unterscheidung
zwischen Räuberbande und souveränem Staatswesen macht Kempe am Zweck
der Vereinigung fest: Während eine Räuberbande sich zum Zweck des Raubes zu-
sammenschließt und interne Gesetze nur zum Mittel der Organisation dienen,
schließt sich ein staatliches Gemeinwesen zum Genuss des Rechts als Selbstzweck
zusammen. Hinzu kommt, dass sie nicht mehr als gesetzlose Feinde betrachtet
werden, sobald sie ein Territorium gesichert haben.42 Kempe verkennt, dass Recht
nie ein Selbstzweck, sondern eine Zweck-Mittel-Relation ist. Doch die Annahme,
dass die territoriale Verankerung die Voraussetzung für die Transformation der Pi-
ratenorganisation zu einer Rechtsgemeinschaft ist, zeigt sich auch bei Fontane.
Magister Wigbold erklärt: „Die Griechen […] waren Seeräuber. Sie nannten das
Colonien. Das wollen wir auch“ (L, 78). Wigbold stellt die Likedeeler in eine an-

39 Vgl. Kempe: Fluch, S. 234–237.
40 Ebd., S. 234.
41 Ebd., S. 236.
42 Vgl. ebd., S. 235.

269

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tike Tradition, nach der ein Rechtsanspruch durch Landnahme – im Zweifel auch
durch kriegerische Eroberung – begründet wird. Der Zusammenhang von Territo-
rium und Recht soll die Souveränität der Likedeeler legitimieren. Dieses Vorha-
ben ist auf der Insel Gotland, von wo die Likedeeler vom Deutschen Orden ver-
trieben worden sind, gescheitert. Nun soll bei Fontane ein solches Territorium
auf dem Stück Land bei Marienhafe entstehen. Ihre Siedlungskolonie gründen
die Likedeeler allerdings nicht durch gewaltsame Eroberung, sondern in Überein-
kunft mit dem Probst, von dem sie Kirchenbesitz zugewiesen bekommen. Es ist
ein Abkommen in gegenseitigem Interesse:

da sollt ihr Eure Hütten und Eure Häuser bauen und Euer Gemeinwesen haben und ein
Gemeinwesen aufbaun gründen nach Euern Gesetzen und unserm Volk ein Vorbild ge-
ben. […] Und die Kirche wird Euch schützen in Euerm Recht, wenn ihr das Recht der
Kirche schützt gegen ihre Feinde (L, 71).

Es handelt sich um einen Tausch – Rechtsschutz gegen Land und Rechtsschutz.
Der Tauschvertrag zwischen freien und unabhängigen Subjekten, der hier Eigen-
tum und Rechtsanspruch begründet, ist der Kern der bürgerlichen Rechts- und
Wirtschaftsordnung. Dadurch beweisen die Piraten ihren Willen, ein zivilisiertes
politisches Gemeinwesen zu begründen. Mit dem Ziehen der Furchen, um die
Anlage der Gebäude zu bestimmen (vgl. L, 85), erwerben die Likedeeler nicht
nur den Rechtstitel darauf, sondern nehmen das Land tatsächlich in Besitz, in-
dem sie es kerben und bearbeiten. Die Schaffung der Kolonie ist ein gesellschaft-
licher Gründungsakt, der den Anspruch der Likedeeler auf politische und rechtli-
che Unabhängigkeit, der auf dem Meer prekär bleibt, durch die Übersiedlung an
Land festigen soll. Aus einer maritimen Gemeinschaft soll eine legitime territo-
riale Macht werden. Die Anerkennung der politischen Autonomie der Likedeeler
wird durch den Tauschhandel mit dem Probst bestätigt. Der langfristige Erfolg
dieses Transformationsprozesses knüpft sich aber an den Erfolg der Kolonie.

Kolonie und Seefahrt: Der Widerspruch zwischen Land und
Meer

Ostfriesland scheint ein guter Ort für die Kolonie, da die politischen Verhältnisse
unübersichtlich und instabil sind. Zwar gilt hier das friesische Landrecht, auf das
Fontane mit der Erwähnung des Upstallsbooms verweist (L, 62), doch es herrscht
ein latenter Kriegszustand, der jederzeit in blutiger Fehde zu eskalieren droht.
Der Probst weist darauf hin: „Es ist ein eigen Land, dies Ostfriesische. Krieg aller
gegen alle. Euer Magister würde es uns in gutem Latein geben“ (L, 79).43 Die Ab-

2.

43 Der Zusatz spielt auf Thomas Hobbes’ bellum omnium contra omnes aus dem Leviathan
an. In der Übersetzung von Euchner: „Krieg eines jeden gegen jeden“, Hobbes: Leviathan,
S. 96. An anderer Stelle sagt Störtebeker zum Prior: „Es ist ein Krieg aller gegen alle. Der
ten Brooke ist gegen den Beninga und beide sind gegen den Allinga und den Cirksena und

270

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wesenheit einer konsolidierten Herrschaft über das Territorium bietet den Like-
deelern die Chance, mit geschickter Bündnispolitik und militärischer Stärke ihre
Vorstellungen von Gesellschaft durchsetzen zu können. Hier soll ein neues
„Reich, mit dem Himmel auf Erden, mit dem Mitleid, mit der Liebe“ (L, 73) ent-
stehen, das von Keno ten Brôke zunächst skeptisch beäugt wird.

Eine Möglichkeit, die Fontane aufzeigt, ist, dass Störtebeker durch die Heirat
mit Kenos Tochter dessen Erbe antreten könnte und die Likedeeler dann mit der
friesischen Bevölkerung verschmelzen würden. Als Admiral der Likedeeler und
friesischer Häuptling könnte Störtebeker die territoriale Herrschaft über das
Brockmerland festigen. Die Ehe würde den Anspruch auf politische Souveränität
dynastisch legitimieren. Der Hinweis auf den Upstallboom, der für die Autono-
mie und proto-demokratische Verfassung der friesischen Landgemeinden steht,
deutet die Nähe zwischen den Idealen der Likedeeler und der friesischen Rechts-
tradition an. In Ostfriesland gab es im 13. und 14. Jahrhundert keine Leibeigen-
schaft. Die Rechtsordnung wurde zu Pfingsten von gewählten Vertretern gemein-
sam gestaltet.44 Es gäbe damit die Möglichkeit, dass die Gesetze der Likedeeler,
oder zumindest einige Aspekte davon, auf diese Weise in das friesische Landrecht
übernommen werden könnten. In der friesischen Rechtstradition bekommen
Recht und die Freiheit der Friesen einen konkreten Ort zugewiesen, der – wie
Robin Hoods Versammlungsplatz im Wald – von alten Eichen gesäumt ist (vgl.
L, 62). Dass Naturzeichen wie Bäume als Zeugen eines Rechtsvertrags fungieren,
hat eine lange Tradition und betont den landgebundenen Charakter der sozialen
Ordnung.45 Dagegen erscheint das Meer in seiner Liquidität und Glätte als ein
Ordnung und Struktur auflösender Bereich.

Die utopischen Vorstellungen brauchen einen konkreten Ort, an dem sie ver-
wirklicht werden können. Foucault versteht eine Heterotopie als Verwirklichung
einer Utopie und bezeichnet das Schiff als „Heterotopie par excellence“.46 Es ist
der ganz andere Ort, an dem die Regeln des Lebens an Land aufgehoben werden
können. Obwohl bei Fontane das Piratenschiff auf dem Meer ein Ort ist, an dem
die Ideale der Likedeeler bereits praktiziert werden, reicht das nicht aus, um
Recht und Gesellschaft zu stiften. Das Schiff auf dem Meer ist ein ortloser Ort,
der nicht fest fixierbar ist, und bleibt bei Fontane damit ein Nirgendwo, eine

alle wieder sind gegen den Bremer Erzbischof und gegen euch“ (L, 71). Alle gegen alle ist
auch der Titel des Slime-Albums, auf dem der im ersten Kapitel erwähnte Song „Störtebe-
ker“ zu finden ist.

44 „Dies sind die Überküren aller Friesen. Erstens, daß sie einmal im Jahre am Dienstag in der
Pfingstwoche zu Upstalsbom zusammenkämen und daß man dort alle Rechte bespräche,
die die Friesen halten sollten. Wenn irgend jemand ein besseres (Recht) wüßte, sollte man
das weniger richtige aufgeben und das bessere befolgen.“ Wybren Jan Buma / Wilhelm
Ebel (Hg.): Das Emsiger Recht. Altfriesische Rechtsquellen. Texte und Übersetzungen, Bd.
3, Göttingen 1967, S. 97.

45 Vgl. Moser: Gespenst, S. 46–47.
46 Foucault: Von anderen Räumen, S. 327 (Hervorh. i. Orig.).

271

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Utopie im Wortsinn. Auch die Kolonie lässt sich laut Foucault als Heterotopie
beschreiben, in der utopische Vorstellungen umgesetzt werden können.47 Wäh-
rend das Schiff bei Foucault die Kolonie mit der Welt verbindet, tritt die Kolonie
in Die Likedeeler in einen Gegensatz zum Schiff. Fontane zitiert einen „alte[n]
Chronist[en]“: „Sie hatten keine Heimath als wie die Stelle wo sie rauben konn-
ten“ (L, 56). Doch Störtebeker möchte, „daß wir eine feste Stätte fänden, daß wir
wo heimisch würden“ (L, 83) bzw. „betont, daß er ruhebedürftig sei und eine
Friedensansiedelung wünsche“ (L, 66). Heimatlosigkeit und Raubgeschäft gehen
Hand in Hand. Erst die Gründung der Kolonie gibt eine Perspektive für ein
friedliches Leben. Der Himmel auf Erden kann nicht auf dem Meer realisiert
werden, sondern braucht festen Grund. Fontanes Text knüpft die Möglichkeit,
die Utopie zu verwirklichen und eine soziale Ordnung zu legitimieren, an das
Land. Das Gesetz der Likedeeler kann nur dann Recht werden, wenn auf einem
eigenen Territorium der Makel der seegebundenen Piraterie überwunden wird.
Erst an Land können sie an einem konkreten Ort adressiert und damit wirklich
vertragsfähig werden. Der Zusammenhang von Recht und Territorium zwingt die
Likedeeler an Land, da sie ansonsten der Rechtlosigkeit und Gewalt des Meeres
verhaftet bleiben. Die Transformation der Likedeeler von einer maritimen Exis-
tenzweise in eine landgebundene erscheint demnach als Prozess der Zivilisierung.

Der Fokus auf die Kolonie im Fragment macht die Möglichkeit und das Schei-
tern der Zivilisierung der Piraten zum zentralen und historisch bedeutenden The-
ma des Textes. Die Kolonie wird nicht nur als spezifische Form der Vergemein-
schaftung beschrieben, sondern auch präzise in der Topographie der Küstenregi-
on Ostfrieslands verortet:

[Der Prior] trat an einen größeren in der Mitte des Zimmers stehenden Tisch heran auf
dem Karten und Zeichnungen lagen, mehr bildliche Darstellungen als Karten, aber dazu
bestimmt als Karten zu dienen. / ‚Ihr werdet Euch ohne Mühe zurechtfinden‘ fuhr er
fort Euer Seemannsauge ist daran gewöhnt See und Land zu überschauen. Hier das
Meer und hier die Ems. Und hier die Ley weit ausbiegend ins Land bis auf Marienhafe
zu, hier liegt das Dorf und hier die Priorei und hier das Bollwerk dran Eure fünf Schiffe
liegen. Das Ufer diesseits fällt steil ab, aber drüben ist es flach und steigt erst allmählich
an bis es diesen Höhenrücken erreicht, einen breiten Geeststreifen, der bis an das Auri-
cher Moor läuft. Und dieser breite Geeststreifen mit seinem Abhang der schräg bis an
die Ley läuft, dieser Streifen, der drüben in Parallellinien mit Euren Schiffen läuft, so
daß Ihr von der Höhe her Euer Schiffseigenthum immer vor Augen und wie unter Ob-
hut habt, dieser Geeststreifen sei Euer. Da laßt Euch nieder. (L, 80)

Die kartographische Verortung der Kolonie darf nicht nur rein illustrativ verstan-
den werden. Eine Karte ordnet die Orte und setzt sie in Relation zueinander. Da-
mit präfiguriert der Zusammenhang von Karte und Ordnung den Zusammen-
hang von Territorium und Recht. Die Bedeutsamkeit des Ortes für die soziale
Ordnung der Kolonie als politisches Projekt wird damit hervorgehoben. Von den

47 Vgl. ebd., S. 326–327.

272

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Karten, die hier „mehr bildliche Darstellungen“ sind, heißt es in einer Variante,
dass sie als perspektivische Panoramen vom Kirchturm aus gezeichnet wurden (L,
71). Die Landschaft wird von einem ausgewählten Blickpunkt ‚malerisch‘ dar-
stellt und ihr fehlt der Abstraktionsgrad der modernen Kartographie. In Europa
gab es bis ins Spätmittelalter keine Vorstellung „von der realgeographischen Ab-
bildfähigkeit […] aus der Vogelschau, die wir mit heutigen realkartographischen
Begriffen wie Kartenprojektion, Längentreue oder Maßstäblichkeit verbinden.“48

Dennoch funktioniert die Karte des Priors im Verhältnis von geographischer
Wirklichkeit und kartographischer Darstellung. Auch wenn die Ley heute mittler-
weile verlandet ist, könnte die Position der Kolonie rekonstruiert werden. Fonta-
ne hat Marienhafe besucht und konnte sich einen genauen Eindruck der Gegend
verschaffen (vgl. L-K, 42). Er hatte bei der Beschreibung offensichtlich einen spe-
zifischen Ort im Kopf. Es handelt sich um einen realen Ort, der in einem kom-
plexen Verhältnis von Karte und Beschreibung literarisch fingiert und damit zu
einem imaginären Ort wird. Einerseits ist das Kartenbild selbst schon eine Imagi-
nation des realen Raumes, der durch dieses repräsentiert wird. Andererseits wird
die Karte vom Prior in eine topographische Beschreibung der realen ostfriesi-
schen Landschaft ‚übersetzt‘, da weder die Karte noch der von ihr repräsentierte
Raum im Text unmittelbar anschaulich sind. Die Beschreibung des Priors zieht
die von der Karte verbürgte außertextuelle Wirklichkeit in die Fiktion hinein,
wodurch die reale Topographie Ostfrieslands zur imaginären Topographie der fik-
tiven Likedeeler-Erzählung wird. Die Raumrepräsentation des Textes produziert
die Kolonie als einen gleichzeitig realen und imaginären Ort. Die utopische Ge-
meinschaft ist das Imaginäre des Textes, das in der irrealisierten geographischen
Wirklichkeit als historische Möglichkeit einer neuen sozialen Ordnung real wird.
Diese Möglichkeit einer rechtlichen Ordnung an Land, die in der Darstellung der
Kolonie ausgedrückt wird, tritt jedoch in Widerspruch zum gesetzlosen Meer.
Diese räumliche Konstellation kristallisiert sich in der Figur Störtebekers als Kon-
flikt zwischen Seefahrt und Sesshaftigkeit.

Das Leben an Land wird von Fontane als Idylle gezeichnet. So heißt es vom
Klostergarten im Kreuzgang: „Eine Ranke bewegte sich leise über ihm und über
die Blumenbeete fort flog ein Schmetterling“ (L, 81). Und Störtebeker präsentiert
sich ein

Ausblick auf den Flußarm und einen jenseits gelegenen Höhenzug, dessen Abhang hoch
in Haidekraut stand. Über die Höhenlinie hinaus in zum Theil phantastischen Formen
lagen Steine, sogenannte Findlinge, vielfach phantastisch übereinandergetürmt. All dies
zeigte sich zwischen den Masten der in der Ley liegenden / Flotille / Schiffe / durch, in
deren Reihefolge sich seit ihrer Ankunft nichts geändert hatte. […] Alle Arbeit ruhte,
von den Schiffsleuten war niemand sichtbar, nur vereinzelte hingen bequem in den
Strickleitern und sprachen wie’s schien mit Personen die am Bollwerk umherstanden

48 Thomas Eser: Über-Blick. Die kartographische Perspektive, in: Yasmin Doosry (Hg.): Von
oben gesehen. Die Vogelperspektive, Nürnberg 2014, S. 70–95, hier S. 71.

273

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber durch die Kirchhofsmauer verdeckt waren. Es war ein / reizendes / heiteres / Bild,
heiter und vor allem friedfertig. (L, 81)

In ihrer Unbeweglichkeit werden die Schiffe gleichsam zum Teil der Landschaft.
So wie die Ley, tief ins Land reichend, das Meer in den Hintergrund rücken lässt,
tritt der maritime Charakter der Schiffe zurück. Die Ruhe und Heiterkeit, die
von diesem Bild ausgeht, verdrängen die Unruhe und Gewalt des Meeres. Dieser
Widerspruch kommt in Störtebekers Gedanken zum Ausdruck, wenn er ange-
sichts dieses Anblicks über die konträren Vorstellungen zwischen ihm und seiner
Mannschaft sinniert:

während die Seinen in der Ley die hier weit in’s Land einschnitt, nur einen Schlupfwin-
kel sahen, und bei richtiger Zeit auch wieder ein Ausfallthor, richtete sich sein Auge auf
das Ufer gegenüber und er hing dem Wunsche nach seßhaft zu werden, sich drüben eine
Stätte zu bauen. Er hatte genug der Unruhe gehabt und er sehnte sich nach Ruhe. Das
Kriegshandwerk zur See, das sich Umherschlagen heute mit dem Meere und morgen mit
der Welt er war es müde. ‚Gottes Freund und aller Welt Feind‘ das war einer ihrer Sprü-
che gewesen. Aller Welt Feind das war richtig, aber Gottes Freund? Waren sie Gottes
Freund gewesen. Alles Messestiften es war nur Buße gewesen, nur Verlangen abzubüßen.
Er sehnte sich nach Ruhe, nicht an den Schiffen hing sein Auge, sondern an der Höhe
drüben auf der er sich eine Stätte bauen wollte. Nicht ein Unterschlupf oder Ausfallthor
sollte dieser stille Flußarm für ihn sein, eine Stätte des Friedens, er wollte sich hier
seßhaft machen. (L, 82)

Das „Kriegshandwerk zur See“ und das „Umherschlagen“ mit dem Meer und der
Welt stehen seinem Bedürfnis nach Ruhe und Sesshaftigkeit entgegen. Dieses Be-
dürfnis findet einen Ausdruck in Störtebekers Liebschaft mit Geta ten Brôke. Als
er von einem Besuch bei ihr durchs Auricher Moor nach Marienhafe zurückrei-
tet, heißt es:

Der Wind wehte vom Meere her aber nur schwach und trug nur leise das Rauschen des
Meeres herüber. Dann und wann war es ihm als säh er links ein Glitzern auf dem Wasser
das mußte die Ley sein und sein Auge suchte ob er seiner Schiffe ansichtig werde. Aber
er konnte ihrer nicht ansichtig werden und es war ihm lieb daß er sie nicht sah. Sie paß-
ten nicht in die Bilder, die vor seiner Seele standen. (L, 90)

Wird zuvor gesagt, dass sein Auge nicht an den Schiffen hing, so kann und will
er diese nun gar nicht mehr sehen. Das Meer und der Wind treten zurück, sie
bleiben leise und schwach. Das Moor, die Marsch, die Geest sind hingegen prä-
sent. Die erdige Gegenwart von Heim und Herd, von (mehr oder weniger) festem
Land weckt in ihm eine Sehnsucht, die der Sehnsucht nach dem Meer und der
Freiheit völlig entgegengesetzt ist: Sicherheit, Frieden, Stabilität. Deswegen will
er die Schiffe nicht sehen, die ihn an das erinnern, was er aufgeben will.

Die Frage ist, warum für seine Hinwendung zur Sesshaftigkeit die Gründung
der Kolonie allein nicht ausreicht, wird doch die Gründung der Kolonie als
Transformationsprozess beschrieben, in dem die Likedeeler ihre maritime Exis-
tenz nach und nach in eine terrane umwandeln: „Sie ziehen die Schiffe durch
das ‚Tief ‘ an Land; da lagern sie nun umgestülpt, aber ihre Flagge dazwischen.

274

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Leute richten sich ein in Holzhütten“ (L, 52). In diesem Entwurf für die No-
velle geschieht die Transformation der Likedeeler-Gemeinschaft ziemlich abrupt
und radikal, was sich sinnfällig im Umstülpen der Schiffe ausdrückt. Im Roman-
entwurf erscheint die „Übersiedlung von Bord an Land“ (L, 80) weniger als radi-
kaler Bruch. Störtebeker erklärt seinen Plan: „Ich denke, wir bleiben noch auf
den Schiffen. Und von den Schiffen aus besorgen wir den Bau. Meine Leute sind
rasch. Und eine Schifferstadt ist schnell da. Dann ziehen wir hinüber“ (L, 73).
Obwohl Störtebeker der Initiator und Vermittler des Projekts ist, beteiligt er sich
nicht unmittelbar am Übersiedlungsprozess, da er auf Einladung des Probstes in
die Abtei zieht. In zwei Zellen richtet er sich ein. Das versetzt ihn an einen Ort,
den Probst Ludger folgendermaßen beschreibt: „die Schiffe liegen euch wie zu
Füßen und sind unter eurem Auge und die Stadt, die entstehen soll, liegt vor
Euch. Die Boote liegen am Steg und mit ein paar Ruderschlägen seid ihr drüben“
(L, 73). Er nimmt eine exzeptionelle Stellung ein, die ihn vom alten wie vom
neuen Leben der Likedeeler trennt. Diese Trennung begünstigt seine Abwendung
von der Seefahrt, die in letzter Konsequenz zu einer Abkehr von den Likedeelern
wird und die Hinwendung zur häuslichen Existenz ankündigt. Die Ehe scheint
ihm der sprichwörtliche Hafen zu werden, von dem aus er nicht mehr ausfahren
mag. Während die Übersiedlung im Novellenentwurf radikaler erscheint, so
scheint im Romanentwurf das Motiv von Störtebekers Erschöpfung und Ruhebe-
dürftigkeit stärker durch. Im Plan für die Novelle klingt noch eine gegenläufige
Sehnsucht nach der Freiheit des Meeres an: „Er [Störtebeker] will an Land blei-
ben und als Keno’s Schwiegersohn die Erbschaft antreten. Am Hochzeitsabend
kommen auch die ‚Likedeeler‘ und singen ein Lied von alter Fahrt u. Herrlich-
keit, was auf alle einen mächtigen Eindruck macht. Auch auf Klaus und Hyma“
(L, 48).49 Hier deutet sich an, dass die friedlichen Zeiten an Land nicht dauerhaft
sind und Störtebeker eines Tages wieder auf das Meer hinausfahren wird: „Nur
von Zeit zu Zeit steigt er auf den Thurm und sieht das Meer. Entzücken. Hyma
ist dann immer traurig“ (L, 46). Dieser innere Konflikt Störtebekers wird auch als
Widerspruch zwischen ihm und seinen Genossen skizziert. Die Ruhe der Sesshaf-
tigkeit behagt den Seeleuten nicht: „Die Likedeeler werden unruhig“ (L, 46). Es
kommt zur Revolte: „Es geht nicht länger. Sie wollen ihn absetzen. Die Schiffe
verfaulen im Süßwasser. Er beruhigt sie“ (L, 48). Sesshaftigkeit wird mit Verfall
assoziiert. Die Schiffe müssen hinaus auf die salzige See, das ist ihre Bestim-
mung. So heißt es dann, als mit dem Tod des Kindes von Klaus und Hyma die
Wende eingeleitet wird: „Zu Schiff. Die alte Welt wieder. Es soll so sein Dieu le
veut“ (L, 46). Gott will es! Diese Losung der Kreuzfahrer bedeutet hier: Piraten
gehören aufs Meer.

49 Der Name von Störtebekers Frau verändert sich in den diversen Entwürfen. Zuerst heißt
sie Hyma, dann Theda und später Geta.

275

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie bereits vom Eindruck machenden „Lied von alter Fahrt u. Herrlichkeit“
(L, 48) antizipiert, wird deutlich, dass Sesshaftigkeit für die Likedeeler auf Dauer
nicht in Frage kommt. Überhaupt wird das In-See-Stechen ganz stark mit Lied
und Gesang in Verbindung gebracht: „Freudige Gesänge, daß es wieder hinaus-
geht. […] Was soll uns das Stillsitzen, das Faulsein. Ausfahrt am Ostersonntag“
(L, 67). In den Liedern der Likedeeler lässt sich das Meer erahnen, das in Fonta-
nes Fragment ansonsten seltsam abwesend ist. Fontane greift nicht nur auf das
Störtebekerlied zurück (vgl. L, 63–64),50 sondern listet auch eine Reihe von Lie-
dern auf, die die Likedeeler singen, darunter ein „Jubellied auf Sturm und See.
(Mit ‚See‘ als Refrain.)“ (L, 51). Ausgeführt hat er davon nur das Likedeeler-Lied,
das möglicherweise auch als „ihr Kriegs= und Freiheitslied“ dienen sollte und in
dem es programmatisch heißt: „Jedem Sein’s und like Deel / All in eins und like
Deel“ (L, 68). Fontanes Begeisterung für die Lyrik des Piratentums zeigt sich in
der frühen Ballade Der schwarze Korsar von 1844. Darin heißt es:

Er naht, der Korsar, er weckt das Meer, / Er segelt mit vollen Segeln daher; / Seine Stim-
me ist Donner, Nacht ist sein Haar, / So naht der Sturm, der schwarze Korsar. / Er
höhnt die Fregatte und jagt herbei, / Als ob er ein Sklavenhändler sei, / Und peitscht
über das schäumende Meer / Die schwarzen Wolken wie Neger einher.51

Hier findet sich in übersteigerter Form die Vorstellung vom Piraten als Naturge-
walt, die im Kapitel zum Störtebekerlied herausgearbeitet wurde. Mehr noch, als
den Piraten bloß mit Meer und Sturm gleichzusetzen, wird er in Fontanes Balla-
de gar zu deren Gebieter. Er ist der radikal Gesetzlose, der nicht einmal mehr
den Naturgesetzen gehorchen muss. Der Pirat ist hier eine diabolische Herrscher-
gestalt, die sich die Natur unterworfen hat. Als Souverän der urgewaltigen See
hat er sich aus der menschlichen Gesellschaft verabschiedet. Unaufhaltsam, zer-
störerisch bahnt er sich seinen Weg durch die Wogen und verschlingt dabei alles,
was ihm in die Quere kommt wie ein „Katarakt“.52 Die Störtebeker-Figur, die uns
im Fragment gegenübertritt, ist ganz anders, ein prosaischer Mensch voller Zwei-
fel und Schwächen. Aber was Störtebeker fehlt, ist eben auch schlicht: das Meer.
Während Fontane sich Notizen zur Topographie des Landes macht (vgl. L,
61-62) und die Kolonie präzise kartographisch verortet, fehlt eine solche Ausein-
andersetzung mit Schifffahrt und Meer fast vollständig. Das Meer wird als das
Andere, das Außen, in die romantisch verklärte Seefahrerlyrik verlagert. Die Pro-
sa der Erzählung sucht festen Grund.

In einer Passage, in der Störtebeker von einer Bußreise nach Verden zurück-
kehrt, wird eine Bootsfahrt beschrieben. Das Bild, das Fontane hier findet, ist
symptomatisch:

50 Er kannte Liliencrons Edition der Historischen Volkslieder (vgl. L-K, 42).
51 Theodor Fontane: Der schwarze Korsar, in: Fricke: Fontanes letztes Romanfragment, S. 10–

11, hier Str. 4–5.
52 Ebd., Str. 8.

276

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Er hofft die Flut ⌐und den Wind¬ richtig berechnen und glatt durchkommen zu kön-
nen. ⌐‚Wenn es mißglückt, so bleiben uns die Siele, da müssen wir dann die Fluth ab-
warten.‘¬ er irrt sich aber und als er bei Juist ist, überrascht ihn die Ebbe und er muß
sich in ein Siel in der Südwest=Ecke der Insel zurückziehen. Hier verbringen beide [er
und sein Begleiter Nickel Swartekopp] den Abend, (Sonnenuntergang) und beobachten,
während sie auf Deck sitzen, das eigenthümliche Treiben (Fische und Vögel) auf dem
trockengelegten und mit Wassertümpeln übersäten Watt. (L, 91)

Fontane wollte an dieser Stelle eine ausführliche Beschreibung des Watts einfü-
gen und es lässt sich erahnen, dass dies auf eine weitere Landschaftsbeschreibung
hinausgelaufen wäre. Da Fontane in seinem Werk allgemein Natur- und Land-
schaftsbeschreibungen wenig Beachtung schenkt,53 scheint es ihm in Bezug auf
die undifferenzierbare, ‚glatte‘ Oberfläche des Meers besonders schwer zu fallen.
Erst in dem Moment, als das Wasser abfließt, scheint Fontane in der Lage gewe-
sen zu sein, das Meer als Gegenstand, jenseits eines lyrischen Schwelgens, ästhe-
tisch erfassen zu können. Diese Stelle ist auch inhaltlich von entscheidender Be-
deutung, denn sie bereitet den Wendepunkt der Erzählung vor. Als Störtebeker
bei Juist im Watt festsitzt, beobachtet er, wie die Hanse-Flotte in die Ems ein-
fährt. Der Seefahrer, dem das Wasser unter dem Kiel weggezogen wurde, ist unfä-
hig, in die Ereignisse zu intervenieren und muss ohnmächtig mitansehen, wie die
Hanseflotte an ihm vorbeifährt. Deren Angriff auf die Brôke-Burg endet mit
dem Tod Getas. Dieses Ereignis gibt den Ausschlag dafür, dass Störtebeker wieder
das Kommando übernimmt und zu einem Rachefeldzug aufbricht. Es zeigt die
Unmöglichkeit der Seeräuber, sesshaft zu werden:

Er rief Goedeke Michel heran. / Ich dachte, ich hätte das Commando für alle Zeit in
deine Hände gelegt, ich wollte euch untreu werden, wollte mich hier niederlassen. Du
weißt was ich wollte, warum ich es wollte. Es war anders beschlossen. Ich nehme das
Commando wieder. Tritt unter die Leute und sag es. / Er sagte es und ein ungeheurer
Jubel brach aus. Jetzt trat auch ihr Oberhauptmann unter sie und sagte: Morgen in See.
Haben wir Glück, so holen wir die Hansischen ein. Weh ihnen. (L, 94)

Land und Sesshaftigkeit bieten keine Sicherheit. Tod und Gefahr kommen von
außen, über das Meer. Dorthinaus wird Störtebeker von seinem Rachedurst, ent-
gegen seines Wunsches nach Sesshaftigkeit, nun wieder gezwungen. Er kann dem
Kreislauf der Gewalt nicht entkommen und die Gewalt wird auf dem Meer veror-
tet. Dass die Hanse an Land angegriffen und die unschuldige Frau getötet hat, ist
besonders frevelhaft. Die Hanse respektiert weder das territoriale Recht, noch ist
sie moralisch gerecht, wie Störtebeker klarmacht, als er zu Probst Ludger spricht:
„An Keno haben sie Rache genommen, weil er mir, wie ihr, Land gegönnt und
ein Recht gegeben und mich aufgenommen in sein Haus“ (L, 93). Und als er sich
über Getas Tod ereifert: „Dies Krämervolk mit dem frommen Gesicht und der
Gerechtigkeit, war das Gerechtigkeit“ (L, 94). Mit der Enttäuschung darüber, dass

53 Vgl. Lambert A. Shears: Theodor Fontane as a Critic of the Novel, in: Publications of the
Modern Language Association of America (PMLA) 38.2, 1923, S. 389–400, hier S. 392.

277

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine Träume von Recht und Gerechtigkeit, von Sesshaftigkeit und häuslichem
Glück sich nicht erfüllen, verwandelt er sich wieder zurück in einen grimmigen
Piraten: „Und nun lag alles zurück und war gethan und ein Anderer, als er all
diese Tage gewesen war, trat wieder unter die Seinen. Da sind die Hansen; sie
oder wir, es sind Nußschalen und wir bohren sie in den Grund“ (L, 95). Die See-
schlacht selbst ist nicht ausgearbeitet, Fontane hat lediglich eine Beschreibung
der Hamburger Flotte notiert:

Widrige Winde hatten die hansische Flotille, meist Hamburger Schiffe, bei Helgoland
festgehalten und sie gehindert in die Elbe einzulaufen. Es waren 7 Schiffe, meist kleine-
re, aber ein großes, das die ‚bunte Kuh aus Flandern‘ hieß und von Simon Utrecht ge-
führt wurde. Der Hamburger Bürgermeister Schoke war mit an Bord. Es war gut be-
mannt mit Büchsenschützen und Arkebusiren und hatte vorn am Bug zwei mächtige
Hörner, um den Gegner niederzustoßen. (L, 96)

Das schlechte Wetter, das die Hamburger Flotte behindert, scheint Fontane aus
dem Störtebekerlied übernommen zu haben. Es gibt hier zwar geographische
Verweise, aber die Nordsee zwischen Helgoland und Elbmündung wird nicht
weiter topografisch beschrieben.

Die Bedeutsamkeit des maritimen Aspekts scheint von Fontane generell unter-
schätzt zu werden. So sagt Störtebeker, nachdem die Hanse Keno angegriffen,
aber sich nicht direkt gegen Marienhafe gewandt hat: „[S]ie haben es nicht ge-
wagt […] es auf einen Kampf mit uns ankommen zu lassen. Zu See sind sie gut,
aber zu Land sind sie schlecht“ (L, 93). Sicherlich sind die Hanseaten gute See-
fahrer, aber die Annahme, dass sie keine schlagkräftige Landstreitmacht zusam-
menstellen können, ist merkwürdig angesichts ihrer Erstürmung der Brôke-Burg
im Text und zudem historisch falsch. Im Krieg mit Dänemark 1367 bis 1370 hat-
ten sie „bewiesen, daß sie in der Lage waren, Kriegsflotten und Heere ins Gefecht
zu bringen.“54 Um 1400 lag der Sieg über die Dänen und die Eroberung und Zer-
störung Kopenhagens gerade einmal dreißig Jahre zurück und dieser Erfolg besie-
gelte den Aufstieg der Hanse zur nordeuropäischen Großmacht. Dies mag Fonta-
ne unbekannt gewesen sein, ansonsten hätte er Störtebeker, der seinen Gegner
genau kennt, diese Worte nicht in den Mund gelegt. Noch problematischer ist
die andere Seite von Störtebekers Annahme, die impliziert, dass die Überlegen-
heit der Likedeeler sich an Land zeige. Das Gegenteil ist der Fall. Als Vitalienbrü-
der waren sie Söldner zur See, keine Landsknechte. Ihre Stärke, durch die sie zeit-
weilig die Ostsee kontrollieren konnten, war ihre Unberechenbarkeit und Schlag-
kraft auf dem Meer. Auch an einer anderen Stelle scheinen ihre nautischen Fähig-
keiten von Fontane unterschätzt zu werden, wenn der Erzähler behauptet:

Wie weit und wohin die Likedeeler kamen ist schwer festzustellen, weil sie meist, na-
mentlich zuerst ohne Kenntnis und ohne Karte waren und selber nicht wußten, wie die
Lande hießen, die sie heimsuchten und plünderten. Ein Haufen der Likedeeler ging bis

54 Dollinger: Die Hanse, S. 101 (meine Hervorh., AJH).

278

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in den Biscayschen Meerbusen und die spanischen Küstengewässer und brachten von
daher Schätze mit (L, 56).

Tatsächlich ist es historisch korrekt, dass Kartographie und Navigation mit Kom-
passen zunächst in Südeuropa und im Mittelmeer verbreitet waren und nur lang-
sam ihren Weg nach Nordeuropa fanden.55 Aber diese Bemerkung steht im Wi-
derspruch zu der Szene, in der Störtebeker die Landkarte des Siedlungsgebiets
überblickt und der Prior auf seine Kenntnisse in Navigation und Kartographie
anspielt. Es gab durchaus etablierte Handelsrouten zwischen Süd- und Nordeu-
ropa und laut der Mannschaftsbeschreibung im Text setzen sich die Likedeeler
aus Seeleuten aus „aller Welt“ (L, 86) zusammen, u. a. aus Holländern, Englän-
dern, Skandinaviern, Schotten und „Mauren von der marokkanischen Küste, Sa-
rascenen von Sicilien“ (L, 51). Dafür, dass die letzten beiden Gruppen sich nicht
zufällig nach Nordeuropa verirrt haben, sondern eher auf den Fahrten der Like-
deeler nach Süden und ins Mittelmeer zur Mannschaft hinzugekommen sind,
lassen sich Hinweise finden in den Bemerkungen über ein geplündertes mauri-
sches Dorf (vgl. L, 64) und einen Aufenthalt Störtebekers in Rom (vgl. L, 70).
Dass es unmöglich ist festzustellen, wie weit die historischen Likedeeler tatsäch-
lich gereist sind, ist korrekt und liegt daran, dass sie keine schriftlichen Zeugnisse
hinterlassen haben. Doch anzunehmen, dass sie keine Kenntnisse davon hatten,
wo und in welchen Ländern sie sich befanden, unterschätzt die mittelalterliche
Seefahrt – handelte es sich doch dabei um Fahrten entlang der Küsten der ‚be-
kannten‘ Welt und nicht um Entdeckungsfahrten – und tritt konzeptuell in Wi-
derspruch zu den verstreuten Hinweisen im Fragment, die eine gegenteilige Ein-
schätzung nahelegen.56

Mit der friesischen Kolonie soll die Heimatlosigkeit permanent überwunden
und eine Utopie verwirklicht werden. Der Aufbau der Kolonie, das gemeinsame
Arbeiten und Feiern, die freundschaftliche Verbindung der Likedeeler mit den
bereits Ansässigen und das bunte Markttreiben repräsentieren die unrealisierte
Möglichkeit einer Gesellschaftsform, die im Strudel der politischen Ereignisse in
Feuer und Blut untergeht. Die Gewalt und der Tod auf dem Meer stehen im Wi-
derspruch zum friedvollen Landleben. Der Kriegszug der hansischen Flotte nach
Ostfriesland macht Störtebeker und den Likedeelern deutlich, dass sie dem

55 Ab dem 13. Jahrhundert können detaillierte Seekarten, sogenannte Portolankarten, nachge-
wiesen werden und einfachere Karten existierten schon länger, sind aber durch ihre Benut-
zung auf See nicht länger erhalten. Vgl. Helmut Minow: Portolankarten (I). Geschichte der
mittelalterlichen Seekarten, in: Géomatique Suisse 6, 2004, S. 372–377, hier S. 374. Magnet-
nadelkompasse wurden bereits ab dem späten 12. Jahrhundert eingesetzt (vgl. ebd., S. 377).
Nordeuropäische Seefahrer hingegen navigierten noch bis ins 16. Jahrhundert überwiegend
nach Lot und tradierten Segelanweisungen. Vgl. Uwe Schall: Navigation in hansischer Zeit,
in: Bracker u. a. (Hg.): Hanse, S. 775–778; vgl. auch Dollinger: Die Hanse, S. 192.

56 Sicherlich kann selbst ein dezidiert realistischer historischer Roman nicht unbedingt an den
Details der historischen Realität gemessen werden – zumal ein unfertiger, fragmentierter. Es
geht hier vielmehr drum, die inneren Widersprüche des Fragments aufzuzeigen.

279

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kampf auch an Land nicht entkommen können. Der Konflikt zwischen dem
Rechtsanspruch der Likedeeler, bzw. der Friesen, und jenem der Hanse macht
Frieden unmöglich, weil die politischen Interessen, die der jeweilige Anspruch le-
gitimieren soll, unvereinbar sind. Der Angriff der Hanse auf das friesische Terri-
torium greift nicht die Gesetzlosigkeit an, sondern ein konkurrierendes Rechts-
verständnis. Mit der entscheidenden Seeschlacht bei Helgoland wird ein politi-
scher Kampf, d. h. ein rechtlicher und territorialer Konflikt, auf dem Meer ausge-
tragen. Nur akzidentiell geht es dabei um die Beherrschung des Meeres. Die krie-
gerische Aktion der Hanse zerstört nicht direkt die Kolonie, aber indem sie ein
Angriff vom Meer aus auf das Land ist, spitzt sie den inneren Widerspruch des
Siedlungsprojekts zwischen Seefahrt und Sesshaftigkeit zu. Sie zwingt Störtebe-
ker die Entscheidung auf, erstere wieder aufzunehmen und letztere aufzugeben –
und es ist diese Entscheidung zum Angriff, die das Ende der Likedeeler einläutet.
Wenn die Likedeeler erneut auf die See hinausfahren, erwartet sie die kriegerische
Gewalt, die sie selber verkörpern, die aber diesmal ihr Ende besiegelt. Die Kolo-
nie scheitert daran, dass eine Synthese des Widerspruchs zwischen Seefahrt und
Sesshaftigkeit – im Gegensatz zur Hanse – nicht gelingt. Da es keine Möglichkeit
zu geben scheint, beides zu vereinen, wird schließlich beides unmöglich. In der
Erzählung scheitert die Zivilisierung der Piraten, weil sie nicht an Land bleiben
können. Der Verlauf der Handlung führt über den Landgang zurück auf das
Meer und schließlich zum Schafott.

Der Widerspruch zwischen Land und Meer ist im Fragment angelegt. Doch
Fontane scheint keinen Ansatz gefunden zu haben, diesen narrativ zu gestalten
und diese Spannung in die Einheit der Erzählung zu integrieren.57 Die Verdich-
tung der historischen Ereignisse auf einen bestimmen Abschnitt des Raums
bleibt unvollständig, weil auf die Seite der Kolonie, die des Landes, fokussiert
wird. Die andere Seite der Relation von Recht und Gesetzlosigkeit, das Meer,
wird in ihrer Bedeutung für die Piraten verkannt. Da das Meer nur als reiner Au-
ßenraum, als das gesetzlose Andere, erscheint, kann die historische Topologie
von Land und Meer nicht in eine erzählerische Konstellation gebracht werden,
die das mythische Material erfordert. Eine Topologie der Piraterie muss das Meer
miteinbeziehen. Von Seeräubern kann nicht ohne die See erzählt werden. Da es
Die Likedeeler nicht gelingt, einen Chronotopos zu etablieren, der die Handlung
der Erzählung organisiert und konkretisiert,58 kann sich das Sujet nicht entfalten.
Da Fontane keinen maritimen Roman schreiben wollte oder konnte, sondern
vom Scheitern einer Landkommune erzählen will, kehrt sich dieses Scheitern auf
der extratextuellen Ebene gegen die Erzählung. Um von der möglichen Transfor-
mation der Likedeeler und vom Scheitern der Kolonie zu erzählen, hätte Fonta-

57 Ob es bei einer vollständigen Ausarbeitung des Textes gelungen wäre, bleibt Spekulation.
58 Vgl. Bachtin: Chronotopos, S. 187–188.

280

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ne vom Meer erzählen müssen. Das Scheitern am Text erklärt sich so als Schei-
tern an der räumlichen Darstellung des Meeres.

Mythos, Geschichte und das Scheitern des utopischen Projekts

Die Kolonie der Likedeeler gründet sich auf die Prinzipien von Freiheit, Gleich-
heit und Solidarität. Dieser utopische Entwurf knüpft allerdings an christlich-mo-
ralische Vorstellungen an, nicht an die rationalen politischen Ideen der Aufklä-
rung. Statt ‚sozialdemokratischer Modernität‘ hat der soziale Protest der Likedee-
ler, der sich in einem christlichen Kommunismus ausdrückt, eher einen archai-
schen Charakter – in Übereinstimmung mit Hobsbawms Beurteilung des Sozial-
banditentums als vormodernes Phänomen. Entgegen seiner eigenen Vorstellung
von Modernität trifft Fontane den Geist der Utopie des ausgehenden Mittelalters
historisch adäquat. Das Imaginäre der utopischen Phantasie erhält in der fiktiven
Likedeeler-Kolonie eine Form, die als literarische Heterotopie in einen Gegensatz
zur feudalen Ordnung der weltlichen und geistlichen Fürstentümer und zur pa-
trizisch-bürgerlichen Ordnung der Handelsstädte tritt.

Trotz seiner zunehmenden Entfremdung vom preußischen Staat und seiner
Sympathie für die Opfer sozialer Ungerechtigkeit hielt Fontane an den aristokra-
tischen Werten der Vergangenheit fest, auch wenn er den Adel politisch nicht
vorbehaltlos unterstützte.59 Werte wie Loyalität und Unabhängigkeit waren für
Fontane Ausdruck menschlicher Größe und sind nicht exklusiv adligen Personen
vorbehalten, sondern verallgemeinerbare moralische Qualitäten.60 Auch wenn
Fontane Störtebeker selbst als ritterbürtig konzipiert, wird solch ein Geistesadel
von den Likedeelern standesunabhängig verkörpert. Die Figur des Friesenhäupt-
lings Keno gibt das positive Bild eines Adligen, der sich durch sein Ethos, nicht
durch seine Ahnentafel auszeichnet. Wenn Störtebeker als Kenos potentieller Er-
be auftritt, kann dies im Sinne einer solchen ethisch-meritokratischen Konzepti-
on von Adel verstanden werden. Obwohl die egalitäre Gemeinschaft der Likedee-
ler im Widerspruch zum Elitismus des Adels steht, treffen Sozialbanditen und
Adel im Kampf gegen gesellschaftliche Modernisierungstendenzen auf denselben
Feind: die aufstrebende bürgerliche Gesellschaft, die von den Kaufleuten der
Hanse repräsentiert wird. Als anti-bürgerlicher Impuls gegen den Handelskapita-
lismus61 wird der kommunistische Aspekt der Likedeeler mit vormodernen christ-
lichen und aristokratischen Idealen vereinbar. Während die privilegierte Stellung
des Adels dem Untergang geweiht ist, scheitert die Möglichkeit eines christlichen
Kommunismus der Ausgestoßenen bereits im Ansatz. Das Bürgertum, gestützt

3.

59 Vgl. Genschmer: A Study in Restraint, S. 270–272.
60 Vgl van der Zande: Fontane and the Study of History, S. 224–226.
61 Dies hat bei Fontane teilweise antisemitische Anklänge. Vgl. die Figur des jüdischen Händ-

lers Abram (L, 88–89). Vgl. auch van der Zande: Fontane and the Study of History, S. 225.

281

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf Handel und Merkantilismus, geht aus dieser Auseinandersetzung als Sieger
der Geschichte hervor.

Laut Genschmer hoffte Fontane auf eine Aussöhnung der gesellschaftlichen
Antagonismen.62 Lukács hat ausgeführt, wie Scott widerstrebende gesellschaftli-
che Tendenzen in seinen Figurenkonstellationen versöhnt.63 Fontane gelingt es
in Die Likedeeler nicht, einen Ausgleich zwischen den verschiedenen Strömun-
gen zu finden, weil er im Gegensatz zu Scott die Erzählung nicht als Vorge-
schichte der bürgerlichen Gesellschaft gestaltet, sondern sich in einer historischen
Sackgasse verliert. Während die bürgerliche Gesellschaft – zumal in Großbritan-
nien – zur Zeit der Entstehung von Ivanhoe um 1820 in voller Blüte stand,
zeichneten sich zu Fontanes Zeit in den 1890er Jahren die negativen Folgen der
Industrialisierung ab: die Proletarisierung der Bevölkerung, die mit einer Krise
des Liberalismus und der bürgerlichen Gesellschaft einherging. Die formale Ge-
staltung von Ivanhoe, in der Scott die gesellschaftlichen Widersprüche auflöst, ist
getragen von einem bürgerlich-liberalen Fortschrittsgedanken, dessen Fundament
zu Fontanes Zeit bereits in Auflösung begriffen war. Die Möglichkeit, soziale
Einheit in der formalen Einheit des literarischen Werks darzustellen, war Fontane
versperrt. Die Widersprüche der gesellschaftlichen Realität traten Ende des 19.
Jahrhunderts stärker ins Bewusstsein und verlangten nach neuen Formen der äs-
thetischen Gestaltung.

Helmut Richter meint, dass Fontane „das mit dem Aufstieg der Arbeiterbewe-
gung immer brisanter werdende Thema einer radikalen sozialen Umgestaltung
aufgreifen und zur Diskussion stellen“ wollte.64 Das Problem der modernen Ge-
sellschaft, das in den sozialrevolutionären Bestrebungen des 19. Jahrhunderts
zum Ausdruck kommt, lässt sich jedoch nicht ohne Weiteres durch den christli-
chen Utopismus des späten Mittelalters erfassen. Die Gleichsetzung der Sozialde-
mokratie als Phänomen der industriellen Moderne mit den utopisch-häretischen
Vorstellungen der Likedeeler ist ahistorisch.65 Der in Die Likedeeler konzipierte
Konflikt zwischen egalitären Sozialbanditen und bürgerlichen Kaufleuten wird
gelöst durch die vollständige Zerschlagung der ersteren. Der utopische Geist, der
die Verwirklichung der Ideale von Freiheit und Gleichheit fordert, geht historisch

62 Vgl. Genschmer: A Study in Restraint, S. 272.
63 Vgl. Lukács: Der historische Roman, S. 44. Der Ausgleich zwischen Robin Hood und Kö-

nig Richard in Ivanhoe hat das gezeigt.
64 Helmut Richter: Jugenderfahrung im Alterswerk Theodor Fontanes, in: Jahrbuch der

Raabe-Gesellschaft 35, 1994, S. 115–146, hier S. 125.
65 Auch wenn es durchaus religiös-mystische Strömungen in der sozialistischen Arbeiterbewe-

gung gab. Vgl. z. B. Wilhelm Weitling: Das Evangelium eines armen Sünders, in: Thilo
Ramm (Hg.): Der Frühsozialismus. Quellentexte, Stuttgart 21968, S. 402–442. Der religiöse
Utopismus konnte sich allerdings nicht gegen die dezidiert modernen und atheistischen
Hauptströmungen von Anarchismus und Marxismus durchsetzen.

282

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über ins bürgerliche Lager, um sich gegen die Privilegien des Adels zu wenden.66

Nach der Niederlage der Revolution von 1848 blieb die liberale Utopie der bür-
gerlichen Nation in Deutschland ein unvollendetes Projekt und regredierte nach
1871 zum preußischen Obrigkeitsstaat. Die moderne sozialistische Bewegung
hingegen trat das Erbe des revolutionären Liberalismus an, dessen unverwirklich-
te Versprechen von Freiheit, Gleichheit und Solidarität sie aufgriff. Fontanes
oberflächlicher Bezug auf dieselben Ideale verkennt die historischen Brüche der
gesellschaftlichen Entwicklung in den fünf Jahrhunderten zwischen 1400
und 1900. Die Verbindung zwischen der Sozialdemokratie und dem christlichen
Kommunismus der Likedeeler kann also höchstens metaphorisch, nicht histo-
risch sein. Doch der historische Roman erhält seine Relevanz nicht aus der Trans-
plantation zeitgenössischer Konflikte in historische Kostümierung,67 sondern aus
der Gestaltung des Vergangenen als Vorgeschichte der Gegenwart. Fontanes Dik-
tum, dass alles schon einmal dagewesen sei (vgl. L-K, 43), verkennt, dass nicht
die Aktualität der geschichtlichen Konflikte und der historische Ausdruck trans-
historischer Probleme das Entscheidende sind, sondern die von diesen Konflik-
ten angehäuften und ungelösten Probleme, die in die Gegenwart reichen. Anstatt
Geschichte als sedimentierte Erfahrung zu vergegenwärtigen, versucht Fontane,
zeitgenössische Probleme als universale menschliche Erfahrung in die Likedeeler-
Erzählung zu projizieren. Dass Fontane für sein Projekt eines historischen Ro-
mans auf einen Mythos zurückgreift, wird dadurch verständlich, da die mythi-
sche Erzählung solch eine transhistorische Bedeutsamkeit zu verbürgen scheint.

Fontane möchte den Mythos und dessen universelle Bedeutsamkeit bewahren
und gleichzeitig die besondere historische Situation einfangen. Anders als Scott,
der Robin Hood vom Rand der Erzählung in die mythische Phantasie zurück-
schickt, steht bei Fontane die mythische Figur im Mittelpunkt. Während Scott
den Mythos von Robin Hood der historisch-realistischen Romanform unterwirft,
will Fontane umgekehrt den historischen Realismus in den Dienst des Mythos
stellen. Dazu muss er sich durch den Mythos hindurch einen Weg zur prosai-
schen Realität des Helden bahnen und lässt Störtebeker über sein Verhältnis zu
seiner mythischen persona räsonieren:

Das mit dem Zunamen, bei dem man mich nennt ist eine Thorheit. Ich bin kein Becher-
stürzer, ich bin nüchtern in meinem Thun, maßvoll beim Wein und hasse Völlerei. Die
Sage hat mich damit umsponnen und stattet mich mit allerlei Thorheit aus, um einen
Zauberer aus mir zu machen. Ich kann eine Kette wie einen Faden zerreißen, so heißt es
in den Spinnstuben und bin gefeit gegen Hieb und Stich. Es ist Thorheit. Ich habe kei-
nen Pakt mit der Hölle gemacht. Ich bin ein Christ und schätze nichts höher als diese
Kapsel mit einem Splitter vom Heiligen Vincenz. Aber ich lasse das Volk reden man

66 Fontane hatte als junger Liberaler die Revolution von 1848 zunächst unterstützt, schreckte
aber zurück vor der revolutionären Gewalt. Vgl. Genschmer: A Study in Restraint, S. 265–
266.

67 Vgl. van der Zande: Fontane and the Study of History, S. 226.

283

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann es nicht ändern und ist auch nicht klug es ändern zu wollen, denn unser Ansehen
ruht auf dem, was das Volk von uns glaubt. (L, 75)

In Störtebekers „man kann es nicht ändern“ steckt die Ahnung, dass die Arbeit
am Mythos diesem nicht durch historische Korrektur entkommen kann. Dass
dem Mythos nicht zu entkommen ist, zeigt sich im geplanten Ende des frühen
Novellenentwurfs: „Das Gespenst, das in Marienhafe umgeht. / Das ist Klaus
Störtebeker, der in Marienhafe umgeht. / Aber durch die Welt geht das Gespenst
der Likedeeler“ (L, 49). Dieser Schluss verweist aber nicht nur auf die Tradierung
des Mythos, sondern auch auf den berühmten ersten Satz des Kommunistischen
Manifests:68 „Ein Gespenst geht um in Europa – das Gespenst des Kommunis-
mus.“69 Die Brücke zwischen Mythos und Kommunismus, die in Die Likedeeler
geschlagen wird, trägt jedoch nicht. Die Gründung der Kolonie als Aufhebung
des Kriegszustandes und seiner Transformation in Gesellschaft, legitimiert durch
territoriale Souveränität, kann keine genealogische Kontinuität zwischen mythi-
scher Vergangenheit und moderner Politik etablieren. Da sich der Kriegszustand
im bürgerlichen Staat in anderer Form, als Politik und als Kampf um Rechte fort-
setzt, findet die sozialistische Arbeiterbewegung ihre Organisationsformen in
Parteien und Gewerkschaften, nicht in Banden von Gesetzlosen. Der Zusammen-
hang von vormodernen Likedeelern und modernen Sozialrevolutionären bei
Fontane ist nicht historisch, sondern allegorisch. Der Widerspruch zwischen My-
thos und historischem Realismus, dessen Auflösung Fontane anstrebt, wird nicht
erreicht. Die Aneignung des Mythos im Kontext einer historisch-realistischen Er-
zählung (wie in Scotts Ivanhoe) gelingt Fontane nicht, da er zu sehr an dessen
Verwendung als Allegorie (wie in seinen frühen Balladen) haften bleibt. Fontanes
Rezeption des Mythos als Allegorie universaler menschlicher Erfahrung soll aber
nicht nur als bloß ahistorisch kritisiert werden. Walter Benjamin hat darauf hin-
gewiesen, dass eine Allegorie nicht nur das Besondere als ein Exempel des Allge-
meinen, sondern auch Geschichte im Moment ihres Erstarrens zeigt.70 Das Un-
zeitige, Leidvolle und Verfehlte der Geschichte verdichtet sich in der Allegorie.71

Die historische Regression in der Allegorese des Mythos nachzuvollziehen, be-
deutet, das Problem der Geschichte als ungelöste Frage aufzuwerfen. Das Rätsel
der „Geschichte als Leidensgeschichte der Welt“,72 das auch die Fontane’sche Al-
legorie aufgibt, löst sich von der Behauptung einer allgemein menschlichen Na-
tur, die dem Kampf gegen Ungerechtigkeit von den Likedeelern bis zur Sozialde-
mokratie universelle Gültigkeit unterstellt. Die Historizität des Mythos bleibt
opak, doch im Moment der Rezeption, Benjamins „Jetztzeit“,73 blitzt das auf,

68 Vgl. dazu auch Müller-Seidel: Soziale Romankunst, S. 428.
69 MEW 4, S. 461.
70 Vgl. Benjamin: GS I.1, S. 338–344.
71 Vgl. ebd., S. 343.
72 Ebd.
73 Benjamin: GS I.2, S. 704.

284

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was im Mythos historisch unabgegolten ist: die Präsenz der gesellschaftlichen Ge-
walt. Insofern Die Likedeeler eine Allegorie auf die Sozialdemokratie darstellt,
können zwar nicht die konkreten Probleme einer historischen Gesellschaft erfas-
sen werden, wohl aber das Problem der Geschichte als „eine[r] einzige[n] Kata-
strophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft“.74 Allein dadurch bewahrt
Fontanes unvollendetes Werk seine Relevanz.

So wie der Mythos von Fontane aufgegriffen wird, lässt dieser sich nicht als
dialektisches Bild aufschließen, in dem eine historisch-räumliche Konstellation
zum Ausdruck kommt. Die Erzählung gibt keinen Aufschluss über Geschichte als
Selbstverständigung einer Gegenwart mit dem Vergangenen, weil der historische
Chronotopos unvollständig bleibt, wie an der fehlenden erzählerischen Ausge-
staltung des Meeres gezeigt wurde. Darin wird noch einmal der Unterschied zwi-
schen Ivanhoe und Die Likedeeler deutlich. In Ivanhoe verdichtet sich die histo-
rische Zeit im mythischen Greenwood, indem Wald und Gesellschaft in Bezie-
hung zueinander gesetzt werden. Der mythische Raum erschließt den histori-
schen Chronotopos, weil er realistisch in die Erfahrung eines gesellschaftlichen
Entwicklungsprozesses eingebettet wird. Ivanhoe entflieht dem Mythos nicht,
sondern stellt sich ihm, indem er davon erzählt, wie sich historische Erfahrung
im Mythos als kulturellem Gedächtnis kristallisiert. Fontane versucht den My-
thos zu bewahren, indem er versucht, ihm in der Narration zu entfliehen. An-
statt den Mythos Störtebeker in seiner Eigenlogik ernst zu nehmen, will er ihn
historistisch erklären. Doch der mythische Held überwältigt den historischen
Realismus. Der historische Chrontopos gerät aus dem Blick, weil das Meer als
mythischer Raum der Gesetzlosigkeit außen vor bleibt. Die historische Wirklich-
keit der Gesellschaft soll literarisch realistisch gestaltet werden, aber der mythi-
sche Raum des Meeres bildet ein Gegenmodell, das sich sowohl der territorialen
Rechtsordnung der Gesellschaft als auch der realistischen Beschreibung zu entzie-
hen scheint. Fontane gelang es offensichtlich nicht, die Erinnerung an das Meer
als mythischem Raum der Gesetzlosigkeit in die realistische Erzählung zu inte-
grieren, um damit den Mythos von Störtebeker in eine neue Form zu überführen
und als Vorgeschichte der Moderne künstlerisch greifbar zu machen. Sein Ver-
such einer Synthese von Mythos und Realismus scheiterte. Thomas Mann meint,
dass Fontane die Arbeit an dem Text aufgegeben habe, weil er einsehen musste,
dass der Plan zu ehrgeizig gewesen sei (vgl. L-K, 44). Die Analyse des Fragments
lässt die Vermutung zu, dass der Plan nicht einfach nur zu ehrgeizig war, sondern
der konzeptionelle Ansatz die Verwirklichung des Plans unmöglich gemacht hat.

74 Ebd., S. 697.

285

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Freiheit des Meeres und die sozialistische
Piratenutopie in Willi Bredels Die
Vitalienbrüder

Der politische Aktivist Willi Bredel – Mitglied der Kommunistischen Partei
Deutschlands (KPD) und des Bundes der proletarisch-revolutionären Schriftstel-
ler (BPRS) – interpretiert in seinem Roman Die Vitalienbrüder den Störtebeker-
Mythos im Kontext des spätmittelalterlichen Klassenantagonismus.1 Störtebeker
wird in die Tradition der kommunistischen Arbeiterbewegung integriert. Bredels
Roman entstand 1940 in Moskau während seiner Emigration aus Nazideutsch-
land und wurde schließlich 1950 in der Deutschen Demokratischen Republik
(DDR) publiziert. Die Vitalienbrüder diente als Vorlage für KuBas (Kurt Barthel)
Erhebung des Seeräubers zum offiziellen Volkshelden der DDR, die in den
Störtebekerfestspielen auf Rügen umgesetzt wurde.2 Der als Jugendbuch konzi-
pierte sozialistische Abenteuerroman wurde später auch in den Lehrplan des
Deutschunterrichts in der DDR aufgenommen3 und wird bis heute aufgelegt.4
Da es sich bei Die Vitalienbrüder um einen sozialistischen Jugendroman handelt,
ist die Stellung von Bredels Text in der Störtebeker-Tradition ähnlich zu jener
von Treases Bows Against the Barons in Bezug auf Robin Hood. In beiden Tex-
ten werden die Grausamkeit und Ungerechtigkeit der feudalen Gesellschaftsord-
nung geschildert und die Gesetzlosen entwickeln in beiden Fällen aus ihrem
Kampf gegen die Herrschenden ein sozialrevolutionäres Programm. Ebenso wie
Trease beginnt Bredel die Erzählung damit, dass als Protagonist ein Waisenjunge
eingeführt wird, der sich selbstständig in der Welt zurechtfinden muss und dem
Lesepublikum als Identifikationsfigur dienen kann. Während es sich beim Halb-
waisen Dickon in Bows um einen Mitstreiter Robin Hoods handelt, der in den
Strudel der Ereignisse hineingerät, entwickelt sich Bredels Vollwaise Klaus im
Laufe der Handlung zur mythischen Figur Störtebeker. Die Rolle des Jugendli-

XIV.

1 Willi Bredel: Die Vitalienbrüder, in: ders.: Erzählungen I (Gesammelte Werke in Einzelaus-
gaben 10), Berlin/Weimar 1966, S. 5–166. Auf den Text wird in der Folge mit der Sigle „V,
Seitenzahl“ verwiesen.

2 Vgl. KuBa (Kurt Barthel): Klaus Störtebeker. Dramatische Ballade in sechs Episoden, einem
Vorspiel und einem Nachspiel, Leipzig 1959. Vgl. Lucas Jenni: Klaus Störtebeker und sein
Mythos in der DDR. Eine Analyse anhand der beiden Texte Die Vitalienbrüder von Willi
Bredel und Klaus Störtebeker von KuBa, Diplomarbeit, Universität Wien 2008, auf: othes.u
nivie.ac.at/1016/1/2008-08-19_9917757.pdf, 28. April 2017, S. 2.

3 Vgl. Rüdiger Steinlein u. a. (Hg.): Handbuch zur Kinder- und Jugendliteratur. SBZ/DDR.
Von 1945 bis 1990, Stuttgart 2006, Sp. 1010.

4 Vgl. Willi Bredel: Die Vitalienbrüder. Ein Störtebeker-Roman, Rostock 102001. Diese Ausga-
be weicht allerdings vom Text der Werkausgabe erheblich ab. Sätze wurden umgestellt und
Wörter ergänzt oder verändert, was an einigen Stellen völlig neue Bedeutungen schafft, z. B.
wenn auf Seite 37 statt vom „urchristlichen“ (V, 13) vom „unchristlichen“ Kommunismus
die Rede ist.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen, der dem Tod entkommt, um die Geschichte weiter zu tragen, übernimmt
bei Bredel die Figur Kinderbass. Trotz einiger Unterschiede zeigt sich, dass das
Muster der Abenteuerliteratur für Kinder und Jugendliche, das Trease 1934 eta-
blierte, von Bredel aufgegriffen wurde. Aufgrund der weiten Verbreitung von
Bows in der sozialistischen Arbeiterbewegung und der Tatsache, dass die deut-
sche Übersetzung in Moskau publiziert wurde, kann angenommen werden, dass
Bredel Treases Text kannte. In einem Brief an seinen Verleger bezieht sich Bredel
zudem explizit auf Fontanes Likedeeler.5 Durch Fontane sieht er seine realisti-
sche Poetik legitimiert, die der geschichtlichen Überlieferung als Teil der herr-
schenden Historiographie misstraut und „weder in der Fabel noch in jeder Ein-
zelheit die Wahrheit des Details“ darzustellen sucht, sondern „in großen Zügen
die historische Wahrheit, die sozialen Spannungen und Kämpfe jener Zeit“ zum
Ausdruck bringen möchte.6 Bredel selbst formuliert seinen pädagogischen An-
spruch folgendermaßen: „ein historischer Roman [ist] kein Lehrbuch im Schul-
sinne. Der Autor eines historischen Romans will ein Stück Vergangenheit neu be-
leben und seinen Zeitgenossen nahebringen.“7 In Bredels Text sollen auf unter-
haltsame Weise die sozialen Konflikte des späten Mittelalters im Sinne einer
marxistischen Geschichtsphilosophie vermittelt werden: Geschichte aller bisheri-
gen Gesellschaft als Geschichte von Klassenkämpfen.8 Der pädagogische Zweck
zeigt sich darin, dass der Erzähler in Die Vitalienbrüder kommentierend Partei
ergreift für die Unterdrückten und den Widerstand der Piraten gegen soziale Un-
gerechtigkeit legitimiert. Indem Bredel den Realismus Fontanes mit dem theore-
tischen Ansatz des historischen Materialismus kombiniert und den literarischen
Text zudem einem erzieherischen Zweck unterstellt, folgt er dem kunstpoliti-
schen Dogma des sozialistischen Realismus, das von Andrej Ždanov, Mitglied
des Zentralkomitees (ZK) der Kommunistischen Partei der Sowjetunion (KPd-
SU), auf dem 1. Allunionskongress der Sowjetschriftsteller 1934 ausgegeben wur-
de.9 Bredel war als führendes Mitglied im BPRS, als zeitweiliger Leiter der deut-
schen Sektion der Internationalen Vereinigung revolutionärer Schriftsteller
(IVRS) und als Redakteur der Zeitschrift Das Wort an den kulturpolitischen De-
batten innerhalb der Linken in der späten Weimarer Republik und während des
Exils beteiligt. Scharf kritisierte Georg Lukács 1931 in der vom BPRS herausgege-

5 Vgl. Willi Bredel: Ein Brief des Autors an seinen Verleger, in: V, 213–214, hier 213.
6 Ebd., S. 214.
7 Ebd.
8 Vgl. MEW 4, S. 462.
9 „Dabei muss wahrheitsgetreue und historisch konkrete künstlerische Darstellung mit der

Aufgabe verbunden werden, die werktätigen Menschen im Geiste des Sozialismus ideolo-
gisch umzuformen und zu erziehen. Das ist die Methode, die wir in der schönen Literatur
und in der Literaturkritik als Methode des sozialistischen Realismus bezeichnen.“ Andrej
Ždanov: Die Sowjetliteratur, die ideenreichste und fortschrittlichste Literatur der Welt, in:
Hans-Jürgen Schmitt und Godehard Schramm (Hg.): Sozialistische Realismuskonzeptionen.
Dokumente zum 1. Allunionskongress der Sowjetschriftsteller, Frankfurt am Main 1974,
S. 43–50, hier S. 47.

288

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


benen Zeitschrift Linkskurve Bredels literarisches Frühwerk, die Romane Maschi-
nenfabrik N. & K. und Rosenhofstraße. Lukács warf Bredel eine zu journalisti-
sche Erzählweise und eine mangelnde Gestaltung der Psychologie der Figuren
und ihrer Beziehungen vor. Die Handlung bleibe unverbunden ein bloßes Ske-
lett und der epische Rahmen der Komposition trete in einen Widerspruch zur
Sprache der Berichterstattung. Anstatt diese Form zu einer radikalen Montage-
technik zuzuspitzen,10 empfiehlt Lukács eine Besinnung auf den traditionellen,
realistischen Entwicklungsroman.11 Dem Maschinendreher und literarischen Au-
todidakten Bredel war die künstlerische Unzulänglichkeit seiner proletarischen
Literatur bewusst.12 Er nahm sich Lukács’ Kritik zu Herzen und betrachtete sie
als konstruktive Anregung, sich als Erzähler zu beweisen.13 Während der Expres-
sionismus-Realismus-Debatte 1937/38 in der Exilzeitschrift Das Wort war es wie-
derum Lukács, der vehement eine Besinnung auf die realistische Tradition im
Dienste des Sozialismus einforderte. Bredel, der sich als Redakteur der Zeitschrift
in der öffentlichen Debatte zurückhielt, stimmte zwar weitgehend mit Lukács
überein, sah sich aber als Vermittler zum Lager um Bertolt Brecht und Ernst
Bloch, das sich für die Ausdrucksformen der Avantgarde einsetzte. Bredel mahn-
te an, dass es nicht nur darum gehe, für den sozialistischen Realismus einzutre-
ten, sondern es angesichts des Kampfes gegen den Faschismus gelte, künstlerische
Freiheit zu verteidigen.14 In diesem Kontext der Auseinandersetzungen um anti-
faschistische Kulturpolitik, proletarische Literatur und eine adäquate sozialisti-
sche Kunst ist Bredels Vitalienbrüder entstanden. Bredel hat ganz bewusst den
Weg des sozialistischen Realismus eingeschlagen und der Roman ist der Versuch,
diesen als ästhetisches Gestaltungsprinzip und als ideologisch-pädagogische Auf-
gabe zu verwirklichen.

Der gebürtige Hamburger Bredel war Ende der 1920er Jahre selbst zur See ge-
fahren.15 Dies kommt dem Vitalienbrüder-Roman zugute. Im Gegensatz zu Fon-
tane verfügt er über genug nautische Kenntnisse, um realistisch von der Schiff-
fahrt zu erzählen. So gelingt es ihm auch, die Atmosphäre an Bord eines Schiffes

10 Diese wurde in avantgardistischen Strömungen dieser Zeit, z. B. von Alfred Döblin und
Bertolt Brecht, forciert.

11 Zu Lukács’ Kritik an Bredels Frühwerk vgl. Helga Gallas: Marxistische Literaturtheorie.
Kontroversen im Bund proletarisch-revolutionärer Schriftsteller, Neuwied/Berlin 1971,
S. 119–126.

12 „Gewiß diese Literatur hat noch Mängel und Schwächen. Ihr haftet noch eine trockene
Sprache an. Form und Gestaltung sind noch recht ungenügend. Wer als Ästhet an diese Bü-
cher herantritt, wird unbefriedigt sein. Und doch sind diese Bücher unerhört wichtig, sie
stellen ohne Frage einen Aufschwung der proletarischen Literatur dar.“
Willi Bredel, 25. August 1934. In: Schmitt / Schramm (Hg.): Sozialistische Realismuskon-
zeptionen, S. 214–219, hier S. 217.

13 Vgl. Dieter Schiller: Der Traum von Hitlers Sturz. Studien zur deutschen Exilliteratur
1933–1945, Frankfurt am Main 2010, S. 285.

14 Vgl. ebd., S. 407–408.
15 Vgl. Rolf Richter: Willi Bredel. Ein deutscher Weg im 20. Jahrhundert, Rostock 1998, S. 18.

289

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf dem Meer glaubwürdig festzuhalten. Dennoch hat Bredels Vitalienbrüder
bislang wenig Aufmerksamkeit in der Forschung gefunden. Es finden sich ver-
streute Anmerkungen in verschiedenen Abhandlungen zur Kinder- und Jugendli-
teratur in der DDR. So schreibt Marianne Lange, der Roman habe „zur Profilie-
rung des historischen Genres der sozialistischen Kinderliteratur beigetragen.“16

Auch Ingmar Dreher widmet Bredels Werk einen Absatz, in dem er die „huma-
nistische Aktivierung des Lesers“ hervorhebt.17 Neben diesen Anthologien aus
der DDR ist sechzehn Jahre nach der Wiedervereinigung ein Handbuch zur Kin-
der- und Jugendliteratur erschienen, das in seinem lexikalischen Teil einen kurzen
Artikel über Die Vitalienbrüder enthält.18 In Rolf Richters Bredel-Biographie fin-
det sich ein Abschnitt zum Roman im Kontext der antifaschistischen Exillitera-
tur.19 Eine Arbeit, die sich ausführlich mit Bredels Text, jenseits der Beschäfti-
gung mit Kinder- und Jugendliteratur, auseinandersetzt, ist die Diplomarbeit von
Lucas Jenni. Jenni interessiert sich für die Adaptation des Störtebeker-Mythos in
der DDR, beschreibt jedoch nur, inwieweit der Mythos so umgeformt wurde,
dass er der ideologischen Auffassung eines sozialistischen Volkshelden entspricht.
Diesen ideologischen Ballast macht Jenni dem Text zum Vorwurf, um den
Schluss daraus zu ziehen, dass der Mythos Störtebekers dadurch „verfälscht“ wer-
de.20 Dem von der sozialistischen Kunstpolitik „gewünschte[n] sozialrevolutionä-
re[n] Bild des Vitalierhauptmanns und seiner Bande“ hält Jenni einen authenti-
schen „Sagenschatz“ gegenüber.21 Die Dynamik der mythischen Tradierung wird
dabei vernachlässigt. Eine mythische Erzählung kann nicht auf einen angeblich
authentischen Grundmythos reduziert werden. Die Modifizierung verschiedener
narrativer Elemente macht den Mythos nicht falsch, sondern ist Teil der mythi-
schen Variationsfähigkeit. Da eine mythische Erzählung schon immer in einem
produktiven Rezeptionszusammenhang steht, gibt es keinen authentischen, rich-
tigen Mythos. Anstatt ein moralisches Urteil zu fällen, soll im Folgenden gezeigt
werden, welche Vorstellung der Vergangenheit in dem von Bredel aus der Erzähl-
tradition destillierten politischen Mythos zum Ausdruck kommt: Wie wird der
von Bredel postulierte Klassenantagonismus in Hinblick auf die räumliche Kon-
frontation von Schiff und Stadt, Meer und Land gestaltet?

16 Marianne Lange: Zur Entwicklung der Epik, in: Friedel Wallesch (Hg.): Sozialistische Kin-
der- und Jugendliteratur der DDR. Ein Abriß zur Entwicklung von 1945 bis 1975, Berlin
1977, S. 84–230, hier S. 157.

17 Ingmar Dreher: Das deutsche sozialistische Literaturerbe, in: Christian Emmrich (Hg.): Li-
teratur für Kinder und Jugendliche in der DDR, Berlin 1981, S. 103–124, hier S. 123.

18 Vgl. Steinlein u. a. (Hg.): Handbuch, Sp. 1009–1010.
19 Vgl. Richter: Willi Bredel, S. 58–61.
20 Jenni: Störtebeker und sein Mythos, S. 117. Vgl. ebd., S. 120.
21 Ebd., S. 59.

290

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Allgemeiner Kriegszustand: Herrschaft und Ungerechtigkeit an
Land und auf See

Der Roman eröffnet mit dem ersten Satz: „Gier, Falschheit und Grausamkeit re-
gierten“ (V, 5). Darauf folgte eine Beschreibung des katholischen Totalitarismus
und der Brutalität des Feudalismus: „Das ‚Heilige Offiz‘ verbrannte, räderte,
köpfte in allen Ländern Europas Abtrünnige, Ketzer, rottete Völker aus, die an
der Unfehlbarkeit des Papstes zu zweifeln wagten“ (V, 5). Und:

Fürsten und Ritter drangen brandschatzend in die Dörfer und raubten. Sie überfielen
die Kaufleute auf den Landstraßen, brachen in die aufblühenden Städte, sengten und
mordeten; ihr einziger Beweggrund hieß: Beute machen. […] Und um ihre Räuberrech-
te zu schützen, schufen die adligen Herren ein geheimes Gericht; wer sich gegen ihre
Willkür auflehnte, verfiel der Feme, die nur Freispruch oder Tod durch das Schwert
kannte (V, 6).

Diese Einleitung in die Erzählung setzt den Ton. Antijüdische Pogrome, brutale
Bestrafungen, das Elend und die Ohnmacht der Armen führen im Laufe der Er-
zählung ständig die Gewalt und Ungerechtigkeit der mittelalterlichen Gesell-
schaft vor Augen. Dem wird die Parteinahme für die ausgebeutete und geschun-
dene Bevölkerung entgegensetzt. Dies geschieht häufig durch Einschübe, in de-
nen der Erzähler selbst Stellung nimmt, wird aber auch von Figuren wie Wigbold
oder am Beginn der Erzählung von Josephus ausgedrückt. Josephus nimmt die
Rolle eines häretischen Agitators ein: „Wo er glaubte, gefahrlos ein offenes Wort
wagen zu können, zeterte er über die Habsucht der Pfaffen und die Verderbtheit
in den Klöstern“ (V, 8). Über die Kreuzzüge urteilt er: „In Wahrheit wollten die
reichen Kaufleute neue Handelswege finden und die mächtigen Herren neue
Länder erobern“ (V, 10). Er schimpft über „unsere Herren Raubritter und alle die
Mächtigen im Land, die nur an ihre Bereicherung und an die Erweiterung ihrer
Macht denken und die das arme Volk belügen und ausplündern“ (V, 11). Von Jo-
sephus hört Klaus zum ersten Mal von der Idee des „Kommunismus der urchrist-
lichen Gemeinden“ (V, 13), die mit der Losung „Frieden und Liebe allen Men-
schenbrüdern!“ (V, 13) eine utopische Perspektive gegen die soziale Realität eröff-
net.

Recht als Instrument der Herrschaftspraxis wird wiederholt thematisiert. Acht
Prozesse werden beschrieben oder erwähnt – wovon sechs mit einer Hinrichtung
enden. Die Frage des Rechts ist für die Erzählung zentral, weil das Recht die
Möglichkeit suggeriert, ein Mittel zur Durchsetzung von Gerechtigkeit sein zu
können. Es zeigt sich aber bald, dass von dem herrschenden Rechtssystem keine
Gerechtigkeit zu erwarten ist. Im ersten Prozess, den Klaus als Fischerknecht auf
Schonen miterlebt, wird einem Neunzehnjährigen, der einem Kollegen während
eines Kneipenstreits einen Krug an den Kopf geworfen hat, die Hand abgehackt.
Hier zeigt sich zwar, dass die Vögte „nach lübschem Recht mit barbarischer
Strenge Ordnung“ halten (V, 28), doch die Schuld des Verurteilten ist unbestreit-

1.

291

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bar. Beim zweiten Prozess handelt es sich allerdings um eine Intrige gegen die
Oldermänner der Fischer, denen der Vogt Wulveken Wulflam einen Diebstahl
anhängt, um ihren Lohn für sich selbst einzubehalten. Klaus, der beobachtet hat,
wie die Männer des Vogts das Diebesgut in der Hütte der Oldermänner platzier-
ten, wird von Wulflam angedroht, selbst in Ketten geworfen zu werden, sollte er
sich weiter dazu äußern. Klaus muss hilflos mit ansehen, wie die fälschlich Be-
zichtigten ausgepeitscht werden und dem angeblichen Anführer ein Auge ausge-
stochen wird (vgl. V, 35–36). Dies ist eine Schlüsselszene, da hier nicht nur die
Feindschaft zwischen Klaus und Wulveken ihren Ausgangspunkt nimmt, sondern
auch, weil deutlich wird, dass die Herrschenden das Recht zu ihren Gunsten beu-
gen und gar nicht an Gerechtigkeit interessiert sind. Wulveken Wulflam ist die
Verkörperung der zu Beginn postulierten herrschenden „Gier, Falschheit und
Grausamkeit“ (V, 5).

Im Handbuch heißt es, Bredels Bewertung der mittelalterlichen Strafpraxis sei
von einem modernen Blick geprägt.22 Diese Einschätzung greift jedoch zu kurz,
da keineswegs die Strafpraxis an sich im Vordergrund steht. Bredel stellt vielmehr
das Problem des Rechts, das in der Strafpraxis anschaulich wird, als Form legiti-
mer Gewalt überhaupt in Frage. Neben den Bestrafungen werden die Verfahrens-
weise und die Gefühle und Intentionen der involvierten Personen beschrieben.
Es soll keinesfalls bloß Empörung über die Brutalität der Bestrafung evoziert
werden. Vielmehr liegt es Bredel daran, die Diskrepanz zwischen Recht und Ge-
rechtigkeit herauszuarbeiten. Dies zeigt sich in einer Episode während der Han-
delsfahrt nach Nowgorod. Vetter Hein wird der Prozess gemacht, weil er Dröse in
Notwehr getötet hat. Der Schiffsälteste Stuwe unterschlägt ein entlastendes Be-
weisstück und macht eine falsche Aussage, wodurch dem Schiffsmeister Henryk
nichts Anderes übrig bleibt, als Hein zum Tode zu verurteilen. Auf Klaus’ Ent-
rüstung entgegnet Hein: „Der Schiffsmeister, Klaus, spricht Recht, wie er nach
dem, was bewiesen ist, sprechen muß“ (V, 73). Obwohl er das Verfahren an Bord
nach formalen Kriterien ordnungsgemäß geführt hat, weiß der Schiffsmeister,
dass Recht und Gerechtigkeit nicht zusammenfallen:

Sie hoben ihre Gläser, und der Schiffsmeister rief: ‚Auf die Gerechtigkeit! Trinken wir
auf die Gerechtigkeit! Denn ohne sie geht die Welt zugrunde!‘ […] ‚Schiffsmeister‘, sag-
te Sven, ‚ich werde Beweise schaffen, daß Stuwe ein Schurke ist.‘ ‚Nur Stuwe?‘ erwiderte
der Schiffsmeister und rief: ‚Trinken wir auf die Gerechtigkeit!‘ Und sie tranken (V, 76–
77).

22 Vgl. Steinlein u. a.: Handbuch, Sp. 1009–1010. Die im Roman geschilderten antijüdischen
Pogrome werden ungeheuerlicherweise unter die Strafverfahren subsumiert, bei denen reli-
giöse und rassistische Ressentiments angeblich keine große Rolle gespielt hätten. Auch
wenn der mittelalterliche Antijudaismus ein vom rassischen Antisemitismus der Moderne
verschiedene Phänomen ist, muss die Umdeutung der Lynchjustiz des Mobs in ein Straf-
verfahren als Rationalisierung des Judenhasses verstanden werden.

292

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Henryk weiß zwar, dass die Welt ohne Gerechtigkeit zugrunde geht und dass Stu-
we nicht der einzige Schurke ist, der einer gerechten Strafe entkommt, doch er
hat keinerlei Hoffnung, dass sich daran etwas ändert und betäubt seine Verzweif-
lung in Zynismus und Alkohol. Klaus hingegen fragt sich: „Können denn diese
Großen ungestraft jedes Verbrechen begehen? Gab es denn keine Gerechtigkeit?
Mußten sich alle wehrlos ihrer Tyrannei unterordnen?“ (V, 77). Er gibt sich nicht
mit hoffnungslosen Trinksprüchen und frommen Reden23 zufrieden, sondern
nimmt die Aufgabe, für Gerechtigkeit zu sorgen, selbst in die Hand, nachdem er
von der Hinrichtung Hermann Hosangs durch die Intrige der Wulflams erfährt.
Klaus hat gelernt, dass das Recht nicht nur von den Mächtigen gebeugt und als
Werkzeug für das eigene Interesse benutzt wird, sondern auch, dass die rein for-
male Anwendung des Gesetzes keine Gerechtigkeit bringt. Die gesamte Gesell-
schaft erscheint daher gesetzlos; das wirkliche Recht ist das des Stärkeren. Bredel
wird nicht müde, dies zu wiederholen: „Der Stärkere hatte immer recht, der
Schwächere immer unrecht. Man schlug sich tapfer, und der Sieger köpfte den
Besiegten“ (V, 27). Die herrschenden Verhältnisse des Landes setzen sich fort auf
dem Meer. Die Herrschaft der Patrizier und die Gesetze der Hansestädte repro-
duzieren sich im Schiffsrecht und in der sozialen Ordnung an Bord der Handels-
schiffe. Das Schiff bildet also zunächst keinen vom Rest der Gesellschaft völlig
losgelösten Ort, weil die Schiffe den Autoritäten unterstellt sind, die auch an
Land die Macht haben. Magister Wigbold weist darauf hin,

daß die ungeschriebenen Gesetze, die auf dem Meere galten, denen auf dem Lande
durchaus gleich waren. Es gab Herren und Knechte; die einen befahlen, die anderen hat-
ten zu gehorchen. Und die Herren rissen den Hauptteil der Beute an sich, die Knechte
mußten sich mit weit weniger begnügen (V, 125).

Da die Herrschenden Räuber und Mörder sind, werden im Gegenzug die Piraten
legitimiert, noch bevor Klaus selbst zu einem wird. Es wird davon erzählt, dass
viele Adlige Piraterie betrieben (vgl. V, 27) und in einem historischen Exkurs
heißt es später:

Freilich gab es auch einige nichtadelige Piraten auf dem Meere, die erbitterte Feinde so-
wohl der Patrizier wie der Feudalherren waren und auf eigne Faust und Gefahren Frei-
beuterei betrieben. Es waren zumeist Schiffsführer und Schiffsleute, die gegen ihre Her-
ren, die Kaufleute, gemeutert hatten und nun ein freies, wildes Seeräuberleben führten
und vom Kapern lebten, die aber auch, wenn sie sich stark genug fühlten und wohl auch
zuweilen im geheimen Einvernehmen mit Zunftbürgern und Stadtarmen standen, in
Städte einfielen und die Kaufleute und reichen Bürger brandschatzten und auf die Art
die Zunftbürger rächten. Piraterie war damals durchaus nichts Unehrenhaftes oder auch
nur Verbotenes: Fürsten, Bischöfe, Könige bedienten sich der Piraten als Landsknechte
und trieben selber See- und Landraub. Der Schwächere mußte bluten. Macht ging vor
Recht. Sowenig es ein einheitliches Reich gab, sowenig auch ein einheitliches Recht.
Und der Kaiser, der Ordnung und Recht herzustellen gehabt hätte, hatte im Süden und

23 Der Schiffspfarrer versucht, über die Ungerechtigkeit hinweg zu trösten mit dem Kommen-
tar: „Gott wird die Schuldigen erkennen und die Unschuldigen erlösen!“ (V, 76).

293

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Italien und mit den rebellischen Feudalfürsten genug zu schaffen, um das Reich not-
dürftig zusammenzuhalten – der rauhe Norden war auf sich selbst angewiesen (V, 49–
50).

Wiederholt werden die Mächtigen als räuberisch und gesetzlos beschrieben. Die-
se Wiederholungen sind nicht einfach nur redundant. Bredel benutzt Wiederho-
lung als rhetorisches Mittel so häufig, dass es naheliegt, ihren Zweck im pädago-
gischen Auftrag des Textes zu sehen. Es handelt sich nicht um schlechten Stil,
sondern um eine didaktische Methode. Indem dieselben Punkte in unterschiedli-
chen Kontexten wiederholt werden, können sie besser memoriert werden, was
den Lerneffekt beim Publikum verstärkt. Das zeigt sich auch in dem folgenden
Abschnitt, in dem eine Brücke vom Erzählerkommentar zur Handlung geschla-
gen wird:

Im dünnbesiedelten Norden jedoch, wo die Städte erst zu wachsen begannen und wo
keinerlei staatliche Einheit bestand, regierte das Faustrecht, schalteten und walteten die
großen und kleinen weltlichen und kirchlichen Machthaber nach ihrem Gutdünken.
Kühne Rebellen, die sich empörten, allen Gefahren zum Trotz sich gegen die ohne
Recht und Gesetz Herrschenden auflehnten, blieben im Norden vereinzelt. Sie wurden
zwar heimlich bewundert von den unterdrückten Volksmassen, aber nicht tatkräftig von
ihnen unterstützt. Und diese Rebellen, die sich gegen eine unüberwindlich scheinende
Macht erhoben, sich vor der Verfolgung der Mächtigen ihrer Zeit wehrten, waren ge-
zwungen, selber erbarmungslos vorzugehen. Die Folge war ein grausamer, entmensch-
lichter Kleinkrieg. Besiegten wurden die Augen ausgestochen oder die Hände abgeschla-
gen. Sie wurden in dunkle, kalte Steinverliese geworfen, zu Tode gefoltert, gerädert oder
auf Scheiterhaufen verbrannt. Wer sich davor schützen wollte, durfte nicht auf Recht
und Gerechtigkeit zählen, sondern mußte sich selber helfen und sich einzig und allein
auf sein Schwert verlassen. Klaus Störtebeker hatte zum Schwert gegriffen, und im
Kampf gegen die Grausamkeit der Wölfe unter den Menschen kannte auch er keine
Barmherzigkeit. Wo er seine Feinde in die Gewalt bekam, ließ er das Schwert reden.
Doch niemals tötete er besitzlose Seeleute oder freiheitlich denkende Zunftbrüder (V,
85-86).

Wieder wird die norddeutsche Küstenregion als eine gesetzlose Gegend beschrie-
ben, in der die staatliche Autorität abwesend ist und das Recht des Stärkeren
herrscht. Gesetzlosigkeit ist nicht nur oder in erster Linie auf dem Meer zu fin-
den, sondern erstreckt sich weit darüber hinaus. Raub und Piraterie werden als
allgemein übliche Praxis der Zeit betrachtet. Das Argument, dass Raub und Mord
keineswegs verboten gewesen seien, weil die Herrschenden sich ihrer bedienten,
ist allerdings ein Fehlschluss. Es gab in der Tat ein feudales Rechtssystem, das die
sozialen Beziehungen regelte, wie diverse mittelalterliche Gesetzestexte belegen,
und Bredel erwähnt selbst das ‚lübsche Recht‘ (vgl. V, 28), also die von der Stadt
Lübeck erlassene Rechtsordnung. Es gab diverse Landrechte in den fürstlichen
Territorien, die Stadtordnungen, das Kirchenrecht in geistlich beherrschten Ge-

294

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bieten und das kaiserliche Reichsgesetz.24 Selbst wenn de facto ein Zustand der
Gesetzlosigkeit geherrscht haben mag, galten de jure die diversen Rechtsordnun-
gen. Dieses Recht mag als willkürliches Herrschaftsinstrument erscheinen und es
gab weder eine horizontale Gewaltenteilung noch eine effektive, zentrale staatli-
che Autorität, die dem Recht hätte Geltung verschaffen können. Aber das heißt
nicht, dass keine Gesetze existierten.

Die Schwäche der kaiserlichen Macht dezentralisiert die Gewalt. Partikulare
Herrschaften stehen in ihren Rechtsansprüchen in Konkurrenz zueinander. Aus
diesen Konflikten resultieren Fehden und militärische Auseinandersetzungen.
Der Willkür des einzelnen Herrschers wurden durch die Konkurrenz der Herr-
schenden untereinander gewaltsame Grenzen gesetzt, die durch Friedensverträge
zum Gesetz wurden. Bredels Hinweis darauf, dass Macht vor Recht gehe, kann
als Bestätigung von Schmitts These verstanden werden, dass Souverän ist, wer
über den Ausnahmezustand bestimmt, d. h. das Recht durch Gewalt aufheben
kann.25 Der Punkt, der dabei jedoch übersehen wird, ist das intrikate Verhältnis
von Recht und Gewalt. Recht ist nicht einfach die Abwesenheit von Gewalt, son-
dern ihre Institutionalisierung. Wie Foucault dargelegt hat, ist der Krieg nicht
nur die Aufhebung des Rechts, sondern ein „Transmitter, der es ermöglicht, von
einem Rechtssystem zu einem anderen überzugehen.“26 Dadurch setzt sich je-
doch der Krieg im Recht fort und das Recht wird zu einem Instrument des politi-
schen Kampfes. Für Bredel, der das Recht emphatisch an den Begriff der Gerech-
tigkeit bindet, ist die herrschende Ordnung „ohne Recht und Gesetz“ (V, 85) –
bloße gesetzlose, willkürliche Gewalt. Da unter den Bedingungen des Faustrechts
der Sieger immer recht habe, ist dies für Bredel kein richtiges Recht, wobei er ver-
kennt, dass alles Recht immer schon die Institutionalisierung der aus dem Faust-
recht resultierenden Gewalt ist. So kann Bredel vorgeworfen werden, was Marx
den Liberalen vorwirft: „Sie vergessen nur, dass auch das Faustrecht ein Recht ist,
und dass das Recht des Stärkeren unter anderer Form im ‚Rechtsstaat‘ fortlebt.“27

Worauf Bredel hinaus will, ist freilich die Tatsache, dass den Mächtigen, mögen
sie sich auch untereinander bekriegen und Verträge zur Begrenzung der Gewalt
abschließen, in ihrer Willkür gegenüber den Beherrschten kaum eine Grenze ge-
setzt ist. Für die Unterdrückten beginnt der Ausnahmezustand nicht erst mit der
Aufhebung des Rechts, sondern ist die Regel, insofern die Herrschaft des Rechts
eine Funktionsweise der Gewalt ist.28 Von Bredel wird dies als Krieg gegen die

24 Territorial gebundene Rechtsordnungen entwickelten sich aus den älteren Stammesrechten
im 12. Jahrhundert. Seit dem 13. Jahrhundert wurden diese als Gewohnheitsrecht tradier-
ten Regeln in sogenannten ‚Rechtspiegeln‘ schriftlich fixiert, die dann die Geltung von Ge-
setzen hatten. Vgl. Hans Schlosser: Neuere Europäische Rechtsgeschichte. Privat- und Straf-
recht vom Mittelalter bis zur Moderne, München 32017, S. 40–42, S. 47.

25 Vgl. Schmitt: Politische Theologie, S. 13.
26 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 187.
27 MEW 13, S. 620.
28 Vgl. Benjamin: GS I.2, S. 697.

295

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Masse der einfachen Bevölkerung dargestellt, in dem die juristische Form ledig-
lich eine Legitimierung von Raub und Gewalt darstellt. Dennoch ist es ein Un-
terschied, ob Herrschaft rechtlich vermittelt oder durch unmittelbare Gewalt aus-
geübt wird. Das wird deutlich an Wulflams Rechtsbeugung in Schonen. Er raubt
den Lohn der Oldermänner nicht einfach, sondern nutzt den formalen Weg des
Rechts, um seinen Raub zu legitimieren. Das ist zwar illegal, zeigt aber, dass es
durchaus zwei voneinander geschiedene Sphären gibt. Die Gewalt wird formal
vermittelt. Gäbe es überhaupt kein Gesetz, müsste Wulflam diesen Umweg nicht
gehen. Im Endeffekt bleibt es dennoch Zwang, der durchgesetzt wird und an der
Drohung, die Wulflam gegen Klaus ausspricht, als dieser die Unschuld der Ol-
dermänner bezeugen will, blitzt die willkürliche und unmittelbar physische Ge-
walt hinter dem Recht hervor. In dieser Szene stellt Bredel die Funktionsweise
des Rechts und seinen Zusammenhang mit gesellschaftlicher Gewalt hellsichtiger
dar als in den Erzählerkommentaren zur allgemeinen historischen Situation.
Auch wenn das Recht als vermittelte, begrenzte Gewalt und der Krieg als unmit-
telbare, unbegrenzte Gewalt keine reinen Gegensätze sind, fallen sie dennoch
nicht in eins.

Klaus erlebt, wie sich im und mit dem Recht jederzeit der Kriegszustand arti-
kulieren kann. Es gibt keine Garantien und damit keine keine Rechtssicherheit.
Das Einzige, worauf man sich verlassen kann, ist die eigene Kraft und die Fähig-
keit, selbst Gewalt anzuwenden. So heißt es von Störtebeker:

Auch er war einmal ein Lamm gewesen, das jener Wolf mit einem Biß hätte zerreißen
können. Diesem Schicksal war er aus eigener Kraft entgangen, damit dem ärgsten aller
Übel, dem feigen Ertragen von Unrecht. Wer von den Panzerfäusten der Ritter und Pa-
trizier nicht zerschmettert werden wollte, mußte selber seine Fäuste panzern… Einmal
hatte er zu einem Unrecht geschwiegen. Noch heute schämte er sich dessen. Hosang, der
Kaufherr, vernachlässigte sein Schwert; er glaubte an Recht und Gerechtigkeit. Dieser
Aberglaube ist verhängnisvoller als jener, den die Pfaffen lehren. Der eigenen Kraft ver-
trauen und sein eigenes Recht erkämpfen, nur das hat Bestand. Klaus Störtebeker war
ein Mann geworden, der gelernt hatte, daß leben ‚kämpfen‘ hieß. Auf dem Meer war er
herangewachsen, in ständigem Kampf. Hier war’s nicht anders zugegangen als auf dem
Lande, in den Städten, in den Dörfern. Man mußte stark sein. Lebte man unter Wölfen,
mußte man ein Tiger sein. Das war Störtebekers Lebensphilosophie (V, 116–117).

Das eigene Recht zu erkämpfen bedeutet, die eigene Gewalt zu benutzen, um
den Kriegszustand zu aktualisieren, durch den ein neues Recht geschaffen wer-
den kann. Die Hobbessche Unterwerfung unter die Souveränität im Angesicht
der menschlichen Wölfe wird verworfen, da es keinen vereinigten Gesellschafts-
körper gibt, der sich einer gemeinsamen Souveränität unterstellen könnte – der
Kaiser kommt, wie es dargestellt wird, für diese Rolle nicht in Frage. Die Lösung
des Konflikts kann nicht funktionieren, wie sie im Fall Robin Hoods in der Gest
und in Ivanhoe mit der Anerkennung des gerechten Königs als Souverän be-
schrieben wird. Die offene Gewalt hält den Kriegszustand in der Gesellschaft
ständig präsent. Auf dem Meer ist es nicht anders als an Land und in den Städ-

296

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten. Kampf ist der Modus der menschlichen Existenz. Angesichts der gesellschaft-
lichen Unterdrückung heißt es: „Ein freies und fröhliches Leben kennen nur
Fürsten, Pfaffen und Piraten“ (V, 86). Sie alle setzen sich über das Recht hinweg,
anstatt sich ihm zu unterwerfen. Da die weltlichen und geistlichen Herren Räu-
ber und Piraten sind, können sich die Piraten auch als „Herren des Meeres“ (V,
139) fühlen. Die Freiheit der Piraten resultiert aus ihrer Fähigkeit, Gewalt anzu-
wenden und sich damit von der Gewalt und dem Gesetz der Herrschenden zu
befreien. Die Gesetzlosigkeit der Piraten ist ein Spiegel der gewalttätigen Verhält-
nisse. Die Gewalt der herrschenden Verhältnisse legitimiert die Gegengewalt der
rebellischen Piraten. Sie zahlen die erlittene Ungerechtigkeit mit gleicher Münze
zurück. Sie sind die Rächer des Volkes und edle Räuber, die „[m]anchem armen
Schlucker […] mit vollen Händen von ihrer Beute [schenkten]“ (V, 86). In Ab-
grenzung zu den adligen Räubern werden die „plebejischen Freibeuter“ (V, 101)
konsequent als Sozialbanditen ausgestaltet. Als solche verkehren die Piraten die
Ungerechtigkeit der herrschenden Gewalt in gerechte Gewalt. Dies wird mit der
Meuterei als Wendepunkt der Handlung deutlich.

Nach der erfolgreichen Meuterei wird Stuwe von Klaus, der das Kommando
übernommen hat, wegen seines Meineids im Prozess gegen Vetter Hein ange-
klagt. Klaus tritt als Ankläger, Zeuge und Richter auf. Stuwe leugnet zwar nicht
seine Schuld, aber er gesteht auch nicht.29 Dass Stuwe zum Tode verurteilt wird,
erscheint gerecht, weil die Leserinnen und Leser wissen, dass er das Beweisstück
entfernt und eine falsche Zeugenaussage gemacht hat. Die Meuterer übernehmen
das traditionelle Schiffsrecht, wenn Klaus bekannt gibt: „Wir wollen nach Schiffs-
brauch das Urteil sprechen“ (V, 80). Dennoch ist es ist nicht die Rechtmäßigkeit
des Gerichtsverfahrens, das Gerechtigkeit hervorbringt, sondern die vom aukto-
rialen Erzähler verbürgte Wahrheit der Schuld, ebenso wie die vom Erzähler ver-
bürgte Wahrheit der Unschuld ein Urteil als ungerecht erscheinen lässt. An dieser
absoluten Wahrheit hat Klaus teil, so dass er in all seinem Handeln als gerecht
erscheint, auch wenn es seinen Gefährten nicht immer verständlich ist (vgl. V,
79). Die Meuterei ist das Zentralereignis des Romans – nicht nur, weil durch sie
der junge Abenteurer Klaus zum Piraten Störtebeker wird. Ihr geht der Prozess
gegen Vetter Hein unmittelbar voraus und der Prozess gegen Stuwe ist ihre direk-
te Konsequenz. Die Ungerechtigkeit des ersten Prozesses an Bord wird durch den

29 Stuwe antwortet auf alle Fragen mit einem trotzigen „Cui bono!“ (V, 80–81). Dieser krimi-
nalistische Begriff fragt danach, wem eine Tat nutzt und es stellt sich tatsächlich die Frage,
was es Stuwe nutzt, das Beweisstück, die Waffe des Angreifers, ins Meer zu werfen. Es lässt
sich spekulieren, dass er sich ausrechnet, durch Heins Verurteilung in der Hierarchie an
Bord aufzusteigen und die Position des Waffenmeisters übernehmen zu können. Dieses
Motiv wird allerdings in der Erzählung nicht deutlich und hier verpasst es Bredel in der
Tat, was Lukács schon an seinen frühen Werken kritisiert hat, die Psychologie der Figur
nachvollziehbar zu gestalten. Stuwe erscheint so bloß unergründlich bösartig und wenn der
Ausdruck cui bono nicht einfach eine leere Phrase sein soll, mit der er sich einen Anstrich
von Gelehrsamkeit gibt, dann lässt sich allenfalls sagen, dass die Meuterei und seine Verur-
teilung letztlich Klaus nutzen, der das Kommando an Bord an sich reißt.

297

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zweiten korrigiert. Das wiederholt sich im Prozess gegen Wulveken Wulflam in
Wisby, mit dem das Unrecht, das dieser den Oldermännern im Prozess in Scho-
nen angetan hat, ebenfalls korrigiert wird. Die beiden Gerichtsprozesse nach der
Meuterei verkehren die Ungerechtigkeit der beiden Prozesse vor der Meuterei in
Gerechtigkeit. Die Meuterei erhält dadurch den Charakter eines revolutionären
Aktes, mit dem Gerechtigkeit in der Welt durchgesetzt wird. Die Verfahren gegen
Stuwe und Wulflam und deren Hinrichtungen haben beide den Charakter von
Schauprozessen. Sie sind revolutionäre Racheaktionen, die letztlich nicht weni-
ger willkürlich sind als die Rechtspraxis der Herrschenden, in denen aber die
neue Gerechtigkeit für alle sichtbar werden soll. Dass der abgeschlagene Kopf
Wulflams am Bugspriet befestigt wird, verkündet nicht nur Störtebekers persönli-
chen Triumph, sondern markiert das Ende der alten Ordnung (vgl. V, 115).30 Ge-
rechtigkeit wird allerdings nicht durch die Korrektheit des Verfahrens oder durch
die Berufung auf bessere Rechtszwecke hervorgebracht. Die hergebrachte Rechts-
praxis wird einfach übernommen. Es reicht, dass die Unterdrückten sich bewaff-
nen und der Wahrheit eines intuitiven Gerechtigkeitsempfindens Ausdruck ver-
leihen. Die Gewaltförmigkeit des Rechts wird als gegeben hingenommen. Nicht
die Gewalt des Rechts wird als Problem ausgemacht, sondern dass unter den herr-
schenden Verhältnissen die Rechtsgewalt durch Unwahrheit zu Unrecht wird. Die
Wahrheit der Gerechtigkeit hingegen legitimiert die Gewalt. So stellt Bredel die
wahre Gerechtigkeit als unproblematisch und unmittelbar einsichtig dar. Sie
scheint lediglich vom guten Willen und der Aufrichtigkeit der Einzelnen abzu-
hängen. Die Herstellung der Einheit von Legalität und Legitimität scheint das
Ziel des revolutionären Akts. Damit wird aber keineswegs die Gesellschaft radikal
umgestaltet. Es wird lediglich die schlechte Herrschaft durch gute Herrschaft er-
setzt. An der Form der sozialen Organisation ändert sich nichts grundlegend. Die
Piraten übernehmen nicht nur das Rechtssystem, sondern auch die hierarchi-
schen Kommandostrukturen. Sie reproduzieren nicht nur die gesellschaftliche
Gewalt, sondern auch die gesellschaftliche Organisationsform. Störtebeker räso-
niert:

War er nicht ebenfalls ein Herr geworden, der über eine Schar Gesellen herrschte? Von
aller Beute bekam er als Schiffshauptmann den größten Teil. Er war der Richter an Bord;
sein Wort war Gesetz. Sein Wort entschied über Kampf oder Rückzug. Gewiß, er war sei-
nen Gesellen ein besserer Kumpan als ein Manteuffel oder Preen. Und er hatte auf sei-
nem Schiff für die Verwundeten einen Krankenraum und einen Doktorraum herrichten
lassen, was beileibe nicht jedes Schiff hatte. Er duldete auf seinem Schiff kein Unrecht,
keine Vorrechte. Der Tapferste stand im Ansehen am höchsten. Gewiß, gewiß – den-
noch, seine Stellung als Schiffshauptmann war nicht anders als die eines Manteuffel
oder Preen (V, 117).

30 Dabei handelt es sich um eine bemerkenswerte Parallele zur Enthauptung Guy of Gisbor-
nes durch Robin Hood, der das Haupt des Feindes im Triumph auf den Bogen spießt. Der
Langbogen Robins und Störtebekers Piratenschiff sind jeweils Insignien ihrer kriegerischen
Macht.

298

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch nach der Meuterei bleibt das Leben an Bord entbehrungsreich.31 Die Situa-
tion auf den Piratenschiffen ist nur deshalb besser, weil die Herrschaft besser ist.
Aber das ist keine strukturelle Verbesserung, sondern hängt allein von der Moral
des guten Herrschers ab. Dennoch eröffnet sich an Bord ein Freiheitsspielraum,
den es offensichtlich an Land nicht gibt. Dass es sich dabei um „ein freies, wildes
Piratenleben“ (V, 83), bzw. ein „freies, wildes Seeräuberleben“ (V, 49) handle,
scheint einer gewissen revolutionären Romantik geschuldet.32

Politische Freiheit wird in der Gegenmacht sichtbar, die sich in Gestalt der Pi-
ratenschiffe formiert. Durch das Meer sind sie zwar räumlich von der territorialen
Herrschaft des Landes abgetrennt, aber sie bleiben auf deren Logik bezogen,
wenn Störtebeker und seine Gefährten gegenüber den Mecklenburger Adligen
behaupten,

jedes ihrer Schiffe sei ein eigenständiger Staat. Wie die Ritter auf ihren Burgen selbst-
ständig schalteten und walteten, so auch sie und ihre Gesellen auf ihren Schiffen. Wer da
hineinzureden versuche, der sei ihr Feind. Und ihre Feinde hätten seit je ihre Fäuste zu
spüren bekommen. (V, 92)

Das Piratenschiff als souveräner Staat überwindet nicht den allgemeinen Kriegs-
zustand, der Land und Meer gleichermaßen erfasst hat, aber in diesem können
sie ihre Autonomie und Unabhängigkeit mit ihrer gewaltsamen Durchsetzungsfä-
higkeit begründen. Der Konflikt verläuft nun nicht mehr zwischen Herrschern
und Unterdrückten, sondern zwischen zwei Machtblöcken. Die plebejischen Pira-
ten verkehren nicht die soziale Ordnung, sondern haben sich in der herrschen-
den Ordnung eine bessere Position erkämpft. Von dieser Position aus stellen sie
sich in absolute Feindschaft zur herrschenden Ordnung, sobald sie mit ihrem po-
litischen Programm über den Aufbau einer militärischen Macht hinausgehen und
gegen das Unrecht des herrschenden Rechts das gerechte Recht mit Gewalt er-
zwingen wollen. Sie machen aus ihrer prekären Freiheit an der Grenze zur Vogel-
freiheit und ihrer Verortung auf dem Meer eine Tugend. Trotz der Behauptung,
die Piratenschiffe würden Staatlichkeit konstituieren, handelt es sich bei ihnen
letztlich um Staaten ohne Territorium, deren Herrschaftsgebiet und -anspruch
sich damit aber auf die gesamte Meeresoberfläche richtet. Obwohl die Schiffe auf
das Engste begrenzt sind, haben diese gleichzeitig, schwimmend und umgeben
vom Meer, keine Grenzen außer den Küsten. Das Schiff auf dem Meer schafft
ein „System der Öffnung und Abgrenzung“, das eine Voraussetzung für die von
Foucault beschriebenen Heterotopien ist.33 Der Widerspruch dieser eigentümli-

31 „Das Leben auf den Piratenschiffen war hart, sogar roh, doch nicht härter und nicht roher
als das Leben in den Städten unter dem Joch der Patrizier und auf dem Lande unter der
Tyrannei der Feudalherren. Die Menschen lebten dumpf dahin; jede freiheitliche, fort-
schrittliche Regung wurde barbarisch unterdrückt“ (V, 85).

32 Vgl. dazu die Forderung Ždanovs, dass die „revolutionäre Romantik als integrierender Be-
standteil in das literarische Schaffen“ eingehen solle. Ždanov: Sowjetliteratur, S. 48.

33 Foucault: Von anderen Räumen, S. 324.

299

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Position des Schiffes bildet den Ausgangspunkt für die Möglichkeit einer
sozialen Transformation im Inneren der Gemeinschaft. Die Sozialordnung, die
sich zunächst im abgeschlossenen Bereich des Schiffs entwickelt, wird durch die
Weite des Meeres entgrenzt. Diese Entgrenzung geht aber noch weiter: Die He-
terotopie drängt zur Verwirklichung der Utopie auf dem Land.

Das Meer, das Schiff und die Widersprüche von Freiheit und
Gerechtigkeit

Während das Meer bei Fontane die Negation festen Territoriums ist, so wird der
maritime Raum in Bredels Erzählung zu einem Bereich der lustvollen Erfahrung
von Glück und Freiheit. Das Meer ist in der Fischerknecht-Episode der Bereich
harter Arbeit und Entbehrung. Klaus glaubt, „unter den Anstrengungen der neu-
en Arbeit zusammenzubrechen. Unsagbar schwer war der Heringsfang. […] Die
Taue der Netze zerrissen die Hände. Das Salzwasser zerfraß die Haut. Und gear-
beitet wurde ohne Unterbrechung die ganze Fangzeit über“ (V, 28). Das Meer hat
aber auch noch einen anderen Aspekt. Als Klaus während eines Sturmes am
Strand sitzt und an seinen Freund Gerd denkt, der noch draußen auf dem Meer
ist, erinnert er sich daran, wie sie „bei ruhigem Wetter weit hinaus ins Meer ge-
schwommen“ waren und dies „ihre schönsten Erholungsstunden“ waren (V,
31).34 Dies zeigt die Ambivalenz des Meeres, das der Arbeit ebenso dienen kann
wie der Erholung, dem Handel ebenso wie dem Raub. Es sind die sozialen Prak-
tiken, die die Bedeutung des Raums verändern, ihn als gesellschaftlichen Raum
produzieren. Dies gilt für jeden Raum menschlicher Aktivität, doch das Meer ist
besonders, da es sich bereits als Naturraum in einem Zustand ständiger Bewe-
gung und Veränderung befindet. In den Naturräumen des festen Landes gehen
Veränderungsprozesse meistens langsam vonstatten, sind dafür aber auch stabiler.
Da das Meer flüssig und bewegt ist, bringt es, im Gegensatz zum festen Land, ein
stärkeres Bewusstsein für Veränderung hervor, obwohl es dauerhafte Veränderun-
gen durch menschliche Eingriffe erschwert: das Meer kann nicht einfach gekerbt
werden wie das Land, sondern glättet sich immer wieder und bleibt oberflächlich
gleich.

Auf dem Meer kann kein Ort und damit auch keine soziale Ordnung fixiert
werden. Dieser Aggregatszustand des Meeres übersetzt sich in das Bild des Schif-
fes: „Die Freiheit des Meeres realisiert sich in der Schifffahrt, oder besser: auf den

2.

34 Und in diesem Fall auch die Widersprüchlichkeit der Erzählung. Dass die Fischerknechte
überhaupt Freizeit haben, widerspricht sich mit der Aussage, dass ununterbrochenen gear-
beitet wird. Dass sie nach der harten Arbeit zusätzliche Anstrengungen auf sich nehmen,
um Sport zu treiben, scheint unplausibel. Dennoch ist gezeigt worden, dass Schwimmen in
Flüssen und Seen im Mittelalter durchaus ein beliebter Zeitvertreib der Bauern nach der
Feldarbeit war und dass anzunehmen ist, dass Fischer schwimmkundig waren. Vgl. Armin
Ader: Kirche und Sport im Mittelalter, Hamburg 2003, S. 133.

300

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schiffen“.35 Durch die ständige Veränderung seiner Position ist das Schiff ein Ort
ohne festen Ort und „ein Reservoir für die Phantasie“.36 Am Schiff als „Heteroto-
pie par excellence“37 entzündet sich die utopische Imagination, die die Möglich-
keit einer gesellschaftlichen Transformation gedanklich antizipieren lässt. Diese
utopische Phantasie drückt sich in Bredels Roman zunächst in jugendlicher
Abenteuerlust aus: „Klausens Gesicht glühte; er hätte laut jubeln mögen vor
Freude. Er fuhr aufs Meer hinaus. Endlich ging sein Traum in Erfüllung; er war
Schiffsmann, war ein Seefahrer auf einer großen, stolzen Kogge“ (V, 47). Gestei-
gert wird dieses Gefühl sogar noch, als Klaus das Ruder bedienen darf:

Sein Herz klopfte wie ein Hammerwerk. Sein Kopf, erst zum Platzen voll, war bald da-
rauf blutleer. Beide Beine aufgestemmt, stand er unbeweglich da wie aus Stein. Dem
Druck seiner Hand folgte das große Schiff; er war Steuermann. Er gab einen winzigen
Strich nordost, und sogleich legte sich die Kogge etwas seitlich, noch günstiger vor den
Wind, die Leinen strafften sich noch mehr, und das Schiff flog noch schneller dahin.
Stolz und froh sah Klaus zu den gespannten Segeln hinauf. Es durchrieselte ihn; ihm
war, als schäume sein Blut und werfe Blasen, denn in allen Gliedern kribbelte und
zwickte es. Auf dem Meere war er. Am Steuer stand er. Vor dem Wind jagte er dahin. Er
war der Pilot dieses großen Schiffes. (V, 60)

Klaus befindet sich im Zustand einer geradezu nautischen Ekstase. Trotz des be-
grenzten Raums des Schiffes eröffnet sich ihm dadurch die schiere Unbegrenzt-
heit des Meeres, was weiter zu seinem Glücksgefühl beiträgt:

Klaus lebte in einem Zustand dauernden Glücksgefühls, das Leben schien ihm fröhlicher
und leichter als früher zu sein. Ihm war, als hätte er bisher nie einen so unendlich weiten
und so unbegreiflich hohen Himmel über sich gehabt, und jedes Land, das sie anfuhren,
hatte neue und immer überwältigendere Wunder zu bieten. Ach, wie klein war doch das
Stückchen Welt gewesen, das er vorher gekannt! (V, 62)

Die Beherrschung des Schiffes, die Unterwerfung des Windes unter den Zweck
des Antriebs, die Entgrenzung des Raumes und die Weite des Meeres, das in je-
der Richtung die Entdeckung neuer Orte verheißt, eröffnen Klaus die physische
Welt, aber auch eine neue Gedankenwelt. Die Freiheit des Meeres bedeutet nicht
nur die politische und staatsrechtliche Freiheit des mare liberum, sondern auch
eine „spezifische Form der Freiheit des Denkens“.38 Die Möglichkeit, anderswo
zu sein, macht die Möglichkeit denkbar, dass es anders sein kann. Das erlaubt
Klaus, die Fragen, ob es keine Gerechtigkeit gebe und ob sich alle wehrlos den
Tyrannen unterwerfen müssten, anders zu beantworten als Schiffsführer Henryk,
der die Hoffnung auf Gerechtigkeit aufgegeben und sich mit den Verhältnissen
arrangiert hat. Für Henryk, der im Gegensatz zum Waisenjungen Klaus eine Fa-

35 Hannah Baader: Gischt. Zu einer Geschichte des Meeres, in: dies. / Gerhard Wolf (Hg.):
Das Meer, der Tausch und die Grenzen der Repräsentation, Zürich/Berlin 2010, S. 15–40,
hier S. 33.

36 Foucault: Von anderen Räumen, S. 327.
37 Ebd., S. 327.
38 Baader: Gischt, S. 32.

301

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


milie mit Frau und Kind an Land hat (vgl. V, 78), wird das Meer nicht vollständig
zur Heimat, auch wenn es heißt:

Sie hatten allesamt nur eine Heimat: das Meer. Heute auf der ‚Sancta Genoveva‘, mor-
gen vielleicht auf einem anderen Schiff. Und wurden andere Menschen am Ende ihrer
Tage auf dem Friedhof ihrer Heimat begraben, ihr Gottesacker würde wohl das Meer
werden. Auf dem Meer lebten sie; im Meer wollten sie ihre letzte Ruhestatt finden. An
Land waren sie nur Gäste. (V, 63–64).

Diese Feststellung gilt für Klaus, Vetter Hein und Kinderbass, die keine Angehö-
rigen haben und in der Gemeinschaft der Seefahrer ihre Ersatzfamilie finden.
Dennoch ist es nur Klaus, der trotz der Unbequemlichkeiten und Anstrengun-
gen, trotz aller Gefahren und der Unheimlichkeit des Meeres völlig in der See-
fahrt aufgeht: „[E]r fürchtete das Meer nicht. Alle anderen an Bord, auch Vetter
Hein, schienen es zu fürchten. Das war seltsam. Warum fuhren sie dann hinaus?
Herrlich war das Meer. Er war Freiheit. Es war Kampf. Und es war Sieg“ (V, 64).
Ökonomische Erwägungen spielen für seine Entscheidung, zur See zu fahren,
keine große Rolle, es ist eine reine, schicksalhafte Liebe zum Meer und seinen
Verheißungen. Eine enge, untrennbare Verbindung zwischen dem Piraten und
dem Meer wird hier gestiftet. Das ekstatische Glücksgefühl hält an und wird gar
zum Superlativ: „Oh, Klaus Störtebeker war der glücklichste Mensch unter der
Sonne; er war frei, war sein eigener Herr und unermeßlich reich. Das Herrlichste
aber war: er lebte auf dem Meere, führte ein Schiff“ (V, 94). Auch die Vorstellung
des Meeres als Heimat wird wiederholt, wenn Bredel, dieses Mal im Singular,
über den nun etablierten Piraten schreibt: „er [blickte] voraus über das weite,
freie Meer, das seine Heimat geworden war“ (V, 110). Wie der Herrscher sein Ter-
ritorium überblickt, so blickt Störtebeker über das Meer. Er ist unbesiegt, scheint
unverwundbar (vgl. V, 95) und ist „ein König der Meere“ (V, 142). Als triumphie-
render Herrscher des Meeres wird er mit den postulierten Eigenschaften des Mee-
res identifiziert. Er selbst ist Freiheit, Kampf und Sieg.

Freiheit, Kampf und Sieg auf dem Meer beziehen sich nicht nur auf den Kon-
flikt mit den Herrschaftsverhältnissen an Land, die sich auf dem Meer in Gestalt
der Hanseschiffe und der dänischen Kriegsschiffe fortsetzen. Es geht auf einer
viel elementareren Ebene um den Konflikt zwischen Mensch und Natur, wie eine
eindrückliche Sturmszene zeigt:

Der Sturmwind brauste heulend mit ungeheurer Kraft. Riesige Wellenmassen prallten
gegen die hochbordigen Schiffe, warfen die Fahrzeuge die Wellenkämme hinauf und
schleuderten sie wieder tief hinab in die gurgelnden, kochenden, strudelnden Täler des
Meeres. [...] Klaus Störtebeker, der bei diesem Unwetter niemand anders an das Ruder
des ‚Seetigers‘ ließ, war mit armdicken Tauen an den Ruderschaft geseilt. Das Schiff
ächzte und stöhnte unter den Schlägen der Wellen. Gleich Muscheln tanzten die Kog-
gen in dem Wellengebirge. Die Schiffsplanken knirschten, wenn die Sturmwinde das
Schiff hin und her schüttelten und aufs Wasser drückten, als wollte es jeden Augenblick
mit tausendfachem Krachen auseinanderbersten. Einen Augenblick fürchtete Störtebe-
ker, kurz vor der Stunde seiner Rache mit Schiff und Mannschaft zerschmettert zu wer-

302

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den. […] … vor dem letzten Sieg, das durfte nicht sein, das würde eine Rechtfertigung
alles Unrechts und aller Verbrechen bedeuten. Ganz verzweifelt bemerkte er, daß das
Ruder seinen Händen nicht mehr recht gehorchte. […] [Störtebeker] stimmte ein wil-
des, grimmiges Lachen an. Wir kommen durch, hieß dieses Lachen. Wir geben nicht
nach […] mochte das Meer noch so toben … […] Tobe, brülle, donnere, Sturm! …
Rast, ihr Wogen! … Öffnet euch, ihr Wolken! … Laßt Himmel und Erde ein einziges
Wassermeer sein! … Werft unsere Schiffe in die Hölle und in den Himmel – wir kom-
men durch! … Wir kommen durch! … Nach Norwegen wollen wir! Müssen wir! Kom-
men wir! … Ahoi, ‚Seeschäumer‘! … Ahoi, ‚Seetiger‘! … Ahoi, ‚Seerenner‘! ... Ahoi,
‚Seekatze‘! ... Auf nach Bergen! … Bezwingt das Skagerrak! (V, 129–132)

Der Sturm ist eine Bewährungsprobe für die seefahrerischen Fähigkeiten der Pira-
ten. Bereits zuvor hat Klaus als junger Steuermann gelernt, wie die Naturkräfte
von Wind und Wasser mit nautischer Technik beherrscht werden können: „Er
kannte bereits den Wind mit allen seinen Mucken und verstand ihn zu überlis-
ten, mochte er auch daherstürmen und so ungebärdig sein, wie er wollte. Er
zwang ihn, die Segel zu blähen und die Kogge vorwärts zu treiben“ (V, 66–67). In
der Sturmszene verschränken sich die maritime Metaphorik des „liquiden, form-
losen Körper[s] des Meeres und der Bewegungsdynamik seiner Wassermassen“
mit der nautischen Metaphorik der „Techniken der Schifffahrt“.39 Das Meer als
Naturgewalt trifft auf das Schiff als Bild der technischen Bezwingung dieser Ge-
walt. Die Bezwingung wird jedoch nicht durch die größere Kraft des Schiffes und
des Seefahrers erreicht, sondern dadurch, dass sie sich der Gewalt der Natur aus-
liefern. Es ist die List des Seefahrers, diese Gewalt für seine Zwecke zu nutzen. In
dem Moment, in dem sich diese Gewalt jedoch so übermäßig entfesselt wie in
dem Sturm, bekommt selbst der erfahrene und herausragende Seemann Störtebe-
ker, als er die Kontrolle über das Ruder verliert, Angst. Der Zweifel daran, ob die
Fahrt ein gutes Ende nimmt, ob die List aufgeht, wird zur Verzweiflung. Seine
Angst überwindet er durch das grimmige Lachen, das ein Ausdruck der Heraus-
forderung der Naturgewalt durch Hingabe an sie ist.40 Ohne die Ähnlichkeit zur
Sturmszene im fünften Gesang der Odyssee überzustrapazieren,41 trifft auf Stör-

39 Baader: Gischt, S. 31.
40 Vgl. dazu Horkheimer / Adorno, S. 85: „Ist Lachen bis heute das Zeichen der Gewalt, der

Ausbruch blinder verstockter Natur, so hat es doch das entgegengesetzte Element in sich,
daß mit dem Lachen die blinde Natur ihrer selbst als solcher gerade innewerde und damit
der zerstörenden Gewalt sich begebe. […] Lachen ist der Schuld der Subjektivität ver-
schworen, aber in der Suspension des Rechts, die es anmeldet, deutet es auch über die Ver-
stricktheit hinaus.“

41 Die Parallele zeigt sich in der Beschreibung des Sturmes als Naturgewalt, in Odysseus’ ver-
zweifeltem Wunsch, ans Ziel seiner Fahrt zu gelangen, im Verlust der Kontrolle über das
Steuerruder und seiner schicksalhaften Rettung. Im Gegensatz zu Odysseus erleidet Störte-
beker allerding keinen Schiffbruch, sondern rettet sich mit unbeschadetem Schiff aus dem
Sturm, lediglich eine der zehn Koggen der Likedeelerflotte geht verloren. Vgl. V, 132. Vgl.
Homer: Odyssee, übs. v. Johann Heinrich Voss, bearb. v. Hans Rupé / E. R. Weiß, in:
ders.: Illias und Odyssee, Köln 2000, S. 477–853, 5. Gesang, Verse 291–387, S. 555–558.
Auch Odysseus mag zudem ein Pirat gewesen sein, da er spricht: „Eh der Achaier Söhne

303

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tebeker die Beobachtung zu, die Horkheimer und Adorno über Odysseus ma-
chen:

Odysseus, wie die Helden aller eigentlichen Romane nach ihm, wirft sich weg gleichsam,
um sich zu gewinnen; die Entfremdung von der Natur, die er leistet, vollzieht sich in
der Preisgabe an die Natur, mit der er in jedem Abenteuer sich mißt, und ironisch trium-
phiert die Unerbittliche, der er befiehlt, indem er als Unerbittlicher nach Hause kommt,
als Richter und Rächer der Erbe der Gewalten, denen er entrann.42

Indem sich Störtebeker der Naturgewalt des Meeres preisgibt, gewinnt er Freiheit
in Opposition zur Knechtschaft an Land. Dies macht sein Glück aus, das er am
Steuer des Schiffes erfährt und das noch im Moment des Sturmes als manisches
Lachen wiederkehrt. Dennoch bleibt er auch auf dem Meer der Gewalt der hete-
ronomen Kräfte der Natur ausgeliefert. Auf dem Meer formt er sich im Kampf
mit der Natur als autonomes Subjekt und distanziert sich gleichzeitig von der
Heteronomie der Naturgewalt einerseits und der gesellschaftlichen Gewalt an
Land andererseits. Naturgesetz und das Gesetz der Gesellschaft sind beides For-
men von Herrschaft und Gewalt, beide fordern den Kampf als Modus der Exis-
tenz. Störtebeker kämpft an zwei Fronten.43 Gegen die gesellschaftliche Herr-
schaft greift er zum Schwert, gegen die Herrschaft der Natur stützt er sich auf die
List der Technik, sein Schiff. Störtebeker gewinnt seine Freiheit auf dem Meer al-
so nicht einfach durch die räumliche Distanzierung vom Land, sondern durch
die Siege, die er den Gewalten der Gesellschaft und der Natur abtrotzt. Die Frei-
heit des Meeres ist Schein, insofern sie keine Freiheit von der Gewalt ist, sondern
ein durch die Notwendigkeit des Kampfes errungener Sieg. Als Konsequenz da-
raus wird der Sieg zum Inbegriff von Freiheit, wo er doch nur das Resultat einer
Kraftprobe ist. Das affiziert auch den Begriff der Gerechtigkeit. Störtebekers
Überleben im Sturm ist eine Bewährungsprobe der Gerechtigkeit, während ein
Schiffsbruch die „Rechtfertigung alles Unrechts und aller Verbrechen“ bedeuten
würde (V, 130). Die Gerechtigkeit von Störtebekers Rache erweist sich damit als
quasi göttliches Urteil der Natur. Weil die Gewalt der Natur indifferent und un-
willkürlich über die Menschen hereinbricht, anstatt geplant und interessengelei-
tet zu wirken, erscheint sie als gerecht. Die Blindheit der Naturgewalt wird zur
Blindheit der Justitia, die ihre Gerechtigkeit schicksalhaft verteilt. Gerechtigkeit
entspringt nicht der Freiheit, sondern der Gewalt.44 Doch gerade in ihrer Indiffe-
renz ist die Natur ungerecht, weil ihre Gewalt nicht zwischen Schuld und Un-
schuld unterscheidet. Als unerbittlicher Richter und Rächer tötet Störtebeker

hinauf nach Troia gesegelt, / Führt’ ich neunmal Männer in schnellgeruderten Schiffen /
Gegen entlegenes Volk und gewann gar reichlich Beute.“ Ebd., 14. Gesang, Verse 229–231,
S. 691.

42 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 55.
43 Dies findet sich auch bei Fontane in der Klage darüber, dass er es müde sei, sich „heute mit

dem Meere und morgen mit der Welt“ herumzuschlagen (L, 82).
44 Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 23.

304

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht nur die Wulflam-Brüder, sondern zerstört und brandschatzt jeweils auch
die Städte Wisby und Bergen, in denen sie sich aufhalten. Störtebeker urteilt
nicht nur über seine ausgewählten Feinde, sondern über die gesamte Bevölke-
rung. Der „Sturm über Gotland“ (V, 100) bezeichnet die kriegerische Gewalt, die
über die Insel hereinbricht, als ob sie ein Naturphänomen wäre. Störtebekers Tri-
umph über die Ungerechtigkeit wird durch die entfesselte Gewalt genauso indif-
ferent wie die Naturgewalt und damit ungerecht. Unter den Bedingungen des
von Bredel wiederholt konstatierten Faustrechts, des allgemeinen Ausnahmezu-
stands, bedeuten Freiheit und Gerechtigkeit, mit Gewalt zurückzuschlagen. Das
Verhängnis wird nicht durchbrochen. In der Freiheit zur Gewaltanwendung und
in der Rechtfertigung der Gewalt als Gerechtigkeit durch den Sieger reproduziert
Störtebeker die Herrschaft der Wulflams. Im Furor Störtebekers verkehrt sich der
Inhalt der Revolte – Freiheit und Gerechtigkeit – in sein Gegenteil: „Die absolute
Freiheit ist das Recht des Stärkeren zu herrschen. Die absolute Gerechtigkeit
schreitet über die Unterdrückung des Widerspruchs: sie zerstört die Freiheit. Die
Revolution für die Gerechtigkeit durch die Freiheit treibt am Schluß die eine ge-
gen die andere.“45 In gewisser Weise kehrt Störtebeker die Entwicklungsroute
Odysseus’ um. Der König von Ithaka konstituiert sich als Herrschersubjekt, in-
dem er die auflösenden Kräfte der Natur im Inneren wie im Außen bändigt. Die
Festigung der Subjektivität und die Festigkeit des Territoriums an Land bilden die
Grundlage des Staatsapparates, einer Gesellschaft mit festen Regeln. Trotz der ge-
sellschaftlichen Gewalt handelt es sich dabei um einen Zivilisierungsprozess, der
Abstand zum Schrecken und der Gewalt der Natur schafft, die er auf seiner Irr-
fahrt über das Meer überwindet. Störtebeker ist Symptom des regressiven Mo-
ments dieses Zivilisierungsprozesses. Er verlässt die zivilisierte Gesellschaft und
begibt sich auf dem Meer zurück in den Naturzustand, der sich als der Kriegszu-
stand zeigt, den die Gesellschaft institutionalisiert hat. In seinem Krieg gegen die
Gesellschaft enthüllt sich die Verdrängung der gesellschaftlich rationalisierten Ge-
walt. Die entfesselte, piratische Kriegsmaschine, die über die gesellschaftliche
Ordnung hereinbricht, erscheint deshalb als monströs, weil sie den Schleier der
Zivilisation zerreißt. In diesem Sinne wird der Pirat, der mit dem Meer identifi-
ziert wird, das seine Heimat ist, zur Naturgewalt, die von der gesellschaftlichen
Gewalt abgespalten ist. Störtebekers mimetische Hingabe an das Meer wird be-
zahlt mit der Regression auf die Stufe der Gewalt des Naturzustands. Dennoch
kann auf dem Meer als Raum der Gesetzlosigkeit, der nur den Naturgesetzen un-
terworfen ist, unbehelligt von gesellschaftlichem Zwang, die Idee einer natürli-
chen Freiheit aufscheinen. Mit ihr erscheint eine intuitive Vorstellung von Ge-
rechtigkeit, da Freiheit sich nicht denken lässt, „ohne die Möglichkeit, unum-
wunden das Gerechte und das Ungerechte beurteilen zu können“.46 Doch als ver-

45 Camus: Revolte, S. 324.
46 Ebd., S. 328.

305

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


absolutierte Freiheit zur Gewalt untergräbt sie das Prinzip der Gerechtigkeit,
ebenso wie die absolute Gerechtigkeit der Gewalt das Prinzip der Freiheit unter-
gräbt. Die Freiheit und Gerechtigkeit des Meeres sind Schein, da ihr Zweck die
Gewalt der heteronomen Natur als Mittel reproduziert. Zwar entpuppen sich die
Ideen von Freiheit und Gerechtigkeit als unverwirklicht, aber dadurch, dass sie
überhaupt aufscheinen, wird ihre gesellschaftliche Verwirklichung erst denkbar.

Der Mythos des Klassenkampfes: Von der Heterotopie des
Piratenschiffs zur Utopie der bürgerlichen Stadt

Der Widerstand der Piraten gegen die gesellschaftliche Herrschaft ist ein Aufbe-
gehren im Namen ursprünglicher, natürlicher Freiheit und Gerechtigkeit. Die
Hinwendung zu einem verlorenen vorgesellschaftlichen Zustand enthält ein re-
gressives Moment, das den archaischen Charakter der Piraten als Sozialrebellen
hervorkehrt. Bredel sieht deutlich, dass die politische Konsequenz von Störtebe-
kers Revolte für seine sozialistische Pädagogik problematisch ist:

Auf seinen Piratenschiffen lebte Rebellengeist, ein leidenschaftlicher Haß gegen die Pa-
trizierherrschaft in den Städten und die Feudalherren auf dem flachen Lande. Aber es
war ein dumpfer, unklarer, anarchistischer Rebellengeist, nur auf Zerstörung und Schädi-
gung der Feinde gerichtet; sie selber wollten frei und ungebunden, keine Knechte, keine
Arbeitstiere mehr für mächtige Herren sein. Daß sie von Raub lebten, erschien ihnen
nur gerecht; sie raubten den Mächtigen, was diese auch nur geraubt hatten (V, 86).

Dieser anarchistische Rebellengeist ist der initiale Impuls der Revolte, nein zu sa-
gen. Die Knechte wollen keine Knechte mehr sein. Sie setzen der Gewalt der
Herrschenden eine Grenze durch ihre eigene Gewalt. Die Revolte der Piraten
bleibt negativ. Bredel will die Erzählung über diese praktische Negation, Raub
und Zerstörung, hinaustreiben und eine positive Perspektive eröffnen – den Mo-
ment der Bejahung, der ebenfalls in der Revolte steckt, zum Ausdruck bringen.47

Die Umwandlung der Piratengemeinschaft in den egalitären Bund der Likedeeler
ist die Hinwendung von der zerstörerischen Negation zu einer positiven Gestal-
tung der sozialen Ordnung. Magister Wigbold fordert,

einen Bund zu schaffen, der auf Gleichheit und Gerechtigkeit aufgebaut war. Sein Vor-
schlag war: Die Schiffsleute sollten ihre Hauptleute selber wählen, und sie sollten das
Recht haben, sie jederzeit, wenn sie versagten, abzusetzen. Ferner sollte künftig die Beu-
te gleichmäßig verteilt werden [...] Störtebeker und Gödeke stimmten den Vorschlägen
des Magisters zu. Sie traten gemeinsam vor ihre Gesellen, unterbreiteten diesen ihre Vor-
schläge und fanden begeisterte Zustimmung. Feierlich schlossen die drei Schiffshaupt-
leute ihren neuen Bund. Es sollte keinen Oberbefehlshaber unter ihnen geben, sie woll-
ten zueinanderstehen wie Brüder – der Armen Freund und der Reichen Feind. (V, 125)

3.

47 Zur Gleichzeitigkeit von Negation der Herrschaft und Affirmation des Selbst in der Revol-
te vgl. ebd., S. 21.

306

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Wahl der Hauptleute scheint durch die Akklamation überflüssig, denn selbst-
verständlich behalten Störtebeker, Gödeke und Wigbold das Kommando über
ihre Schiffe. Störtebeker, der schon lange an der Legitimität seiner Stellung als
Anführer gezweifelt hat (vgl. V, 117), kann sich nun auf ein solides Mandat beru-
fen und ist sehr froh über die Entwicklung des neuen Bundes:

Auf seinen Schiffen gab es keine Unterschiede zwischen Herr und Knecht, arm und
reich; alle Gesellen besaßen gleiche Rechte bei gleichen Pflichten, gleichen Beuteanteil
bei gleichem Kampfeinsatz. Die Vitalier waren Söldner gewesen, die Likedeeler aber freie
Seeleute; einer stand für alle und alle für einen. […] Die Freibeuter der Likedeeler waren
eine große Seebrüderschaft geworden, auf Tod und Teufel eingeschworen, allen Mächten
zur See und auf dem Land trotzend (V, 138).

Das Schiff, den Gefahren des Meeres ausgesetzt, befindet sich in einem andau-
ernden Zustand der Krise, in dem die Selbstverständlichkeiten des Landes in Fra-
ge gestellt werden. Diese Krisenheterotopie entwickelt sich zu einer Abwei-
chungsheterotopie, in der die Normen der Gesellschaft radikal verkehrt werden,
erst mit der Verwirklichung der utopischen Vorstellung einer egalitären Gemein-
schaft. Das Schiff als Gegenort, der sich nach der Meuterei als souveräne Gegen-
macht formiert, wird schließlich zu einem Gegenmodell der gesellschaftlichen
Ordnung. Diese Entwicklung von der Revolte zur Revolution ist die eigentliche
Handlung des Romans. Wigbold, der Intellektuelle, der ebenso wie der Hausierer
Josephus von der häretischen Lehre John Wyclifs (vgl. V, 152) und der Idee eines
christlichen Kommunismus inspiriert ist, wird der rohen Gewalt Störtebekers bei-
seitegestellt, um der Revolte eine politische Richtung zu geben. In der Allianz
von Wigbold und Störtebeker bilden Kopf und Faust eine Einheit: Die Waffe der
Kritik und die Kritik der Waffen48 – Theorie und Praxis – verbinden sich zu
einem effektiven Instrument der Revolution. Die Gründung der Likedeeler ist
ein Zwischenschritt. Die Piraten haben zwar egalitäre Prinzipien etabliert, den-
noch bleiben sie eine Raubgemeinschaft. Soll die Heterotopie des Piratenschiffs
zu einem Modell für die Gesellschaft und Störtebeker zu einem sozialistischen
Helden werden, kann Bredel nicht bei der anarchistischen Glorifizierung von
Raub und egalitärem Banditentum stehen bleiben.

Störtebeker, „berauscht von der Macht, die er mit seinen Schiffen darstellte“
(V, 110), will sich zunächst „nicht in einem Hafen festsetzen“ (V, 116), denn:
„Das Meer war seine Heimat. Zu Kampf und Kaperfahrt trieb es ihn“ (V, 116).
Gegen den Rat Gödekes und Wigbolds, die ihn drängen, die Stadt als festen Ha-
fen und Stützpunkt zu erhalten, lässt er Wisby aus blinder Rache niederbrennen
(vgl. V, 113). Gödeke und Wigbold dagegen wissen, dass eine Seemacht Stütz-
punkte und Rückzugsorte an den Küsten braucht, um sich zu versorgen und die
Schiffe instand zu setzen. Vom Land aus gesehen ist die Herrschaft über das

48 Vgl. Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEW 1,
S. 378–391, hier S. 385.

307

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Meer ein strategischer Aspekt, um die Herrschaft über das Land zu sichern (vgl.
V, 96). Wer das Meer beherrscht, kontrolliert Handels- und Versorgungswege, be-
wahrt sich Mobilität und Operationsmöglichkeiten und kann Häfen und Küsten
vor gegnerischen Angriffen von der Seeseite schützen. Umgekehrt sind sichere
Häfen für die Piraten notwendig, um ihre Herrschaft über das Meer zu sichern.
Sie sind Verknüpfungspunkte, die den Zusammenhang von Land und Meer her-
stellen. Doch mit seiner radikalen Abkehr von den gesellschaftlichen Verhältnis-
sen an Land will Störtebeker diesen Nutzen nicht wahrhaben. Es ist die politi-
sche Notwendigkeit, die ihn dazu bringt, diese Haltung zu überdenken. Trotz der
erfolgreichen Rache und der Konsolidierung des egalitären Seebunds ist Störtebe-
ker immer noch unzufrieden mit dem Erreichten (vgl. V, 137). Da er sich „an der
Seite der für demokratische Volksfreiheit und Volksrechte kämpfenden Zünfte
und Plebejer“ (V, 137) sieht, stellt sich die Frage, wie er seine militärische Stärke
in politischen Einfluss umsetzen kann.

Hier gelangt Bredel an den Punkt, an dem Die Vitalienbrüder und Fontanes
Likedeeler konvergieren. Wie bei Fontane versucht Bredels Störtebeker, den Sta-
tus des Piraten zu überwinden. Auf dem Meer kann der Kriegszustand nicht auf-
gehoben werden. Die topographischen Bedingungen des ewig bewegten Meeres
bedeuten immerwährenden Kampf. Um einen Gesellschaftszustand zu begrün-
den, bedarf es festen Grunds. Die Piraten müssen an Land. Der Hafen von Ma-
rienhave in Ostfriesland ist – wie bei Fontane49 – die territoriale Basis der Likede-
eler und der Ausgangspunkt für die politischen Ambitionen an Land:

Störtebeker war nicht nur Herr auf dem Meere, er hatte den ersten Schritt an Land getan
an der Friesenküste. Im Bunde mit Keno ten Broke und dem Propst Hisko von Emden
träumte er von freien Bürgerstädten. Mit seiner Hilfe sollten die Städter in Bremen und
Hamburg, Stade und Verden das verhaßte Regiment der Patrizier stürzen. So suchte er
seinen Unternehmungen einen Sinn und ein Ziel zu geben. (V, 139)

Die Utopie freier Bürgerstädte zielt darauf, der Bewegung der Revolte, die an
Bord des Schiffes bereits erfolgreich war, in den Städten zum Durchbruch zu ver-
helfen und die egalitären und freiheitlichen Prinzipien der Likedeeler an Land zu
verwirklichen. Mit seiner politischen Agenda, die Oligarchie der Patrizier durch
eine freie, bürgerliche Ordnung zu ersetzen, geht Bredels Störtebeker weit über
die Politik Störtebekers bei Fontane hinaus. Wird in Fontanes Likedeeler ledig-
lich versucht, eine autonome Kolonie von begrenztem Umfang zu errichten,
zielt Störtebekers Vorstellung in Die Vitalienbrüder auf die radikale Umgestal-
tung der gesellschaftlichen Verhältnisse der norddeutschen Städte.

Die Städte in Die Vitalienbrüder, Wismar, Stralsund, Nowgorod, Stockholm,
Wisby, Bergen und Hamburg, sind neben dem Schiff zentrale Schauplätze der
Handlung. Das Leben in ihnen wird einerseits als lebhaft und fröhlich geschil-

49 Bredel verwendet im Gegensatz zu Fontane eine historisierende Schreibweise des Ortsna-
mens mit ‚v‘ statt mit ‚f ‘.

308

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dert. Es gibt Waren im Überfluss, Musik und schmuckvolle Häuser. In den Städ-
ten entfalten sich die Pracht und der Reichtum des Bürgertums, allen voran der
Patrizier (vgl. V, 14–16, 38–40, 47–48, 65–66). Andererseits werfen Armut, Pest,
Judenpogrome, peinliche Strafen und die politischen Intrigen der Ratsherren ein
düsteres Licht auf das Stadtleben (vgl. V 18–25, 50–55, 143–144, 150). Diese Wi-
dersprüche kommen zum Ausdruck in den im Text geschilderten und erwähnten
Aufständen und Auseinandersetzungen zwischen Zunftbürgern und Patriziern
(vgl. V, 41, 48–49, 91, 127). Störtebeker will zugunsten der Handwerkszünfte in
diesen Konflikt intervenieren. Wigbold versucht Störtebekers Illusionen zu zer-
stören und erklärt, „die Zunftbürger seien Pfahlbürger und kaum besser als die
Patrizier“ (V, 141).50 Es habe also keinen Sinn, sich politisch auf sie zu stützen:

Der Magister mißtraute den Patriziern wie den Päpstlichen […] Er glaubte jedoch auch
daran nicht, daß die neue Kaste der Zunftbürger den Rechtlosen Freiheit und den Ar-
men menschliches Glück bringen würde noch bringen wolle. Er hatte den Dünkel und
Hochmut dieser Zunftbürger den Stadtarmen gegenüber vor vielen Jahren in England
kenngelernt. […] Die weltliche Macht mußte von Grund auf erneuert werden, das war
des Magisters Meinung. […] es hieß, in den großen Städten und in allen Ländern das
Zusammenleben der Menschen völlig neu zu ordnen. Weil Wigbold trotz seiner Gelehr-
samkeit nicht gefunden hatte, wie das zu machen sei und durch wen, war er ein Aller-
weltsfeind geworden, ein Pirat. Das Wort, das zum trotzigen Bekenntnis der Likedeeler
geworden war: ‚Gottes Freund und aller Welt Feind!‘ – stammte von ihm. Es besagte,
auf die knappste Formel gebracht: Für den Kommunismus, wie ihn die ersten Christen
erstrebten, war die Welt noch immer nicht reif. Aber in seinen Träumen war dieser selt-
same Piratenhauptmann ein gar schwärmerischer Menschenfreund. Da entstand ein brü-
derliches Reich der verschiedenen Zungen und Rassen, in dem der eine nicht mehr des
anderen Feind, sondern alle Brüder waren. In dem die einen nicht mehr Kain und die
anderen Abel waren, sondern in dem ewiger Frieden, Wohlstand und Glückseligkeit
herrschten. (V, 151–153)

Wigbold ist radikaler und konsequenter als Störtebeker. Er fordert den sofortigen
Kommunismus, doch da die Verwirklichung der Utopie unmöglich scheint, wird
er zum Feind der ganzen Menschheit, der einen Krieg gegen die Welt entfesselt.
Dieser Kampf wird von Störtebeker mitgetragen, bis zu dem Punkt, an dem er
nach Anknüpfungspunkten für politische Veränderungen sucht. Der Theoretiker
Wigbold verfällt dem Nihilismus der Revolte, während Störtebeker, der Mann
der Tat, zum kompromissbereiten Pragmatiker wird, der die Macht des politi-
schen Gegners unterschätzt. Allein durch die militärische Macht ihrer Schiffe

50 Diese anachronistische Bemerkung Wigbolds lässt sich direkt auf das Manifest der Kom-
munistischen Partei zurückführen: „Das mittelalterliche Pfahlbürgertum und der kleine
Bauernstand waren die Vorläufer der modernen Bourgeoisie“ (MEW 4, S. 484). Der Sozia-
lismus des Pfahlbürgertums ist reaktionär, da er das Zunftwesen und die patriarchalische
Familienökonomie gegen die auflösende Dynamik der industriellen Revolution verteidigt
(vgl. ebd, S. 485). Davon kann jedoch Ende des 14., Anfang des 15. Jahrhunderts, in dem
die Handlung der Vitalienbrüder angesiedelt ist, keine Rede sein. Wigbold wirft den Zunft-
bürgern vor, was erst 400 Jahre später, im Zusammenhang mit den bürgerlichen Revolutio-
nen und der Entwicklung der kapitalistischen Ökonomie, politisch relevant wird.

309

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und die gefestigte Position in Ostfriesland hält Störtebeker die Likedeeler für die
„Herren des Meeres und der Küste“ (V, 139). Doch um eine Revolution in den
Städten zu befördern, erweist sich die nautische Überlegenheit der Likedeeler als
unzureichend.

In Bredels Roman wird das Schiff in einer doppelten Bewegung von der Stadt
abgesetzt und zu ihr hingeführt. Das Schiff, mit dem Störtebeker Stralsund ver-
lässt, kommt aus der Stadt und gehört einem Kaufmann. Auf ihm setzt sich da-
her die Eigentums- und Rechtsordnung der Stadt fort.51 Die Ausfahrt, die von
der Stadt wegführt, wendet sich zur Ankunft des Schiffs in einer anderen Hafen-
stadt. Die Ausfahrt schließt immer die Ankunft mit ein. Das Schiff stellt Verbin-
dungen zwischen Städten her. Die Ströme des Warentauschs reterritorialisieren
das Meer, das von einem Netz von Handelsrouten überzogen wird. Die Hierar-
chie und Eigentumsverhältnisse auf dem Schiff sind dabei keine Unterbrechung
der Ordnung des Landes, sondern ihre Transmission. Durch die Meuterei verlässt
das Schiff die Stadt in einem metaphorischen Sinn, der eine radikale Verände-
rung der Land-Meer-Beziehung einschließt. Das Schiff kommt nur noch in den
Hafen, wo es z. B. Raubgut absetzt, um ihn wieder zu verlassen. Das Schiff ver-
bindet nun nicht mehr die Hafenstädte als Start- und Zielpunkte einer Route,
sondern als Durchgangspunkte einer ständigen Bewegung. Das Piratenschiff un-
terbricht die Handelsrouten und die Transmission der städtischen – der sesshaf-
ten – Ordnung. Das nomadische Piratenschiff deterritorialisiert den Raum, stört
den Warentausch. Mit seiner Weigerung, sich in einem Hafen festzusetzen, hat
Störtebeker die nomadische Praxis benannt, den Raum zu beherrschen, ohne ihn
zu besetzen. Der Pirat beherrscht das Meer nicht, indem er es kontrolliert, son-
dern seine Herrschaft über das Meer entsteht aus dessen Unkontrollierbarkeit.
Das Piratenschiff erschafft eine neue nautische Ordnung, unabhängig von den
Verhältnissen an Land. Es verändert die Ordnung im Verhältnis nach außen zu
den Städten und Handelsschiffen und nach innen durch die Umgestaltung der
sozialen Organisation. Diese revolutionäre Ordnung soll nun wiederum vom
Schiff in eine soziale Transformation an Land zurückübersetzt werden. Die Aus-
weitung der Revolte führt jedoch mit der Besetzung Marienhaves dazu, dass das
Piratenschiff in die Logik der Sesshaftigkeit zurückkehrt. Das Schiff erreicht den
Hafen, um anzukommen, nicht mehr, um ihn zu verlassen. Störtebeker will den
Raum besetzen, um ihn zu beherrschen. Die Macht der Schiffe soll in politische
Macht an Land übersetzt werden. Damit begibt sich der Seekrieger Störtebeker
aber in einen Bereich, der anderen Regeln gehorcht als der Kriegszustand des

51 Bernhard Siegert zeigt, dass sich die frühneuzeitliche Form der Vorder- und Hinterkastelle
der Schiffe an der städtischen Festungsarchitektur orientiert und damit signalisiert werde,
dass es sich beim Schiff um „ein schwimmendes Stück eines souveränen Territoriums“
handle. Bernhard Siegert: Kastell, Linie, Schwarm. Medien des Seekriegs zwischen Reprä-
sentation und Rauschen. In: Baader / Wolf (Hg.): Das Meer, der Tausch, S. 413–434, hier
S. 413.

310

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Meeres. In der zivilisierten Stadt wird der Krieg mit Mitteln der Politik fortge-
setzt und Störtebeker verfängt sich prompt in den Wirren der Diplomatie. Durch
seine militärische Schlagkraft allein, so nimmt er an, habe er eine Position ge-
wonnen, in der er als legitimer Verhandlungspartner auftreten und den Rat der
Stadt Hamburg zur Aufnahme von Zunftbürgern zwingen kann:

Selbstsicher war er, machtbewußt, ganz wie ein Großer, ein Mächtiger. Hatte er etwa
nicht Anrecht auf höchste Einschätzung? […] er, ein freier Schiffshauptmann, war aus
eigener Kraft ein Herr geworden, ein König der Meere, den Fürsten und Patrizier fürch-
teten. Welch ein Triumph für ihn, daß der Rat der großen Hansastadt mit ihm als Macht
zu Macht verhandelte! (V, 142)

Doch die Patrizier Hamburgs denken nicht daran, sich an die Vereinbarung zu
halten. Während sie den Piraten im Rathaus zu Verhandlungen empfangen, bau-
en sie schon an einer Kriegsflotte. Der Hamburger Rat hält sich offensichtlich an
die Empfehlung Ciceros, dass gegenüber einem Piraten als gemeinsamem Feind
aller (communis hostis omnium) Abmachung oder Treueschwüre nicht verbind-
lich sind.52 Das Recht, dass er sich auserbietet, dass man mit ihm als gleichbe-
rechtigte Macht verhandelt, wird ihm nicht zugestanden. Er kann seinen Status
als Pirat, als „Allerweltsfeind“ nicht überwinden. Magister Wigbold ist sich des-
sen bewusst, wenn er entgegen Störtebekers positivem Programm – „Der Armen
Freund!“ – auf der absoluten Negation beharrt: „Aller Welt Feind“ (V, 141). In
dem Moment, in dem ihre Allianz zerbricht, wird das Ende der Likedeeler besie-
gelt.

Störtebeker überschätzt seine militärische Macht und tappt den Hamburgern
naiv in die Falle. Wigbold durchschaut zwar die List der Patrizier, ist aber nicht
in der Lage zu handeln. Dabei werden die politischen Schwächen beider Charak-
tere deutlich: Störtebekers Drang zur unbedachten Aktion ebenso wie Wigbolds
zynische Passivität. Doch Bredel gestaltet diese Schwächen durchaus nicht als in-
dividuelle Fehler, die vermeidbar gewesen wären, sondern als historisches Prob-
lem. Die Likedeeler wollen durch die Aktion einer Minderheit eine gesellschaftli-
che Umwälzung erzwingen, die gemessen am Stand der gesellschaftlichen Ent-
wicklung historisch verfrüht, für die die Welt noch nicht reif ist. Wigbold erkennt
das Problem, so dass ihm nichts anderes übrigbleibt, als die Rolle des ausgestoße-
nen Gesetzlosen einzunehmen. Dafür muss er notwendigerweise gesellschaftspo-
litisch wirkungslos bleiben. Störtebeker erkennt intuitiv den nächsten Schritt der
gesellschaftlichen Entwicklung zur bürgerlichen Gesellschaft. Doch er will nicht,
oder kann nicht wahrhaben, dass diese Entwicklung mit Gewalt von außen nicht
erzwungen werden kann. Sein Unterfangen endet auf dem Schafott und bleibt
damit letztlich ebenfalls wirkungslos. In Bredels Darstellung zeigt sich die impli-
zite Annahme des dogmatischen historischen Materialismus, dass die Verwirk-

52 Vgl. Daniel Heller-Roazen: Der Feind aller. Der Pirat und das Recht (The Enemy of All.
Piracy and the Law), übs. v. Horst Brühmann, Frankfurt am Main 2010, S. 17–18.

311

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichung der sozialrevolutionären Utopien erst mit der marxistischen Arbeiterbe-
wegung möglich wird, die in die Revolution von 1917 und die Gründung der
Sowjetunion mündet. Der Utopismus und Voluntarismus werden so zu ‚Kinder-
krankheiten‘ der kommunistischen Bewegung, die im ‚erwachsenen‘ Sowjetstaat
ausgeheilt sind.53 Trotz ihrer noblen Motive ist die Revolte der Likedeeler durch
die Notwendigkeiten der historischen Entwicklung zum Scheitern verurteilt.

Im letzten Kapitel „Nachspiel“ heißt es, ein Jahrzehnt nach Störtebekers Hin-
richtung, über die Bürger von Stralsund: „Nach allen Rückschlägen und Enttäu-
schungen war dennoch der schaffende Bürger, der Handwerker, frei geworden
und Herr in seiner Stadt. Die Zunftbürger stellten die Ratsherren. Kein Wulflam
war mehr da, der ihnen ihre Rechte streitig machen konnte“ (V, 163). Die Tötung
der Wulflams durch Störtebeker mag ihren Teil zu dieser Entwicklung beigetra-
gen habe, doch die Ermordung einzelner Herrscher allein macht noch keine Re-
volution.54 Es sind nicht die Piraten, von denen die Veränderung der gesellschaft-
lichen Verhältnisse ausgeht. Der erste Aufstand der Handwerker gegen den Rat
einer Hansestadt ereignete sich bereits hundert Jahre vor dem von Bredel behan-
delten Zeitraum 1312 in Rostock.55 Diese Konflikte werden im Roman erwähnt
und es wird auch deutlich, dass sich die egalitären Vorstellungen der Likedeeler
aus den sozialen Kämpfen an Land speisen. Auf dem Meer stehen sie außerhalb
der gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse, mit denen sie im Krieg liegen, und
können keinen Beitrag leisten für die Entwicklung hin zu „demokratischen Stadt-
verfassungen“ (V, 48). Im Konflikt zwischen Kaufleuten und Handwerkern in
den Städten, wie im Konflikt zwischen Hansestädten und Adel,56 sind die Piraten
der Ost- und Nordsee letztlich eine eher beiläufige Episode. Die entscheidenden
Veränderungen, sowohl im Inneren der Städte als auch im Verhältnis zur adligen
Herrschaft, werden durch die soziale Dynamik und das politische Handeln der
Bürger selbst vorangetrieben.

Was Bredels Erzählung, gemessen an Lukács’ Poetik des historischen Romans,
fehlt, ist der Ausgleich gesellschaftlicher Tendenzen, der auf einen geschichtli-

53 Vgl. Waldimir Iljitsch Lenin: Der ‚Linke Radikalismus‘, die Kinderkrankheit im Kommunis-
mus, in: ders.: Werke, Bd. 31, Berlin 1966, S. 1–105. Lenin benutzt die Metapher allerdings
für eine Kritik an zeitgenössischen linkskommunistischen Strömungen, nicht für die histo-
rische Tendenz eines christlichen Kommunismus.

54 Das zeigt die Geschichte des anarchistischen Terrorismus mit der gezielten Ermordung von
Herrschern und staatlichen Funktionsträgern im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert.
Selbst anarchistische Vordenker wie Pjotr Kropotkin und Errico Malatesta zweifelten, trotz
Sympathien, den Erfolg einer solchen Strategie an. Vgl. Richard Bach Jensen: The Battle
against Anarchist Terrorism. An International History, 1878–1934, Cambridge 2014, S. 18–
20.

55 Vgl. Dollinger: Die Hanse, S. 78.
56 Siehe z. B. die Konflikte der Hanse mit den Königen von England, Dänemark und Norwe-

gen, den Grafen von Holstein, Flandern, dem Herzog von Sachsen und den Fürsten von
Mecklenburg. Vgl. Dollinger, S. 76–80, S. 89–102. Andererseits hat die Hanse auch immer
wieder Bündnisse mit den verschiedenen Territorialherren geschlossen, obwohl „die Städte
ein berechtiges Mißtrauen gegenüber den Fürsten“ hegten. Ebd., S. 80.

312

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Fortschritt verweist. Zwar findet sich der ‚notwendige Anachronismus‘, dass
sich in den Figuren ein Bewusstsein für die realen historischen Zusammenhänge
zeigt, das „die Menschen in dieser Klarheit und Deutlichkeit damals unmöglich
haben konnten“.57 Doch dieses Bewusstsein wird vor allem von den Figuren
Störtebeker und Wigbold verkörpert. Der Konflikt zwischen ihnen repräsentiert
keine Tendenzen in der Gesellschaft als Ganzes, sondern unterschiedliche Strö-
mungen innerhalb einer sozialen Widerstandsbewegung. Und der Gegensatz, in
dem sie zueinander stehen, wird nicht vermittelt. Bredel zeigt bloß, dass im ge-
sellschaftlichen Kontext des ausgehenden Mittelalters die Klassenwidersprüche
nicht in der kommunistischen Revolution aufgehoben werden konnten. Doch
auch der Gegensatz zwischen Patriziern und Piraten wird nicht vermittelt. Die Fi-
gur des Kaufmanns Hosang, die diese Rolle hätte übernehmen können, bleibt
eine Randfigur, die nur in wenigen kurzen Szenen auftaucht, bevor sie stirbt. Der
Zunftmeister Sarnow entpuppt sich als Verräter, der mit den Wulflams kollabo-
riert. Es gibt keine Figur, mit der die Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft
aus der Handlung heraus antizipiert werden könnte. Indem Bredel die Piraten
vom gesellschaftlichen Rand in die Mitte der Handlung rückt, verliert die Erzäh-
lung ihr historisches Zentrum. So wie die Piraten außerhalb der sozialen Ord-
nung bleiben, bleibt der historische Kontext der Erzählung äußerlich. Das führt
im Handbuch zum Vorwurf, Bredel würde das Mittelalter von einem modernen
Blinkwinkel aus bewerten58 und zu Jennis Behauptung, dass die Parallelen zur
Gegenwart eine bloß subjektive Projektion des Autors seien.59 Die Kritik folgt da-
bei der historistischen Prämisse, dass Geschichte so erzählt werden soll, wie sie
gewesen sei, und jede Epoche nur aus sich selbst heraus zu verstehen sei – ein
Unterfangen, das illusionär bleiben muss, da jede Geschichtsschreibung immer
nur aus der Gegenwart auf die Vergangenheit blicken kann. Der historische Mate-
rialismus, dem sich Bredel verschrieben hat, versucht konsequenterweise gar
nicht erst, diesem Anspruch gerecht zu werden. Bredel interessiert sich, wie er in
seinem Brief an den Verleger selbst erklärt, nicht für die Wahrheit des histori-
schen Details, sondern dafür, die historische Wahrheit der sozialen Kämpfe jener
Zeit zum Ausdruck zu bringen.60

Die Darstellung antijüdischer Pogrome und legaler, d. h. formalrechtlich legiti-
mierter Folterungen, muss sicherlich als Verweis auf das nationalsozialistische Re-
gime in Deutschland verstanden werden, unter dessen Eindruck das Buch ge-
schrieben wurde. Richter spricht in Bezug auf Die Vitalienbrüder von einem „er-
regenden Gegenwartsbezug“, in dem die Darstellung „von Unterdrückung und
Knechtung […] gleichbedeutend mit der Anprangerung des Faschismus“ sei.61

57 Lukács: Der historische Roman, S. 75–76.
58 Vgl. Steinlein u. a.: Handbuch, Sp. 1010.
59 Vgl. Jenni: Störtebeker und sein Mythos, S. 111.
60 Vgl. Bredel: Brief, S. 214.
61 Richter: Willi Bredel, S. 61.

313

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der historische Materialismus schärft das Bewusstsein dafür, dass die Gewalt der
Vergangenheit bis in die Gegenwart anhält. Mit Benjamin ließe sich sagen, dass
dies das Bild einer Vergangenheit ist, in dem sich die Gegenwart als in ihm ge-
meint erkenne.62 Auch Lukács hat darauf hingewiesen, dass sich in der Darstel-
lung der Vergangenheit als Vorgeschichte der Gegenwart das Geschichtsbewusst-
sein des historischen Romans ausdrückt.63 Auch wenn Benjamin und Lukács in
den kontroversen Auseinandersetzungen innerhalb der marxistischen Linken der
1930er Jahre durchaus gegensätzliche Pole bilden, teilen sie mit Bredel die ge-
meinsame Tradition der materialistischen Geschichtskritik. Der historische Mate-
rialismus ruft in Erinnerung, dass die gesamte menschliche Geschichte „eine ein-
zige Katastrophe, die Trümmer auf Trümmer häuft“,64 bzw. ein „Trümmerfeld
vernichteter Existenzen“ ist.65 Im Augenblick der faschistischen Gefahr, die sich
gegen die Tradition des sozialen Widerstands und gegen deren Empfänger, die
kommunistische Arbeiterbewegung, richtet, versucht Bredels Erzählung sowohl
die katastrophale Geschichte der Gewalt wie auch ein Bild der Vergangenheit, das
den Funken der Hoffnung anfachen kann, festzuhalten.66 Es handelt sich also
weder um einen überheblichen, distanzierten Blick der Moderne auf die barbari-
sche, überwundene Vergangenheit, noch um eine rein subjektive Gleichsetzung
von Vergangenheit und Gegenwart. Unter dem Aspekt der Gewalt ist Geschichte
objektiv gleichbleibend – „homogene und leere Zeit“.67 Diese Zeit wird im Ro-
man aber nicht durchbrochen, die historische Dynamik nicht an einem Punkt
stillgestellt, um die piratische Freiheit und Gerechtigkeit mit der Entwicklung der
bürgerlichen Emanzipationsbewegung und den gegenläufigen Tendenzen der
feudalen Ordnung zu vermitteln. Der ‚notwendige Anachronismus‘ des histori-
schen Romans fällt zurück in einen mythischen Anachronismus. Die Kontinuität
der gesellschaftlichen Gewalt wird zur Wiederkehr des Gleichen und löst sich ab
von der historischen Zeit. Die Differenz zwischen Patriziern und faschistischen
Monopolkapitalisten einerseits, sowie zwischen christlichem Kommunismus und
proletarischem Sozialismus anderseits, wird tendenziell eingeebnet. Die Ähnlich-
keit täuscht vor, dass es sich um das Gleiche handle. Die Gleichsetzung von Ge-
genwart und Vergangenheit kann als polysynthetische Verdichtung der Geschich-
te verstanden werden, in der der Mythos wiederkehrt.

In Bredels Roman wird Geschichte nur insofern zur Vorgeschichte der Gegen-
wart ausgestaltet, wie sie die Vorgeschichte des Mythos ist. Nicht die historische
Entwicklung, sondern die Tradierung des Mythos Störtebeker durch Musikanten
und Balladensänger bis hin zu seinem eigenen Roman wird dargestellt. Die histo-

62 Vgl. Benjamin: GS I.2, S. 695.
63 Vgl. Lukács: Der historische Roman, S. 64.
64 Benjamin: GS I.2, S. 697.
65 Lukács: Der historische Roman, S. 65.
66 Vgl. Benjamin: GS I.2, S. 695.
67 Ebd., S. 701.

314

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rische Bedeutsamkeit von Störtebeker und den Likedeelern ist die Erinnerung an
den Widerstand gegen die Ungerechtigkeit, zu dem die Lieder und Erzählungen
aufrufen (vgl. V, 162). Was von den Likedeelern bleibt, sind nicht tatsächliche ge-
sellschaftliche Veränderungen, sondern der Mythos der Freiheit und Gleichheit.
Für Bredel ist der Störtebeker-Mythos eine Quelle volkstümlicher Literatur,68 de-
ren Erbe er als proletarischer Schriftsteller antreten will. Bredels Aneignung des
mythischen Materials im historischen Roman versucht zwar, dem Mythos im his-
torischen Kontext seine soziale Wirklichkeit zurückzugeben, reproduziert diesen
aber letztlich als Mythos des Klassenkampfes. Der pädagogische Anspruch des
sozialistischen Realismus schlägt um in Ideologieproduktion. Das ist aber nicht
Bredels individuelles Versagen, sondern Ausdruck der Regression der gesellschaft-
lichen Verhältnisse. Eingekeilt zwischen stalinistischer Kulturpolitik und faschisti-
schem Vernichtungskrieg, zollt Bredels Werk dem Scheitern der sozialen Emanzi-
pation Tribut mit der Regression auf den Mythos.

Als politischer Mythos deutet Die Vitalienbrüder an, dass Geschichte keine li-
neare Entwicklung ist, sondern dialektisch zwischen Fortschritt und Regression
eingespannt ist. So geht die fortschrittliche freiheitliche und egalitäre Politik der
Likedeeler mit einer Regression auf die Gewalt des Naturzustands einher. Ande-
rerseits sind die Ungerechtigkeit und Gewalt der Patrizier die regressiven Tenden-
zen der fortschrittlichen Rationalität des bürgerlichen Rechts und des Warentau-
sches, die von den progressiven Zunftbürgern verkörpert werden. Bredel nimmt
gewisse Tendenzen des Sozialbanditentums wie des Bürgertums als Erbe an und
verwirft dennoch beide in ihrer Gesamtheit als Möglichkeit, die gesellschaftli-
chen Widersprüche aufzuheben. Dass durch den finalen Triumph der Zunftbür-
ger und das Lied der Musikanten die dialektische Bewegung der Geschichte den-
noch in eine Fortschrittserzählung einmündet, ist stalinistischer Zweckoptimis-
mus, der dem Zyklus der Gewalt ein Happy End aufprägt, das sich aus der Hand-
lung des Romans nicht begründen lässt. Das vorgeblich versöhnliche Ende der
Erzählung, an dem die Witwe von Wulf Wulflam als Bettlerin auf den Straßen
Stralsunds ihr Leben fristet (vgl. V, 163–164), entlarvt die auftrumpfende Gerech-
tigkeit als Fortsetzung des Elends. In diesem Moment wird der Mythos, der vom
Ausgang aus dem Schrecken erzählt, zur Lüge, da der Schrecken weitergeht.

Weil die regressiven und progressiven Tendenzen beide im Prozess der Ge-
schichte latent vorhanden sind, ist das Ergebnis keineswegs entschieden. Die
Möglichkeit der menschlichen Emanzipation schließt die Möglichkeit eines
Rückfalls in die Barbarei mit ein. So kann der Roman gegen die ihm zugrunde-
liegenden ästhetischen und politischen Dogmen gewendet werden. Anstatt den
politischen Mythos als kathartische Bewältigung der gesellschaftlichen Gewalt zu
verstehen, kann aus ihm das Bild entfaltet werden, das die Dynamik dieser Ge-

68 Vgl. Willi Bredel: Unter Türmen und Masten. Geschichte einer Stadt in Geschichten (Ge-
sammelte Werke in Einzelausgaben 12), Berlin/Weimar 1968, S. 18.

315

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


walt festhält. Die Ideologie der Likedeeler, für die „in der Anwendung gewaltsa-
mer Mittel zu gerechten Zwecken“ kein Problem besteht, kehrt wieder im revolu-
tionären Terror.69 Die naturrechtliche Blindheit für die Bedingtheit der Mittel
führt zu einer Entgrenzung der Gewalt, die durch den Zweck immer schon ge-
rechtfertigt ist. Der Revolutionär wird zum Richter und Henker und die revolu-
tionäre Gewalt verselbständigt sich gegenüber ihrem Zweck. Sie reproduziert das,
was sie zu bekämpfen sich zum Ziel gesetzt hat. Die Unfreiheit und Ungerechtig-
keit des Bredel’schen Störtebeker fällt das Urteil über das stalinistische Regime,
dessen Dogmen der Autor politisch und künstlerisch folgt. Im Mythos der Be-
freiung bleibt die Freiheit Schein, doch dieser Schein markiert in der Unfreiheit
der gesellschaftlichen Verhältnisse die unverwirklichte Utopie der Freiheit.

69 Benjamin: GS II.1, S. 180.

316

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dämonische Piraten, ehrliche Seefahrer:
Moral und nautische Technik in Boy Lornsens
Klaus Störtebeker

Boy Lornsens Roman Klaus Störtebeker – Gottes Freund und aller Welt Feind,1
der 1985 erschien, weist einige strukturelle Gemeinsamkeiten mit Bredels Roman
auf. Auch Lornsen richtet sich an ein jugendliches Lesepublikum und führt eine
jugendliche Identifikationsfigur ein. Ist dies bei Bredel der junge Klaus Störte-
beker selbst, so handelt es sich bei Lornsen um den Schiffsbauerlehrling Schief-
hals, der in die Fänge Störtebekers gerät und Teil der Piratenmannschaft wird. Es
gibt den Reeder Koggen-Monk, der als guter Patriarch die Position des Kauf-
manns Hosang bei Bredel einnimmt. Es gibt einen brutalen Schiffsmann Pfeifer,
der an Dröse erinnert und den namenlosen Steuermann als Mentor des jungen
Schiefhals’, eine Rolle, die Steuermann Sven für den jungen Klaus bei Bredel er-
füllt. Wie bei Bredel kommt es auch bei Lornsen zum Bruch zwischen Störtebe-
ker und Wigbold, allerdings nicht wegen politischer Differenzen, sondern durch
Gier, Eigeninteresse und Verrat. Von der Hinrichtung Störtebekers und seiner Ge-
fährten wird in beiden Texten indirekt erzählt. Wie Stelzfuß/Kinderbass und
Gerd bei Bredel, erfährt Schiefhals in einer Hamburger Hafenkneipe davon.
Lornsens Roman verfolgt im Gegensatz zu Bredel keine explizit politische Agen-
da. Emphatische Solidaritätsbekundungen mit den Ausgestoßenen und Unter-
drückten und den sich zu Rächern aufschwingenden Piraten unterbleiben. Wenn
zeitweilig Sympathien durchscheinen, dann für die ehrlichen Schiffer und jene,
die durch den Zwang äußerer Umstände, statt durch freie Entscheidung, zur Pira-
terie gekommen sind. Gegenüber den Seeräubern gibt es eine ablehnende
Grundhaltung und der Roman ist ein Versuch, die mythische Figur Störtebeker
zu deheroisieren. Die Brutalität und menschlichen Schwächen, die sich hinter
der strahlenden und charismatischen Figur verbergen, werden herausgestellt. Da
nichts über die persönlichen Hintergründe Störtebekers bekannt wird und die Fi-
gur undurchsichtig bleibt, wird die menschliche Dimension des mythischen Pira-
ten nicht nachvollziehbar und erweckt weder Mitleid noch Sympathie, wie dies
bei der tragischen Figur Fontanes oder dem revolutionären Märtyrer Bredels der
Fall ist. Lornsen entwirft die Handlung entlang historisch überlieferter Eckdaten,
die mit dem Störtebeker-Mythos in Zusammenhang gebracht werden: der Dä-
nisch-Mecklenburgische-Krieg, die Belagerung Stockholms, die Plünderung Ber-
gens, die Eroberung Wisbys, der Aufenthalt der Vitalier in Ostfriesland, die Hin-
richtung von Seeräubern in Hamburg um 1400. Die historischen Ereignisse wer-
den wie bei Bredel und Fontane in den Kontext des Romans eingebettet, mit ver-

XV.

1 Boy Lornsen: Klaus Störtebeker. Gottes Freund und aller Welt Feind, München 21994. Auf
den Text wird im Folgenden mit der Sigle „KS, Seitenzahl“ verwiesen.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schiedenen Motiven der Erzähltradition vermischt und erzählerisch ausschmückt.
Dem Roman ist das Motto vorangestellt: „Wenn die Historie es nicht weiß, darf
der Autor für möglich halten, was ihm selbst nicht unmöglich erscheint“ (KS, 5).
Dieses Motto führt zu einem nüchternen, spröden Realismus, der versucht, alle
Unwahrscheinlichkeiten der mythischen Tradierung zu vermeiden oder diese di-
rekt diskreditiert.2 Es ist keine Metaerzählung über die Widersprüchlichkeit des
Erzählens wie in Thorpes Hodd, sondern eine konventionellere Form der My-
thos-Berichtigung. Dem Motto folgend beginnt der Roman im Konjunktiv: „…
und so könnte es angefangen haben“ (KS, 7).

Was Lornsens Roman von anderen Texten der Erzähltradition unterscheidet,
ist die technisch detaillierte Beschreibung der Seefahrt. Als Sohn eines Kapitäns
auf Sylt geboren,3 hatte Lornsen ein umfangreiches nautisches Wissen, wovon
auch das Sachbuch Schiffe zeugt, das er für die deutschsprachige Veröffentli-
chung überarbeitete.4 Dieser Aspekt macht Lornsens Klaus Störtebeker für die
Fragestellung dieser Arbeit besonders interessant. Die Subsumierung seines
Werks unter die Kinder- und Jugendliteratur hat dazu geführt, dass wenig zu
Lornsen geforscht wurde und sein Roman in der literaturwissenschaftlichen Auf-
arbeitung des Störtebeker-Mythos weitgehend ignoriert wurde. In Dieter Möhns
Überblick über die Tradierung des Stoffes in der deutschen Literatur wird Lorn-
sens Roman nicht genannt. Bei Volker Henn findet er immerhin eine Erwähnung
in einer Fußnote.5

Teuflische Piraterie in einer ungerechten Welt

Als Wigbold versucht, Störtebeker davon zu überzeugen, einen mecklenburgi-
schen Kaperbrief anzunehmen, empört sich dieser darüber, dass ein Stück Papier
das Raubgeschäft legitimieren soll:

„Ist das eine Welt!“ schrie Störtebeker. „Freie Raubgesellen und Fürstendiener tun beide
dasselbe, und doch ist es nicht dasselbe!“ „Den Unterschied macht, wer’s tut – der Herr
oder der Knecht. Merkst du das erst jetzt?“ spottete der Zwerg. „So war’s doch schon im-
mer, und so wird’s auch wohl bleiben, denk’ ich. Das Recht schläft nun mal am liebsten
beim Unrecht.“ „Ich würd’s ändern, wenn ich Herr wär’!“ (KS, 10–11, Hervorh. i. Orig.)

Störtebekers Selbstverständnis, sie seien „freie Raubgesellen“, berichtigt Wibold
mit dem Hinweis darauf, dass sie „[v]ogelfreie Gesellen“ seien (KS, 10). Wigbold
weiß, dass der Unterschied von Recht und Unrecht durch Herrschaftsverhältnisse

1.

2 Wie die Geschichte, dass das geraubte Gold im ausgehöhlten Schiffsmast versteckt worden
sei (vgl. KS, 186), die dokumentiert ist von Blasel: Störtebeker und Gödeke Michael, S. 20.

3 Vgl. Autorenporträt Boy Lornsen, Thienemann-Verlag, auf: www.thienemann-esslinger.de/t
hienemann/autoren-illustratoren/autordetail-seite/boy-lornsen-387/, 9. September 2017.

4 Donna Bailey und Boy Lornsen: Schiffe. Vom Einbaum zum Ozeanriesen (Ships). Für die
deutschsprachige Ausgabe in der Bearbeitung von Boy Lornsen, Oberursel 21992.

5 Henn: Störtebeker-Bild, S. 282, Anm. 54.

318

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hergestellt wird und keine kategoriale, moralische Unterscheidung von Gerechtig-
keit und Ungerechtigkeit ist. Er erkennt die gegebenen Verhältnisse an und arran-
giert sich damit. Dass die Herrschaftsverhältnisse so sind, wie sie sind, nimmt
auch Koggen-Monk hin. Auf die Bemerkung seines Gesellen Jakob, dass die Klei-
nen zahlen, wenn die Großen sich streiten, antwortet er: „So geht’s nun mal zu
in der Welt. Das wundert mich schon nicht mehr. Aber wundern würde ich mich,
wenn sich bald etwas änderte…“ (KS, 30). Koggen-Monk und Wigbold meinen
also beide, dass die Gewalt der gesellschaftlichen Verhältnisse nicht zu ändern sei.
Im Gegensatz zum Zynismus Wigbolds, der den Schluss daraus zieht, dass alles
erlaubt sei, falls man im gesellschaftlichen Kräfteverhältnis die größere Macht auf
seiner Seite habe, beharrt Koggen-Monk auf dem Recht als Ausdruck einer mora-
lischen Grundnorm. Als sich die beiden gegenüberstehen, erklärt Koggen-Monk:
„Wir sind ehrliche Leute. Und das könnt Ihr nicht sein! Ihr habt kein Recht, hier
zu stehn. Das ist mein Schiff!“ (KS, 34, Hervorh. i. Orig.). Woraufhin Wigbold
antwortet: „Wir haben kein Recht? Das Recht hat sich auf unsere Seite geschla-
gen, Weißkopf!“ (KS, 34). Das Eigentumsrecht, auf das Koggen-Monk sich be-
ruft, hat de facto keine Bedeutung angesichts der Gewalt der Seeräuber. Es gilt
das Recht des Stärkeren. Störtebekers Bekenntnis, den Zustand einer rechtlich le-
gitimierten Ungerechtigkeit ändern zu wollen, wird von der Praxis der Seeräube-
rei konterkariert. Während der Verhandlungen der Vitalienbrüder in Rostock er-
klärt er: „Mein Krieg gilt nicht nur dem Reich Dänemark – mein Krieg gilt allen
Geldsäcken. Die Reichen will ich schädigen, daß die Armen zu ihrem Recht kom-
men“ (KS, 44). Der Vitalier Mandüvel entgegnet darauf, dass sich bei den Armen
der Raub nicht lohne, es aber die armen Schiffsleute seien, die bei Kaperungen
ihr Leben lassen müssten (vgl. KS, 44–45). Diesen Missstand will Störtebeker
dann auch ändern. Nicht nur belohnt er Lotsen und Informanten reichlich, an-
statt sie als Zeugen zu beseitigen, wie der Magister rät (vgl. KS, 70–71), sondern
er geht dazu über, die Besatzungen der gekaperten Prisen zu verschonen:

„[…] Bei uns wird’s anders zugehn von nun an: Klaus Störtebeker bietet Handgeld und
gleichen Anteil für alle! Wer den Schwur nicht leisten will, darf ohne Schaden von Bord,
und wenn’s nicht anders geht, im nächsten Hafen. Ich sag’ dir, bald wird man überall im
Land unser Lob singen. Den Reichen nimmt er, und den Armen gibt er, werden sie ver-
breiten. Er drangsaliert uns nicht, wie es sonst Herrenbrauch ist. Dann wird der arme
Mann uns gut gesonnen sein [...]. ‚Klaus Störtebeker handelt gerechter als Könige und
Fürsten!‘ soll es im ganzen Land heißen.“ (KS, 124)

Auf diese Weise können sich die Likedeeler, wie sich die Piraten daraufhin nen-
nen, mit Rückhalt in der Bevölkerung auf Helgoland festsetzen. Die Helgoländer
unterstützen die Piraten, denn sie

machten sich nicht allzu viel Gedanken über Recht und Unrecht, solange man ihnen das
bißchen ließ, was sie zum Leben brauchten. Und mit diesen Likedeelern trafen sie es
besser als sie anfangs geglaubt hatten. Der herzogliche Amtmann hatte ihnen im Auftrag
seines Gottorper Herrn die Taschen geplündert; die Likedeeler plünderten den Kauf-

319

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mann aus, und wenn ihre Taschen überliefen, glitt so manches Silberstück in die aufge-
haltenen Hände der Helgoländer. (KS, 127)

Störtebekers Freigiebigkeit, Großmut und Mitleid mit den Armen und Unter-
drückten blitzen durchaus auf. Allerdings scheinen sie zu einem großen Teil mo-
tiviert von taktischen Überlegungen und von seiner Eitelkeit. Einerseits will er
sich die Unterstützung der armen Bevölkerung sichern und Informanten und Re-
kruten anwerben, andererseits sorgt er sich um seinen Ruf. Seine moralische Em-
pörung über die Ungerechtigkeit ist gebunden an seinen eigenen Herrschaftsan-
spruch – „wenn ich Herr wär’“ (KS, 11). Dieser Herrschaftsanspruch, der sich auf
militärischer Stärke gründet, zeigt sich, als die Kaperbriefe widerrufen werden:

„So kann man mit uns nicht mehr umspringen! Sind wir Vitalienbrüder nicht inzwi-
schen zu einer Macht geworden, mit der selbst Könige und Fürsten rechnen müssen? An
uns und unseren Schwertern wird es liegen, wie sich die Dinge wenden. Wenn wir nur
einig wären, könnten wir eine starke Flotte zusammenbringen und sogar ein eigenes
Reich gründen!“ (KS, 109)

Gödecke Michels begegnet diesen Ambitionen höhnisch: „Mit Klaus Störtebeker
als König! Das möchtest du wohl, mein Junge!“ (KS, 109). Der Kampf für Frei-
heit und soziale Gleichheit ist für Störtebeker keine politische Agenda, sondern
dient der Legitimierung seines Herrschaftsanspruchs: „gerechter als Könige und
Fürsten!“ (KS, 124). Herrschaft ist für ihn Mittel, um seine persönliche Freiheit
und Unabhängigkeit zu bewahren, nicht Mittel, um gesellschaftliche Freiheit zu
verwirklichen. Nur so erklärt sich, warum er seinen mangelnden Opportunismus
beklagt, als die Likedeeler bereits im Niedergang begriffen sind und Störtebeker
darüber sinniert, dass einige frühere Vitalienbrüder in dänische Dienste getreten
und mit Posten belohnt worden sind: „Du hättest eben rechtzeitig auf den besse-
ren Kurs eindrehen sollen […]. Wärst du am Ende mit den Siegern gesegelt und
nicht gegen sie – was dann, Klaus Störtebeker? Vielleicht säßest du jetzt auch auf
einem Herrenstuhl, wie du immer gern wolltest“ (KS, 172). Seinem Selbstbild
nach ist er zwar ein gerechter Herrscher, als „aller Welt Feind“ (KS, 112) bleibt
diese Gerechtigkeit aber letztlich akzidentiell, dem Willen zu herrschen unterge-
ordnet. Henn erkennt, dass Lornsens Störtebeker keinem moralischen Prinzip
oder politischen Programm folgt: „Das rücksichtslose Töten gerade auch der ‚klei-
nen Leute‘, wenn es darum geht die Reichen zu schädigen, hebt auch Boy Lorn-
sen […] hervor. Bei ihm ist Störtebeker ein Pirat, der nur auf Raub und Beute-
machen aus ist, der keine wirkliche Vision besitzt“.6 Der Roman verweist auf die
Ambivalenz des Mythos, wenn Schiefhals auf die Geschichten rekurriert, die
über Störtebeker erzählt werden: „Die einen machen einen hehren Helden aus
ihm und die anderen einen finsteren Teufel“ (KS, 129).

Die auffällige Verwendung von diabolischen Metaphern und Vergleichen
durchzieht den Text. Sowohl vom Erzähler als auch in den Dialogen werden die

6 Henn: Störtebeker-Bild, S. 282, Anm. 54.

320

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Piraten immer wieder mit höllischen Kreaturen gleichgesetzt. Störtebeker er-
scheint als Teufel und seine Mannschaft als dessen Gefolgschaft: „‚Hört, was ich
euch zu sagen habe, ihr Satansbraten‘, begann ihr Hauptmann seine Rede, und
der Haufen johlte ihm zu, als hätte der Teufel selber ihnen ein Schmeichelwort
zugerufen“ (KS, 14). Der listige Wigbold wird als „teuflische[r] Magister“ (KS,
15) und „schlauer als der Teufel“ (KS, 65) bezeichnet. Der von einer Brandwunde
im Gesicht entstellte Namenlose wird als „dem Teufel ähnlich“ (KS, 33), „dieser
Teufel“ (KS, 34) und einer, „der aus der Hölle kommen mußte“ (KS, 181) be-
schrieben. Störtebeker und seine Mannschaft, die eine List verwenden, um ein
Schiff in die Falle zu locken, führen „ein höllisches Stück“ und ein „Theater des
Satans“ auf (KS, 17). Da den erfolgreichen Piraten alles gelingt, scheint es, „als ob
der Teufel mit ihnen im Bund wäre“ (K, 93). Als Störtebeker Lösegeld für einen
gefangenen dänischen Bischof erpressen will, bemerkt der Vitalier Marquard
Preen: „Wer sich mit dem Teufel verbündet, darf sich nicht wundern, wenn es
nach Hölle stinkt“ (KS, 61). Ein Hamburger Wirt meint, dass die Piraten die
Hölle verdient hätten (vgl. KS, 184). Seeleute äußern ihre Furcht und ihre Ab-
scheu vor den Piraten mit der Warnung vor „Teufels Küche“ (KS, 16) und der Be-
merkung, dass sie „ehrlichen Seefahrern das Leben zur Hölle“ (KS, 29) machen.
Die Ambivalenz der mythischen Geschichten zwischen Heroisierung und Dämo-
nisierung wird damit in Richtung der Letzteren aufgelöst. Es sind Koggen-Monk
und seine Leute, zu denen auch Schiefhals gehört, die im Gegensatz dazu als
moralische Menschen und ehrliche Seefahrer dargestellt werden. Als sie dem ha-
varierten Piratenschiff zu Hilfe eilen, beruft sich der Maat Klas auf die „Pflicht als
Seefahrer und Christenmensch“ (KS, 16). Gegenüber diesen frommen Seefah-
rern, die als unschuldige Opfer von den Piraten getötet werden, delegitimiert die
Dämonisierung der Piraten deren soziale Rebellion und ihren Anspruch, ein ei-
genes Reich durch die Berufung auf Gerechtigkeit begründen zu können.

Die Ungerechtigkeit der gesellschaftlichen Verhältnisse kommt in der Lebens-
geschichte des Namenlosen zum Ausdruck, der durch sein vernarbtes Gesicht
eine besonders dämonische Erscheinung darstellt. Es stellt sich heraus, dass er ei-
gentlich ebenfalls Klaus heißt und der Bastard eines Adligen ist, der die Mutter
des Namenlosen vergewaltigte. Sein Halbbruder, der legitime Sohn jenes Adligen
– „eins von diesen Herrchen, die ihren Übermut an Mensch und Tier auslassen“
(KS, 67) – prescht mit dem Pferd durch das Dorf und trampelt dabei die schwan-
gere Frau des Namenlosen zu Tode. Er tötet daraufhin den Fürstensohn und
einen Begleiter, wird gejagt, stirbt beinahe selbst, als die Verfolger eine Hütte an-
zünden, in der er sich verschanzt hat, und flieht schließlich auf das Meer, wo er
von den Piraten in Dienst gepresst wird. Seine Biographie zeigt deutliche Ge-
meinsamkeiten mit der von Klaus Störtebeker in Georg Engels Roman.7 Sein
Hass auf den Adel und die gesellschaftlichen Verhältnisse, in denen Mord und

7 Vgl. Georg Engel: Klaus Störtebeker, Langenfeld 2009.

321

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vergewaltigung ungestraft bleiben, wenn man nur dem richtigen Stand angehört,
wird nachvollziehbar. Er weigert sich, sich dem herrschenden Recht zu unterwer-
fen, weil es Ungerechtigkeit legitimiert: „‚Das ist Herrenrecht. Haben sich diese
Herren selber geschaffen, um mit Abhängigen umspringen zu können, wie es ih-
nen beliebt, und dagegen darf kein Knecht aufbegehren, wenn er am Leben blei-
ben will.‘ Der Namenlose stockte und ballte die Faust“ (KS, 66). Der Namenlose
sieht sich durch die äußeren Umstände zum Seeräuberleben gezwungen. Weder
an der Gewalt noch an der Seefahrt hat er wirklich Freude. Beides sieht er als un-
freiwilliges Schicksal. Der Namenlose ist der Einzige an Bord, der Störtebeker an
Kraft ebenbürtig ist, und obwohl der Piratenhauptmann sonst nichts auf der
Welt fürchtet, hegt er eine „heimliche Furcht“ (KS, 171) vor ihm. Schiefhals be-
merkt: „Eine gefährliche Macht muß dieser Teufel haben, daß ihm sogar der Kö-
nig gehorcht“ (KS, 34–35). Obwohl er, durch die Brandwunden entstellt, zu-
nächst teuflisch wirkt, zeigt er in seinen Handlungen einen gutmütigen und hilfs-
bereiten Charakter. Er bewahrt Schiefhals vor dem Tod, nimmt ihn als Mentor
unter seine Fittiche und hilft ihm, sich am Pfeifer zu rächen und den ‚Seehasen‘
vor der Kaperung zu bewahren. In der Geschichte des Namenlosen wird deut-
lich, dass es die gesellschaftlichen Verhältnisse sind, die ihn zum Piraten und Teu-
fel gemacht haben. Das ist ein Moment, in dem aufscheint, dass es diese Verhält-
nisse sind, die höllisch sind – ohne dass der Seeraub dadurch gerechtfertigt wür-
de.

Segelkunst, Schiffsbau und die Topographie des Meeres

Trotz der moralischen Verurteilung wird Störtebeker zugutegehalten, dass er ein
hervorragender Seefahrer ist: „Seine Stärke und Verwegenheit reichte für drei
Männer aus, und dazu war er noch ein selten guter Seefahrer. Klaus Störtebeker
konnte ein Schiff durch die Hölle segeln, wenn sie ihm grad quer im Weg lag“
(KS, 9). Mit der Bemerkung, dass er ein Schiff durch die Hölle segeln könne,
wird die Dämonisierung Störtebekers mit seinen nautischen Fähigkeiten kurzge-
schlossen. Die nautische Technik ist moralisch indifferent:

In Störtebeker hatte die ehemalige ‚Schwalbe von Ribnitz‘ einen Meister gefunden, der
mit ihr umzugehen verstand. Das gab selbst der Schiefhals zu. Ein Schiff ist eben kein
lebloses Gebilde aus Holz, Tuch, Tauwerk und Teer. Es kann lammfromm sein, wenn
man es richtig behandelt, aber genausogut bocken, wenn man es falsch anfaßt. Wer nicht
heraushört, was ein Schiff sagen will, wenn es vergnügt mit der Bugwelle klappert, ärger-
lich mit dem Segel knallt oder wütend mit dem Bug in die Wellen einhaut, dem wird es
nie gehorchen. Klaus Störtebeker verstand diese Sprache, gab die richtigen Befehle zur
rechten Zeit mit einer Stimme, die den Sturm totbrüllen konnte. Der ‚Seewolf ‘ dankte
es ihm, gab gutwillig das letzte Quentchen Fahrt für ihn her. Einem Schiff ist es nun mal
gleich, welchem Herrn es gehorcht – wenn’s nur ein guter Seefahrer ist. (KS, 48)

2.

322

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hier zeigt sich nicht nur, dass das Schiff dem Zweck seines Herrn gegenüber
gleichgültig ist, sondern auch, dass es auf besondere Weise als lebendiges Wesen
imaginiert wird. Die Schiffe scheinen einen eigenen Willen und damit einen
Subjektstatus zu haben, wenn es heißt: „Mit steigender Flut schwammen die
Schiffe auf, drehten ihre Nasen der See zu und zerrten unruhig an ihren Anker-
trossen“ (KS, 144). Animiert von den Bewegungen des Meeres ziehen der ‚See-
wolf ‘ und sein Rudel wie lebendige Tiere an ihren Leinen. Dass Schiffe, techni-
sche Geräte, als Tiergestalten lebendig werden, ist Projektion. Das zeigt sich deut-
lich an der Umbenennung der ‚Schwalbe‘. Störtebeker erklärt: „‚Seewolf ‘ soll un-
ser neues Schiff heißen! Die braven Hansen sollen wissen, wer ihnen die Zähne
in den Nacken schlägt!“ (KS, 21). Mit dem Namen ‚Seewolf ‘ wird das Schiff me-
taphorisch zum mörderischen Subjekt erhoben, das scheinbar aktiv handelt. Der
neue Schiffsname kann als Verweis auf den gleichnamigen Seefahrtsroman von
Jack London und dessen Kritik am sozialdarwinistischen Recht des Stärkeren ver-
standen werden.8 Der Seewolf ist bei London jedoch nicht das Schiff, sondern
dessen Kapitän Wolf Larsen, der die Regression des Menschen zum gefährlichen
Tier und den Rückfall in einen Naturzustand, in dem der Mensch nach
Hobbes’scher Art den anderen Menschen Wolf ist, ideologisch affirmiert. Wenn
bei Lornsen das Schiff zum Raubtier wird, wird hingegen das Handeln der Men-
schen auf das technische Mittel projiziert. Das Schiff als technisches Mittel, das
die Natur bewältigen soll, wird abgespalten von der menschlichen Tätigkeit. Das
Schiff als lebloses Ding scheint lebendig, als ob es Teil der Natur ist. Das techni-
sche Gerät als Produkt und Instrument menschlicher Arbeit wird zur zweiten Na-
tur, welcher der Mensch ebenso heteronom gegenübersteht wie der ersten. Die
Fetischisierung des Schiffes als lebendige Natur verdrängt die gesellschaftlichen
Bedingungen der nautischen Technik als sozial hervorgebrachtes Mittel der Na-
turbeherrschung. Die Technik, welche die Natur beherrschen soll, gleicht sich die-
ser mimetisch an. Damit wird auch die Beziehung zwischen Schiffer und Schiff
zur Symbiose. Statt sich rein mechanisch zum Schiff zu verhalten, muss der See-
fahrer wie ein Pferdeflüsterer auf die feinsten Regungen seines Schiffes reagieren,
mit ihm geradezu verschmelzen. Nur insofern das Schiff als Lebewesen imagi-
niert wird, kann es sowohl dem Meer als auch dem Menschen angeglichen wer-
den, der damit selbst zu einer Kreatur des Meeres wird. Der Seefahrer als Beherr-
scher des Schiffes eignet sich mit der Technik gleichzeitig und unterschiedslos die
Natur, d. h. das Meer, an. Die moralische Indifferenz der Technik ist die der Na-
tur. Wenn der Seefahrer nicht unmittelbar mit dem Meer – wie bei Bredel und
im Störtebekerlied –, sondern mit dem Schiff identifiziert wird, erschließt sich,
dass der Seewolf tatsächlich Störtebeker ist. Durch diese Identifizierung ist dem
Seefahrer das Schiff nicht mehr äußerlich. Es ist weder Ort noch Gerät, sondern
der Vektor seiner Bewegung im Raum des Meeres.

8 Vgl. Jack London: The Sea-Wolf, in: ders.: Novels & Stories. The Call of the Wild, White
Fang, The Sea-Wolf, Short Stories, hg. v. Donald Pizer, New York 1982, S. 479–771.

323

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die nautische Technik besteht nicht nur aus dem Bedienen des Schiffes und
dem Verstehen seiner „Sprache“ (KS, 48), sondern auch aus dem Schiffsbau. Mit
den Figuren Koggen-Monk und Schiefhals nimmt dieser im Roman eine zentrale
Rolle ein. Koggen-Monk betreibt eine Werft und ist ständig darum bemüht, die
Segeleigenschaften seiner Schiffe zu optimieren. Dazu segelt er in einem kleinen
Boot zusammen mit seinem Lehrling Schiefhals für Testfahrten auf den Saaler
Bodden hinaus (vgl. KS, 30–31). Die empirischen Erkenntnisse, die Koggen-
Monk gewinnt, machen seine Schiffe zu Meisterwerken. Seine Kogge ‚Schwalbe
von Ribnitz‘ ist „das schönste und schnellste Schiff auf dem ganzen Baltic“ (KS,
8), das in der ersten Szene des Romans mühelos gegen den Wind segelt (vgl. KS,
7):

ein großes Schiff von gut hundertfünfzig Last, fünfzehn Fuß länger als üblich und mit
einem langen Achterkastell. Vor- und Achtersteven zeigten eine sanfte Rundung, setzten
aber scharfkantig am Kiel auf. Das lange Kielholz ragte drei Handbreit weiter aus den
Planken heraus als bei anderen Koggen. Darum ging die ‚Schwalbe‘ auch höher an den
Wind. (KS, 23)

Vor der spanischen Küste zeigt sich allerdings, dass die technische Entwicklung
des Schiffsbaus in anderen Teilen Europas bereits weiter fortgeschritten ist:

Es war das erste dreimastige Schiff, das ihnen vor die Augen kam. Mit geblähten Segeln
hielt es auf die ankernde Seeräuberflotte zu, näherte sich pfeilschnell. Zwei Steinwürfe
vor den Schiffen drehte es mühelos in den Wind, blieb eine Weile mit flatternden Se-
geln liegen, so als wollte man sich diese Fremdlinge gründlich ansehen. Dann holte der
Dreimaster seine Segel dicht, ging hoch an den Wind und zog ebenso schnell wieder da-
von. „Drei Masten! Und drei Segel! Ein herrliches Schiff!“ rief der Schiefhals in heller
Begeisterung aus. „Der ist ja noch viel schneller als unserer ‚Seewolf ‘! Hast du gesehen,
wie mühelos der in den Wind drehte? Und er ging höher an den Wind, als ich jemals
ein Schiff segeln sah.“ (KS, 135)

Schiefhals ist begeistert und erkennt sofort das Potential dieses Schiffes im Ge-
gensatz zu den nordischen Koggen und Holks:

Dem Schiefhals ging der herrliche Dreimaster immer noch nicht aus dem Kopf. Drei
Masten! Der vordere zeigte schräg nach vorn, und der mittlere ragte am höchsten em-
por. Die langen Rahen neigten sich schräg, so daß ein Rahnock weit über die Mastspitze
hinausragte, und alle Segel waren dreieckig geschnitten. Das Schiff hatte schmal ausgese-
hen und lang und nicht so hochbordig wie ihre Koggen und Holks. ‚Das hätte der Kog-
gen-Monk miterleben müssen! Schiffe mit drei Masten! Es hätte nicht lange gedauert,
dann wäre ein dreimastiges Schiff von seiner Helling geglitten‘, dachte der Schiefhals.
(KS, 135–136)

Bei dem spanischen Schiff handelt sich vermutlich um eine Karavelle.9 Die Take-
lung mit Lateinsegel zeigt die Überlegenheit der südeuropäischen Schifffahrt,

9 Vgl. Alfred Dudszus: Das große Buch der Schiffstypen. Schiffe, Boote, Flöße unter Riemen
und Segel, Dampfschiffe, Motorschiffe, Meerestechnik, Stuttgart 2004, S. 154–155. Die Ka-
ravelle war ein von Portugiesen entwickelter Schiffstyp, der vom 14. bis 16. Jahrhundert zu
den seetüchtigsten Schiffen seiner Zeit gehörte: „Aus den zweimastigen Karavellen gingen

324

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch die im anbrechenden 15. Jahrhundert die großen Erkundungsreisen über
die Ozeane unternommen werden konnten. Auf das schnelle Erkundungsschiff
folgen von Sklaven geruderte Kriegsgaleeren, die für ihre Manöver nicht auf den
Wind angewiesen sind. Durch gezielte Kollision versenken die Galeeren mit
ihrem Rammsporn drei Piratenschiffe.10 Zum ersten Mal treffen sie auf einen
Gegner, der ihnen auf dem Meer überlegen ist.

Ein anderer bedeutender Aspekt der Nautik ist die Navigation. So diskutieren
die Vitalierführer über den besten Kurs nach Schweden (vgl. KS, 42–43) und
über die Einfahrt nach Stockholm (vgl. KS, 49). Immer wieder wird der Kurs der
Schiffe beschrieben, wo sie vorbeikommen und welchen Widrigkeiten sie begeg-
nen:

Ihren ersten Landfall machte die kleine Flotte an Ölands Ostküste, zog dann südwärts
an ihr herunter, bis sie der kargen Insel das Heck zeigen konnten. […] Nun steuerten sie
den bekannten Kurs um Schonens Südostecke herum, der sie in den vergangenen Jahren
der Stockholmfahrt immer glücklich nach Rostock gebracht hatte. […] Sie rundeten die
Schonenecke, liefen drei Tage westwärts und hielten sich dabei in Sicht von Schonens
Südküste. Am Tag danach tauchten die Klippen der Däneninsel Mön als blaßblaue Wet-
terwand vor ihren Augen auf und gaben sich erst beim Näherkommen als weiße Felsen
zu erkennen. Sie steuerten zu Süd an den Klippen vorbei, und vor dem Sund, der die
Inseln Mön und Falster trennt, warfen sie ihren Anker für die Nacht aus. […] An allen
Schiffsseiten standen die Männer mit dem Lotblei und sangen die Tiefen aus. So wan-
den sie sich zwischen Inseln und Engen hindurch, loteten sich an Sänden und Untiefen
vorbei nach Westen zu. Zeigte das Lot an einer Seite weniger als dreieinhalb Faden an,
drehte der ‚Seewolf ‘ den Bug zur anderen Seite hin, und die übrigen Schiffe folgten sei-
ner Spur wie treue Hunde. (KS, 116–117)

Das Meer ist nicht einfach nur ein flacher, leerer Raum, der die Küstenorte ver-
bindet. Es hat eine distinkte Topographie. Zudem verhält es sich den Seefahrern
gegenüber nicht passiv, sondern ist eine aktiv handelnde Entität. Ebenso wie für
die Schiffe benutzt Lornsen für maritime Phänomene personifizierende und ani-
malische Metaphern:

Ein wütender Wind kämmte die Baltische See. Von Westen her kam er, hetzte seine Wel-
lenhunde nach Osten zu, daß denen der weiße Schaumgeifer vor den Mäulern stand.
Mit den Wolken trieb er Schindluder, mal jagte er sie zuhauf, mal scheuchte er sie aus-
einander, bis ihnen das Fell in Fetzen davonstob. Dazu ließ er noch seine Böen pfeifen,
um zu zeigen, wer hier Herr und Meister war. (KS, 7)

zunächst die für längere Reisen besser geeigneten relativ schlanken Lateinsegelkaravellen
(caravela latina) hervor, die an allen 3 Masten ausschließlich Lateinsegel führten.“ Ebd.,
S. 155.

10 Mit der Entwicklung wendigerer Segelschiffe, dem Aufkommen von Schiffsgeschützen und
der abnehmenden Bedeutung des Enterkampfes werden Kriegsgaleeren in der frühen Neu-
zeit zunehmend von gesegelten Kriegsschiffen, z. B. Galeonen, verdrängt. Auf dem windar-
men Mittelmeer wurden sie allerdings noch bis ins 17. Jahrhundert hinein eingesetzt, dann
auch als Kombination von Galeere und Segelschiff (Galeasse). Vgl. ebd., S. 123–126.

325

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dem Wind werden eine eigene Agenda und Subjektivität unterstellt und er
formt das Meer mit seiner Bewegung zu Lebewesen. Die Wellen und die Schiffe
werden beide als Hunde imaginiert. Selbst die unbewegte Natur der Steine wird
lebendig, wenn es heißt: „Nackte, rundrückige Felsen lagen wie schlafende Wale
auf der graugrünen See, und unter Wasser lauerten die Felsenhaie, um ihnen ihre
zackigen Zähne in die Schiffsböden zu schlagen“ (KS, 70). Diese Metaphorik ver-
stärkt die Dramatik der maritimen Welt und in dieser Lebendigkeit hallt das
Echo der maritimen Monster des Mythos nach, in dem Felsen und Strudel als
Skylla und Charybdis lebendig werden.11

Dass die „Felsenhaie“ als mythische Monster unter der Wasseroberfläche lau-
ern, zeigt, dass die Topographie des Meeres nicht nur von Inseln und Küstenlini-
en, die seine Ränder strukturieren, bestimmt wird, sondern die Beschaffenheit
des unsichtbaren Meeresgrunds zentral ist. Dadurch, dass er die gefährliche Topo-
graphie des Meeresgrunds von den Wasserfarben ablesen kann, beweist Schief-
hals seine seefahrerischen Fähigkeiten:

Das Tiefwasser gab sich leuchtend blau zu erkennen, violett oder schwarz im Schatten
der hohen Steilwände. Aber nicht die dunklen Farben bedeuteten Gefahr – die hellen
waren es. Ein durchsichtiges Grün zeigte flaches Wasser an, und wo es sanftbraun schim-
merte, lauerte eine Klippe unter dem Wasser. ‚Flachwasser in Luv voraus!‘ oder ‚Klippe
voraus in Lee!‘ sang der Schiefhals den Tag über vom Krähennest nach unten (KS, 51).

Diese Lesbarkeit des Meeres wird zum Schlüssel der nautischen Technik des Mit-
telalters. Dazu gehört auch Kenntnis der Winde, Meeresströmungen, Wassertem-
peratur, Brandungsgeräusche und Bewegungsrichtungen der Fische und Vögel.12

Eine solche sinnliche Erfassung des Raums wird von Deleuze und Guattari als
„empirische und komplexe nomadische Navigation“ bezeichnet, „die die Winde,
die Geräusche, die Farben und Klänge des Meeres miteinbezog“.13 Die Küsten-
seefahrt in Nordeuropa orientierte sich neben der sinnlichen Erfahrung der Phä-
nomene des maritimen Raums an besonderen Merkmalen der Küstenlinie.14

Störtebeker weist vor der norwegischen Küste auf einen seltsam geformten Felsen
hin. Der Erzähler kommentiert: „Ein guter Seefahrer merkt sich auffällige Land-
marken, um sie wiederzuerkennen, wenn er die gleiche Küste ansteuert“ (KS, 71).
Solche Landmarken werden in der Folge künstlich geschaffen:

Der Schiefhals zeigte zu einer Insel hinüber, auf der ein einzelstehender, astloser Baum
wie ein dürrer Finger in die Luft stach. Er hatte dazu geraten, daß man diese Merkzei-
chen setzte. Mal waren es Steinhaufen, die sie auf einer kahlen Felskuppe geschichtet
hatten. Oder sie stellten ein Holzkreuz auf, wo es weithin sichtbar war, schlugen Bäu-
men die Wipfel ab, wenn sie günstig standen, malten mit Teer Zeichen an glatte steile

11 Vgl. Homer: Odyssee, 12. Gesang, Verse 235–259, 427–446, S. 664, S. 669.
12 Vgl. Konrad Fritze / Günter Krause: Seekriege der Hanse, Berlin 1989, S. 66.
13 Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 664.
14 Vgl. auch Fritze / Krause: Seekriege der Hanse, S. 64.

326

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Steinwände. So fanden sie ihren Weg leichter wieder, wußten immer, wo sie waren und
mieden Gefahr (KS, 85).

Die Lesbarkeit des Meeres wird verbessert, indem ihm an seinen Rändern Zei-
chen aufgeprägt werden. Diese materiellen Zeichen, durch die Wissen unmittel-
bar in die Landschaft eingeschrieben wird, sind der Übergang zu einer effektive-
ren Beschreibung des Meeres auf einer abstrakteren Ebene. Der Magister bringt
Schiefhals Lesen und Schreiben bei:

Nun konnte der Schiefhals in Wachstafeln ritzen, was er im Gedächtnis behalten wollte
– wichtige Landmarken, gefährliche Fahrwasser, Tiefen, Engen und Unterwasserriffe, al-
les was man wissen mußte, um ein Schiff durch alle Fährnisse zu führen. Sogar Beobach-
tungen über das Wetter hielt er fest – welcher Himmel Sturm ankündigte, und welcher
Sonnenuntergang gutes Wetter versprach. Dazu fragte er andere Schiffer und Maate
nach ihren Erfahrungen. Magister Wigbold und er zeichneten eine recht brauchbare Kar-
te von den Teilen der Baltischen See, die sie befahren hatten. (KS, 87)

Erst durch die Schrift wird das Meer im eigentlichen Sinne topographisch, als Be-
schreibung von Orten, erfasst.15 Die gebündelte Topographie mündet schließlich
in der Kartographie, mit der die Navigation einen qualitativen Sprung macht.
Nun hängt die Kursbestimmung nicht mehr allein von subjektiven empirischen,
sinnlichen Erfahrungen und Beobachtungen ab. Die Akkumulation kollektiven
Wissens durch die Techniken der Kerbung objektiviert die Navigation und ver-
einfacht die Beherrschung des maritimen Raums. Das Schreiben als Technik des
Ritzens kerbt gleichermaßen auch den glatten Raum des Meeres. Diese Kerbung
des Meeres wird in den gezeichneten Linien der Seekarten als Bild anschaulich.
Mit den Kulturtechniken von Kartographie und Schrift geht die metaphorische
Lesbarkeit des Meeres über in die tatsächliche Lesbarkeit von Karte und Text.16

Der Roman erzählt von einer Wende in der Geschichte der Nautik. Als „Segel-
kunst“ (KS, 87)17 ist die Seefahrt téchnē – Handwerk und Kunstfertigkeit, die sich
auf der Basis sinnlicher Erfahrungen entwickelt hat. Mit der Optimierung des
Schiffsbaus durch wissenschaftliches Experimentieren und der Entwicklung der
Kartographie wird die Nautik zu einer modernen Technologie. Indem der lógos
zur téchnē hinzutritt und sie systematisiert, wird der Handwerker zum Ingenieur
und der sich mimetisch der Natur anschmiegende Schiffer wird zum Kapitän,
dem nach abstrakten Prinzipien navigierenden Kopf des Schiffes. Das Meer als
Wissensraum nomadischer Techniken der sinnlichen Erfahrung wird umgestaltet
zu einem gekerbten Raum wissenschaftlich-technologischer Naturbeherrschung.

15 Zur Rolle der Seehandbücher für die mittelalterliche Navigation vgl. ebd., S. 66–71.
16 Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass Karten als Bilder nicht wie Texte behandelt werden

können, da sie nicht im eigentlichen Sinne ‚gelesen‘ werden, sondern, „dass das Arrange-
ment vom Blick synchron erfasst“ wird. Stephan Günzel: Spatial Turn – Topographical
Turn – Topological Turn, in: Jörg Döring und Tristan Thielemann (Hg.): Spatial Turn. Das
Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008, S. 219–237, hier
S. 231.

17 Vgl. „hansische Steuermannskunst“ bei Fritze / Krause: Seekriege der Hanse, S. 59.

327

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Figur, in der sich der Wandel der Seefahrt ausdrückt, ist Schiefhals. Mit sei-
ner Ausbildung bei Koggen-Monk erhält er das Wissen und die Fähigkeiten im
Schiffsbau und Segeln. Er erkennt das Zukunftspotential der dreimastigen Kara-
velle und er ist es, der die Beschreibung und Kartographierung des Meeres voran-
treibt. Zunehmend läuft er Störtebeker den Rang als bester Seefahrer ab.

Obwohl die Techniken der Schiffsfahrt moralisch indifferent sind, verspielt
Störtebeker sein Talent, da er nicht nur Seefahrer, sondern auch Pirat ist. Schief-
hals hingegen konzentriert sich ganz auf die Schifffahrt und hält Distanz zum
Raubgeschäft. Störtebeker stellt bedauernd fest: „Der Schiefhals … Aus dem ist
ein Seefahrer geworden, wie man sich keinen besseren wünschen kann für ein
Schiff. Aber ein Raubgeselle wurde er nicht …“ (KS, 171). Diese Distanz zur Pira-
terie zeigt sich darin, dass er als Maat zusammen mit dem Namenlosen an Bord
bleibt, als ihre Gefährten Santiago plündern, da ihnen „dieser heimtückische
Überfall auf eine wehrlose Pilgerstadt“ zuwider ist (KS, 134). Und die beiden
bleiben an Bord, als die Likedeeler in Marienhafe ihre Beute verprassen, da ih-
nen „das faule Leben an Land und die ungezügelten Zechgelage“ nicht behagen
(KS, 145). Schiefhals hält während der Liegezeit die Schiffe instand (vgl. KS,
147). Er geht seinem Handwerk nach, das Schiffsbau und Seefahrt ist, aber nicht
der Raub. Die Distanz Schiefhals’ und des Namenlosen zur Piraterie, der sie sich
nicht freiwillig angeschlossen haben, zeigt sich paradoxerweise darin, dass sie Dis-
tanz zum Land wahren. Nicht an Bord, wo es Regeln gibt, sondern an Land, sei
es beim heimtückischen Plündern oder beim ungezügelten Zechen, zeigt sich die
Verderblichkeit der Piraten am deutlichsten. Für die Seefahrer ist das Land der
Ort des Müßiggangs und völliger moralischer Entgrenzung. Noch in Wisby auf
Gotland klagt Störtebeker: „‚Wir sind wie Fische an Land – faule Fische, die stin-
ken werden, bekommen sie nicht bald wieder Seewasser zu schmecken. Und die
Gesellen geraten außer Rand und Band, sobald sie die Füße an Land setzen. Nur
an Bord und auf See kann man sie in Zucht halten“ (KS, 108). In Marienhafe ist
Störtebeker nun selber ohne Disziplin und gibt sich dem Genuss des Landlebens
hin. Schiefhals mutmaßt: „Klaus Störtebeker möchte seßhaft werden, um bald-
möglichst das Erbe des Friesenhäuptlings Keno anzutreten“ (KS, 145). Die Sess-
haftigkeit der Seefahrer, die den Verfall bewegungsloser, verfaulender, toter Fische
aufruft, wird kontrastiert mit den lebendigen Schiffen, die an ihren Ankertrossen
zerrend auf das Meer hinaus möchten (vgl. KS, 144). Nach zwei Jahren in Ma-
rienhafe stellt sich bei der Mannschaft Unmut ein (vgl. KS, 147). Wenn sich Stör-
tebeker notgedrungen aufrafft, auf Kaperfahrt auszufahren, um die sich leeren-
den Schatztruhen aufzufüllen, fehlt den Piraten der „Schwung der Vitalierzeit“
(KS, 147). Wie Fontane gestaltet Lornsen den Konflikt zwischen Störtebekers
Wunsch nach Sesshaftigkeit und Eheglück einerseits und dem Drängen der
Mannschaft, zur See zurückzukehren andererseits. Doch bei Lornsen kehrt sich
das Verhältnis von Land und Meer um. Im Unterschied zu Fontane ist das Land
hier keine idyllische Heimat, sondern ein Ort der Verderbnis und des Lasters.

328

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anstatt sich in Ostfriesland anzusiedeln, wie es von Fontane und Bredel erzählt
wird, bezahlen sie Keno ten Broke für die Unterbringung in dessen Burg, um in
Ruhe die Beute verprassen zu können. Störtebekers Heirat mit Okka eröffnet kei-
ne Perspektive für die Likedeeler als Gemeinschaft, sondern dient nur seinen per-
sönlichen Ambitionen und der Befriedigung seiner sexuellen Lust. Zur Wollust,
Völlerei und Trunksucht der Likedeeler in Friesland kommt die Eitelkeit ihres
Anführers, der „sich auftakelt, um seiner jungen Frau zu gefallen“ (KS, 145). Zu-
sammen mit Wigbolds blinder Gier, seinem Geiz und seiner Eifersucht auf
Okka, die er mit Gift ermordet, bieten die Piraten in Ostfriesland ein infernali-
sches Bild: allen Todsünden frönend zersetzt sich die Gemeinschaft und bereitet
ihren eigenen Untergang vor. Marienhafe ist anders als bei Bredel und Fontane
kein Ort der Hoffnung, sondern ein Symptom des Verfalls. Für eine Position der
Stärke steht hingegen die Zeit, in der sie ihren Stützpunkt auf Helgoland haben.

Auf Helgoland sind die Likedeeler noch die „Beherrscher der Westsee“ (KS,
127). Störtebeker, der unter den Vitalienbrüdern „im Baltic […] noch einer von
vielen“ war, herrscht hier „wie ein König in Saus und Braus“ (KS, 129). Die Insel
ist strategisch gut gelegen: „Alle Schiffe, die nach England fuhren oder von da
kamen und in die Elbe wollten, mußten an der roten Felsenburg vorbei, die wie
ein Wachturm, vor dem Eingangstor lag“ (KS, 128). Wie eine natürliche Festung
schützt die Insel mit ihren Felsen und Riffen die Piraten und zugleich haben sie
für ihre Raubzüge Zugang zur „fette[n] Weide“ (KS, 128) der Nordsee. Nach in-
nen konsolidieren sich die Piraten als Gemeinschaft der Likedeeler. Innere Ord-
nung, Abgrenzung nach außen, und gleichzeitiger Zugang zum Außen: die
Voraussetzung für einen Kulturisationsprozess, den Christian Moser an der Insel
Scheria der Odyssee darstellt,18 bestehen auch hier. Tatsächlich scheint Störte-
beker seinem Ziel, ein eigenes Reich zu begründen, auf Helgoland nahe zu kom-
men. Während bei Fontane und Bredel die Hoffnung auf einen Übergang von
der Piratengemeinschaft zur Gesellschaft auf dem ostfriesischen Festland verortet
wird, scheint diese Möglichkeit bei Lornsen am ehesten auf der Nordseeinsel ge-
geben. Doch obwohl die Likedeeler hier die Blüte ihres Erfolgs erleben, entsteht
keine Inselgesellschaft. Im Gegensatz zur friedlichen und harmonischen Ord-
nung der homerischen Phäaken bleiben die Likedeeler ihrem Raubgeschäft ver-
haftet und die Gier nach spanischem Gold treibt sie weg von der Insel. Auf Hel-
goland konstituiert sich das von Störtebeker angestrebte Reich nur als Herrschaft
über das Meer. Das Meer kann jedoch nicht in Besitz genommen werden. Aus
der Insel wird kein Territorium. Sie dient nur als Stützpunkt für maritime Opera-
tionen und ist ein Mittel, Schifffahrtsrouten und Knotenpunkte des Handels zu
kontrollieren. Kontrolle und Zugang, nicht Besitz, sind der Schlüssel maritimer

18 Vgl. Christian Moser: Archipele der Erinnerung. Die Insel als Topos der Kulturisation, in:
Hartmut Böhme (Hg.): Topographien der Literatur. Deutsche Literatur im transnationalen
Kontext, Stuttgart/Weimar 2005, S. 408–432, hier S. 415.

329

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Herrschaft.19 Die Besetzung der Insel ist eine taktische Entscheidung und wird
nur so lange aufrechterhalten, bis sich bessere Beutemöglichkeiten anderswo er-
geben. Die Maßnahme bleibt der nomadischen Strategie der Piraterie unterge-
ordnet.

Anders als bei Fontane und Bredel wird die Möglichkeit, die Raubgemein-
schaft in eine dauerhafte Gesellschaft umzuwandeln, trotz Störtebekers Aussage,
ein Reich gründen zu wollen, in der Erzählung nicht politisch forciert. Lornsens
Piraten bietet sich weder eine Aussicht auf Zivilisierung wie bei Fontane, noch
auf eine revolutionäre Transformation der Gesellschaft wie bei Bredel. Bei Fonta-
ne und Bredel scheitert der Versuch der Piraten zwar, eine neue Form von Gesell-
schaft zu verwirklichen, doch bei Lornsen wird er erst gar nicht unternommen.
Die Unmöglichkeit des Unterfangens zeigt sich auch darin, dass die Insel für
solch ein Projekt ein prekärer Ort ist. Ihre Stabilität, die sie als Fels in der Bran-
dung verheißt, ist trügerisch. Als Störtebeker nach Helgoland zurückkehrt, nach-
dem die Likedeeler in Ostfriesland zerfallen sind, versucht er vergeblich, an die
alte Stärke anzuknüpfen. Nun ist er ein König ohne Reich, ein „Admiral ohne
Flotte“ und „ohne Saft und Kraft“ (KS, 171), der auf der roten Felsenburg sein
Schicksal wenden will, das sich als endgültige Niederlage abzeichnet. Dass Helgo-
land in der Erzählung sowohl die Zeit der größten Macht Störtebekers repräsen-
tiert als auch die letzte Etappe vor dem Weg zum Schafott ist, zeigt die Ambiva-
lenz der Insel. Einerseits grenzt sich die felsenbewehrte Insel scharf gegen das
Meer ab und bietet festen Grund, auf dem die Piraten ihr Schiff verlassen kön-
nen. Anderseits ist sie trotz der relativen Festigkeit ebenso wie das Schiff vom
Meer umflutet, unbeständig und gefährdet. Große Teile Helgolands sind im Lau-
fe der Geschichte wegen des steigenden Meeresspiegels, Erosion und Sturmflu-
ten, aber auch wegen ökonomischen Raubbaus nach und nach im Meer versun-
ken.20 Auch wenn dies im Roman nicht erwähnt wird, zeigt sich geohistorisch,
dass das Felsgestein weniger dauerhaft und stabil ist, als es zunächst den An-
schein hat. In ihrer Unbeständigkeit ist die Insel demnach eher einem Schiff ähn-
lich als dem festen Land. Moser zeigt, dass es Darstellungen davon gibt, wie In-
seln auf dem Meer schwimmen und nicht wie die kontinentale Landmasse fest
im Boden verankert sind: „Sie haben etwas von dem Element, in dem sie sich
befinden: Sie sind flüchtig, flüssig und unstet wie das Meer selbst, grenzen sich

19 Vgl. Gillis, S. 26–27. Das trifft für die Piraten ebenso zu wie für die Händler der Hanse. Die
Hanse etablierte mit ihren Kontoren in ganz Europa Zugang zu lokalen Märkten und hatte
kein Interesse an dauerhaften territorialen Eroberungen. Im siegreichen Krieg gegen Däne-
mark 1370 gab sich die Hanse mit der Bestätigung ihrer Handelsprivilegien zufrieden, wäh-
rend die mit ihr verbündeten norddeutschen Fürsten den Krieg fortführen wollten. Vgl.
Dollinger: Die Hanse, S. 100.

20 Bis ins 17. Jahrhundert gab es neben dem roten Buntsandsteinfelsen auch einen weißen
Felsen aus Muschelkalk, das sogenannte ‚Witte Kliff ‘, das jedoch durch intensiven Kalk-
abbau völlig verschwunden ist. Zur Veränderung der Gestalt der Insel zwischen 800
und 1700 vgl. Heike Grahn-Hoek: Roter Flint und Heiliges Land. Helgoland zwischen Vor-
geschichte und Mittelalter, Neumünster 2009, S. 14–21.

330

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesem gegenüber also nicht ab, sondern öffnen sich ihm.“21 Die Insel kann we-
der ganz dem Land noch ganz dem Meer zugerechnet werden, sondern bildet
einen liminalen Zwischenraum. Die Insel ist wie das Schiff ein Ort, der sowohl
am Land als auch am Meer Anteil hat. Insel und Schiff setzen Meer und Land in
Beziehung zueinander und bilden Systeme der Abschließung und der Öffnung.
Insel und Schiff trennen die Piraten von der Gesellschaft an Land und verbinden
sie gleichzeitig mit dieser. Inseln und Schiffe können demnach als Heterotopien
betrachtet werden.22 Lornsens imaginäres Helgoland ist jedoch keine Heterotopie
im Sinne einer literarisch realisierten Utopie. Obwohl sich die Ordnung des Fest-
landes hier auflöst, bleibt die Piratengemeinschaft nur ein negativer Ausdruck
dieser Auflösung. Es gibt kein positives politisches Programm, das eine der hi-
storischen Wirklichkeit entgegengesetzte gesellschaftliche Ordnung imaginiert.

Die Abgrenzung der Piraten von der gesellschaftlichen Ordnung, vom herr-
schenden Recht und von der Moral, die sich in ihrer Hinwendung zur Natur des
Meeres und zum permanentem Kriegszustand eines gesetzlosen Kampfes aller
gegen alle sowie zu ihrer inneren Natur, der unmittelbaren Lustbefriedigung an
Land, ausdrückt, mag als Verrohung oder Verwilderung erscheinen. Aber sie bre-
chen nicht vollständig mit den kulturellen Errungenschaften der Gesellschaft,
von der sie sich losgesagt haben. Mit Nautik, Schrift und Kartographie benutzen
sie Kulturtechniken und unabhängig von ihrer zeitweiligen Integration in die
herrschende Rechtsordnung durch die Kaperbriefe bilden sie eine Rechtsordnung
aus, indem sie ihre Gemeinschaft auf gemeinsam vereinbarte Prinzipien gründen
– die Grundform eines Gesellschaftsvertrags.23

Dass die Seeräuberbande dennoch nicht als Keimzelle einer möglichen Gesell-
schaft erscheint, kennzeichnet sie als Ergebnis einer Regression von einem bereits
fortgeschrittenen Stand gesellschaftlicher Entwicklung. Wolfgang Pohrt stellt die
Bildung von Banden als sozialen Zerfallsprozess dar, in dem sich Menschen zur
Gesellschaft als zweiter Natur so verhalten, als sei sie die erste, und unterscheidet
dahingehend Banden von Stämmen im Naturzustand: „Immer dann aber, wenn
die Menschen sich inmitten einer bereits bestehenden Gesellschaft wie wilde
Stämme verhalten, spricht man von Banden. An der sozialen oder geographi-
schen Peripherie kommen sie zu allen Zeiten vor, sie markieren dann den Punkt,
wo eine Gesellschaft endet.“24 Die liminale soziale Position der Piraten korreliert
mit dem randständigen geographischen Ort, an dem sie sich aufhalten, sei es auf

21 Moser: Archipele, S. 412–413.
22 Zur Heterotopie als System der Öffnung und Abschließung vgl. Foucault: Von anderen

Räumen, S. 325.
23 „Wenn schließlich Rechtsgeltung nur in der Praxis eines Rechtssystems erzeugt werden

kann, dann ist die Frage der Geltung dieses Gesellschaftsvertrags nicht vom Status der Pira-
ten als juristische Outlaws abhängig, sondern von ihrem Umgang mit dem Vertrag.“ Pier-
son: Piraten, S. 199–200.

24 Wolfgang Pohrt: Brothers in Crime. Die Menschen im Zeitalter ihrer Überflüssigkeit. Über
die Herkunft von Gruppen, Cliquen, Banden, Rackets und Gangs, Berlin 22000, S. 70.

331

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Schiff oder auf der Insel. Diese Orte markieren die räumliche Grenze zur
herrschenden Gesellschaft, von der sie ausgeschlossen sind, der sie nicht nur
fremd, sondern gar feindselig gegenüberstehen. Die Seeräuberbande ist ein histo-
risches Zerfallsprodukt der Gesellschaft,25 so wie Helgoland ein Zerfallsprodukt
der geologischen Naturgeschichte ist. Aber auch wenn sich die Piraten in einem
außergesellschaftlichen Zustand befinden, so ist dieser keinesfalls ein vorgesell-
schaftlicher Naturzustand. Obwohl den Likedeelern bei Lornsen die Möglichkeit
zur Begründung einer Gesellschaft versperrt ist, werden sie – anders als im Störte-
bekerlied – nicht völlig dem Naturzustand überschrieben. Die Insel mit ihrer re-
lativen Festigkeit und das Schiff als Produkt der nautischen Technik gehören
nicht völlig zum Meer. Die Gesetzlosigkeit und das Dämonische, die traditionel-
lerweise mit dem Meer assoziiert werden,26 werden im Roman zwar den Piraten
zugeschrieben, aber nicht der Seefahrt oder dem Meer im Allgemeinen.

Dass die Seeräuber aus der eindeutigen Zuordnung zu Land oder Meer, Ge-
sellschaft oder Natur herausfallen, macht sie auf besondere Weise dämonisch.27

Sie besetzen einen liminalen Ort, eine Randzone der Gefahr und der Unrein-
heit.28 Indem Schiefhals und der Namenlose an Bord bleiben, halten sie sich rein
von der verderblichen Hybridität der piratischen Zwischenwelt. Während die Pi-
raten an Land „[v]olle Taschen, volle Becher, Weiber“ (KS, 129) genießen, mel-
den sich die beiden Gerechten freiwillig zu Erkundungsfahrten, da ihnen der
„trunkene Lärm ihrer Kumpane, die auf der faulen Haut lagen“ (KS, 129), gegen
den Strich geht. Auf dem Meer bleiben sie von der Regression ihrer Gefährten
unbehelligt. Diese moralische Integrität wird damit belohnt, dass sie am Ende
nicht auf dem Schafott sterben müssen. Der Namenlose stürzt sich zwar beim
letzten Gefecht gegen die Hamburger ins Meer, aber Schiefhals kann entkom-
men und als Seefahrer zu neuen Ufern aufbrechen. Als ehrlichem Seefahrer und

Dem ist allerdings entgegenzuhalten, dass bereits Stammesbildung eine Form von Gesell-
schaftlichkeit ist. Selbst Jagd- und Sammelgesellschaften verhalten sich nicht unvermittelt
zur Natur und haben komplexe Rituale und Systeme der Weltdeutung.

25 Pohrt argumentiert, dass Banden erst dann Symptom eines gesellschaftlichen Zerfalls sind,
wenn die Bandenbildung die herrschende Klasse selbst erfasst. Vgl. ebd., S. 71. Das Argu-
ment gegen diese Einschätzung ist, dass bereits die Abspaltung von Banden an der sozialen
und geographischen Peripherie Symptom eines beginnenden gesellschaftlichen Zerfalls ist,
der das Zentrum lediglich noch nicht erreicht hat.

26 Vgl. Blumenberg: Schiffbruch, S. 10–11.
27 Vgl. dazu Kane: Horseplay, der den Begriff des Bestialischen an der Ballade von Robin

Hood and Guy of Gisborne entfaltet und damit die Hybridität der liminalen Position zwi-
schen Natur und Gesellschaft erfasst.

28 Zum Rand als sozialem Ort der Gefahr und Unreinheit vgl. Mary Douglas: Purity and
Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. London/Henley-on-Thames
1979, S. 96: „Danger lies in transitional states, simply because transition is neither one
structure nor the next, it is undefinable.“ Und S. 119: „all margins are dangerous“. Wenn
Douglas von der Gefahr sozialer Verschmutzung („danger of social pollution“, ebd.)
spricht, dann gehört dazu die Überschreitung der äußeren Grenzen der sozialen Ordnung
ebenso wie die Transgression ihrer inneren Struktur.

332

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schiffsbauer gehört ihm die Zukunft, die sich in der dreimastigen Karavelle und
der Entwicklung der Kartographie ankündigt. Fontane und Bredel fragen beide
nach der Möglichkeit einer Aufhebung des Widerspruchs der piratischen Exis-
tenz. Lornsens Likedeeler verharren in diesem Widerspruch. Allein für Schiefhals
eröffnet sich eine Perspektive, den Widerspruch zu lösen, weil er sich nie völlig
in ihn verstrickt.

Die Verdrängung der Gesellschaft: Vom Mythos Störtebeker zum
Mythos der Seefahrt

Lornsens Klaus Störtebeker ist ein Roman mit Störtebeker, aber keiner über ihn.
Zwar verwendet Lornsen Störtebekers Name als Titel, aber es heißt: „Ob das sein
ehrlicher Name war, wußte keiner an Bord“ (KS, 9). Der Mythos, der am „den
ganzen Sinn festhaltende[n] Eigennamen“29 haftet, wird so der Unehrlichkeit
verdächtig. Dass Name und Benanntes, die im Mythos zu einer Einheit zusam-
mengeballt sind, getrennt werden, zeigt die antimythische Zielsetzung des Textes.
Der Mythos versucht „das Subjekt zu benennen, von dem die letzte der richtigen
Geschichten erzählt werden kann“.30 Lornsen verwirft den Mythos von Klaus
Störtebeker, den er mit dem Namen aufruft, um ihn durch einen historischen
Realismus zu korrigieren. Der Titelheld rückt an den Rand. Mit dem Namenlo-
sen und Schiefhals, die der Piraterie distanziert gegenüberstehen, werden die per-
sönliche Erfahrung gesellschaftlichen Unrechts und die nautischen Fähigkeiten
von der Störtebekerfigur abgespalten, mit Magister Wigbold zusätzlich das takti-
sche Geschick. Bei Bredel sind all diese Aspekte in der Figur Störtebekers vereint.
In Lornsens Figurenkonstellation zeigt sich hingegen das negative moralische Ur-
teil über die Piraterie in der Dämonisierung Störtebekers (und Wigbolds), die po-
litische Ambivalenz gegenüber der Ungerechtigkeit der herrschenden Zustände
im Schicksal des Namenlosen und die Anerkennung des herausragenden Seefah-
rers Schiefhals.

In Schiefhals spiegelt sich Störtebekers nautisches Geschick ohne dessen Bruta-
lität. Als positive Identifikationsfigur rückt Schiefhals und dessen Perspektive ins
Zentrum der Erzählung. Nach Lukács’ Theorie des historischen Romans könnte
das so verstanden werden, dass Schiefhals der mittlere Charakter ist, um den her-
um sich die Erzählung anordnet, damit zwischen widerstrebenden historischen
Tendenzen vermittelt werden kann.31 Tatsächlich handelt es sich bei Schiefhals
um eine Figur, die zwischen allen Fronten steht. Er gerät zwar unter die Piraten,
aber bleibt seinem toten Mentor Koggen-Monk gegenüber loyal und verhindert
später, mit Hilfe des Namenlosen, einen Überfall auf dessen Schiff ‚Seehase‘ (vgl.

3.

29 Blumenberg: Arbeit, S. 304.
30 Ebd., S. 60.
31 Vgl. Lukács: Der historische Roman, S. 40

333

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KS, 119–122). Obwohl er ein leidenschaftlicher Seefahrer ist, wird er nie völlig
zum Seeräuber und bewahrt die Moral und das Arbeitsethos des Handwerkers.
Störtebeker einerseits und das Schicksal des Namenlosen andererseits zeigen die
Ungerechtigkeit und die Gewalt sowohl der Piraten wie der Feudalherren. Der
Roman legt nahe, dass beide Seiten im Unrecht sind. Die Handwerker und ehrli-
chen Seefahrer, zu denen Schiefhals gehört, sind im Gegensatz dazu die Sympa-
thieträger. Doch soziale Spannungen werden mit diesem Moralismus nicht ver-
mittelt. In der Figur Schiefhals kristallisieren sich keine historischen Konflikte
zwischen der zerfallenden Feudalgesellschaft und der entstehenden bürgerlichen
Ordnung in den Hansestädten. Dennoch ist Lornsens Roman nicht ahistorisch.

Durch die Figur des Seefahrers Schiefhals wird die Aufmerksamkeit auf das
heimliche heroische Subjekt des Textes gelenkt: das Schiff. Das Schiff ist das Sub-
jekt, dessen Geschichte erzählt wird. Im Roman geht es in erster Linie nicht um
die Geschichte politischer, sozialer oder ökonomischer Konflikte, sondern um
die technischen Bedingungen und Entwicklungen der Seefahrt. Die Symbiose
zwischen Schiff und Seefahrer und ihre Auseinandersetzung mit dem Meer kre-
ieren eine eigene Welt mit eigenen Regeln, die sich von der gesellschaftlichen
Welt absondert. Soziale Fragen spielen keine Rolle, wenn der Wind schlecht
steht, felsige Riffe im Kurs liegen oder ein Sturm aufbraust. Auch die Kämpfe
mit den dänischen und spanischen Kriegsschiffen, die Kaperung von Handels-
schiffen und die Landung in Städten, die geplündert werden, stellen sich immer
zuerst als Probleme dar, die nautisch zu bewältigen sind.32 Die Nautik wird zur
reinen Kunst erhoben, während die sozialen und politischen Bedingungen der
Seefahrt dabei verdrängt werden. Die politischen und sozialen Implikationen der
nordeuropäischen Piraterie des Spätmittelalters erscheinen historisch bedeutungs-
los. Zwar ist die Piraterie für ehrliche Kaufleute und Schiffer ein Problem und
findet auf dem Meer statt, aber sie ist eine moralisch diskreditierte Abnormität.
Sie scheint lediglich von unmoralischen Interessen motiviert und steht in einem
bloß zufälligen Zusammenhang mit den Ereignissen an Land. Das Problem der
Piraterie setzt nicht Land und Meer in Beziehung zueinander. Die Gewalt der ge-
sellschaftlichen Verhältnisse, die mit der Piraterie auf das Meer drängt, wird als
Kontamination der Erhabenheit des Meeres und der Reinheit der Begeisterung
für Seefahrt dargestellt. Das Meer und das Schiff bleiben von den gesellschaftli-
chen Konflikten an Land zwar nicht unbehelligt, aber diese werden als Akziden-
zien weitgehend ausblendet. Damit erweist sich Lornsens Roman als genau ent-
gegengesetzt zu Fontanes Fragment, das die Seite des Meeres vernachlässigt.

Der Chronotopos des Romans stellt das Meer des 14. und 15. Jahrhunderts
unter der Perspektive seiner technologischen Beherrschbarkeit dar und das Schiff
ist das Mittel dazu. Das Problem der politischen Herrschaft wird auf die Aneig-

32 Eine Ausnahme bildet der Angriff dänischer Soldaten auf die vor der schwedischen Küste
festgefrorenen Vitalierschiffe (KS, 88–95). Da die Schiffe manövrierunfähig sind, folgt die-
ser Kampf nicht den taktischen Manövern der Seekriegsführung.

334

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nung bestimmter nautischer Technologien reduziert. Das zeigt sich am Schluss,
wenn die Hamburger ihr Flaggschiff ‚Bunte Kuh‘ aus Flandern anwerben und es
heißt, sie hätten „an nichts gespart“ (KS, 162). Durch ihre Finanzkraft kann die
Hansestadt es sich leisten, die besten Schiffe und die besten Schiffer auf See zu
schicken. Die ökonomischen und politischen Interessen dahinter scheinen klar.
Es soll mit der „Seepest“ (KS, 165) aufgeräumt werden, um das Meer zurückzu-
bekommen (vgl. KS, 105), denn: „Wer dem Handel Schaden antat, schädigte
auch die Handwerker und Bürger, und wenn es denen schlecht ging, wurde auch
den Gesellen und Lehrlingen der Brotkorb höher gehängt“ (KS, 164). Die Piraten
scheinen also tatsächlich gegen die ganze Welt zu stehen und vom Bürgermeister
bis zum Lehrling scheinen alle Hamburger dasselbe Interesse zu haben. Die so-
zialen Konflikte und die Bedeutung der Hanse als Machtfaktor in den politi-
schen und ökonomischen Auseinandersetzungen und deren Zusammenhang mit
dem Kampf um die Kontrolle der Seewege im Nordeuropa des ausgehenden Mit-
telalters treten in den Hintergrund. Die Unterordnung der Politik unter die Mo-
ral zeigt sich darin, dass in Lornsens Erzählung Vertreter der Hanse als Figuren
kaum in Erscheinung treten.

Die topologische Konstellation des Textes setzt mit der Differenz von Land
und Meer keine sozialen Widersprüche in Beziehung zueinander. Damit stellt
sich in Lornsens Roman die Funktion des Mythos von Störtebeker nicht als er-
zählerische Bewältigung des Problems von Recht und Gerechtigkeit dar. Durch
die Dehorisierung Störtebekers soll sein Mythos abgewickelt werden, dessen so-
zialhistorische Bedeutsamkeit jedoch verschleiert wird. Stattdessen wird mit sei-
tenlangen Kursbeschreibungen, Beobachtungen von Wetterphänomenen und de-
ren Rolle für die Seefahrt, enthusiastischen Schilderungen der Schiffe, ihrer Bau-
weise und Segeleigenschaften Schifffahrtsgeschichte erzählt. Das Meer ist hier
kein mythischer Raum der Gesetzlosigkeit mehr, sondern der Raum, in dem sich
ein anderer Mythos enthüllt: der Mythos der Seefahrt.

335

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-235 - am 13.01.2026, 08:12:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	XI. Erzähltradition
	1. Entstehungskontext des Mythos: Piraterie im 14. und 15. Jahrhundert
	2. Die Frage nach der historischen Person
	3. Die Heroisierung Störtebekers

	XII. Die wilde See: Der Pirat als Naturgewalt im Störtebekerlied
	1. Das Meer als Raum der Gesetzlosigkeit
	2. Der Triumph des Rechts und die Heroisierung der Feinde

	XIII. Landgang: Die gescheiterte Zivilisierung der Piraten als Scheitern am Text. Theodor Fontanes Likedeeler-Fragment
	1. Die Likedeeler als Gemeinschaft der Freien und Gleichen
	2. Kolonie und Seefahrt: Der Widerspruch zwischen Land und Meer
	3. Mythos, Geschichte und das Scheitern des utopischen Projekts

	XIV. Die Freiheit des Meeres und die sozialistische Piratenutopie in Willi Bredels Die Vitalienbrüder
	1. Allgemeiner Kriegszustand: Herrschaft und Ungerechtigkeit an Land und auf See
	2. Das Meer, das Schiff und die Widersprüche von Freiheit und Gerechtigkeit
	3. Der Mythos des Klassenkampfes: Von der Heterotopie des Piratenschiffs zur Utopie der bürgerlichen Stadt

	XV. Dämonische Piraten, ehrliche Seefahrer: Moral und nautische Technik in Boy Lornsens Klaus Störtebeker
	1. Teuflische Piraterie in einer ungerechten Welt
	2. Segelkunst, Schiffsbau und die Topographie des Meeres
	3. Die Verdrängung der Gesellschaft: Vom Mythos Störtebeker zum Mythos der Seefahrt


