I.
Koranische Normen und

menschliche Selbstbestimmung

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als
Voraussetzung koranischer Normativitat: Eine Kritik
des traditionellen gadar-Verstandnisses™

Farid Suleiman

1.

Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckungen irgendeines
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen
an die Grenze der Sprache geholt hat.

Ludwig Wittgenstein

Einleitung

Laut einem fiir das juristische Schuldverstindnis grundlegenden Urteil des
Bundesgerichtshofs aus dem Jahre 1952 liegt der

innere Grund des Schuldvorwurfes [darin], dafl der Mensch auf freie,
verantwortliche, sittliche Selbstbestimmung angelegt und deshalb befa-
higt ist, sich fir das Recht und gegen das Unrecht zu entscheiden,
sein Verhalten nach den Normen des rechtlichen Sollens einzurichten
und das rechtlich Verbotene zu vermeiden, sobald er die sittliche Reife
erlangt hat und solange die Anlage zur sittlichen Selbstbestimmung nicht
durch [...] krankhafte [...] Vorginge voriibergehend gelahmt oder auf
Dauer zerstort ist.!

Dieses Urteil steht im Einklang mit dem (wohl nicht nur heute) gingigen
Gerechtigkeitsempfinden, demgemifl ein Mensch von seinen Missetaten
zu entschuldigen ist, sollte er aufgrund innerer oder duflerer Zwange keine

*

1

Der Artikel ful8t auf zwei Vorarbeiten, die im Rahmen des AIWG-Projekts ent-
standen sind: Farid Suleiman, ,Schuldfihigkeit trotz fehlender Willensfreiheit?
Eine Analyse der Position Ibn Taymiyyas. Mit einer Ubersetzung seiner al-Qasida
at-ta’'iyya“, in: Der Islam 97.1 (2020), S. 172-202; ders., ,,Fragen & Antworten®
in der Islamischen Theologie: Eine Untersuchung am Beispiel des Problems der
Willensfreiheit in der Koranexegese®, erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen
und Erkliren in den Wissenschaflen, hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heifs.
BGH 18.3.1952 (Hervorhebungen von mir).

67

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Moglichkeit gehabt haben, diese zu unterlassen. In §20 des deutschen
Strafgesetzbuches wird dieser Gedanke wiederholt, insofern es dort heifit,
dass Titer, die aufgrund einer krankhaften seelischen Storung nicht die
Moglichkeit hatten, das Unrecht der Tat einzusehen oder anders zu han-
deln, schuldfrei bleiben.

Auch die islamischen Offenbarungsquellen legen den Gedanken nahe,
dass Schuldfihigkeit bzw. Verantwortlichkeit an die Bedingung geknipft
ist, die Moglichkeit zu haben, eine gebotene Handlung umzusetzen bzw.
sich einer verbotenen Handlung zu enthalten. Laut dem Koran birdet
Gott keinem Menschen mehr auf, als er zu leisten vermag, und nach
einem Prophetenwort wird Gott Kinder, Schlafende und Unzurechnungs-
fahige nicht zur Rechenschaft ziehen.?

Die oben angesprochene Form der Selbstbestimmung wurde und wird
jedoch heute vielfach in der Theologie, aber auch in der Philosophie und
den Neurowissenschaften bestritten, insofern davon ausgegangen wird,
dass der Mensch in seinen Handlungen nicht frei, sondern von dufleren
und/oder inneren Faktoren determiniert ist. Auf die islamische Tradition,
insbesondere auf den Gelehrten Fahr ad-Din ar-Razi (gest. 1210), der einen
handlungstheoretischen Determinismus (unter dem Konzept gabr) vertre-
ten hat, soll im Folgenden noch ausfiihrlich eingegangen werden. Sein
Hauptargument gegen die Willensfreiheit wird im westlichen Philosophie-
diskurs, wenn auch in unterschiedlichen Formulierungen und meist in
sakularisierter (d. h. nicht-theistischer) Form spatestens seit David Hume
von so vielen Denker:innen angefiihrt, dass es in der englischsprachigen
Literatur als The Standard Argument Against Free Will gilt.3 Der in Kanada
wirkende Professor fiir Philosophie Ishtiyaque Haji verwendet es, um im
Folgeschritt fir die Sinnlosigkeit des Konzeptes von moral obligation zu
argumentieren (auf die islamische Tradition Ubertragen konnte man hier
vom taklif-Konzept sprechen, also von der Verpflichtung des Menschen
durch Gott), da dieses den philosophisch angeblich unhaltbaren Glauben
an Willensfreiheit voraussetzt.*

Ahnliches lisst sich auch aus neurowissenschaftlichen Fachkreisen ver-
nehmen. Besondere Bekanntheit erlangt haben dabei Wolf Singer und

2 Vgl. Koran 2:286; das Prophetenwort findet sich u. a. in folgender Sammlung;:
Abu ‘Isa at-Tirmidi, Sunan at-Tirmidi, 5 Bde., ed. von Ahmad Sakir, Kairo: Mustafa
al-Babi al-Halabi, 1975, Bd. 4, Nr. 1423, S.32f.

3 So der Titel von Kap. 4 von Bob Doyle, Free Will: The Scandal in Philosophy,
Cambridge, MA 2011. Meines Wissens gibt es jedoch keine Hinweise auf einen
direkten Einfluss ar-Razis auf das westliche Denken.

4 Vgl. Ishtiyaque Haji, The Obligation Dilemma, New York 2019.

68

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

Gerhard Roth, die auf eine Reform des Schuldstrafrechts dringen, da die
Hirnforschung die vollstindige Determination menschlicher Handlungen
unwiderlegbar aufgezeigt habe.’

Muslimische Deterministen wie ar-Razi haben die Normativitat des
Korans und die Schuldfihigkeit derer, die dem Koran zuwiderhandeln,
nicht bestritten. Wie aber einem Menschen, der in all seinen Handlungen
determiniert ist, sinnvollerweise Gebote auferlegt werden kénnen und
wieso er sich bei Zuwiderhandlungen Schuld auflidt, blieb eine Frage,
die auf nicht zufriedenstellende Weise beantwortet wurde. So ist es wenig
verwunderlich, dass manche Muslim:innen sich auf die Vorbestimmung
Gottes (gadar) und Ahnliches berufen, um sich der moralischen Verant-
wortung fir ihre eigenen Missetaten zu entziehen. So geschah es jlingst
bei Nik Farhan, einem muslimischen Prediger aus Malaysia, der zu einer
landesweiten Berihmtheit wurde, als er 2014 einen im TV ibertragenen
Predigtwettbewerb gewann. Sein Ruf nahm jedoch schweren Schaden,
als offentlich wurde, dass er eine Zweitehe einging, ohne seine damals
schwangere Erstfrau davon in Kenntnis zu setzen. Relevant fiir den vorlie-
genden Artikel ist nun die Art und Weise, wie Farhan sich moralisch
aus der Affire zu ziehen versuchte. So schrieb er auf seinem mittlerweile
deaktivierten Facebook-Account:

Reflect on yourselves, people, and hold on to [your] faith in fate (gada)
and destiny (gadar). When Allah has decided that we will die or marry
on that date, no mortal can stop it. Believe in what Allah has written
for us in the tablet where all the decrees of Allah are kept (Lauh
Mabfuz) since pre-eternity (azali), especially in matters concerning our
match (jodoh).®

Die islamische Denktradition verurteilt eine derartige Argumentation zwar
scharf, sie muss sich jedoch aufgrund der tberwiegend deterministischen
bzw. quasi-deterministischen Positionen den Vorwurf gefallen lassen, den
Boden, auf dem sie erwachst, selbst bereitet zu haben.”

5 Siche hierzu die treffenden Bemerkungen bei Adolf Laufs, ,Der aktuelle Streit
um das alte Problem der Willensfreiheit: Eine kritische Bestandsaufnahme aus
juristischer Sicht®, in: Medizinrecht 29.1 (2011), S. 1-7, hier S. 6 f.

6 Die Ubersetzung aus dem Malaiischen verdanke ich meiner Kollegin Nurul Huda
Mohd Razif (Harvard University). Die nicht-englischen Ausdriicke wurden in der
Originalschreibweise belassen.

7 Siehe hierzu die nach wie vor mafigebliche Studie von Daniel Gimaret, Théories
de lacte humain en théologie musulmane, Paris 1980. Zur jingeren Literatur gehort

69

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Der vorliegende Artikel stimmt der Annahme zu, dass Selbstbestim-
mung und Normativitit — zwei Grundbegriffe innerhalb des Projekts, in
dem der Artikel verfasst wurde — in einem derart engen begrifflichen Zu-
sammenhang zur Willensfreiheit stehen, dass sie sich nicht mehr sinnvoll
explizieren lassen, wenn der Mensch, dhnlich wie ein Baum im Wind,
durch das Zusammenspiel externer und interner Faktoren in seinem Ver-
halten determiniert wire.® Die Hauptthese, die hier verteidigt werden soll,
lautet, dass die Verneinung der Willensfreiheit und damit der Mdglich-
keit sittlicher Selbstbestimmung zugunsten einer deterministischen Hand-
lungstheorie unhaltbar ist, und das in dem Sinne, dass sie sinnlos ist,
woraus folgt, dass sie weder wahr noch falsch ist. Bevor diese im ersten
Moment vielleicht uneingingige Behauptung ausgefithrt wird, sollen ar-
Razis Positionen zu Willensfreiheit und Schuldfihigkeit dargelegt werden.
An zwei beispielhaft ausgewidhlten Koranversen soll dartiber hinaus aufge-
zeigt werden, auf welche Weise ar-Razi den Koran heranzieht, um seine
Ansichten zu verteidigen.

Der Schlussteil reflektiert den inneren Zusammenhang zwischen Men-
schenbild und Normativititskonzeptionen vor dem Hintergrund der Er-
gebnisse des Artikels.

2. Willensfreiheit und Schuldfihigkeit — die Position ar-Razis

In einer Passage seines Tafsir-Werks Mafatih al-gayb bringt ar-Razi in rela-
tiv dichter Form zum Ausdruck, wieso seiner Ansicht nach der Mensch
keine andere Wahl hat, als so zu handeln, wie er es eben tut. Der nun
folgenden Ubersetzung der Passage schlieft sich eine Erlauterung an, da
der Gedankengang, den ar-Razi hier vorbringt, recht komplex ist.

Die Handlungskraft des Menschen bezieht sich entweder auf eine der
beiden Moglichkeiten [namlich eine bestimmte Handlung entweder
zu begehen oder zu unterlassen], oder aber die Kraft ist sowohl auf
diese als auch auf die andere Moglichkeit anwendbar.

Ist Ersteres der Fall, folgt die Richtigkeit des gabr [hier: Determinis-
mus]|.

Maria de Cillis, Free Will and Predestination in Islamic Thought: Theoretical Compro-
mises in the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn Arabi, London 2014.

8 In diesem Fall miisste man den Ausdruck ,menschliches Verhalten metaphorisch
verstehen, dhnlich wie wenn man z. B. tber das ,fahrdynamische Verhalten‘ von
Fahrzeugen spricht.

70

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

Ist Letzteres der Fall, muss die Bevorzugung (targih) der einen Mog-
lichkeit gegeniiber der anderen entweder aufgrund eines die Bevorzu-
gung verursachenden Elements (muraggih) erfolgen oder aber nicht.
Ist Ersteres der Fall [also dass es kein muraggih gibt], stellt sich die ein-
gangs gemachte Unterteilung erneut. Wenn hingegen allein Gott, der
Erhabene, die Bevorzugung bewirken kann, dann wird die Handlung
notwendigerweise durchgefihrt, wenn Er die Bevorzugung bewirkt,
und sie wird notwendigerweise unterlassen, sollte Er sie nicht bewir-
ken.

Ist Letzteres der Fall, gilt also, dass die Bevorzugung einer Moglich-
keit ohne ein die Bevorzugung verursachendes Element vonstattengeht
[...]; dann ist die Bevorzugung ein Produkt des Zufalls, und auch
dann ist der Mensch nicht der Verursacher seiner Handlung. Auch
hier handelt es sich um reinen gabr [hier: Regime des Zufalls].?

Die Erlauterung dieses Zitats soll an einem Beispiel erfolgen, das im Kern
auf ar-Razi zuriickgeht.!® Stellen wir uns vor, Zayd verlasst sein Haus, um
auf den Markt zu gehen. Unterwegs fillt ihm ein, dass er etwas von zu
Hause vergessen hat. Grundsatzlich ist denkbar, dass Zayd weiter in Rich-
tung des Marktes geht oder aber umkehrt. Sollte sich die Handlungskraft
Zayds allein auf eine der beiden denkbaren Mdglichkeiten beziehen, dann
kann Zayd nicht anders, als das zu machen, worauf sich die Kraft bezieht.
Sollte sie sich auf beide Moglichkeiten gleichermaflen beziehen, dann hat
der Umstand, dass die Kraft letztlich fir diese oder jene Moglichkeit einge-
setzt wurde, eine Ursache (sollte die Ursache ausbleiben, wird Zayd an
Ort und Stelle verharren). Sollte der Ausgangspunkt der Ursache in Zayd
selbst liegen, wiederholt sich der ganze Gedankengang nun mit Blick auf
die Frage nach der Handlungskraft, die Zayd dazu befihigte, diese Ursache
in die Existenz zu bringen. Um aus diesem Kreis auszubrechen, muss
die Ursache letztlich etwas zugeschrieben werden, das am Anfang aller
Ursachenketten steht — also Gott. Damit gilt, dass die Handlungen Zayds
durch externe Faktoren determiniert werden. Die einzige Alternative, um
diesem in sich geschlossenen System von Ursachen und Wirkungen, die
auf die erste Ursache zurtickzufiihren sind, zu entkommen, liegt in der An-
nahme, dass Ereignisse auch ohne Ursache vonstattengehen konnen. Dem-
nach wire es denkbar, dass der Umstand, dass sich Zayds Handlungskraft

9 Fahr ad-Din ar-Razi, at-Tafsir al-kabir aw Mafatih al-gayb, 32 Bde., ohne Ed., Kairo:
Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyya, 1934-1964, Bd. 1, S. 74 £.
10 Vgl. Fabr ad-Din ar-Razi, al-Matalib al-‘aliya, 9 Bde., ed. von Ahmad al-Higazi
as-Saqqa, Beirut: Dar al-Kitab al-*Arabi, 1987, Bd. 9, S. 29.

71

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

letztlich auf eine der beiden Handlungsmdglichkeiten bezieht und eben
nicht auf die andere, nicht verursacht ist. Ar-Razi ist davon Gberzeugt, dass
in dieser Welt nichts ohne Ursache vonstattengeht, aber er fithrt diesen
Gedanken an, um zu zeigen, dass der Mensch selbst in diesem Fall nicht
frei ist. Denn sollten seine Handlungen nicht verursacht sein, dann sind
sie Produkte des Zufalls. Willensfreiheit kann es nach ar-Razi also nicht
einmal hypothetisch geben.

Trotz dieser dezidiert deterministischen Position ist es ar-Razi wichtig
zu betonen, dass es Unterschiede gibt zwischen den in der Natur stattfin-
denden Vorgangen und dem Handeln des Menschen. Die Notwendigkeit,
mit der ein Mensch eine bestimmte Handlung ausfiihrt, ist also nicht
wie die, mit der ein Baum sich im Wind bewegt, oder wie die, mit der
ein Stein fallt, nachdem er fallengelassen wurde. Dies gilt aus zwei Griin-
den: Zum einen erlebt der Mensch seine Handlungen bewusst und fiihrt
diese willentlich aus. Zum anderen handelt er gemafl den Motivationen,
die in ihm aufkommen. Diese konnen uber die Lebenszeit hinweg sehr
unterschiedlich ausfallen, sodass er sich in gleichartigen Situationen nicht
immer auf die gleiche Weise verhalten wird. Baiume oder Steine hinge-
gen konnen ihr ,Verhalten® niemals dndern. Die von ar-Razi angefithrten
Unterschiede bertihren jedoch nicht die Frage der Determiniertheit, was
heifSt, dass sich Naturereignisse und menschliche Taten mit gleicher meta-
physischer Notwendigkeit vollziehen.

Der Umstand, dass Menschen sich dennoch so erleben, dass sie z. B. ihre
Hand entweder heben oder eben auch nicht heben konnen, ist einer Illusi-
on geschuldet. Ar-Razi drickt dies in einem Diktum aus, das mindestens
schon bei Ibn Sina (gest. 1037) zu finden ist und nach ihm von vielen
Gelehrten in unterschiedlicher Form vorgebracht wurde: ,Der Mensch
ist ein Gezwungener im Gewande eines Entscheidungsfihigen (alinsin
mudtarr fi surat muhtar)."!

Damit dringt sich eine Frage auf, mit der sich nicht nur ar-Razi, son-
dern auch viele andere Vertreter eines Determinismus konfrontiert sahen:
Wenn es stimmen sollte, dass der Mensch in all seinen Handlungen von
externen Faktoren determiniert ist, welchen Sinn hat es dann, dass Gott
Botschaften offenbart, in denen Gebote formuliert sind, deren Befolgung
Lohn und deren Zuwiderhandlung Strafe nach sich zieht? Viele Antwort-

11 Ebd., Bd. 3, S. 60. Zu Ibn Sina und Gelehrten wie al-Gazali, Nagm ad-Din at-Tufi
und Ibn Taymiyya siche Suleiman, ,Schuldfdhigkeit trotz fehlender Willensfrei-
heit?, S. 180 f. Zu Sa‘d ad-Din at-Taftazani siche Thomas Wiirtz, Islamische Theo-
logie im 14. Jahrbundert: Auferstehungsiebre, Handlungstheorie und Schopfungsvorstel-
lungen im Werk von Sa ‘d ad-Din at-Taflazani, Berlin/Boston 2016, S. 221.

72

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

modelle wurden hierzu formuliert. Beispielhaft soll hier Nagm ad-Din
at-Tufis (gest. 1316) Losung des Problems skizziert werden, bevor naher
auf die Sicht ar-Razis eingegangen wird. At-Tufi zufolge determiniert Gott
alle Handlungen des Menschen, sodass sie auf dieselbe Weise vonstattenge-
hen, wie sie es getan hatten, wenn Er dem Menschen die freie Wahl gege-
ben hitte. Denn das Wissen Gottes erstreckt sich auch auf die moglichen
Welten, die nicht in die Existenz gekommen sind. Der Pharao z. B. hitte
auch in einer Welt, in der er Willensfreiheit gehabt hitte, gegen Moses
intrigiert. Die Weisheit dahinter, dass Gott uns keine Willensfreiheit gege-
ben hat, liegt laut at-Tufi darin, dass dieses dem Gottvertrauen abtraglich
ware; denn wie kann ich mich darauf verlassen, dass Gott mich beschitzt,
wenn der Weltenlauf nicht ganzlich in Seiner Hand liegt?!?

Ar-Razi kann dieser Sicht schon deswegen nicht zustimmen, weil ja, wie
oben beschrieben, laut ihm eine Welt, in der es menschliche Willensfrei-
heit gibt, gar nicht moglich ist.

Fur ar-Razi ist damit die Frage nach der Willensfreiheit durch die Ver-
nunft eindeutig und hinreichend beantwortet. Da der Koran, aber auch
jeder andere sprachlich verfasste Beleg, aufgrund der Ungenauigkeiten,
die die Sprache und der Uberlieferungsprozess mitbringen, immer im
Lichte der unbezweifelbaren Vernunftwahrheiten gelesen werden muss,
kann seine Funktion in der Frage der Willensfreiheit nicht mehr umfassen,
als das bereits gefillte Urteil der Vernunft zusatzlich zu stitzen.!> Nun
konnte man zwar zu dem Ergebnis kommen, dass der Koran diese Frage
gar nicht aufwirft, so wie er auch viele andere Themen, die im kalam
verhandelt werden, wie z. B. das der Gottesbeweise, nicht behandelt.!4
Ar-Razi, aber auch die mutakallimin im Allgemeinen, sehen es jedoch als
selbstverstindlich an, dass der Koran sich zur Frage der Willensfreiheit po-
sitioniert, obgleich die Meinungen weit dartiber auseinandergehen, worin
seine Position genau besteht. Gleiches lasst sich tbrigens auch tber die
sakulare Islamwissenschaft sagen, denn auch dort scheint man sich nur
dahingehend einig, dass der Koran die Frage nach der Willensfreiheit be-
handelt, aber nicht dariber, zu welchem Ergebnis er kommt. So schreibt
einer der fiilhrenden Vertreter der Islamwissenschaft, Josef van Ess:

12 Vgl. Nagm ad-Din at-Tufi, Hallal al-‘uqad fi bayan ahkiam al-mu ‘tagad, ed. von
Lejla Demiri und Islam Dayeh, Beirut: Orient-Institut Beirut, 2016, S. 31.

13 Vgl. ar-Razi, Matalib, Bd. 9, S. 131 £.

14 Siehe Hannah C. Erlwein, Arguments for God’s Existence in Classical Islamic
Thought, Berlin/Boston 2019, S. 22-24. Die mutakallimun stimmen dieser Sicht
freilich nicht zu.

73

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Fatalismus war seit dem Koran nicht mehr moglich. Das war der Fort-
schritt, den die Offenbarung gebracht hatte; der Mensch ist nicht mehr
Spielball eines anonymen Geschicks. Vor diesem Hintergrund war es
eigentlich folgerichtig, wenn die Qadariten die koranische Botschaft so
verstanden, dafl Gott das Gute, das der Mensch tut, selber bestimmt,
ihn dagegen allein 1at, wenn dieser sich in Boses verstrickt.!S

Zu einer gegenteiligen Einschatzung kommt Alexander Treiger, wenn er
im erst kirzlich veroffentlichten Oxford Handbook of Islamic Theology
schreibt, dass der Koran die in der Spatantike verbreitete Vorstellung eines
allumfassenden Determinismus nicht aufhebt, sondern nur modifiziert,
insofern dieser nun theistisch gedacht wird.'® Einen Mittelweg scheint
Dmitry V. Frolov beschreiten zu wollen, wenn er schreibt:

While the general message of the Qur’an seemed to downplay the role
of the individual and to attribute to God complete and total power,
particular qur’anic passages provided fertile ground for arguments in
support of and against human free will.1”

Aus meiner Sicht fuft das Problem der Willensfreiheit auf philosophi-
schen Voraussetzungen, und es ist nicht ohne Weiteres einzusehen, warum
es sich einem unphilosophischen Text, wie der Koran einer ist, tberhaupt
stellen sollte. Das kann im vorliegenden Artikel nicht weiter ausgefiihrt
werden, und so soll es dabei belassen werden, problematisiert zu haben, es
als selbstverstindlich zu erachten, dass der Koran das Thema der Willens-
freiheit behandelk.

Aber zuriick zu ar-Razi, bei dem nun an zwei beispielhaft ausgewahlten
Versen dargelegt werden soll, wie er den Koran im Sinne seiner determi-
nistischen Position auslegt.

Das erste Beispiel bezieht sich auf einen Vers, der von denen, die
die Existenz der Willensfreiheit negieren, besonders haufig herangezogen
wird. So heifft es im Koran: ,[...] Er [d. h. Gott] hat alles [wortlich: jede

15 Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrbundert Hidschra: Eine
Geschichte des religidsen Denkens im friihen Islam, 6 Bde., Berlin/New York 1991,
Bd. 4, S.491f.

16 Vgl. Alexander Treiger, ,,Origins of Kalam®, in: The Oxford Handbook of Islamic
Theology, hrsg. von Sabine Schmidtke, Oxford/New York 2016, S. 36.

17 Dmitry Frolov, ,Freedom and Predestination®, in: Encyclopaedia of the Qur’an,
hrsg. von Jane D. McAuliffe, 6 Bde., Leiden 2001-2006, Bd. 2, 2002, S. 267-271,
hier S. 267.

74

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

Sache] erschaffen und dieses genau bestimmt (qaddarabi tagdiran).“!% In
seinem umfangreichen Korankommentar verwendet ar-Razi diesen Vers
als einen Aufhinger dafiir, seine Position in der Debatte der Willensfrei-
heit zusammenfassend darzustellen und Kritik an seinen Widersachern
vorzubringen. Sein Gedankengang ist der folgende: Wenn Gott alles er-
schaffen hat, dann muss Er auch die Taten des Menschen sowie die ihnen
vorausgehenden Handlungsmotivationen geschaffen haben. Der Mensch
ist determiniert durch die Schopfungstatigkeit Gottes, der alles, so versteht
ar-Razi das Verb gaddara, im Einklang mit Seinem urewigen Schopfungs-
plan (gada’) in die Existenz bringt.

Im nun folgenden zweiten Beispiel geht es um einen Vers, der in der
Regel von den Verfechtern der Willensfreiheit angefiithrt wird. Dieser lau-
tet:

Diejenigen, die Vielgotterei betreiben, werden sagen: ,,Hatte Gott ge-
wollt, so hiatten weder wir noch unsere Vorviter Vielgotterei betrie-
ben, und wir hatten auch nichts fir verboten erklart [was nicht von
Gott selbst fir verboten erklart wurde].“ Ebenso haben schon Genera-
tionen zuvor [die prophetische Botschaft] als Lige bezeichnet, bis sie
dann Unsere Strafe kosteten [...].1°

Ar-Razi mochte diesen Vers nicht dahingehend verstanden wissen, dass die
Polytheisten fir die Meinung getadelt werden, dass die Handlungen der
Menschen von Gott gewollt und durch Seine Schépfungstatigkeit determi-
niert sind, denn darin stimmt der Koran mit ihnen laut ar-Razi ja tiberein.
Worin der Koran die Polytheisten jedoch sehr wohl tadel, ist, dass sie die
Vorherbestimmung als ein Argument gegen die Sinnhaftigkeit von gottli-
chen Ge- und Verboten anfithren. Denn damit haben sie die normative
Dimension des Korans — ein wichtiger Teil der gottlichen Offenbarung —
infrage gestellt. Die eigenen Missetaten lassen sich also nicht dadurch ent-
schuldigen, dass man sich ihrer aufgrund der Vorherbestimmung Gottes
nicht entziehen konnte. Willensfreiheit und Schuldfahigkeit, das vertritt
ar-Razi hier also mindestens implizit, stehen in keinem Zusammenhang.
Vielmehr ist der Mensch in all seinen Handlungen determiniert, und den-
noch ist Gott gerecht, wenn Er den Stinder zur Rechenschaft zieht.20

18 Koran 25:2. Die Ubersetzung der im Beitrag genannten Koranstellen geht auf den
Autor zuriick.

19 Koran 6:148.

20 Vgl. ar-Razi, Tafsir, Bd. 13, S. 227.

75

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Da diese Position kontraintuitiv ist, wurde sie von den Verfechtern der
Willensfreiheit besonders haufig kritisiert. Ar-Razis Antwort darauf fallt
meist recht knapp aus. Thm zufolge darf Gottes Handeln nicht nach den
ethischen Kriterien bewertet werden, die in der erschaffenen Welt bzw.
zwischen Menschen gelten. Die Vernunft kann also im zwischenmenschli-
chen Bereich sehr wohl erkennen, welche Handlung moralisch gut und
welche moralisch schlecht ist, fiir die Taten Gottes gilt dies jedoch nicht.?!
Aus der Offenbarung wissen wir, dass Gott stets gerecht handelt. So sind
selbst diejenigen Handlungen Gottes als gerecht einzustufen, die, wenn
ein Mensch sie ausfiihren wiirde, ungerecht wiren. Menschen sind, das
weifl die Vernunft, also sehr wohl ungerecht, wenn sie z. B. ihre Mitmen-
schen mithilfe von Hypnosetechniken dazu bringen, bestimmte Dinge zu
tun, und sie hernach genau dafiir bestrafen. Die moralischen Kriterien,
mithilfe derer die Vernunft zu diesem Urteil kommt, sind fiir ar-Razi je-
doch auf die Taten Gottes nicht anwendbar.

3. Gleicht ar-Razi den Pflanzen? Oder: Wieso der Determinismus unsinnig
ist

Der nun folgende Abschnitt wird die Unsinnigkeit deterministischer
Handlungstheorien im Allgemeinen und die Inkonsistenzen bei ar-Razi
im Speziellen aufzeigen, indem vier Kritikpunkte ausgefiihrt und unter-
mauert werden: Erstens, aus ar-Razis Position ergeben sich Konsequenzen,
die er selbst ablehnen wiirde, namlich dass sich der Vernunft nach Men-
schen untereinander fiir Missetaten weder tadeln noch bestrafen diirfen.
Zweitens, ar-Razis Behauptung, dass der Determinismus wahr sei, verliert
im Falle ihre Richtigkeit ihre normative Dimension. Drittens, der propo-
sitional vorgetragene Gehalt von ar-Razis Behauptung widerspricht dem,
was er selbst performativ anerkannt haben musste, um seine Behauptung
auf sinnvolle Weise und als gultigen Diskursbeitrag vorzubringen. Und
schlieflich viertens, deterministische Handlungstheorien wie die von ar-
Razi sind unsinnig und damit weder falsch noch wahr.

Die Annahmen, speziell die drei letztgenannten, hingen inhaltlich
miteinander zusammen, und auch bei der Art und Weise ihrer Unter-
mauerung ist ein bestimmter Argumenttyp besonders mafigeblich. Dabei
handelt es sich um das reflexive Argument, das darauf abzielt, dem Oppo-
nenten (hier: ar-Razi) einen Selbstwiderspruch nachzuweisen. Dieser Argu-

21 Vgl. ar-Razi, Matalib, Bd. 3, S. 289.

76

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

menttyp gehort in der Philosophie zum essenziellen Ristzeug, und zwar
von der Antike — dort als peritrope-Argument bekannt?? — bis in die heutige
Zeit, in der die Bezeichnung ,Selbstauthebungsargument® Verwendung fin-
det oder oftmals auch vom Aufdecken performativer Selbstwiderspriiche
die Rede ist.2> Wenn es darum geht, deterministische Handlungstheorien
zu entkriften, geschieht das es im deutschsprachigen Raum besonders
durch Denker:innen, die sich entweder im Paradigma der Transzendental-
pragmatik Karl-Otto Apels bewegen oder von ihm auf unterschiedliche
Weise beeinflusst wurden wie Wolfang Kuhlmann?* und Jirgen Haber-
mas.? Im englischsprachigen Raum hingegen lasst sich dieser Zusammen-
hang zu Apel nicht beobachten.?¢

Im Folgenden sollen Erlauterungen vorausgeschickt werden zu der Art
und Weise, wie das Selbstaufhebungsargument gegen ar-Razis determinis-
tische Position angewendet werden soll. Auflerdem werde ich drei Beispie-
le des Selbstauthebungsarguments im vormodernen islamischen Denken
anfithren. Zwar geht es in diesen Beispielen nicht um die Frage der
Willensfreiheit, aber sie eignen sich doch dazu, das Argument in seiner
Struktur besser nachzuvollziehen. Dartiber hinaus zeigen sie, dass reflexive

Argumente dieser Art der islamischen Tradition keineswegs unbekannt
sind.?’

22 Hierzu mehr bei Luca Castagnoli, Ancient Self-Refutation: The Logic and History of
the Self-Refutation Argument from Democritus to Augustine, Cambridge 2010.

23 Selbstaufhebungsargumente sind im Aufbau und Ziel so verschiedenartig, dass
sie sich wohl nicht in einer Definition fassen lassen; vgl. Dorothee Schmitt,
Das Selbstaufbebungsargument: Der Relativismus in der gegenwdrtigen philosophischen
Debatte, Berlin/Boston 2018, S. 190, mit Fn. 2.

24 Siehe Wolfgang Kuhlmann, ,Reflexive Argumente gegen den Determinismus®,
in: Sprachphilosophie — Hermeneutik — Ethik: Studien zur Transzendentalpragmatik,
hrsg. von Wolfgang Kuhlmann, Wirzburg 1992, S. 208-223. Im Anschluss an
Kuhlmann ist folgende Arbeit zu sehen: Alberto Mario Damiani, Handlungswis-
sen, Freiburg/Minchen 2013, v. a. Kap. 4.

25 Siehe Jirgen Habermas, ,Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und
das Problem der Willensfreiheit: Wie ldsst sich der epistemische Dualismus mit
einem ontologischen Monismus versdhnen?“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 54.5 (2006), S. 669-707; Amy Allen und Eduardo Mendieta (Hgg.), The Cam-
bridge Habermas Lexicon, Cambridge 2019, Artikel ,Free Will and Determinism®
und ,,Performative Self-Contradiction®.

26 Nachfolgend eine Auswahl relevanter Literatur: James Jordan, ,Determinism’s
Dilemma®, in: The Review of Metaphysics 23.1 (1969), S. 48-66; Joseph M. Boyle,
Germain Gabriel Grisez und Olaf Tollefsen, Free Choice: A Self-Referential Argu-
ment, Notre Dame 1976; Robert Lockie, Free Will and Epistemology: A Defence of
the Transcendental Argument for Freedom, New York 2018.

27 Eine Studie zu der Frage, wie verbreitet sie waren, steht noch aus.

77

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Meine Kritik an der Position ar-Razis formuliere ich im Anschluss an
wichtige Erkenntnisse, die sich im Zuge der im 20. Jahrhundert stattfin-
denden sprachpragmatischen Wende ergeben haben. Die negative, also
dekonstruierende Seite der Wende besteht darin, einflussreiche Auffassun-
gen von Sprache, die im Kern mindestens bis zu Parmenides reichen, zu
verwerfen. Dazu gehort die Ansicht, dass sich Sinn unabhingig von der
Sprache und ihrer Verwendung konstituiert, und zwar durch die seelische
Tatigkeit des Denkens. Ein solipsistisches, d. h. in der totalen Einsamkeit
befindliches, von jeder Um- und Mitwelt abgelostes Ich kann demnach
kraft der Gedanken unabhingig von Sprache Sinn produzieren. Gedanken
und Vorstellungen sind also das Eigentliche und Vorhergehende, Sprache
kommt hier nur nachtriglich hinzu. Aus dieser Auffassung vom Verhaltnis
zwischen Denken und Sprache ergibt sich, dass die Sinn- und Giltigkeits-
bedingungen des Denkens durch dessen Subjekt konstituiert werden, ohne
dass diese der Offentlichkeit zuganglich sein missen und ohne dass die-
se die Einhaltung dieser Bedingungen uberprift.?® Im Anschluss an die
sprachpragmatische Wende lasst sich diese Vorstellung als ein Quell von
Konfusion beschreiben, aus dem sich philosophische Probleme ergeben,
die sich nicht losen, sondern nur auflosen lassen, indem das oben skizzier-
te Bild von Denken und Sprache verworfen wird.

Den problematisierten Auffassungen von Sprache wird entgegenge-
setzt — und damit nun zur positiven Seite der sprachpragmatischen Wen-
de —, dass jedes Denken zum einen sprachgebunden ist und damit der
Sprache keineswegs vorhergeht und es zum anderen prinzipiell auf dialogi-
sche Weise verfihrt. Jedes Denken hat also ein Gegeniiber; das kann der
Denkende selbst sein, eine hypothetisch vorgestellte Person oder ein realer
Gesprichspartner. Der Denkende ist also immer schon in einer (mindes-
tens hypothetisch) existierenden Denk- und Sprachgemeinschaft eingebet-
tet. Daraus ergibt sich, dass die Sinn- und Gultigkeitsbedingungen des
Denkens intersubjektiven Charakter haben und o6ffentlich zuginglich sein
missen. Der Denk- bzw. Sprechakt ist als solcher nur dann erfolgreich,
wenn er diese Bedingungen erfiillt. Die Anerkennung der Bedingungen
muss nicht im gesprochenen Wort expliziert werden, ja wird das sogar
in der Regel nicht, sondern begleitet den Akt meist implizit im Zuge
seiner performativen Ausfiihrung. Daraus ergibt sich, dass der Akt tiber
eine Doppelstruktur verfiigt, die sich tber das Gesagte und tber das Geta-

28 Siehe hierzu Dietrich Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs: Denken und Handeln
nach der Wende zur kommunikativen Ethik — Orientierung in der okologischen Dauer-
krise, Freiburg/Miinchen 2014, S. 101-110; Damiani, Handlungswissen, S. 9 f.

78

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

ne ausdriickt. Am Beispiel einer Behauptungshandlung kann man demge-
maf zwischen einer propositionalen (sich im Gesagten ausdriickenden)
Dimension und einer performativen (sich im Getanen ausdriickenden)
Dimension unterscheiden. Etwas zu behaupten, ist immer als eine Hand-
lung des Etwas-gegeniiber-jemandem-Behauptens zu verstehen, die nur
glickt, wenn der Behauptende im Einklang mit dem dazu nétigen Hand-
lungswissen verfahrt. An die Stelle des Bewusstseins als ein autonom agie-
render Garant der Sinn- und Gultigkeitsbedingungen des Denkens tritt
im Zuge der sprachpragmatischen Wende also die Sprache, sodass die 6f-
fentlich zuganglichen und intersubjektiv Giberprifbaren Vorrausetzungen
sinnvoller und gultiger Kommunikationshandlungen mit den Sinn- und
Giiltigkeitsbedingungen des Denkens zusammenfallen. Die Anerkennung
dieser Voraussetzungen erfolgt, wie gesagt, in der Regel auf performative
Weise, d. h. es ist mdglich, jedoch uniiblich, dass sie Gber das gesprochene
Wort expliziert wird. Sollte es hingegen der Fall sein, dass sie iber das
gesprochene Wort negiert wird, dann entzieht sich der Behauptende qua
seiner Behauptung den Boden, der Sinn und Gultigkeit des Denk- bzw.
Sprechakts garantiert, oder anders ausgedrickt: Er verwickelt sich in einen
performativen Selbstwiderspruch.

Auf derartige Widerspriiche haben bereits vormoderne islamische Ge-
lehrte verwiesen, und dazu nun, wie angekiindigt drei Beispiele. Das erste
findet sich in einem Kommentarwerk des Philosophen und Rechtsgelehr-
ten Ibn Rusd (gest. 1198), den er zur Metaphysik des Aristoteles verfasste.
Dessen Urteil zufolge ist derjenige, der behauptet, der Satz vom Wider-
spruch sei falsch, ,gleich einer Pflanze*,? was zum Ausdruck bringen soll,
dass er sich den Lebewesen ohne /logos angleicht. Ibn Rusd kommentiert
diese Stelle wie folgt:

Was die Gultigkeit dieser Uberzeugung [gemeint ist der Satz vom Wi-
derspruch] untermauert, ist, dass jeder, der einen Beweis und irgendei-
nen Syllogismus vorbringt, diese Meinung (ra'y) bereits voraussetzen
muss — ich meine die Meinung, dass zwei Gegensitze nicht zusam-
menkommen —, denn tite er es nicht, dann wire es nicht mdglich,
fur irgendetwas einen Beweis und einen Syllogismus vorzubringen.
Daher geht diese Meinung allen anderen Meinungen voraus und alle
[Menschen] teilen sie von Natur aus (bi-f-tab ‘), denn ohne sie wiren
Diskussionen und Debatten nicht gultig/moglich (l2 yasihhu). [...]

29 Auristoteles, Metaphysik, hrsg. und tbers. von Franz Schwarz, Stuttgart 1970,
1006a15 (Becker-Zihlung).

79

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Wer etwas Verstindliches sagt, der muss den Satz vom Widerspruch
bereits vorausgesetzt haben.3°

Eine Behauptung ist also nur dann verstindlich, wenn in ithrem Zuge ihr
Gegenteil verneint wird. Wer also meint, X sei wahr, der hat, ohne dies im
propositionalen Teil seines Behauptungsakts expliziert zu haben, Nicht-X
als falsch ausgewiesen. Die Anerkennung des Satzes vom Widerspruch
muss also mindestens schon immer performativ im Zuge der Behauptung
erfolgen, damit diese auf sinnvolle und giiltige Weise vorgebracht werden
kann. Gibt man diese Anerkennung im gesprochenen Teil der Behauptung
jedoch auf, wird der Selbstwiderspruch unausweichlich. Die Behauptung
zerstort sich damit selbst.

Auf derartige Selbstwiderspriiche hat auch der frithe Mu ‘tazilit Abu 1-
Qasim al-Ka‘bi (gest. 931) verwiesen. Das folgende Beispiel bezieht sich auf
eine Behauptung, die ihm im Rahmen einer Debatte vorgebracht wurde,
namlich, dass es keine Wahrheiten gibt. Seinem Opponenten, wohl ein
Skeptizist, antwortete al-Ka ‘b1 mit folgenden Worten:

Wenn du jede Wahrheit unterminieren mochtest und sagst, dass es
tberhaupt gar keine Wahrheiten gibt, so ist damit auch schon [die
Wahrheit] deiner eigenen Aussage unterminiert. Darauf aufbauend
halten wir fest, dass du mit deiner Behauptung, etwas Wahres zu ver-
treten, insofern du es behauptest, bereits Position beziehst und [deine]
Aussage als wahr ansiehst. Hierin besteht diese Widersprichlichkeit,
die ich [selbst] [in einer Debatte] vernommen habe.3!

An anderer Stelle desselben Werkes erklart al-Ka'bi, wie mit jemandem
umzugehen ist, der behauptet, Rasonieren (#azar) und Disputieren (gadal)
seien nicht zuléssig:

Wer so etwas behauptet, hat damit bereits selbst Position bezogen, als
er sagte: ,Sie beide sind abzulehnen!“ Fiir diese seine Position tritt
er ein und argumentiert dafiir, und so erachtet er das Risonieren auf
eine Weise fiir notwendig, derer er sich selbst nicht bewusst ist. [...]
Verweigert er jedoch tatsichlich jede Debatte, so fragt man ihn: ,Du
siehst das Beenden [jeglicher Debatten] als Pflicht, andere hingegen
das Fortfahren [mit der Debatte]. [...] Woher weifdt du, welche der

30 Ibn Rusd (Averroes), Tafsir ma ba ‘da t-tabi‘a, ed. von Maurice Bouyges, Beirut:
Dar al-Masriq, 1938, Kommentarstelle zu 1006a5-18 der Metaphysik.

31 Abu 1-Qasim al-Ka'bi, Kitab al-Magalat: Wa-ma ‘abii “Uyun al-masa il wa-I-gawabat,
ed. von Husayn Hansu, Amman: Dar al-Fath, 2018, S.74.

80

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

beiden Ansichten richtig ise?“ Was auch immer er nun antwortet,
so hat er sich damit selbst widerlegt [da er nun wieder debattiert].
Beharrt er jedoch [schweigend] auf seiner Meinung, sich der Debatte
zu entziehen, und verlasst er daher sein Haus nicht mehr oder hilt sich
die Ohren zu oder fliichtet sich in [andere Dinge wie] Handeltreiben,
so wird ihm diese Frage erneut gestellt.3

Der letzte Satz dieses Zitats lasst sich, in Anlehnung an Aristoteles, auch
wie folgt formulieren: Wer sich selbst den Pflanzen angleicht, den kon-
frontiert man mit der im Zitat genannten Frage so lange, bis er sich wieder
wie ein Mensch verhalt.

Nun zu ar-Razi und seiner Behauptung, der Mensch sei in all seinem
Handeln vollstindig durch externe Faktoren (in diesem Falle: Gott) de-
terminiert. Von den vier Kritikpunkten, die zu Anfang des Abschnitts
vorgebracht wurden und die nun ausgefithrt und untermauert werden
sollen, lassen sich die ersten zwei auf einer ethisch-theologischen Ebene,
die letzten zwei auf einer sprachpragmatischen Ebene verorten. Dieser
Unterscheidung gemif gliedert sich die nun folgende Kritik an ar-Razis
deterministischer Position.

3.1 Ethisch-theologische Ebene

Erste Krittk: Aus ar-Razis Position ergeben sich Konsequenzen, die er selbst
ablehnen wiirde, namlich, dass sich gemaf§ der Vernunft Menschen unter-
einander fiir Missetaten weder tadeln noch bestrafen dirfen.

Wie in Abschnitt 2 gezeigt, unterscheidet ar-Razi zwischen den gottli-
chen und den menschlichen Handlungen insoweit, als die Vernunft letzte-
re im Gegensatz zu ersteren auf ihren moralischen Status hin untersuchen
kann. Das Vernunfturteil also, dass es ungerecht ist, Menschen fiir Hand-
lungen zu bestrafen, derer sie sich nicht entziehen konnten, hat nur inner-
halb der Sphire des Erschaffenen Bestand. Gottes Handlungen hingegen
transzendieren jegliche Moralkriterien, die die Vernunft aufstellen kann.
Offen bleibt die Frage, wieso Gott dann Verfehlungen verzeiht, wenn
der Mensch diese z. B. im Schlaf, also unbewusst, begangen hat. Darauf
jedoch muss ar-Razi auch keine Antwort haben, da Gott ihm zufolge ja
alles tun und lassen kann, was Er will. Mochte man doch eine Antwort
geben, liefSe sich sagen, dass Gott gerecht darin ist, den Menschen fiir seine

32 Ebd., S.75f.

81

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

ihm vorherbestimmten Taten zu bestrafen, und barmherzig darin, den
Menschen fir unbewusste Handlungen grundsitzlich nicht zur Rechen-
schaft zu ziehen. Damit kann man die Schwierigkeit umgehen, dass aus
Sicht eines Deterministen beztglich des Zwangscharakters bewusster und
unbewusster Taten kein Unterschied besteht.

Wihrend ar-Razi diese Frage also noch abwehren kann, bedarf es nur
einer Verschiebung der Perspektive, um die Frage in ein stichhaltiges Ar-
gument gegen ar-Razis Position zu verwandeln. Denn richtet man den
Blick weg von den gottlichen Taten und hin zu den menschlichen, dann
ist nicht zu erkennen, wie sich die oben genannte Schwierigkeit auflosen
lieBe. Wenn es, wie ar-Razi sagt, ungerecht sein soll, einen Mitmenschen
fir Handlungen wie z. B. das Zittern der Héinde zu bestrafen, sollte
selbiges auch fiir alle anderen Handlungen gelten — denn sie sind ja
alle gleichermaflen unvermeidbar, insofern sie alle in einer Kausalkette
stehen, deren Zustandekommen allein vom Willen des ersten Gliedes der
Kette, naimlich Gott, abhiangt. Wie weiter oben dargestellt, gibt es laut
ar-Razi dementsprechend keinen Unterschied zwischen Naturereignissen
und menschlichen Handlungen hinsichtlich ihrer Determiniertheit. Dabei
ist es nun auch keine Option zu entgegnen, die Offenbarung habe festge-
legt, dass der Mord im Gegensatz zum Zittern moralisch tadelnswert sei.
Denn im zwischenmenschlichen Bereich kann laut ar-Razi die Vernunft
ja sehr wohl die moralisch guten, also lobenswerten, von den moralisch
schlechten, also tadelnswerten Handlungen unterscheiden.

Zweite Kritik: Ar-Razis Behauptung, dass der Determinismus wahr sei,
verliert im Falle ihrer Richtigkeit ihre normative Dimension.

Im Anschluss an obige Ausfithrungen ist nun auch nicht nachvollzieh-
bar, wieso sich ar-Razi — wenn er davon iberzeugt sein sollte, dass wir
aufgrund eines gottlichen Zwangs handeln — sich iber seine Opponenten
echauffiert, die seine Ansichten nicht teilen wollen. Ware es nicht konse-
quent, diese dafiir zu bemitleiden, so es ihnen ja vorherbestimmt war, die-
se abzulehnen? Einen dhnlichen Gedanken findet man bereits bei Epikur,
der schreibt:

Wer erklart, alles geschehe aufgrund von Notwendigkeit, hat keinen
Grund, demjenigen Vorhaltungen zu machen, der erklart, es geschehe
nicht alles aufgrund von Notwendigkeit; denn wie er sagt, geschieht
eben das aufgrund von Notwendigkeit.3?

33 Epikur, ,Gnomologium Vaticanum — Vatikanische Spruchsammlung®, in: ders.,
Wege zum Gliick, hrsg. und tbers. von Rainer Nickel, Mannheim 32011, S. 256~
277, Ausspruch 40 auf S. 267.

82

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

Denkt man dies weiter, so fallt die normative Dimension von ar-Razis Be-
hauptung, dass der Determinismus wahr ist, in sich zusammen. Diese Di-
mension besteht u. a. darin, dass ar-Razi qua Behauptung und Partizipati-
on am theologischen Diskurs dazu auffordert, dass sein Beitrag zu Kennt-
nis genommen, geprift und im Falle fehlender stichhaltiger Gegenargu-
mente ibernommen wird. Es ist nicht erst inkonsequent, all die zu tadeln,
die dieser Aufforderung nicht nachkommen, sondern bereits die Aufforde-
rung selbst. Ar-Razi kdnnte nun einwenden, dass sein Aufforderungsakt
und sein Tadel determiniert waren und jede Kritik sich auf Basis ihrer eige-
nen Argumente damit selbst erledigt. Gegen Epikur gewendet hiefe das:
Sollte der Determinist seinem Gegner Vorhaltungen machen, geschieht
auch das wieder aus Notwendigkeit. Auf Basis der Annahme, dass der De-
terminismus wahr ist, kann dieser Einwand nun ad infinitum von beiden
Seiten wiederholt werden. Alternativ bleibt nur noch, sich gegenseitig an-
zuschweigen. In diesem, wohl unausweichlichen Fall hat man sich — mit
Aristoteles gesprochen — den Pflanzen angeglichen.3*

3.2 Sprachpragmatische Ebene

Dritte Kritik: Der propositional vorgetragene Gehalt von ar-Razis Behaup-
tung widerspricht dem, was ar-Razi performativ anerkannt haben musste,
um seine Behauptung auf sinnvolle Weise und als giltigen Diskursbeitrag
vorzubringen.

Diese Kritik fuf8t auf der Annahme, dass deterministische Handlungs-
theorien keinen signifikanten Unterschied zwischen den determinierten
Prozessen innerhalb der Sphire der Natur und der des Menschen aufzei-
gen konnen. Vielmehr gilt, dass der Mensch mitsamt seinen Handlungen
selbst naturgesetzlich zu verstehen ist. Ar-Razi bestatigt das, wie weiter
oben ausgefiihrt, auch wenn er die theologische Formulierung wohl bevor-
zugen wirde, dass sich Gottes Schopfungsplan, unabhingig davon, ob er
sich auf unbelebte oder auf belebte Materie bezieht, in der jeweils gleichen

34 Ein dhnlicher Gedankengang mit Bezug auf eine Aussage des iberzeugten Deter-
ministen Thomas Hobbes findet sich bei Bernd Ludwig, ,Was die Freiheitslehre
mit der Straftheorie zu tun hat: Philosophische Voraussetzungen von Privention
(Verhinderung) und Retribution (Vergeltung)®, in: Das sogenannte Bise: Das Ver-
brechen aus interdisziplindrer Perspektive, hrsg. von Jorg-Martin Jehle, Baden-Baden

2020, S.305-326, hier S. 315 f.

83

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Weise mit strenger Notwendigkeit entfaltet.>® Jeder innere und duffere
Vorgang, der fiir eine bestimmte Handlung des Menschen relevant ist,
ist letztlich auf das Schopfungswirken Gottes zuriickzufithren. Demnach
kann Gott analog gesehen werden zu einem Hypnotiseur, der kraft der
Hypnose die Handlungen einer Person im Gesamten steuert und der Per-
son das Gefiihl gibt, mit diesen Handlungen zufrieden zu sein bzw. die
Handlungen selbst gewollt und gewahlt zu haben. Dieses Selbstbild einer
hypnotisierten Person muss bei ar-Razi — mdchte er seine eigene Position
konsequent vertreten — als Vorstellung alle seine Handlungen begleiten.

An diesem Punke sei an obige Ausfithrungen erinnert, gemaf§ derer das
Denken selbst bereits als kommunikationspragmatische Handlung aufge-
fasst wird, die an die Sprache gebunden ist und immer ein (zumindest
hypothetisch gedachtes) Gegeniiber besitzt. Ein Denken aufSerhalb des
Rahmens dessen, was als sinnvoll und giltig gelten kann, ist damit ausge-
schlossen, weshalb die Bedingungen fir Sinn und Giltigkeit mindestens
immer schon performativ anerkannt worden sein mussen. Werden sie
nicht anerkannt oder gar explizit verneint, dann handelt es sich nicht
mehr um einen Diskursbeitrag, sondern nur noch um die Erzeugung eines
Tons oder um das Verschitten von Tinte (je nachdem, ob die Gedanken
miindlich oder schriftlich vorgebracht werden) oder, um es wieder aristo-
telisch zu fassen: der Behauptende gleicht sich den Pflanzen an.

Um das weiter zu verdeutlichen, soll nun ein Gedankenexperiment
durchgefithrt werden: Zwei Personen, sagen wir Zayd und ‘Amr, befin-
den sich sowohl hinsichtlich ihres inneren (d. h. nicht von auflen wahr-
nehmbaren) als auch ihres aufleren Verhaltens unter der vollen Kontrolle
eines Hypnotiseurs. Dieser veranlasst nun, dass Zayd zu ‘Amr sagt: ,Ber-
lin ist die Hauptstadt von Deutschland“. ‘Amr bejaht dies, wobei auch
dies wieder durch den Hypnotiseur verursacht wird. AuSenstehende und
auch die spater aus der Hypnose wieder erwachten Personen Zayd und
‘Amr werden dies offensichtlich weder als tatsichliche Behauptung und
als Erwiderung noch als ein Gesprach charakterisieren, und das, weil es
hierzu Voraussetzungen gibt, die nicht erfillt waren. Am Beispiel des
Behauptungsakts soll dies erlautert werden:

e Behauptungsakte basieren auf der Abwagung von Griinden, d. h. sie be-
anspruchen, sich in einer wie auch immer gearteten Form von Rationa-

35 Womit natirlich nicht gesagt wird, dass Gott notwendigerweise diesen oder je-
nen Schopfungsplan entworfen hat. Im Gegenteil betont ar-Razi im Einklang
mit dem A§‘aritentum und in Abgrenzung zu den islamischen Philosophen die
Freiheit Gottes.

84

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

litat zu bewegen. Wenn eine hypnotisierte Person etwas vorbringt, was
den Anschein einer Behauptungshandlung hat, dann ist diese allein
innerhalb eines Ursache-Wirkungs-Schemas zu beschreiben. Das heif$t
auch, dass sie weder rational noch irrational ist, sondern a-rational.
Dies gilt auch fiir den Fall, dass der Hypnotiseur dazu in der Lage ist,
dem Hypnotisierten vorzugaukeln, die scheinbare Behauptungshand-
lung willentlich und basierend auf der Abwigung von Grinden durch-
gefithre zu haben.

Behauptungen gehen mit einem Wahrheitsanspruch einher. Behaup-
tungen also, die man z. B. scherzhaft oder als Schauspieler auf einer
Theaterbithne aufstellt — also ohne einen Wahrheitsanspruch zu ver-
treten —, erscheinen als Behauptungen nur aufgrund der dufSerlichen
Form. Selbiges gilt auch innerhalb kausal abgeschlossener Systeme,
insofern dort Wahrheit als Wert bedeutungslos ist. Um wieder das Be-
spiel von Zayd aufzugreifen: Es sei angenommen, dass der Hypnotiseur
darauf abzielt, Zayd dahingehend zu manipulieren, dass er in der Lage
ist, alle Hauptstadte der Welt aufzusagen. Zayds Aussage, dass Berlin
die Hauptstadt von Deutschland ist, ist dann ein Hinweis dafiir, dass
der Hypnotiseur erfolgreich gearbeitet hat. Zayd funktioniert korrekt,
wobei selbst das Wort ,korrekt® nur aus der Perspektive des willensfrei-
en Hypnotiseurs Sinn macht. Was das Pradikat ,wahr* anbelangt, so
ist es selbst aus dessen Perspektive sinnlos, wenn es auf die Aussage
Zayds gemunzt wird. Man kann sich das an einem Computer verdeutli-
chen, dessen Anwender einen Output sinnvoll als korrekt, aber nicht
als wahr beschreiben kann. Der Computer hingegen kann nicht mal
dies, denn sein Urteil tber die Korrektheit wire selbst wieder mit
Notwendigkeit verursacht. Der Computer gibt also das aus, was er eben
ausgibt, und in dieser Sphére kausal-geschlossener Notwendigkeiten
fehlt die freie Einsicht — sozusagen die interpretierende Auffenperspek-
tive auf determinierte Prozesse —, ohne die sich Pradikate wie ,korrekt
und ,inkorrekt® nicht sinnvoll zur Anwendung bringen lassen.

Der Behauptungsakt wird immer an ein Gegeniiber gerichtet, sei dieses
real (z. B. wenn die Behauptung ausgesprochen wird) oder blof vorge-
stellt (z. B. wenn die Behauptung lediglich gedacht wird). In beiden
Fallen muss es sich bei diesem Gegeniiber um jemanden handeln, der
die Behauptung grundsatzlich aus guten Grinden bejahen oder vernei-
nen kann. Wer hingegen allein aufgrund externer Faktoren diese oder
jene Reaktion auf eine ihm gegeniiber vorgebrachte Behauptung zeigt,
kann nicht das Gegeniiber sein, welches der Behauptende braucht, um
den Behauptungsakt auf sinnvolle und giiltige Weise vorzubringen.

8S

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Um die Widerspriichlichkeit und damit Sinnlosigkeit der Position ar-Razis
aufzudecken, soll sie nun im Folgenden inklusive der relevanten Teile,
die tblicherweise nur performativ vorgebracht werden, expliziert werden.
Demnach behauptet ar-Razi also in etwa das Folgende:

Ich behaupte auf Basis guter Grinde, d. h. rationalerweise, dass es
wahr ist, dass menschliche Handlungen - inklusive meines eigenen, ak-
tuell vorgebrachten Behauptungsakts sowie jedes Erwiderungsakts eines
potenziellen Gesprichspartners — dhnlich wie Naturvorginge durch Gottes
Schoépfungswirken verursacht und determiniert werden; und ich habe den
normativen Anspruch, dass alle potenziellen Gesprachspartner meine Be-
hauptung zur Kenntnis nehmen und nach Priifung meiner Argumente die
Wabhrheit der Behauptung entweder bestatigen oder durch tiberzeugende
Gegenargumente verneinen.

Normativitat, Rationalitit und Wahrheit stehen aber — das habe ich im
Zuge der zweiten und dritten Kritik aufzuzeigen versucht — in einem inne-
ren Zusammenhang zur Willensfreiheit. Daraus folgt, dass ar-Razi, sollte
er sich und seinen moglichen Gesprachspartner in derselben Situation be-
greifen wie die unter Hypnose stehenden Personen Zayd und ‘Amr, nicht
in der Lage ist, etwas zu behaupten. Willensfreiheit gehort also zu den
notwendigen Voraussetzungen jedes Denk- und Sprechakts, die zumindest
performativ anerkannt werden.

Nun kdénnte man einwenden, dass die Sprache und der menschliche
Dialog in der Illusion der Willensfreiheit verhaftet ist und die sich daraus
ergebenden Probleme nicht die Falschheit oder Unsinnigkeit determinis-
tischer Handlungstheorien beweisen. Denn es konnte ja sein, dass wir
unsere Unfreiheit zwar nicht sinnvoll denken konnen, sie aber dennoch
real ist. Denn die Realitit, so kdnnte man weiter argumentieren, richtet
sich nicht nach den Illusionen, in denen Menschen verhaftet sind. Diesem
Einwand soll im folgenden Abschnitt begegnet werden.

Vierte Krittk: Deterministische Handlungstheorien wie die von ar-Razi
sind unsinnig und damit weder falsch noch wahr.

Im Vorhergehenden wurde dafiir argumentiert, dass die Annahme der
Willensfreiheit zu den Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit und Gultigkeit
einer jeden Denk- und Sprechhandlung gehort. Daraus folgt, dass diese
Voraussetzungen selbst weder wahr noch falsch sein kénnen, da sie ja
immer bereits akzeptiert worden sein miissen, um Gberhaupt auf sinnvolle
und gultige Weise einen Gedanken vorbringen zu konnen. Die Willens-
freiheit als wahr auszuweisen, ist zirkuldr (denn ich musste sie ja bereits als
wahr anerkannt haben, um tber ithren Wahrheitsstatus auf sinnvolle Weise
sprechen zu konnen); sie hingegen als falsch zu erachten, fiithrt aufgrund

86

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

des performativen Widerspruchs zur Selbstauflosung dieses Standpunkts.3¢
Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass es auch nicht sein kann,
dass deterministische Handlungstheorien die Realitat korrekt beschreiben,
auch wenn wir nicht in der Lage sind, sie auf sinnvolle Weise zu explizie-
ren. Denn die Aussage ,Handlungstheorien beschreiben die Realitit auf
korrekte Weise® ist ja selbst nur innerhalb unseres Denkens und unserer
Sprache sinnvoll. Jenseits des Rahmens, der durch die Voraussetzungen
von Sinn und Gultigkeit abgesteckt wird, gibt es keine Realitat, insofern
der Ausdruck ,Realitit® selbst Teil unseres Denkens und unserer Sprache
ist.37

Auf der Richtigkeit deterministischer Handlungstheorien zu beharren,
geht also immer damit einher, eine theoretische Perspektive aus dem
Nirgendwo — man kann auch vom ,Gottesstandpunkt® sprechen — zu bezie-
hen. Franz von Kutschera spricht hier von der ,Illusion externer Betrach-
tung” und schreibt weiter:

Deterministen sind meist Opfer der self-excepting fallacy: Sie vergessen,
dass auch sie selbst in ihrem Verhalten und Denken kausal determi-
niert waren, wenn sie Recht hitten. Sie sind eben keine externen Be-
trachter der menschlichen Komodie, sondern Teil davon. [...] Nimmt
man sie beim Wort, so hitte man davon auszugehen, dass sie reden
und denken, wie sie das aufgrund irgendwelcher Faktoren, die aufler-
halb ihrer Kontrolle liegen, tun miissen. Ihre Behauptungen hitten
also keine Grinde, sondern nur Ursachen, und waren daher fir uns
kognitiv nicht relevanter als ihr Husten.8

Anders ausgedriicke heiflt das, dass ein Mensch, der die Determiniertheit
seiner Handlungen postuliert, sich in zwei Sphiren trennt: in eine, die er
als Subjekt einnimmt und von der aus er nun als Auffenstehender auf sich
und seine Mitmenschen blickt, und in eine zweite, in der er nicht mehr
als das Objekt ist, auf das er sich als Subjekt bezieht. In der Sphire des
Subjektseins erkennt er alle Voraussetzungen sinnvoller und gultiger Rede

36 Ganz dhnlich sah das Ludwig Wittgenstein in Bezug auf den Satz vom Wider-
spruch; siche Peter Hacker, Insight and Illusion: Themes in the Philosophy of Wittgen-
stein, Oxford 21986, S. 126.

37 Es sei angemerkt, dass der Ausdruck ,Realitit’, wenn man ihn aufferhalb des Rah-
mens von Denken und Sprache zu verorten sucht, dhnlich absurde Konsequenzen
nach sich zieht wie die kantische Auffassung vom prinzipiell unerkennbaren
Ding-an-sich, die schon zu Kants Lebzeiten als Riickfall in schlechte Metaphysik
kritisiert wurde.

38 Franz von Kutschera, Einladung in die Philosophie, Minster 2016, S. 141.

87

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

zumindest performativ an, denn sonst konnte er seinen eigenen Gedanken
ja nicht selbststindig denken. Als Subjekt blickt er also wie ein Gott, der
Willensfreiheit besitzt, auf die in der Objekesphire verorteten Menschen
(inklusive seiner selbst), von denen er nun auf sinnvolle und giiltige Weise
sagen kann, dass sie ginzlich determiniert sind. Aus Sicht der Mitmen-
schen scheidet er jedoch aus der Denk- und Sprachgemeinschaft aus, inso-
fern er unverstindlich wird bzw. — aristotelisch gesprochen — sich den
Pflanzen angleicht.

4. Abschlieende Reflexion der Ergebnisse

Im zeitgenossischen philosophischen Diskurs mehrt sich die Kritik an
traditionellen normativen Konzeptionen des Islams. Man wirft ihnen zum
einen Verknocherung aufgrund formalistischer Ausrichtung vor, zum an-
deren, dass sie den Aspekt der Verpflichtung des Menschen gegentber
dem Schopfer so sehr betonen, dass die mindestens genauso wichtige
Dimension der moralischen Verantwortung gegeniiber der Schopfung
in den Hintergrund tritt.>® Dieser Kritik und auch dem zunehmenden
Ruf nach einem ethical turn im islamischen Denken*®® kann ich mich
anschlieffen, wobei ich es als eine der Hauptaufgaben der Forschung be-
trachte, die philosophisch-theologischen Komponenten, die die kritisierte
Konzeption islamischer Normativitit begiinstigen und reproduzieren, zu
identifizieren, zu problematisieren und im Anschluss an die Tradition zu
transformieren. Der vorliegende Artikel versteht sich als ein Beitrag dazu,
und zwar mit Blick auf die klassische Auffassung vom gadar, die keinen
Platz fiir menschliche Willensfreiheit lasst. Sie steht dem Bild vom Men-
schen als ein gegentber der Schopfung verantwortliches Wesen entgegen,
was sich mitunter — wie z. B. bei dem oben genannten Nik Farhan - in
offenkundiger Weise offenbart, oft aber auch auf eher subtile Weise zum
Tragen kommt. Dieses Bild vom Menschen lisst sich nicht nur durch
die Offenbarungsquellen gut begriinden, sondern es wurde auch in der
Tradition immer wieder stark gemacht. In dieser Tradition selbst besteht
also ein genuines Interesse daran, Konzepte, die dieses Menschenbild un-
terminieren, zu dekonstruieren.

39 Zu den wortmachtigsten Kritikern gehdrt Taha Abderrahman; siehe zu ihm Farid
Suleiman, , The Philosophy of Taha Abderrahman: A Critical Study®, in: Die Welt
des Islams 61.1 (2021), S. 39-71.

40 Siehe hierzu Mohammed Ghaly, ,The Journal of Islamic Ethics: A Pressing De-
mand and a Promising Field®, in: Journal of Islamic Ethics 1.1 - 2 (2017), S. 1-5.

88

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

Im Rahmen dieses Beitrags wurde versucht, diese Dekonstruktion
mithilfe sprachpragmatischer Erwiagungen und des Selbstaufthebungsargu-
ments, die in der islamischen Denktradition nicht unbekannt sind, vorzu-
nehmen.*! Sollte dies erfolgreich gewesen sein, konnen die traditionellen
Positionen zur Willensfreiheit im Anschluss an das dem Artikel vorange-
stellte Zitat von Wittgenstein als eine Beule betrachtet werden, die sich der
Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat. Dann ist
der Weg frei fur ein Neudenken der gadar-Konzeption, um ein Menschen-
bild stark zu machen, das den ethical turn in den Debatten zu (koranischer)
Normativitat weiter forciert.

Literaturverzeichnis

Ali, Mohamed, Medieval Islamic Pragmatics: Sunni Legal Theorists’ Models of
Textual Communication, London 2009.

Allen, Amy/Eduardo Mendieta (Hgg.), The Cambridge Habermas Lexicon, Cam-
bridge 2019.

Aristoteles, Metaphysik, hrsg. und abers. von Franz Schwarz, Stuttgart 1970.

Bohler, Dietrich, Verbindlichkeit aus dem Diskurs: Denken und Handeln nach
der Wende zur kommunikativen Ethik — Orientierung in der 6kologischen
Dauerkrise, Freiburg/Miinchen 2014.

Boyle, Joseph/Germain Grisez/Olaf Tollefsen, Free Choice: A Self-Referential Argu-
ment, Notre Dame 1976.

Castagnoli, Luca, Ancient Self-Refutation: The Logic and History of the Self-Refu-
tation Argument from Democritus to Augustine, Cambridge 2010.

Damiani, Alberto, Handlungswissen, Freiburg/Miinchen 2013.

de Cillis, Maria, Free Will and Predestination in Islamic Thought: Theoretical
Compromises in the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn Arabi, London 2014.

Doyle, Bob, Free Will: The Scandal in Philosophy. Cambridge, MA 2011.

Epikur, ,Gnomologium Vaticanum - Vatikanische Spruchsammlung®, in: ders.,
Wege zum Gliick, hrsg. und iibers. von Rainer Nickel, Mannheim *2011.

Erlwein, Hannah, Arguments for God’s Existence in Classical Islamic Thought,
Berlin/Boston 2019.

Frolov, Dmitry, ,Freedom and Predestination, in: Encyclopaedia of the Qur’an,
hrsg. von Jane D. McAuliffe, 6 Bde., Leiden 2001-2006, Bd. 2, 2002, S. 267-271.

41 Zum Selbstaufthebungsargument s.o.; zur Sprachpragmatik z. B. Mohamed Ali,
Medieval Islamic Pragmatics: Sunni Legal Theorists’ Models of Textual Communicati-
on, London 2009.

89

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Ghaly, Mohammed, ,The Journal of Islamic Ethics: A Pressing Demand and a
Promising Field®, in: Journal of Islamic Ethics 1.1 -2 (2017), S. 1-5.

Gimaret, Daniel, Théories de I’acte humain en théologie musulmane, Paris 1980.

Habermas, Jurgen, ,Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Prob-
lem der Willensfreiheit: Wie lasst sich der epistemische Dualismus mit einem
ontologischen Monismus versohnen?*, in: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie
54.5 (2006), S. 669-707.

Hacker, Peter, Insight and Illusion: Themes in the Philosophy of Wittgenstein,
Oxford 21986.

Hayji, Ishtiyaque, The Obligation Dilemma, New York 2019.

Ibn Rusd (Averroes), Tafsir ma ba‘da t-tabi‘a, ed. von Maurice Bouyges, Beirut: Dar
al-Masriq, 1938.

Jordan, James, ,Determinism’s Dilemma®, in: The Review of Metaphysics 23.1
(1969), S. 48-66.

al-Ka'bi, Abu 1-Qasim, Kitab al-Maqalat: Wa-ma‘aha ‘Uyan al-masa’il wa-l-
gawabat, ed. von Husayn Hanst, Amman: Dar al-Fath, 2018.

Kuhlmann, Wolfgang, ,Reflexive Argumente gegen den Determinismus®, in:
Sprachphilosophie — Hermeneutik — Ethik: Studien zur Transzendentalpragma-
tik, hrsg. von Wolfgang Kuhlmann, Wirzburg 1992, S.208-223.

Laufs, Adolf, ,Der aktuelle Streit um das alte Problem der Willensfreiheit: Eine
kritische Bestandsaufnahme aus juristischer Sicht®, in: Medizinrecht 29.1 (2011),
S.1-7.

Lockie, Robert, Free Will and Epistemology: A Defence of the Transcendental
Argument for Freedom, New York 2018.

Ludwig, Bernd, ,Was die Freiheitslehre mit der Straftheorie zu tun hat: Philo-
sophische Voraussetzungen von Privention (Verhinderung) und Retribution
(Vergeltung)“, in: Das sogenannte Bose: Das Verbrechen aus interdisziplinarer
Perspektive, hrsg. von Jérg-Martin Jehle, Baden-Baden 2020, S. 305-326.

ar-Razi, Fahr ad-Din, al-Matalib al-‘aliya, ed. von Ahmad al-Higazi as-Saqqa, 9 Bde.,
Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1987.

———, at-Tafsir al-kabir aw Mafatih al-gayb, 32 Bde., Kairo: Maktabat al-Kulliyyat
al-Azhariyya, 1934-1964.

Schmitt, Dorothee, Das Selbstauthebungsargument: Der Relativismus in der gegen-
wartigen philosophischen Debatte, Berlin/Boston 2018.

Suleiman, Farid, ,,,Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine Unter-
suchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexegese®,
erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erklaren in den Wissenschaf-
ten, hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heif.

———, ,The Philosophy of Taha Abderrahman: A Critical Study®, in: Die Welt
des Islams 61.1 (2021), S. 39-71.

———, ,Schuldfihigkeit trotz fehlender Willensfreiheit? Eine Analyse der Position
Ibn Taymiyyas. Mit einer Ubersetzung seiner al-Qasida at-ta’iyya“, in: Der Islam
97.1 (2020), S. 172-202.

90

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12415. /de/s Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Moglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativitit

at-Tirmidi, Aba ‘Isa, Sunan at-Tirmidi, 5 Bde., ed. von Ahmad Sakir, Kairo: Mustafa
al-Babi al-Halabi, 1975.

Treiger, Alexander, ,Origins of Kalam®, in: The Oxford Handbook of Islamic
Theology, hrsg. von Sabine Schmidtke, Oxford/New York 2016, S.27-43.

at-Tafi, Nagm ad-Din, Hallal al-‘uqad fi bayan ahkam al-mu‘taqad, ed. von Lejla
Demiri und Islam Dayeh, Beirut: Orient-Institut Beirut, 2016.

van Ess, Josef, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine
Geschichte des religidsen Denkens im frithen Islam, 6 Bde., Berlin/New York
1991.

von Kutschera, Franz, Einladung in die Philosophie, Miinster 2016.

Wirtz, Thomas, Islamische Theologie im 14. Jahrhundert: Auferstehungslehre,
Handlungstheorie und Schopfungsvorstellungen im Werk von Sa‘d ad-Din at-
Taftazani, Berlin/Boston 2016.

91

https://dol.org/10.5771/8783748832727-67 - am 12.01.2026, 03:12:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - T IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Willensfreiheit und Schuldfähigkeit – die Position ar-Rāzīs
	3. Gleicht ar-Rāzī den Pflanzen? Oder: Wieso der Determinismus unsinnig ist
	3.1 Ethisch-theologische Ebene
	3.2 Sprachpragmatische Ebene

	4. Abschließende Reflexion der Ergebnisse
	Literaturverzeichnis

