
I.
Koranische Normen und

menschliche Selbstbestimmung

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als 
Voraussetzung koranischer Normativität: Eine Kritik
des traditionellen qadar-Verständnisses*

Farid Suleiman

Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckungen irgendeines 
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen 
an die Grenze der Sprache geholt hat.
Ludwig Wittgenstein

Einleitung

Laut einem für das juristische Schuldverständnis grundlegenden Urteil des 
Bundesgerichtshofs aus dem Jahre 1952 liegt der

innere Grund des Schuldvorwurfes [darin], daß der Mensch auf freie, 
verantwortliche, sittliche Selbstbestimmung angelegt und deshalb befä­
higt ist, sich für das Recht und gegen das Unrecht zu entscheiden, 
sein Verhalten nach den Normen des rechtlichen Sollens einzurichten 
und das rechtlich Verbotene zu vermeiden, sobald er die sittliche Reife 
erlangt hat und solange die Anlage zur sittlichen Selbstbestimmung nicht 
durch […] krankhafte […] Vorgänge vorübergehend gelähmt oder auf 
Dauer zerstört ist.1

Dieses Urteil steht im Einklang mit dem (wohl nicht nur heute) gängigen 
Gerechtigkeitsempfinden, demgemäß ein Mensch von seinen Missetaten 
zu entschuldigen ist, sollte er aufgrund innerer oder äußerer Zwänge keine 

1.

* Der Artikel fußt auf zwei Vorarbeiten, die im Rahmen des AIWG-Projekts ent­
standen sind: Farid Suleiman, „Schuldfähigkeit trotz fehlender Willensfreiheit? 
Eine Analyse der Position Ibn Taymiyyas. Mit einer Übersetzung seiner al-Qaṣīda 
at-tāʾiyya“, in: Der Islam 97.1 (2020), S. 172–202; ders., „‚Fragen & Antworten‘ 
in der Islamischen Theologie: Eine Untersuchung am Beispiel des Problems der 
Willensfreiheit in der Koranexegese“, erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen 
und Erklären in den Wissenschaften, hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heiß.

1 BGH 18.3.1952 (Hervorhebungen von mir).

67

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit gehabt haben, diese zu unterlassen. In § 20 des deutschen 
Strafgesetzbuches wird dieser Gedanke wiederholt, insofern es dort heißt, 
dass Täter, die aufgrund einer krankhaften seelischen Störung nicht die 
Möglichkeit hatten, das Unrecht der Tat einzusehen oder anders zu han­
deln, schuldfrei bleiben.

Auch die islamischen Offenbarungsquellen legen den Gedanken nahe, 
dass Schuldfähigkeit bzw. Verantwortlichkeit an die Bedingung geknüpft 
ist, die Möglichkeit zu haben, eine gebotene Handlung umzusetzen bzw. 
sich einer verbotenen Handlung zu enthalten. Laut dem Koran bürdet 
Gott keinem Menschen mehr auf, als er zu leisten vermag, und nach 
einem Prophetenwort wird Gott Kinder, Schlafende und Unzurechnungs­
fähige nicht zur Rechenschaft ziehen.2

Die oben angesprochene Form der Selbstbestimmung wurde und wird 
jedoch heute vielfach in der Theologie, aber auch in der Philosophie und 
den Neurowissenschaften bestritten, insofern davon ausgegangen wird, 
dass der Mensch in seinen Handlungen nicht frei, sondern von äußeren 
und/oder inneren Faktoren determiniert ist. Auf die islamische Tradition, 
insbesondere auf den Gelehrten Faḫr ad-Dīn ar-Rāzī (gest. 1210), der einen 
handlungstheoretischen Determinismus (unter dem Konzept ǧabr) vertre­
ten hat, soll im Folgenden noch ausführlich eingegangen werden. Sein 
Hauptargument gegen die Willensfreiheit wird im westlichen Philosophie­
diskurs, wenn auch in unterschiedlichen Formulierungen und meist in 
säkularisierter (d. h. nicht-theistischer) Form spätestens seit David Hume 
von so vielen Denker:innen angeführt, dass es in der englischsprachigen 
Literatur als The Standard Argument Against Free Will gilt.3 Der in Kanada 
wirkende Professor für Philosophie Ishtiyaque Haji verwendet es, um im 
Folgeschritt für die Sinnlosigkeit des Konzeptes von moral obligation zu 
argumentieren (auf die islamische Tradition übertragen könnte man hier 
vom taklīf-Konzept sprechen, also von der Verpflichtung des Menschen 
durch Gott), da dieses den philosophisch angeblich unhaltbaren Glauben 
an Willensfreiheit voraussetzt.4

Ähnliches lässt sich auch aus neurowissenschaftlichen Fachkreisen ver­
nehmen. Besondere Bekanntheit erlangt haben dabei Wolf Singer und 

2 Vgl. Koran 2:286; das Prophetenwort findet sich u. a. in folgender Sammlung: 
Abū ʿĪsā at-Tirmiḏī, Sunan at-Tirmiḏī, 5 Bde., ed. von Aḥmad Šākir, Kairo: Muṣṭafā 
al-Bābī al-Ḥalabī, 1975, Bd. 4, Nr. 1423, S. 32 f.

3 So der Titel von Kap. 4 von Bob Doyle, Free Will: The Scandal in Philosophy, 
Cambridge, MA 2011. Meines Wissens gibt es jedoch keine Hinweise auf einen 
direkten Einfluss ar-Rāzīs auf das westliche Denken.

4 Vgl. Ishtiyaque Haji, The Obligation Dilemma, New York 2019.

Farid Suleiman

68

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerhard Roth, die auf eine Reform des Schuldstrafrechts drängen, da die 
Hirnforschung die vollständige Determination menschlicher Handlungen 
unwiderlegbar aufgezeigt habe.5

Muslimische Deterministen wie ar-Rāzī haben die Normativität des 
Korans und die Schuldfähigkeit derer, die dem Koran zuwiderhandeln, 
nicht bestritten. Wie aber einem Menschen, der in all seinen Handlungen 
determiniert ist, sinnvollerweise Gebote auferlegt werden können und 
wieso er sich bei Zuwiderhandlungen Schuld auflädt, blieb eine Frage, 
die auf nicht zufriedenstellende Weise beantwortet wurde. So ist es wenig 
verwunderlich, dass manche Muslim:innen sich auf die Vorbestimmung 
Gottes (qadar) und Ähnliches berufen, um sich der moralischen Verant­
wortung für ihre eigenen Missetaten zu entziehen. So geschah es jüngst 
bei Nik Farhan, einem muslimischen Prediger aus Malaysia, der zu einer 
landesweiten Berühmtheit wurde, als er 2014 einen im TV übertragenen 
Predigtwettbewerb gewann. Sein Ruf nahm jedoch schweren Schaden, 
als öffentlich wurde, dass er eine Zweitehe einging, ohne seine damals 
schwangere Erstfrau davon in Kenntnis zu setzen. Relevant für den vorlie­
genden Artikel ist nun die Art und Weise, wie Farhan sich moralisch 
aus der Affäre zu ziehen versuchte. So schrieb er auf seinem mittlerweile 
deaktivierten Facebook-Account:

Reflect on yourselves, people, and hold on to [your] faith in fate (qada) 
and destiny (qadar). When Allah has decided that we will die or marry 
on that date, no mortal can stop it. Believe in what Allah has written 
for us in the tablet where all the decrees of Allah are kept (Lauh 
Mahfuz) since pre-eternity (azali), especially in matters concerning our 
match (jodoh).6

Die islamische Denktradition verurteilt eine derartige Argumentation zwar 
scharf, sie muss sich jedoch aufgrund der überwiegend deterministischen 
bzw. quasi-deterministischen Positionen den Vorwurf gefallen lassen, den 
Boden, auf dem sie erwächst, selbst bereitet zu haben.7

5 Siehe hierzu die treffenden Bemerkungen bei Adolf Laufs, „Der aktuelle Streit 
um das alte Problem der Willensfreiheit: Eine kritische Bestandsaufnahme aus 
juristischer Sicht“, in: Medizinrecht 29.1 (2011), S. 1–7, hier S. 6 f.

6 Die Übersetzung aus dem Malaiischen verdanke ich meiner Kollegin Nurul Huda 
Mohd Razif (Harvard University). Die nicht-englischen Ausdrücke wurden in der 
Originalschreibweise belassen.

7 Siehe hierzu die nach wie vor maßgebliche Studie von Daniel Gimaret, Théories 
de l’acte humain en théologie musulmane, Paris 1980. Zur jüngeren Literatur gehört 

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

69

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der vorliegende Artikel stimmt der Annahme zu, dass Selbstbestim­
mung und Normativität – zwei Grundbegriffe innerhalb des Projekts, in 
dem der Artikel verfasst wurde – in einem derart engen begrifflichen Zu­
sammenhang zur Willensfreiheit stehen, dass sie sich nicht mehr sinnvoll 
explizieren lassen, wenn der Mensch, ähnlich wie ein Baum im Wind, 
durch das Zusammenspiel externer und interner Faktoren in seinem Ver­
halten determiniert wäre.8 Die Hauptthese, die hier verteidigt werden soll, 
lautet, dass die Verneinung der Willensfreiheit und damit der Möglich­
keit sittlicher Selbstbestimmung zugunsten einer deterministischen Hand­
lungstheorie unhaltbar ist, und das in dem Sinne, dass sie sinnlos ist, 
woraus folgt, dass sie weder wahr noch falsch ist. Bevor diese im ersten 
Moment vielleicht uneingängige Behauptung ausgeführt wird, sollen ar-
Rāzīs Positionen zu Willensfreiheit und Schuldfähigkeit dargelegt werden. 
An zwei beispielhaft ausgewählten Koranversen soll darüber hinaus aufge­
zeigt werden, auf welche Weise ar-Rāzī den Koran heranzieht, um seine 
Ansichten zu verteidigen.

Der Schlussteil reflektiert den inneren Zusammenhang zwischen Men­
schenbild und Normativitätskonzeptionen vor dem Hintergrund der Er­
gebnisse des Artikels.

Willensfreiheit und Schuldfähigkeit – die Position ar-Rāzīs

In einer Passage seines Tafsīr-Werks Mafātīḥ al-ġayb bringt ar-Rāzī in rela­
tiv dichter Form zum Ausdruck, wieso seiner Ansicht nach der Mensch 
keine andere Wahl hat, als so zu handeln, wie er es eben tut. Der nun 
folgenden Übersetzung der Passage schließt sich eine Erläuterung an, da 
der Gedankengang, den ar-Rāzī hier vorbringt, recht komplex ist.

Die Handlungskraft des Menschen bezieht sich entweder auf eine der 
beiden Möglichkeiten [nämlich eine bestimmte Handlung entweder 
zu begehen oder zu unterlassen], oder aber die Kraft ist sowohl auf 
diese als auch auf die andere Möglichkeit anwendbar.
Ist Ersteres der Fall, folgt die Richtigkeit des ǧabr [hier: Determinis­
mus].

2.

Maria de Cillis, Free Will and Predestination in Islamic Thought: Theoretical Compro­
mises in the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn Arabi, London 2014.

8 In diesem Fall müsste man den Ausdruck ‚menschliches Verhalten‘ metaphorisch 
verstehen, ähnlich wie wenn man z. B. über das ‚fahrdynamische Verhalten‘ von 
Fahrzeugen spricht.

Farid Suleiman

70

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ist Letzteres der Fall, muss die Bevorzugung (tarǧīḥ) der einen Mög­
lichkeit gegenüber der anderen entweder aufgrund eines die Bevorzu­
gung verursachenden Elements (muraǧǧiḥ) erfolgen oder aber nicht.
Ist Ersteres der Fall [also dass es kein muraǧǧiḥ gibt], stellt sich die ein­
gangs gemachte Unterteilung erneut. Wenn hingegen allein Gott, der 
Erhabene, die Bevorzugung bewirken kann, dann wird die Handlung 
notwendigerweise durchgeführt, wenn Er die Bevorzugung bewirkt, 
und sie wird notwendigerweise unterlassen, sollte Er sie nicht bewir­
ken.
Ist Letzteres der Fall, gilt also, dass die Bevorzugung einer Möglich­
keit ohne ein die Bevorzugung verursachendes Element vonstattengeht 
[…]; dann ist die Bevorzugung ein Produkt des Zufalls, und auch 
dann ist der Mensch nicht der Verursacher seiner Handlung. Auch 
hier handelt es sich um reinen ǧabr [hier: Regime des Zufalls].9

Die Erläuterung dieses Zitats soll an einem Beispiel erfolgen, das im Kern 
auf ar-Rāzī zurückgeht.10 Stellen wir uns vor, Zayd verlässt sein Haus, um 
auf den Markt zu gehen. Unterwegs fällt ihm ein, dass er etwas von zu 
Hause vergessen hat. Grundsätzlich ist denkbar, dass Zayd weiter in Rich­
tung des Marktes geht oder aber umkehrt. Sollte sich die Handlungskraft 
Zayds allein auf eine der beiden denkbaren Möglichkeiten beziehen, dann 
kann Zayd nicht anders, als das zu machen, worauf sich die Kraft bezieht. 
Sollte sie sich auf beide Möglichkeiten gleichermaßen beziehen, dann hat 
der Umstand, dass die Kraft letztlich für diese oder jene Möglichkeit einge­
setzt wurde, eine Ursache (sollte die Ursache ausbleiben, wird Zayd an 
Ort und Stelle verharren). Sollte der Ausgangspunkt der Ursache in Zayd 
selbst liegen, wiederholt sich der ganze Gedankengang nun mit Blick auf 
die Frage nach der Handlungskraft, die Zayd dazu befähigte, diese Ursache 
in die Existenz zu bringen. Um aus diesem Kreis auszubrechen, muss 
die Ursache letztlich etwas zugeschrieben werden, das am Anfang aller 
Ursachenketten steht – also Gott. Damit gilt, dass die Handlungen Zayds 
durch externe Faktoren determiniert werden. Die einzige Alternative, um 
diesem in sich geschlossenen System von Ursachen und Wirkungen, die 
auf die erste Ursache zurückzuführen sind, zu entkommen, liegt in der An­
nahme, dass Ereignisse auch ohne Ursache vonstattengehen können. Dem­
nach wäre es denkbar, dass der Umstand, dass sich Zayds Handlungskraft 

9 Faḫr ad-Dīn ar-Rāzī, at-Tafsīr al-kabīr aw Mafātīḥ al-ġayb, 32 Bde., ohne Ed., Kairo: 
Maktabat al-Kulliyyāt al-Azhariyya, 1934–1964, Bd. 1, S. 74 f.

10 Vgl. Faḫr ad-Dīn ar-Rāzī, al-Maṭālib al-ʿāliya, 9 Bde., ed. von Aḥmad al-Ḥiǧāzī 
as-Saqqā, Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1987, Bd. 9, S. 29.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

71

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


letztlich auf eine der beiden Handlungsmöglichkeiten bezieht und eben 
nicht auf die andere, nicht verursacht ist. Ar-Rāzī ist davon überzeugt, dass 
in dieser Welt nichts ohne Ursache vonstattengeht, aber er führt diesen 
Gedanken an, um zu zeigen, dass der Mensch selbst in diesem Fall nicht 
frei ist. Denn sollten seine Handlungen nicht verursacht sein, dann sind 
sie Produkte des Zufalls. Willensfreiheit kann es nach ar-Rāzī also nicht 
einmal hypothetisch geben.

Trotz dieser dezidiert deterministischen Position ist es ar-Rāzī wichtig 
zu betonen, dass es Unterschiede gibt zwischen den in der Natur stattfin­
denden Vorgängen und dem Handeln des Menschen. Die Notwendigkeit, 
mit der ein Mensch eine bestimmte Handlung ausführt, ist also nicht 
wie die, mit der ein Baum sich im Wind bewegt, oder wie die, mit der 
ein Stein fällt, nachdem er fallengelassen wurde. Dies gilt aus zwei Grün­
den: Zum einen erlebt der Mensch seine Handlungen bewusst und führt 
diese willentlich aus. Zum anderen handelt er gemäß den Motivationen, 
die in ihm aufkommen. Diese können über die Lebenszeit hinweg sehr 
unterschiedlich ausfallen, sodass er sich in gleichartigen Situationen nicht 
immer auf die gleiche Weise verhalten wird. Bäume oder Steine hinge­
gen können ihr ‚Verhalten‘ niemals ändern. Die von ar-Rāzī angeführten 
Unterschiede berühren jedoch nicht die Frage der Determiniertheit, was 
heißt, dass sich Naturereignisse und menschliche Taten mit gleicher meta­
physischer Notwendigkeit vollziehen.

Der Umstand, dass Menschen sich dennoch so erleben, dass sie z. B. ihre 
Hand entweder heben oder eben auch nicht heben können, ist einer Illusi­
on geschuldet. Ar-Rāzī drückt dies in einem Diktum aus, das mindestens 
schon bei Ibn Sīnā (gest. 1037) zu finden ist und nach ihm von vielen 
Gelehrten in unterschiedlicher Form vorgebracht wurde: „Der Mensch 
ist ein Gezwungener im Gewande eines Entscheidungsfähigen (al-insān 
muḍṭarr fī ṣūrat muḫtār).11

Damit drängt sich eine Frage auf, mit der sich nicht nur ar-Rāzī, son­
dern auch viele andere Vertreter eines Determinismus konfrontiert sahen: 
Wenn es stimmen sollte, dass der Mensch in all seinen Handlungen von 
externen Faktoren determiniert ist, welchen Sinn hat es dann, dass Gott 
Botschaften offenbart, in denen Gebote formuliert sind, deren Befolgung 
Lohn und deren Zuwiderhandlung Strafe nach sich zieht? Viele Antwort­

11 Ebd., Bd. 3, S. 60. Zu Ibn Sīnā und Gelehrten wie al-Ġazālī, Naǧm ad-Dīn aṭ-Ṭufī 
und Ibn Taymiyya siehe Suleiman, „Schuldfähigkeit trotz fehlender Willensfrei­
heit?“, S. 180 f. Zu Saʿd ad-Dīn at­Taftāzānī siehe Thomas Würtz, Islamische Theo­
logie im 14. Jahrhundert: Auferstehungslehre, Handlungstheorie und Schöpfungsvorstel­
lungen im Werk von Saʿd ad-Dīn at-Taftāzānī, Berlin/Boston 2016, S. 221.

Farid Suleiman

72

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


modelle wurden hierzu formuliert. Beispielhaft soll hier Naǧm ad-Dīn 
aṭ-Ṭufīs (gest. 1316) Lösung des Problems skizziert werden, bevor näher 
auf die Sicht ar-Rāzīs eingegangen wird. Aṭ-Ṭufī zufolge determiniert Gott 
alle Handlungen des Menschen, sodass sie auf dieselbe Weise vonstattenge­
hen, wie sie es getan hätten, wenn Er dem Menschen die freie Wahl gege­
ben hätte. Denn das Wissen Gottes erstreckt sich auch auf die möglichen 
Welten, die nicht in die Existenz gekommen sind. Der Pharao z. B. hätte 
auch in einer Welt, in der er Willensfreiheit gehabt hätte, gegen Moses 
intrigiert. Die Weisheit dahinter, dass Gott uns keine Willensfreiheit gege­
ben hat, liegt laut aṭ-Ṭufī darin, dass dieses dem Gottvertrauen abträglich 
wäre; denn wie kann ich mich darauf verlassen, dass Gott mich beschützt, 
wenn der Weltenlauf nicht gänzlich in Seiner Hand liegt?12

Ar-Rāzī kann dieser Sicht schon deswegen nicht zustimmen, weil ja, wie 
oben beschrieben, laut ihm eine Welt, in der es menschliche Willensfrei­
heit gibt, gar nicht möglich ist.

Für ar-Rāzī ist damit die Frage nach der Willensfreiheit durch die Ver­
nunft eindeutig und hinreichend beantwortet. Da der Koran, aber auch 
jeder andere sprachlich verfasste Beleg, aufgrund der Ungenauigkeiten, 
die die Sprache und der Überlieferungsprozess mitbringen, immer im 
Lichte der unbezweifelbaren Vernunftwahrheiten gelesen werden muss, 
kann seine Funktion in der Frage der Willensfreiheit nicht mehr umfassen, 
als das bereits gefällte Urteil der Vernunft zusätzlich zu stützen.13 Nun 
könnte man zwar zu dem Ergebnis kommen, dass der Koran diese Frage 
gar nicht aufwirft, so wie er auch viele andere Themen, die im kalām 
verhandelt werden, wie z. B. das der Gottesbeweise, nicht behandelt.14 

Ar-Rāzī, aber auch die mutakallimūn im Allgemeinen, sehen es jedoch als 
selbstverständlich an, dass der Koran sich zur Frage der Willensfreiheit po­
sitioniert, obgleich die Meinungen weit darüber auseinandergehen, worin 
seine Position genau besteht. Gleiches lässt sich übrigens auch über die 
säkulare Islamwissenschaft sagen, denn auch dort scheint man sich nur 
dahingehend einig, dass der Koran die Frage nach der Willensfreiheit be­
handelt, aber nicht darüber, zu welchem Ergebnis er kommt. So schreibt 
einer der führenden Vertreter der Islamwissenschaft, Josef van Ess:

12 Vgl. Naǧm ad-Dīn aṭ-Ṭūfī, Ḥallāl al-ʿuqad fī bayān aḥkām al-muʿtaqad, ed. von 
Lejla Demiri und Islam Dayeh, Beirut: Orient-Institut Beirut, 2016, S. 31.

13 Vgl. ar-Rāzī, Maṭālib, Bd. 9, S. 131 f.
14 Siehe Hannah C. Erlwein, Arguments for God’s Existence in Classical Islamic 

Thought, Berlin/Boston 2019, S. 22–24. Die mutakallimūn stimmen dieser Sicht 
freilich nicht zu.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

73

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fatalismus war seit dem Koran nicht mehr möglich. Das war der Fort­
schritt, den die Offenbarung gebracht hatte; der Mensch ist nicht mehr 
Spielball eines anonymen Geschicks. Vor diesem Hintergrund war es 
eigentlich folgerichtig, wenn die Qadariten die koranische Botschaft so 
verstanden, daß Gott das Gute, das der Mensch tut, selber bestimmt, 
ihn dagegen allein läßt, wenn dieser sich in Böses verstrickt.15

Zu einer gegenteiligen Einschätzung kommt Alexander Treiger, wenn er 
im erst kürzlich veröffentlichten Oxford Handbook of Islamic Theology 
schreibt, dass der Koran die in der Spätantike verbreitete Vorstellung eines 
allumfassenden Determinismus nicht aufhebt, sondern nur modifiziert, 
insofern dieser nun theistisch gedacht wird.16 Einen Mittelweg scheint 
Dmitry V. Frolov beschreiten zu wollen, wenn er schreibt:

While the general message of the Qurʾān seemed to downplay the role 
of the individual and to attribute to God complete and total power, 
particular qurʾānic passages provided fertile ground for arguments in 
support of and against human free will.17

Aus meiner Sicht fußt das Problem der Willensfreiheit auf philosophi­
schen Voraussetzungen, und es ist nicht ohne Weiteres einzusehen, warum 
es sich einem unphilosophischen Text, wie der Koran einer ist, überhaupt 
stellen sollte. Das kann im vorliegenden Artikel nicht weiter ausgeführt 
werden, und so soll es dabei belassen werden, problematisiert zu haben, es 
als selbstverständlich zu erachten, dass der Koran das Thema der Willens­
freiheit behandelt.

Aber zurück zu ar-Rāzī, bei dem nun an zwei beispielhaft ausgewählten 
Versen dargelegt werden soll, wie er den Koran im Sinne seiner determi­
nistischen Position auslegt.

Das erste Beispiel bezieht sich auf einen Vers, der von denen, die 
die Existenz der Willensfreiheit negieren, besonders häufig herangezogen 
wird. So heißt es im Koran: „[…] Er [d. h. Gott] hat alles [wörtlich: jede 

15 Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine 
Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, 6 Bde., Berlin/New York 1991, 
Bd. 4, S. 491 f.

16 Vgl. Alexander Treiger, „Origins of Kalām“, in: The Oxford Handbook of Islamic 
Theology, hrsg. von Sabine Schmidtke, Oxford/New York 2016, S. 36.

17 Dmitry Frolov, „Freedom and Predestination“, in: Encyclopaedia of the Qurʾān, 
hrsg. von Jane D. McAuliffe, 6 Bde., Leiden 2001–2006, Bd. 2, 2002, S. 267–271, 
hier S. 267.

Farid Suleiman

74

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sache] erschaffen und dieses genau bestimmt (qaddarahū taqdīran).“18 In 
seinem umfangreichen Korankommentar verwendet ar-Rāzī diesen Vers 
als einen Aufhänger dafür, seine Position in der Debatte der Willensfrei­
heit zusammenfassend darzustellen und Kritik an seinen Widersachern 
vorzubringen. Sein Gedankengang ist der folgende: Wenn Gott alles er­
schaffen hat, dann muss Er auch die Taten des Menschen sowie die ihnen 
vorausgehenden Handlungsmotivationen geschaffen haben. Der Mensch 
ist determiniert durch die Schöpfungstätigkeit Gottes, der alles, so versteht 
ar-Rāzī das Verb qaddara, im Einklang mit Seinem urewigen Schöpfungs­
plan (qaḍāʾ) in die Existenz bringt.

Im nun folgenden zweiten Beispiel geht es um einen Vers, der in der 
Regel von den Verfechtern der Willensfreiheit angeführt wird. Dieser lau­
tet:

Diejenigen, die Vielgötterei betreiben, werden sagen: „Hätte Gott ge­
wollt, so hätten weder wir noch unsere Vorväter Vielgötterei betrie­
ben, und wir hätten auch nichts für verboten erklärt [was nicht von 
Gott selbst für verboten erklärt wurde].“ Ebenso haben schon Genera­
tionen zuvor [die prophetische Botschaft] als Lüge bezeichnet, bis sie 
dann Unsere Strafe kosteten […].19

Ar-Rāzī möchte diesen Vers nicht dahingehend verstanden wissen, dass die 
Polytheisten für die Meinung getadelt werden, dass die Handlungen der 
Menschen von Gott gewollt und durch Seine Schöpfungstätigkeit determi­
niert sind, denn darin stimmt der Koran mit ihnen laut ar-Rāzī ja überein. 
Worin der Koran die Polytheisten jedoch sehr wohl tadelt, ist, dass sie die 
Vorherbestimmung als ein Argument gegen die Sinnhaftigkeit von göttli­
chen Ge- und Verboten anführen. Denn damit haben sie die normative 
Dimension des Korans – ein wichtiger Teil der göttlichen Offenbarung – 
infrage gestellt. Die eigenen Missetaten lassen sich also nicht dadurch ent­
schuldigen, dass man sich ihrer aufgrund der Vorherbestimmung Gottes 
nicht entziehen konnte. Willensfreiheit und Schuldfähigkeit, das vertritt 
ar-Rāzī hier also mindestens implizit, stehen in keinem Zusammenhang. 
Vielmehr ist der Mensch in all seinen Handlungen determiniert, und den­
noch ist Gott gerecht, wenn Er den Sünder zur Rechenschaft zieht.20

18 Koran 25:2. Die Übersetzung der im Beitrag genannten Koranstellen geht auf den 
Autor zurück.

19 Koran 6:148.
20 Vgl. ar-Rāzī, Tafsīr, Bd. 13, S. 227.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

75

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Da diese Position kontraintuitiv ist, wurde sie von den Verfechtern der 
Willensfreiheit besonders häufig kritisiert. Ar-Rāzīs Antwort darauf fällt 
meist recht knapp aus. Ihm zufolge darf Gottes Handeln nicht nach den 
ethischen Kriterien bewertet werden, die in der erschaffenen Welt bzw. 
zwischen Menschen gelten. Die Vernunft kann also im zwischenmenschli­
chen Bereich sehr wohl erkennen, welche Handlung moralisch gut und 
welche moralisch schlecht ist, für die Taten Gottes gilt dies jedoch nicht.21 

Aus der Offenbarung wissen wir, dass Gott stets gerecht handelt. So sind 
selbst diejenigen Handlungen Gottes als gerecht einzustufen, die, wenn 
ein Mensch sie ausführen würde, ungerecht wären. Menschen sind, das 
weiß die Vernunft, also sehr wohl ungerecht, wenn sie z. B. ihre Mitmen­
schen mithilfe von Hypnosetechniken dazu bringen, bestimmte Dinge zu 
tun, und sie hernach genau dafür bestrafen. Die moralischen Kriterien, 
mithilfe derer die Vernunft zu diesem Urteil kommt, sind für ar-Rāzī je­
doch auf die Taten Gottes nicht anwendbar.

Gleicht ar-Rāzī den Pflanzen? Oder: Wieso der Determinismus unsinnig 
ist

Der nun folgende Abschnitt wird die Unsinnigkeit deterministischer 
Handlungstheorien im Allgemeinen und die Inkonsistenzen bei ar-Rāzī 
im Speziellen aufzeigen, indem vier Kritikpunkte ausgeführt und unter­
mauert werden: Erstens, aus ar-Rāzīs Position ergeben sich Konsequenzen, 
die er selbst ablehnen würde, nämlich dass sich der Vernunft nach Men­
schen untereinander für Missetaten weder tadeln noch bestrafen dürfen. 
Zweitens, ar-Rāzīs Behauptung, dass der Determinismus wahr sei, verliert 
im Falle ihre Richtigkeit ihre normative Dimension. Drittens, der propo­
sitional vorgetragene Gehalt von ar-Rāzīs Behauptung widerspricht dem, 
was er selbst performativ anerkannt haben musste, um seine Behauptung 
auf sinnvolle Weise und als gültigen Diskursbeitrag vorzubringen. Und 
schließlich viertens, deterministische Handlungstheorien wie die von ar-
Rāzī sind unsinnig und damit weder falsch noch wahr.

Die Annahmen, speziell die drei letztgenannten, hängen inhaltlich 
miteinander zusammen, und auch bei der Art und Weise ihrer Unter­
mauerung ist ein bestimmter Argumenttyp besonders maßgeblich. Dabei 
handelt es sich um das reflexive Argument, das darauf abzielt, dem Oppo­
nenten (hier: ar-Rāzī) einen Selbstwiderspruch nachzuweisen. Dieser Argu­

3.

21 Vgl. ar-Rāzī, Maṭālib, Bd. 3, S. 289.

Farid Suleiman

76

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menttyp gehört in der Philosophie zum essenziellen Rüstzeug, und zwar 
von der Antike – dort als peritrope-Argument bekannt22 – bis in die heutige 
Zeit, in der die Bezeichnung ‚Selbstaufhebungsargument‘ Verwendung fin­
det oder oftmals auch vom Aufdecken performativer Selbstwidersprüche 
die Rede ist.23 Wenn es darum geht, deterministische Handlungstheorien 
zu entkräften, geschieht das es im deutschsprachigen Raum besonders 
durch Denker:innen, die sich entweder im Paradigma der Transzendental­
pragmatik Karl-Otto Apels bewegen oder von ihm auf unterschiedliche 
Weise beeinflusst wurden wie Wolfang Kuhlmann24 und Jürgen Haber­
mas.25 Im englischsprachigen Raum hingegen lässt sich dieser Zusammen­
hang zu Apel nicht beobachten.26

Im Folgenden sollen Erläuterungen vorausgeschickt werden zu der Art 
und Weise, wie das Selbstaufhebungsargument gegen ar-Rāzīs determinis­
tische Position angewendet werden soll. Außerdem werde ich drei Beispie­
le des Selbstaufhebungsarguments im vormodernen islamischen Denken 
anführen. Zwar geht es in diesen Beispielen nicht um die Frage der 
Willensfreiheit, aber sie eignen sich doch dazu, das Argument in seiner 
Struktur besser nachzuvollziehen. Darüber hinaus zeigen sie, dass reflexive 
Argumente dieser Art der islamischen Tradition keineswegs unbekannt 
sind.27

22 Hierzu mehr bei Luca Castagnoli, Ancient Self-Refutation: The Logic and History of 
the Self-Refutation Argument from Democritus to Augustine, Cambridge 2010.

23 Selbstaufhebungsargumente sind im Aufbau und Ziel so verschiedenartig, dass 
sie sich wohl nicht in einer Definition fassen lassen; vgl. Dorothee Schmitt, 
Das Selbstaufhebungsargument: Der Relativismus in der gegenwärtigen philosophischen 
Debatte, Berlin/Boston 2018, S. 190, mit Fn. 2.

24 Siehe Wolfgang Kuhlmann, „Reflexive Argumente gegen den Determinismus“, 
in: Sprachphilosophie – Hermeneutik – Ethik: Studien zur Transzendentalpragmatik, 
hrsg. von Wolfgang Kuhlmann, Würzburg 1992, S. 208–223. Im Anschluss an 
Kuhlmann ist folgende Arbeit zu sehen: Alberto Mario Damiani, Handlungswis­
sen, Freiburg/München 2013, v. a. Kap. 4.

25 Siehe Jürgen Habermas, „Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und 
das Problem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus mit 
einem ontologischen Monismus versöhnen?“, in: Deutsche Zeitschrift für Philoso­
phie 54.5 (2006), S. 669–707; Amy Allen und Eduardo Mendieta (Hgg.), The Cam­
bridge Habermas Lexicon, Cambridge 2019, Artikel „Free Will and Determinism“ 
und „Performative Self-Contradiction“.

26 Nachfolgend eine Auswahl relevanter Literatur: James Jordan, „Determinism’s 
Dilemma“, in: The Review of Metaphysics 23.1 (1969), S. 48–66; Joseph M. Boyle, 
Germain Gabriel Grisez und Olaf Tollefsen, Free Choice: A Self-Referential Argu­
ment, Notre Dame 1976; Robert Lockie, Free Will and Epistemology: A Defence of 
the Transcendental Argument for Freedom, New York 2018.

27 Eine Studie zu der Frage, wie verbreitet sie waren, steht noch aus.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

77

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Meine Kritik an der Position ar-Rāzīs formuliere ich im Anschluss an 
wichtige Erkenntnisse, die sich im Zuge der im 20. Jahrhundert stattfin­
denden sprachpragmatischen Wende ergeben haben. Die negative, also 
dekonstruierende Seite der Wende besteht darin, einflussreiche Auffassun­
gen von Sprache, die im Kern mindestens bis zu Parmenides reichen, zu 
verwerfen. Dazu gehört die Ansicht, dass sich Sinn unabhängig von der 
Sprache und ihrer Verwendung konstituiert, und zwar durch die seelische 
Tätigkeit des Denkens. Ein solipsistisches, d. h. in der totalen Einsamkeit 
befindliches, von jeder Um- und Mitwelt abgelöstes Ich kann demnach 
kraft der Gedanken unabhängig von Sprache Sinn produzieren. Gedanken 
und Vorstellungen sind also das Eigentliche und Vorhergehende, Sprache 
kommt hier nur nachträglich hinzu. Aus dieser Auffassung vom Verhältnis 
zwischen Denken und Sprache ergibt sich, dass die Sinn- und Gültigkeits­
bedingungen des Denkens durch dessen Subjekt konstituiert werden, ohne 
dass diese der Öffentlichkeit zugänglich sein müssen und ohne dass die­
se die Einhaltung dieser Bedingungen überprüft.28 Im Anschluss an die 
sprachpragmatische Wende lässt sich diese Vorstellung als ein Quell von 
Konfusion beschreiben, aus dem sich philosophische Probleme ergeben, 
die sich nicht lösen, sondern nur auflösen lassen, indem das oben skizzier­
te Bild von Denken und Sprache verworfen wird.

Den problematisierten Auffassungen von Sprache wird entgegenge­
setzt – und damit nun zur positiven Seite der sprachpragmatischen Wen­
de –, dass jedes Denken zum einen sprachgebunden ist und damit der 
Sprache keineswegs vorhergeht und es zum anderen prinzipiell auf dialogi­
sche Weise verfährt. Jedes Denken hat also ein Gegenüber; das kann der 
Denkende selbst sein, eine hypothetisch vorgestellte Person oder ein realer 
Gesprächspartner. Der Denkende ist also immer schon in einer (mindes­
tens hypothetisch) existierenden Denk- und Sprachgemeinschaft eingebet­
tet. Daraus ergibt sich, dass die Sinn- und Gültigkeitsbedingungen des 
Denkens intersubjektiven Charakter haben und öffentlich zugänglich sein 
müssen. Der Denk- bzw. Sprechakt ist als solcher nur dann erfolgreich, 
wenn er diese Bedingungen erfüllt. Die Anerkennung der Bedingungen 
muss nicht im gesprochenen Wort expliziert werden, ja wird das sogar 
in der Regel nicht, sondern begleitet den Akt meist implizit im Zuge 
seiner performativen Ausführung. Daraus ergibt sich, dass der Akt über 
eine Doppelstruktur verfügt, die sich über das Gesagte und über das Geta­

28 Siehe hierzu Dietrich Böhler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs: Denken und Handeln 
nach der Wende zur kommunikativen Ethik – Orientierung in der ökologischen Dauer­
krise, Freiburg/München 2014, S. 101–110; Damiani, Handlungswissen, S. 9 f.

Farid Suleiman

78

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ne ausdrückt. Am Beispiel einer Behauptungshandlung kann man demge­
mäß zwischen einer propositionalen (sich im Gesagten ausdrückenden) 
Dimension und einer performativen (sich im Getanen ausdrückenden) 
Dimension unterscheiden. Etwas zu behaupten, ist immer als eine Hand­
lung des Etwas-gegenüber-jemandem-Behauptens zu verstehen, die nur 
glückt, wenn der Behauptende im Einklang mit dem dazu nötigen Hand­
lungswissen verfährt. An die Stelle des Bewusstseins als ein autonom agie­
render Garant der Sinn- und Gültigkeitsbedingungen des Denkens tritt 
im Zuge der sprachpragmatischen Wende also die Sprache, sodass die öf­
fentlich zugänglichen und intersubjektiv überprüfbaren Vorrausetzungen 
sinnvoller und gültiger Kommunikationshandlungen mit den Sinn- und 
Gültigkeitsbedingungen des Denkens zusammenfallen. Die Anerkennung 
dieser Voraussetzungen erfolgt, wie gesagt, in der Regel auf performative 
Weise, d. h. es ist möglich, jedoch unüblich, dass sie über das gesprochene 
Wort expliziert wird. Sollte es hingegen der Fall sein, dass sie über das 
gesprochene Wort negiert wird, dann entzieht sich der Behauptende qua 
seiner Behauptung den Boden, der Sinn und Gültigkeit des Denk- bzw. 
Sprechakts garantiert, oder anders ausgedrückt: Er verwickelt sich in einen 
performativen Selbstwiderspruch.

Auf derartige Widersprüche haben bereits vormoderne islamische Ge­
lehrte verwiesen, und dazu nun, wie angekündigt drei Beispiele. Das erste 
findet sich in einem Kommentarwerk des Philosophen und Rechtsgelehr­
ten Ibn Rušd (gest. 1198), den er zur Metaphysik des Aristoteles verfasste. 
Dessen Urteil zufolge ist derjenige, der behauptet, der Satz vom Wider­
spruch sei falsch, „gleich einer Pflanze“,29 was zum Ausdruck bringen soll, 
dass er sich den Lebewesen ohne logos angleicht. Ibn Rušd kommentiert 
diese Stelle wie folgt:

Was die Gültigkeit dieser Überzeugung [gemeint ist der Satz vom Wi­
derspruch] untermauert, ist, dass jeder, der einen Beweis und irgendei­
nen Syllogismus vorbringt, diese Meinung (raʾy) bereits voraussetzen 
muss – ich meine die Meinung, dass zwei Gegensätze nicht zusam­
menkommen –, denn täte er es nicht, dann wäre es nicht möglich, 
für irgendetwas einen Beweis und einen Syllogismus vorzubringen. 
Daher geht diese Meinung allen anderen Meinungen voraus und alle 
[Menschen] teilen sie von Natur aus (bi-ṭ-ṭabʿ), denn ohne sie wären 
Diskussionen und Debatten nicht gültig/möglich (lā yaṣiḥḥu). […] 

29 Aristoteles, Metaphysik, hrsg. und übers. von Franz Schwarz, Stuttgart 1970, 
1006a15 (Becker-Zählung).

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

79

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wer etwas Verständliches sagt, der muss den Satz vom Widerspruch 
bereits vorausgesetzt haben.30

Eine Behauptung ist also nur dann verständlich, wenn in ihrem Zuge ihr 
Gegenteil verneint wird. Wer also meint, X sei wahr, der hat, ohne dies im 
propositionalen Teil seines Behauptungsakts expliziert zu haben, Nicht-X 
als falsch ausgewiesen. Die Anerkennung des Satzes vom Widerspruch 
muss also mindestens schon immer performativ im Zuge der Behauptung 
erfolgen, damit diese auf sinnvolle und gültige Weise vorgebracht werden 
kann. Gibt man diese Anerkennung im gesprochenen Teil der Behauptung 
jedoch auf, wird der Selbstwiderspruch unausweichlich. Die Behauptung 
zerstört sich damit selbst.

Auf derartige Selbstwidersprüche hat auch der frühe Muʿtazilit Abū l-
Qāsim al-Kaʿbī (gest. 931) verwiesen. Das folgende Beispiel bezieht sich auf 
eine Behauptung, die ihm im Rahmen einer Debatte vorgebracht wurde, 
nämlich, dass es keine Wahrheiten gibt. Seinem Opponenten, wohl ein 
Skeptizist, antwortete al-Kaʿbī mit folgenden Worten:

Wenn du jede Wahrheit unterminieren möchtest und sagst, dass es 
überhaupt gar keine Wahrheiten gibt, so ist damit auch schon [die 
Wahrheit] deiner eigenen Aussage unterminiert. Darauf aufbauend 
halten wir fest, dass du mit deiner Behauptung, etwas Wahres zu ver­
treten, insofern du es behauptest, bereits Position beziehst und [deine] 
Aussage als wahr ansiehst. Hierin besteht diese Widersprüchlichkeit, 
die ich [selbst] [in einer Debatte] vernommen habe.31

An anderer Stelle desselben Werkes erklärt al-Kaʿbī, wie mit jemandem 
umzugehen ist, der behauptet, Räsonieren (naẓar) und Disputieren (ǧadal) 
seien nicht zulässig:

Wer so etwas behauptet, hat damit bereits selbst Position bezogen, als 
er sagte: „Sie beide sind abzulehnen!“ Für diese seine Position tritt 
er ein und argumentiert dafür, und so erachtet er das Räsonieren auf 
eine Weise für notwendig, derer er sich selbst nicht bewusst ist. […] 
Verweigert er jedoch tatsächlich jede Debatte, so fragt man ihn: „Du 
siehst das Beenden [jeglicher Debatten] als Pflicht, andere hingegen 
das Fortfahren [mit der Debatte]. […] Woher weißt du, welche der 

30 Ibn Rušd (Averroès), Tafsīr mā baʿda ṭ-ṭabīʿa, ed. von Maurice Bouyges, Beirut: 
Dār al-Mašriq, 1938, Kommentarstelle zu 1006a5–18 der Metaphysik.

31 Abū l-Qāsim al-Kaʿbī, Kitāb al-Maqālāt: Wa-maʿahū ʿUyūn al-masāʾil wa-l-ǧawābāt, 
ed. von Ḥusayn Ḫānṣū, Amman: Dār al-Fatḥ, 2018, S. 74.

Farid Suleiman

80

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beiden Ansichten richtig ist?“ Was auch immer er nun antwortet, 
so hat er sich damit selbst widerlegt [da er nun wieder debattiert]. 
Beharrt er jedoch [schweigend] auf seiner Meinung, sich der Debatte 
zu entziehen, und verlässt er daher sein Haus nicht mehr oder hält sich 
die Ohren zu oder flüchtet sich in [andere Dinge wie] Handeltreiben, 
so wird ihm diese Frage erneut gestellt.32

Der letzte Satz dieses Zitats lässt sich, in Anlehnung an Aristoteles, auch 
wie folgt formulieren: Wer sich selbst den Pflanzen angleicht, den kon­
frontiert man mit der im Zitat genannten Frage so lange, bis er sich wieder 
wie ein Mensch verhält.

Nun zu ar-Rāzī und seiner Behauptung, der Mensch sei in all seinem 
Handeln vollständig durch externe Faktoren (in diesem Falle: Gott) de­
terminiert. Von den vier Kritikpunkten, die zu Anfang des Abschnitts 
vorgebracht wurden und die nun ausgeführt und untermauert werden 
sollen, lassen sich die ersten zwei auf einer ethisch-theologischen Ebene, 
die letzten zwei auf einer sprachpragmatischen Ebene verorten. Dieser 
Unterscheidung gemäß gliedert sich die nun folgende Kritik an ar-Rāzīs 
deterministischer Position.

Ethisch-theologische Ebene

Erste Kritik: Aus ar-Rāzīs Position ergeben sich Konsequenzen, die er selbst 
ablehnen würde, nämlich, dass sich gemäß der Vernunft Menschen unter­
einander für Missetaten weder tadeln noch bestrafen dürfen.

Wie in Abschnitt 2 gezeigt, unterscheidet ar-Rāzī zwischen den göttli­
chen und den menschlichen Handlungen insoweit, als die Vernunft letzte­
re im Gegensatz zu ersteren auf ihren moralischen Status hin untersuchen 
kann. Das Vernunfturteil also, dass es ungerecht ist, Menschen für Hand­
lungen zu bestrafen, derer sie sich nicht entziehen konnten, hat nur inner­
halb der Sphäre des Erschaffenen Bestand. Gottes Handlungen hingegen 
transzendieren jegliche Moralkriterien, die die Vernunft aufstellen kann. 
Offen bleibt die Frage, wieso Gott dann Verfehlungen verzeiht, wenn 
der Mensch diese z. B. im Schlaf, also unbewusst, begangen hat. Darauf 
jedoch muss ar-Rāzī auch keine Antwort haben, da Gott ihm zufolge ja 
alles tun und lassen kann, was Er will. Möchte man doch eine Antwort 
geben, ließe sich sagen, dass Gott gerecht darin ist, den Menschen für seine 

3.1

32 Ebd., S. 75 f.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

81

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihm vorherbestimmten Taten zu bestrafen, und barmherzig darin, den 
Menschen für unbewusste Handlungen grundsätzlich nicht zur Rechen­
schaft zu ziehen. Damit kann man die Schwierigkeit umgehen, dass aus 
Sicht eines Deterministen bezüglich des Zwangscharakters bewusster und 
unbewusster Taten kein Unterschied besteht.

Während ar-Rāzī diese Frage also noch abwehren kann, bedarf es nur 
einer Verschiebung der Perspektive, um die Frage in ein stichhaltiges Ar­
gument gegen ar-Rāzīs Position zu verwandeln. Denn richtet man den 
Blick weg von den göttlichen Taten und hin zu den menschlichen, dann 
ist nicht zu erkennen, wie sich die oben genannte Schwierigkeit auflösen 
ließe. Wenn es, wie ar-Rāzī sagt, ungerecht sein soll, einen Mitmenschen 
für Handlungen wie z. B. das Zittern der Hände zu bestrafen, sollte 
selbiges auch für alle anderen Handlungen gelten – denn sie sind ja 
alle gleichermaßen unvermeidbar, insofern sie alle in einer Kausalkette 
stehen, deren Zustandekommen allein vom Willen des ersten Gliedes der 
Kette, nämlich Gott, abhängt. Wie weiter oben dargestellt, gibt es laut 
ar-Rāzī dementsprechend keinen Unterschied zwischen Naturereignissen 
und menschlichen Handlungen hinsichtlich ihrer Determiniertheit. Dabei 
ist es nun auch keine Option zu entgegnen, die Offenbarung habe festge­
legt, dass der Mord im Gegensatz zum Zittern moralisch tadelnswert sei. 
Denn im zwischenmenschlichen Bereich kann laut ar-Rāzī die Vernunft 
ja sehr wohl die moralisch guten, also lobenswerten, von den moralisch 
schlechten, also tadelnswerten Handlungen unterscheiden.

Zweite Kritik: Ar-Rāzīs Behauptung, dass der Determinismus wahr sei, 
verliert im Falle ihrer Richtigkeit ihre normative Dimension.

Im Anschluss an obige Ausführungen ist nun auch nicht nachvollzieh­
bar, wieso sich ar-Rāzī – wenn er davon überzeugt sein sollte, dass wir 
aufgrund eines göttlichen Zwangs handeln – sich über seine Opponenten 
echauffiert, die seine Ansichten nicht teilen wollen. Wäre es nicht konse­
quent, diese dafür zu bemitleiden, so es ihnen ja vorherbestimmt war, die­
se abzulehnen? Einen ähnlichen Gedanken findet man bereits bei Epikur, 
der schreibt:

Wer erklärt, alles geschehe aufgrund von Notwendigkeit, hat keinen 
Grund, demjenigen Vorhaltungen zu machen, der erklärt, es geschehe 
nicht alles aufgrund von Notwendigkeit; denn wie er sagt, geschieht 
eben das aufgrund von Notwendigkeit.33

33 Epikur, „Gnomologium Vaticanum – Vatikanische Spruchsammlung“, in: ders., 
Wege zum Glück, hrsg. und übers. von Rainer Nickel, Mannheim 32011, S. 256–
277, Ausspruch 40 auf S. 267.

Farid Suleiman

82

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denkt man dies weiter, so fällt die normative Dimension von ar-Rāzīs Be­
hauptung, dass der Determinismus wahr ist, in sich zusammen. Diese Di­
mension besteht u. a. darin, dass ar-Rāzī qua Behauptung und Partizipati­
on am theologischen Diskurs dazu auffordert, dass sein Beitrag zu Kennt­
nis genommen, geprüft und im Falle fehlender stichhaltiger Gegenargu­
mente übernommen wird. Es ist nicht erst inkonsequent, all die zu tadeln, 
die dieser Aufforderung nicht nachkommen, sondern bereits die Aufforde­
rung selbst. Ar-Rāzī könnte nun einwenden, dass sein Aufforderungsakt 
und sein Tadel determiniert waren und jede Kritik sich auf Basis ihrer eige­
nen Argumente damit selbst erledigt. Gegen Epikur gewendet hieße das: 
Sollte der Determinist seinem Gegner Vorhaltungen machen, geschieht 
auch das wieder aus Notwendigkeit. Auf Basis der Annahme, dass der De­
terminismus wahr ist, kann dieser Einwand nun ad infinitum von beiden 
Seiten wiederholt werden. Alternativ bleibt nur noch, sich gegenseitig an­
zuschweigen. In diesem, wohl unausweichlichen Fall hat man sich – mit 
Aristoteles gesprochen – den Pflanzen angeglichen.34

Sprachpragmatische Ebene

Dritte Kritik: Der propositional vorgetragene Gehalt von ar-Rāzīs Behaup­
tung widerspricht dem, was ar-Rāzī performativ anerkannt haben musste, 
um seine Behauptung auf sinnvolle Weise und als gültigen Diskursbeitrag 
vorzubringen.

Diese Kritik fußt auf der Annahme, dass deterministische Handlungs­
theorien keinen signifikanten Unterschied zwischen den determinierten 
Prozessen innerhalb der Sphäre der Natur und der des Menschen aufzei­
gen können. Vielmehr gilt, dass der Mensch mitsamt seinen Handlungen 
selbst naturgesetzlich zu verstehen ist. Ar-Rāzī bestätigt das, wie weiter 
oben ausgeführt, auch wenn er die theologische Formulierung wohl bevor­
zugen würde, dass sich Gottes Schöpfungsplan, unabhängig davon, ob er 
sich auf unbelebte oder auf belebte Materie bezieht, in der jeweils gleichen 

3.2

34 Ein ähnlicher Gedankengang mit Bezug auf eine Aussage des überzeugten Deter­
ministen Thomas Hobbes findet sich bei Bernd Ludwig, „Was die Freiheitslehre 
mit der Straftheorie zu tun hat: Philosophische Voraussetzungen von Prävention 
(Verhinderung) und Retribution (Vergeltung)“, in: Das sogenannte Böse: Das Ver­
brechen aus interdisziplinärer Perspektive, hrsg. von Jörg-Martin Jehle, Baden-Baden 
2020, S. 305–326, hier S. 315 f.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

83

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weise mit strenger Notwendigkeit entfaltet.35 Jeder innere und äußere 
Vorgang, der für eine bestimmte Handlung des Menschen relevant ist, 
ist letztlich auf das Schöpfungswirken Gottes zurückzuführen. Demnach 
kann Gott analog gesehen werden zu einem Hypnotiseur, der kraft der 
Hypnose die Handlungen einer Person im Gesamten steuert und der Per­
son das Gefühl gibt, mit diesen Handlungen zufrieden zu sein bzw. die 
Handlungen selbst gewollt und gewählt zu haben. Dieses Selbstbild einer 
hypnotisierten Person muss bei ar-Rāzī – möchte er seine eigene Position 
konsequent vertreten – als Vorstellung alle seine Handlungen begleiten.

An diesem Punkt sei an obige Ausführungen erinnert, gemäß derer das 
Denken selbst bereits als kommunikationspragmatische Handlung aufge­
fasst wird, die an die Sprache gebunden ist und immer ein (zumindest 
hypothetisch gedachtes) Gegenüber besitzt. Ein Denken außerhalb des 
Rahmens dessen, was als sinnvoll und gültig gelten kann, ist damit ausge­
schlossen, weshalb die Bedingungen für Sinn und Gültigkeit mindestens 
immer schon performativ anerkannt worden sein müssen. Werden sie 
nicht anerkannt oder gar explizit verneint, dann handelt es sich nicht 
mehr um einen Diskursbeitrag, sondern nur noch um die Erzeugung eines 
Tons oder um das Verschütten von Tinte (je nachdem, ob die Gedanken 
mündlich oder schriftlich vorgebracht werden) oder, um es wieder aristo­
telisch zu fassen: der Behauptende gleicht sich den Pflanzen an.

Um das weiter zu verdeutlichen, soll nun ein Gedankenexperiment 
durchgeführt werden: Zwei Personen, sagen wir Zayd und ʿAmr, befin­
den sich sowohl hinsichtlich ihres inneren (d. h. nicht von außen wahr­
nehmbaren) als auch ihres äußeren Verhaltens unter der vollen Kontrolle 
eines Hypnotiseurs. Dieser veranlasst nun, dass Zayd zu ʿAmr sagt: „Ber­
lin ist die Hauptstadt von Deutschland“. ʿAmr bejaht dies, wobei auch 
dies wieder durch den Hypnotiseur verursacht wird. Außenstehende und 
auch die später aus der Hypnose wieder erwachten Personen Zayd und 
ʿAmr werden dies offensichtlich weder als tatsächliche Behauptung und 
als Erwiderung noch als ein Gespräch charakterisieren, und das, weil es 
hierzu Voraussetzungen gibt, die nicht erfüllt waren. Am Beispiel des 
Behauptungsakts soll dies erläutert werden:
• Behauptungsakte basieren auf der Abwägung von Gründen, d. h. sie be­

anspruchen, sich in einer wie auch immer gearteten Form von Rationa­

35 Womit natürlich nicht gesagt wird, dass Gott notwendigerweise diesen oder je­
nen Schöpfungsplan entworfen hat. Im Gegenteil betont ar-Rāzī im Einklang 
mit dem Ašʿaritentum und in Abgrenzung zu den islamischen Philosophen die 
Freiheit Gottes.

Farid Suleiman

84

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lität zu bewegen. Wenn eine hypnotisierte Person etwas vorbringt, was 
den Anschein einer Behauptungshandlung hat, dann ist diese allein 
innerhalb eines Ursache-Wirkungs-Schemas zu beschreiben. Das heißt 
auch, dass sie weder rational noch irrational ist, sondern a-rational. 
Dies gilt auch für den Fall, dass der Hypnotiseur dazu in der Lage ist, 
dem Hypnotisierten vorzugaukeln, die scheinbare Behauptungshand­
lung willentlich und basierend auf der Abwägung von Gründen durch­
geführt zu haben.

• Behauptungen gehen mit einem Wahrheitsanspruch einher. Behaup­
tungen also, die man z. B. scherzhaft oder als Schauspieler auf einer 
Theaterbühne aufstellt – also ohne einen Wahrheitsanspruch zu ver­
treten –, erscheinen als Behauptungen nur aufgrund der äußerlichen 
Form. Selbiges gilt auch innerhalb kausal abgeschlossener Systeme, 
insofern dort Wahrheit als Wert bedeutungslos ist. Um wieder das Be­
spiel von Zayd aufzugreifen: Es sei angenommen, dass der Hypnotiseur 
darauf abzielt, Zayd dahingehend zu manipulieren, dass er in der Lage 
ist, alle Hauptstädte der Welt aufzusagen. Zayds Aussage, dass Berlin 
die Hauptstadt von Deutschland ist, ist dann ein Hinweis dafür, dass 
der Hypnotiseur erfolgreich gearbeitet hat. Zayd funktioniert korrekt, 
wobei selbst das Wort ‚korrekt‘ nur aus der Perspektive des willensfrei­
en Hypnotiseurs Sinn macht. Was das Prädikat ‚wahr‘ anbelangt, so 
ist es selbst aus dessen Perspektive sinnlos, wenn es auf die Aussage 
Zayds gemünzt wird. Man kann sich das an einem Computer verdeutli­
chen, dessen Anwender einen Output sinnvoll als korrekt, aber nicht 
als wahr beschreiben kann. Der Computer hingegen kann nicht mal 
dies, denn sein Urteil über die Korrektheit wäre selbst wieder mit 
Notwendigkeit verursacht. Der Computer gibt also das aus, was er eben 
ausgibt, und in dieser Sphäre kausal-geschlossener Notwendigkeiten 
fehlt die freie Einsicht – sozusagen die interpretierende Außenperspek­
tive auf determinierte Prozesse –, ohne die sich Prädikate wie ‚korrekt‘ 
und ‚inkorrekt‘ nicht sinnvoll zur Anwendung bringen lassen.

• Der Behauptungsakt wird immer an ein Gegenüber gerichtet, sei dieses 
real (z. B. wenn die Behauptung ausgesprochen wird) oder bloß vorge­
stellt (z. B. wenn die Behauptung lediglich gedacht wird). In beiden 
Fällen muss es sich bei diesem Gegenüber um jemanden handeln, der 
die Behauptung grundsätzlich aus guten Gründen bejahen oder vernei­
nen kann. Wer hingegen allein aufgrund externer Faktoren diese oder 
jene Reaktion auf eine ihm gegenüber vorgebrachte Behauptung zeigt, 
kann nicht das Gegenüber sein, welches der Behauptende braucht, um 
den Behauptungsakt auf sinnvolle und gültige Weise vorzubringen.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

85

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Um die Widersprüchlichkeit und damit Sinnlosigkeit der Position ar-Rāzīs 
aufzudecken, soll sie nun im Folgenden inklusive der relevanten Teile, 
die üblicherweise nur performativ vorgebracht werden, expliziert werden. 
Demnach behauptet ar-Rāzī also in etwa das Folgende:

Ich behaupte auf Basis guter Gründe, d. h. rationalerweise, dass es 
wahr ist, dass menschliche Handlungen – inklusive meines eigenen, ak­
tuell vorgebrachten Behauptungsakts sowie jedes Erwiderungsakts eines 
potenziellen Gesprächspartners – ähnlich wie Naturvorgänge durch Gottes 
Schöpfungswirken verursacht und determiniert werden; und ich habe den 
normativen Anspruch, dass alle potenziellen Gesprächspartner meine Be­
hauptung zur Kenntnis nehmen und nach Prüfung meiner Argumente die 
Wahrheit der Behauptung entweder bestätigen oder durch überzeugende 
Gegenargumente verneinen.

Normativität, Rationalität und Wahrheit stehen aber – das habe ich im 
Zuge der zweiten und dritten Kritik aufzuzeigen versucht – in einem inne­
ren Zusammenhang zur Willensfreiheit. Daraus folgt, dass ar-Rāzī, sollte 
er sich und seinen möglichen Gesprächspartner in derselben Situation be­
greifen wie die unter Hypnose stehenden Personen Zayd und ʿAmr, nicht 
in der Lage ist, etwas zu behaupten. Willensfreiheit gehört also zu den 
notwendigen Voraussetzungen jedes Denk- und Sprechakts, die zumindest 
performativ anerkannt werden.

Nun könnte man einwenden, dass die Sprache und der menschliche 
Dialog in der Illusion der Willensfreiheit verhaftet ist und die sich daraus 
ergebenden Probleme nicht die Falschheit oder Unsinnigkeit determinis­
tischer Handlungstheorien beweisen. Denn es könnte ja sein, dass wir 
unsere Unfreiheit zwar nicht sinnvoll denken können, sie aber dennoch 
real ist. Denn die Realität, so könnte man weiter argumentieren, richtet 
sich nicht nach den Illusionen, in denen Menschen verhaftet sind. Diesem 
Einwand soll im folgenden Abschnitt begegnet werden.

Vierte Kritik: Deterministische Handlungstheorien wie die von ar-Rāzī 
sind unsinnig und damit weder falsch noch wahr.

Im Vorhergehenden wurde dafür argumentiert, dass die Annahme der 
Willensfreiheit zu den Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit und Gültigkeit 
einer jeden Denk- und Sprechhandlung gehört. Daraus folgt, dass diese 
Voraussetzungen selbst weder wahr noch falsch sein können, da sie ja 
immer bereits akzeptiert worden sein müssen, um überhaupt auf sinnvolle 
und gültige Weise einen Gedanken vorbringen zu können. Die Willens­
freiheit als wahr auszuweisen, ist zirkulär (denn ich musste sie ja bereits als 
wahr anerkannt haben, um über ihren Wahrheitsstatus auf sinnvolle Weise 
sprechen zu können); sie hingegen als falsch zu erachten, führt aufgrund 

Farid Suleiman

86

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des performativen Widerspruchs zur Selbstauflösung dieses Standpunkts.36 

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass es auch nicht sein kann, 
dass deterministische Handlungstheorien die Realität korrekt beschreiben, 
auch wenn wir nicht in der Lage sind, sie auf sinnvolle Weise zu explizie­
ren. Denn die Aussage ‚Handlungstheorien beschreiben die Realität auf 
korrekte Weise‘ ist ja selbst nur innerhalb unseres Denkens und unserer 
Sprache sinnvoll. Jenseits des Rahmens, der durch die Voraussetzungen 
von Sinn und Gültigkeit abgesteckt wird, gibt es keine Realität, insofern 
der Ausdruck ‚Realität‘ selbst Teil unseres Denkens und unserer Sprache 
ist.37

Auf der Richtigkeit deterministischer Handlungstheorien zu beharren, 
geht also immer damit einher, eine theoretische Perspektive aus dem 
Nirgendwo – man kann auch vom ‚Gottesstandpunkt‘ sprechen – zu bezie­
hen. Franz von Kutschera spricht hier von der „Illusion externer Betrach­
tung“ und schreibt weiter:

Deterministen sind meist Opfer der self-excepting fallacy: Sie vergessen, 
dass auch sie selbst in ihrem Verhalten und Denken kausal determi­
niert wären, wenn sie Recht hätten. Sie sind eben keine externen Be­
trachter der menschlichen Komödie, sondern Teil davon. […] Nimmt 
man sie beim Wort, so hätte man davon auszugehen, dass sie reden 
und denken, wie sie das aufgrund irgendwelcher Faktoren, die außer­
halb ihrer Kontrolle liegen, tun müssen. Ihre Behauptungen hätten 
also keine Gründe, sondern nur Ursachen, und wären daher für uns 
kognitiv nicht relevanter als ihr Husten.38

Anders ausgedrückt heißt das, dass ein Mensch, der die Determiniertheit 
seiner Handlungen postuliert, sich in zwei Sphären trennt: in eine, die er 
als Subjekt einnimmt und von der aus er nun als Außenstehender auf sich 
und seine Mitmenschen blickt, und in eine zweite, in der er nicht mehr 
als das Objekt ist, auf das er sich als Subjekt bezieht. In der Sphäre des 
Subjektseins erkennt er alle Voraussetzungen sinnvoller und gültiger Rede 

36 Ganz ähnlich sah das Ludwig Wittgenstein in Bezug auf den Satz vom Wider­
spruch; siehe Peter Hacker, Insight and Illusion: Themes in the Philosophy of Wittgen­
stein, Oxford 21986, S. 126.

37 Es sei angemerkt, dass der Ausdruck ‚Realität‘, wenn man ihn außerhalb des Rah­
mens von Denken und Sprache zu verorten sucht, ähnlich absurde Konsequenzen 
nach sich zieht wie die kantische Auffassung vom prinzipiell unerkennbaren 
Ding-an-sich, die schon zu Kants Lebzeiten als Rückfall in schlechte Metaphysik 
kritisiert wurde.

38 Franz von Kutschera, Einladung in die Philosophie, Münster 2016, S. 141.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

87

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zumindest performativ an, denn sonst könnte er seinen eigenen Gedanken 
ja nicht selbstständig denken. Als Subjekt blickt er also wie ein Gott, der 
Willensfreiheit besitzt, auf die in der Objektsphäre verorteten Menschen 
(inklusive seiner selbst), von denen er nun auf sinnvolle und gültige Weise 
sagen kann, dass sie gänzlich determiniert sind. Aus Sicht der Mitmen­
schen scheidet er jedoch aus der Denk- und Sprachgemeinschaft aus, inso­
fern er unverständlich wird bzw. – aristotelisch gesprochen – sich den 
Pflanzen angleicht.

Abschließende Reflexion der Ergebnisse

Im zeitgenössischen philosophischen Diskurs mehrt sich die Kritik an 
traditionellen normativen Konzeptionen des Islams. Man wirft ihnen zum 
einen Verknöcherung aufgrund formalistischer Ausrichtung vor, zum an­
deren, dass sie den Aspekt der Verpflichtung des Menschen gegenüber 
dem Schöpfer so sehr betonen, dass die mindestens genauso wichtige 
Dimension der moralischen Verantwortung gegenüber der Schöpfung 
in den Hintergrund tritt.39 Dieser Kritik und auch dem zunehmenden 
Ruf nach einem ethical turn im islamischen Denken40 kann ich mich 
anschließen, wobei ich es als eine der Hauptaufgaben der Forschung be­
trachte, die philosophisch-theologischen Komponenten, die die kritisierte 
Konzeption islamischer Normativität begünstigen und reproduzieren, zu 
identifizieren, zu problematisieren und im Anschluss an die Tradition zu 
transformieren. Der vorliegende Artikel versteht sich als ein Beitrag dazu, 
und zwar mit Blick auf die klassische Auffassung vom qadar, die keinen 
Platz für menschliche Willensfreiheit lässt. Sie steht dem Bild vom Men­
schen als ein gegenüber der Schöpfung verantwortliches Wesen entgegen, 
was sich mitunter – wie z. B. bei dem oben genannten Nik Farhan – in 
offenkundiger Weise offenbart, oft aber auch auf eher subtile Weise zum 
Tragen kommt. Dieses Bild vom Menschen lässt sich nicht nur durch 
die Offenbarungsquellen gut begründen, sondern es wurde auch in der 
Tradition immer wieder stark gemacht. In dieser Tradition selbst besteht 
also ein genuines Interesse daran, Konzepte, die dieses Menschenbild un­
terminieren, zu dekonstruieren.

4.

39 Zu den wortmächtigsten Kritikern gehört Taha Abderrahman; siehe zu ihm Farid 
Suleiman, „The Philosophy of Taha Abderrahman: A Critical Study“, in: Die Welt 
des Islams 61.1 (2021), S. 39–71.

40 Siehe hierzu Mohammed Ghaly, „The Journal of Islamic Ethics: A Pressing De­
mand and a Promising Field“, in: Journal of Islamic Ethics 1.1 – 2 (2017), S. 1–5.

Farid Suleiman

88

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Rahmen dieses Beitrags wurde versucht, diese Dekonstruktion 
mithilfe sprachpragmatischer Erwägungen und des Selbstaufhebungsargu­
ments, die in der islamischen Denktradition nicht unbekannt sind, vorzu­
nehmen.41 Sollte dies erfolgreich gewesen sein, können die traditionellen 
Positionen zur Willensfreiheit im Anschluss an das dem Artikel vorange­
stellte Zitat von Wittgenstein als eine Beule betrachtet werden, die sich der 
Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat. Dann ist 
der Weg frei für ein Neudenken der qadar-Konzeption, um ein Menschen­
bild stark zu machen, das den ethical turn in den Debatten zu (koranischer) 
Normativität weiter forciert.

Literaturverzeichnis

Ali, Mohamed, Medieval Islamic Pragmatics: Sunni Legal Theorists’ Models of 
Textual Communication, London 2009.

Allen, Amy/Eduardo Mendieta (Hgg.), The Cambridge Habermas Lexicon, Cam­
bridge 2019.

Aristoteles, Metaphysik, hrsg. und übers. von Franz Schwarz, Stuttgart 1970.
Böhler, Dietrich, Verbindlichkeit aus dem Diskurs: Denken und Handeln nach 

der Wende zur kommunikativen Ethik – Orientierung in der ökologischen 
Dauerkrise, Freiburg/München 2014.

Boyle, Joseph/Germain Grisez/Olaf Tollefsen, Free Choice: A Self-Referential Argu­
ment, Notre Dame 1976.

Castagnoli, Luca, Ancient Self-Refutation: The Logic and History of the Self-Refu­
tation Argument from Democritus to Augustine, Cambridge 2010.

Damiani, Alberto, Handlungswissen, Freiburg/München 2013.
de Cillis, Maria, Free Will and Predestination in Islamic Thought: Theoretical 

Compromises in the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn Arabi, London 2014.
Doyle, Bob, Free Will: The Scandal in Philosophy. Cambridge, MA 2011.
Epikur, „Gnomologium Vaticanum – Vatikanische Spruchsammlung“, in: ders., 

Wege zum Glück, hrsg. und übers. von Rainer Nickel, Mannheim ³2011.
Erlwein, Hannah, Arguments for God’s Existence in Classical Islamic Thought, 

Berlin/Boston 2019.
Frolov, Dmitry, „Freedom and Predestination“, in: Encyclopaedia of the Qurʾān, 

hrsg. von Jane D. McAuliffe, 6 Bde., Leiden 2001–2006, Bd. 2, 2002, S. 267–271.

41 Zum Selbstaufhebungsargument s.o.; zur Sprachpragmatik z. B. Mohamed Ali, 
Medieval Islamic Pragmatics: Sunni Legal Theorists’ Models of Textual Communicati­
on, London 2009.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

89

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ghaly, Mohammed, „The Journal of Islamic Ethics: A Pressing Demand and a 
Promising Field“, in: Journal of Islamic Ethics 1.1 – 2 (2017), S. 1–5.

Gimaret, Daniel, Théories de l’acte humain en théologie musulmane, Paris 1980.
Habermas, Jürgen, „Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Prob­

lem der Willensfreiheit: Wie lässt sich der epistemische Dualismus mit einem 
ontologischen Monismus versöhnen?“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
54.5 (2006), S. 669–707.

Hacker, Peter, Insight and Illusion: Themes in the Philosophy of Wittgenstein, 
Oxford 21986.

Haji, Ishtiyaque, The Obligation Dilemma, New York 2019.
Ibn Rušd (Averroès), Tafsīr mā baʿda ṭ-ṭabīʿa, ed. von Maurice Bouyges, Beirut: Dār 

al-Mašriq, 1938.
Jordan, James, „Determinism’s Dilemma“, in: The Review of Metaphysics 23.1 

(1969), S. 48–66.
al-Kaʿbī, Abū l-Qāsim, Kitāb al-Maqālāt: Wa-maʿahū ʿUyūn al-masāʾil wa-l-

ǧawābāt, ed. von Ḥusayn Ḫānṣū, Amman: Dār al-Fatḥ, 2018.
Kuhlmann, Wolfgang, „Reflexive Argumente gegen den Determinismus“, in: 

Sprachphilosophie – Hermeneutik – Ethik: Studien zur Transzendentalpragma­
tik, hrsg. von Wolfgang Kuhlmann, Würzburg 1992, S. 208–223.

Laufs, Adolf, „Der aktuelle Streit um das alte Problem der Willensfreiheit: Eine 
kritische Bestandsaufnahme aus juristischer Sicht“, in: Medizinrecht 29.1 (2011), 
S. 1–7.

Lockie, Robert, Free Will and Epistemology: A Defence of the Transcendental 
Argument for Freedom, New York 2018.

Ludwig, Bernd, „Was die Freiheitslehre mit der Straftheorie zu tun hat: Philo­
sophische Voraussetzungen von Prävention (Verhinderung) und Retribution 
(Vergeltung)“, in: Das sogenannte Böse: Das Verbrechen aus interdisziplinärer 
Perspektive, hrsg. von Jörg-Martin Jehle, Baden-Baden 2020, S. 305–326.

ar-Rāzī, Faḫr ad-Dīn, al-Maṭālib al-ʿāliya, ed. von Aḥmad al-Ḥiǧāzī as-Saqqā, 9 Bde., 
Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1987.

———, at-Tafsīr al-kabīr aw Mafātīḥ al-ġayb, 32 Bde., Kairo: Maktabat al-Kulliyyāt 
al-Azhariyya, 1934–1964.

Schmitt, Dorothee, Das Selbstaufhebungsargument: Der Relativismus in der gegen­
wärtigen philosophischen Debatte, Berlin/Boston 2018.

Suleiman, Farid, „‚Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine Unter­
suchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexegese“, 
erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erklären in den Wissenschaf­
ten, hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heiß.

———, „The Philosophy of Taha Abderrahman: A Critical Study“, in: Die Welt 
des Islams 61.1 (2021), S. 39–71.

———, „Schuldfähigkeit trotz fehlender Willensfreiheit? Eine Analyse der Position 
Ibn Taymiyyas. Mit einer Übersetzung seiner al-Qaṣīda at-tāʾiyya“, in: Der Islam 
97.1 (2020), S. 172–202.

Farid Suleiman

90

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


at-Tirmiḏī, Abū ʿĪsā, Sunan at-Tirmiḏī, 5 Bde., ed. von Aḥmad Šākir, Kairo: Muṣṭafā 
al-Bābī al-Ḥalabī, 1975.

Treiger, Alexander, „Origins of Kalām“, in: The Oxford Handbook of Islamic 
Theology, hrsg. von Sabine Schmidtke, Oxford/New York 2016, S. 27–43.

aṭ-Ṭūfī, Naǧm ad-Dīn, Ḥallāl al-ʿuqad fī bayān aḥkām al-muʿtaqad, ed. von Lejla 
Demiri und Islam Dayeh, Beirut: Orient-Institut Beirut, 2016.

van Ess, Josef, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine 
Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, 6 Bde., Berlin/New York 
1991.

von Kutschera, Franz, Einladung in die Philosophie, Münster 2016.
Würtz, Thomas, Islamische Theologie im 14. Jahrhundert: Auferstehungslehre, 

Handlungstheorie und Schöpfungsvorstellungen im Werk von Saʿd ad-Dīn at­
Taftāzānī, Berlin/Boston 2016.

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung koranischer Normativität

91

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748932727-67 - am 12.01.2026, 03:12:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Willensfreiheit und Schuldfähigkeit – die Position ar-Rāzīs
	3. Gleicht ar-Rāzī den Pflanzen? Oder: Wieso der Determinismus unsinnig ist
	3.1 Ethisch-theologische Ebene
	3.2 Sprachpragmatische Ebene

	4. Abschließende Reflexion der Ergebnisse
	Literaturverzeichnis

