3. Das kommunikative Netzwerk und der
Einfluss Ogais auf seine Zeitgenossen

Das romantische Syndrom in Japan

Ogai griindete weder eine Schule noch einen esoterischen Kreis; viel-
mehr entstand neben seinem Freundeskreis ein loses Netzwerk von
Nachwuchsschriftstellern. Fiir sie galt Ogai wenn nicht als Fiithrer oder
Prophet, so doch zumindest als »Leuchtturm«, d. h. als jemand, an
dem man sich orientieren konnte (vgl. Okazaki [Hrsg.] 1980, 56, 62).
Er grindete immer neue Zeitschriften fir Kultur, Literatur und
Asthetik wie Shigarami séshi (Palisaden-Heft) (1889-1894), Mesa-
mashi-S6 (1896-1902), Geibun/Man 'nen-S6 (1902—04) und Subaru
(1909-1913)." Sowohl Mita bungaku (Mita-Zeitschrift fiir Literatur)
als auch Subaru waren Organe von Nachwuchsschriftstellern der anti-
naturalistischen und neoromantischen Richtung (Kobori 1982a, 18).
Ogai liebte begabte jiingere Leute und forderte sie. Fast naturwiichsig
entstand so ein Netzwerk jlingerer Schriftsteller neben dem Freundes-
kreis seiner Altersgenossen. In diesem Kapitel versuche ich, dieses Netz-
werk in Umrissen und représentativ zu rekonstruieren. Ihre Angehori-
gen, die Ogai viel zu verdanken hatten, bildeten spiter eine Kulturelite
aus Schriftstellern, Dichtern, Dramatikern, Philosophen, Ethnologen
usw., die in der japanischen Offentlichkeit tiefe Spuren hinterlieBen.
Zu ihnen gehorten u. a. Yanagita Kunio (der Griinder der japanischen
Volkskunde: 1875-1962), Ueda Bin (Dichter, Ubersetzer und Publi-
zist: 1874-1916), Nagai Kafii (Dichter, Ubersetzer, Schriftsteller und

1 Die Zeitgenossen waren erstaunt iiber seine Energie und sein Engagement
bei der Herausgeberschaft, vgl. dazu z. B. Ikukata, in: OZG, Nr. 15, 15.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Publizist: 1879-1959), Kinoshita Mokutaré (Dichter, Dramatiker,
Schriftsteller und Arzt: 1885-1945), Saitd6 Mokichi (Dichter und Psy-
chiater: 1882—-1953), Osanai Kaoru (Schriftsteller, Dramatiker, Essayist
und Dichter: 1881-1928), Watsuji Tetsurdé (Philosoph und Kulturwis-
senschaftler: 1889-1960) und Ikuta Chokd (Essayist, Ubersetzer und
Kulturkritiker: 1882—1936). Besonders die Zeitschrift Subaru entwi-
ckelte sich seit ihrer Griindung 1908 zum Organ dieser jingeren Gene-
ration und bot ihr die Moglichkeit, eigene Beitrdge zu verdffentlichen
(jedes Heft von Subaru hatte eine Auflage von ca. 1.000 Exemplaren).”
Ogai selbst steuerte zu jedem Heft — ohne Unterbrechung — einen
Beitrag bei (Hamasaki 1976, 246). Nach seinem Tod pflegte die von
ihm betreute und geforderte jiingere Generation die Erinnerung an ihn
als »groBe Personlichkeit« und trug zu seiner Kanonisierung bei.

Um das Verstindnis der klassischen japanischen Literatur zu vertie-
fen, organisierten Ogai und seine Freunde regelmaBige Treffen wie Kan-
choré utakai (1907-1909), Chikuhakukai und Tokiwakai.> Kanchéré
utakai wurde von Ogai selbst veranstaltet (Kanchéré war der Name
seiner Villa in Toky6). Hierzu lud er seine Freunde und Nachwuchs-
schriftsteller ein, in der Absicht, Dichter verschiedener Schulen zu-
sammenzubringen (Heinrich 1983, 19; auch Mori Junzabur6 1942, 158 f;
Ikimatsu 1976, 170). Bei ihm waren neben den oben genannten
Nachwuchsschriftstellern wie Yoshii Isamu (1886—1960), Ishikawa
Takuboku (1886-1912), Kitahara Hakushi (1885-1942) u. a. auch
Sasaki Nobutsuna (1872-1963), das Ehepaar Yosano (Hiroshi: 1873—
1935, Akiko: 1878-1942) zu Gast. Zu den Gisten der Kanchéré utakai
gehorte auch die Gruppierung, die in der japanischen Literaturge-
schichte als Mydjé ha bezeichnet wird (Ikimatsu 1976, 170) — nach der
1900 von Yosano Hiroshi gegriindeten Zeitschrift Mydjé (Morgen-

2 Zu Ogai und der Zeitschrift Subaru siche vor allem Ogai kenkyiikai (Hrsg.)
1997. Zu den Nachwuchsschriftstellern, welche die redaktionelle Arbeit leiste-
ten, siche Hamasaki 1976, 130 ff.; Zur Auflagenhdhe s. ebd. 159. Zur Stel-
lung Ogais innerhalb dieser Gruppierung s. Hamasaki, ebd. 134 f., 247.

3 Zu Tokiwakai siche Abschnitt 2.4 der vorliegenden Arbeit. Chikuhakukai
wurde von seinem Freund Sasaki Nobutsuna fiir die fiinfzeilige Dichtung ge-
griindet. Dazu zunéchst Okazaki (Hg.), 314 £.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 99

stern).* Subaru gilt zugleich als Nachfolgezeitschrift von Mydjs; viele
Mydjé-Dichter wie das Ehepaar Yosano und ihre Schiiler wie Ki-
noshita, Kitahara usw. veréffentlichten ihre Beitrdge hier. Die Dich-
tung, die in Kanchéré utakai vorgetragen und in Myéjé und Subaru
gedruckt wurde, wurde einerseits als romantisch, gefiihlsbetont und
leidenschaftlich bezeichnet, andererseits als distanziert von den sozia-
len Spannungen, die sich im Zuge der Industrialisierung und Urbani-
sierung immer weiter zuspitzten (vgl. z. B. Sasaki, zit. nach Suda
1997, 60). Auch die Sehnsucht nach etwas Exotischem und Fremdem
pragt die Gedichte, Novellen und Dramen in Mydjé und Subaru.

Das Hauptanliegen in diesem Kapitel ist zu zeigen, wie tief dieser
Nachwuchs der Kulturelite vom romantischen Syndrom erfasst war.
Dies ist deshalb bemerkenswert, weil es nicht nur fiir Schriftsteller und
Dichter, sondern auch fiir Philosophen wie Watsuji und Kuki sowie fiir
einen Ethnologen wie Yanagita gilt. Sie schrieben ihre Erinnerungen
an Ogai nieder und trugen hierdurch dazu bei, die Erinnerung an ihn
langfristig lebendig zu halten. Wenn auch das kulturelle Gedéchtnis
eine soziale Konstruktion ist, wird es nicht von der Gesellschaft als
ganzer getragen. Sondern es gibt immer eine gewisse, je nach Kultur
unterschiedliche, spezifische Tragergruppe, die es (er-)schafft und pflegt
(J. Assmann 1992, 54). Schriftsteller erweisen sich in Japan als wich-
tige Tréager des kulturellen Gedéchtnisses, auch deshalb, weil hier eine
starke Priesterschaft fehlt. Die in diesem Kapitel vorzustellende jiin-
gere Kulturelite bietet Narrative, Semantiken und Codes fiir die Selbst-
wahrnehmung und -beschreibung des modernen Japan an, und zwar
kontinuierlich durch den Prozess der Kanonisierung, wie ich im Ka-
pitel 6 zeigen werde.

Ich habe am Ende des letzten Kapitels bereits den Wandel des Zeit-
geists im Japan der neunziger Jahren des ausgehenden 19. Jahrhunderts
gezeigt. Dementsprechend wird hier zunichst der Generationswechsel
der japanischen Intellektuellen skizziert, um Ogais Anzichungs- und
Fuhrungskraft fiir die jingere Generation soziologisch bzw. sozial-
und kulturhistorisch zu erldutern (3.1). Es folgt ein kleiner Exkurs tiber
die Unterscheidung von zwei Subkulturen (Yamanote/Shitamachi) in
der neueren Geschichte Japans. Ohne sie ist die neuere japanische Kul-

4 Ogai selbst versffentlichte hier gelegentlich seine Fiinfzeilergedichte und
seine Novelleniibersetzungen. Uber die Bezichung Ogais zu der Zeitschrift

Mydjé siehe Yosano 1922.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

turgeschichte kaum zu verstehen, jene — eigentlich als Gegenwelt zur
damaligen Gegenwart konzipierte — Welt Kaflis und Kukis, der ich mich
spéter zuwenden werde, tiberhaupt nicht. AnschlieBend werden einige
Angehorige der Kulturelite vorgestellt, die von Ogai gefordert wurden
(3.3). Zuvor mochte ich Lafcadio Hearn erwidhnen. Wenn er auch nicht
zum Freundeskreis Ogais gehorte, kann er doch als wichtiger Triger
und Vermittler des romantischen Syndroms nicht {ibergangen werden.
Mehrere Seiten werden dem Ethnologen Yanagita Kunio gewidmet, um
an seinem Beispiel zu zeigen, dass auch wissenschaftliche, theore-
tische Konstruktionen vom romantischen Zeitgeist nicht frei waren.
Danach werden Nagai Kafli und Kuki Shiizd behandelt. Beide repri-
sentieren eine Alternative zu Yanagitas Strategie bei der Konstruktion
der kulturellen Identitdt Japans. Wihrend dieser das Wesen des Ja-
panischen (Japanizitit) im ldndlichen, provinziellen Bauernleben suchte,
fanden Kafti und Kuki es im Vergniigungsviertel der Unterstadt (shita-
machi). Leicht einzusehen ist aber, dass beide Strategien zum ro-
mantischen Syndrom gehoren.

3.1 GENERATIONSWECHSEL DER INTELLEKTUELLEN
IM MEIJI-JAPAN

Ich habe bereits kurz erwihnt, dass Ogai als Integrationsfigur und
Leuchtturm jiingere Nachwuchsschriftsteller anzog und auf sie starken
Einfluss ausiibte (Kinoshita 1932, 27). Warum gewann er solche An-
ziehungs- und Fithrungskraft gegeniiber der jiingeren Generation?” Um
diese Frage zu beantworten, versuche ich mit dem Begriff der Gene-
ration eine Asymmetrie zwischen Ogai und seiner Anhiingerschaft
festzustellen. Sie hat mit der Ausdifferenzierung der Intellektuellen-
schicht zu tun, die damals im Gange war.

Vor der Meiji-Restauration existierte in Japan nur eine einzige,
relativ homogene und einheitliche Schicht von Intellektuellen. Sie waren
Gebildete im Sinne Theodor Geigers (Geiger 1987, 5 ff.) und rekru-
tierten sich vorwiegend aus dem Kriegerstand (Samurai).® Die Intel-

5 Der wichtige soziologische Begriff der Generation wird hier nicht in einem
engen Sinne gebraucht.

6 Zur Erziehung des Kriegerstandes und seiner Reproduktion als Intellek-
tuelle in der Edo-Zeit sieche Dore 1965, insbesondere Kap. 2. Zur hoheren

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 101

lektuellen der frithen Meiji-Zeit kamen aus der unteren Schicht der
Samurai. Sie waren die Haupttrager der Meiji-Restauration (Passin
1965, 455, 462, 464). Dariiber hinaus stammten auch fithrende Verwal-
tungsbeamte und Politiker aus der Samurai-Schicht. Die erste Gene-
ration der Intellektuellen der Meiji-Zeit besaB daher eine gewisse Uber-
legenheit gegeniiber den heimin (»commoners«; Bauern, Handwerker
und Kaufleute). Gleichzeitig verfiigten sie durch Auslandsaufenthalte
iiber mehr oder weniger fundierte Fremdsprachenkenntnisse und Wis-
sen iiber den Westen. Ein typisches Beispiel dafiir sind die Intellek-
tuellen, die sich bei Meirokusha' trafen. Dazu gehérten Fukuzawa
Yukichi (1834-1901), Mori Arinori (1847-1889), Kat6é Hiroyuki (1836—
1916), Nishi Amane (1829-1897) u. a. Sie hatten Erfahrungen im Wes-
ten gemacht,® verfiigten iiber umfangreiches Wissen und verstanden
sich als Aufkldrer des Volkes.” Ihr Organ Meiroku zasshi erschien nur
gut ein Jahr lang (von Mirz 1874 bis Juni 1875), prigte aber die Offent-
lichkeit, insbesondere die Jugend, sehr stark (Matsuda 1964, 12).10 In
den achtziger und neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts loste sich
dieses alte intellektuelle Milieu auf und wurde von einer jlingeren In-
tellektuellengeneration abgelost. Ein Grund dafiir ist die Demokratisie-
rung der Bildung (vgl. Geiger 1987, 9), d. h. die erfolgreiche Etablierung

Bildung durch »private Akademien« in der Edo-Zeit siche Rubinger 1982.
Demzufolge war die Grenze der Bildung bereits in der Edo-Zeit nicht mehr
eindeutig durch die Grenze der Stinde und der politischen Einheit be-
stimmt.

7 Meirokusha (Verein gegriindet im 6. Jahr von Meiji [= 1873]) war eine Or-
ganisation, die von westlich orientierten Intellektuellen zur Volksaufklarung
gegriindet wurde. Sie versuchte das Wissen tiber den Westen zu verbreiten
und damit der neuen Meiji-Regierung zu dienen. Siehe auch Schad-Seifert
1999, 70 ff.

8 Im Westen hielten sie sich z. T. mehrere Jahre auf: Fukuzawa (1860/61),
Mori (1865-68), Nishi (1862—65).

9 Zu Auslandserfahrungen der Meiji-Aufkldrer im Westen siche Matsuzawa
1993, insbesondere zu Fukuzawas Auslandserfahrungen Kawakami 1995.
Zum Problem der Generation der Meiji-Intellektuellen siche auch Ikimatsu
1976, 2 f.

10 Zu Meirokusha sieche auflerdem Kanagawa daigaku jinbungaku kenkydjo
(Hg.) 2004. Zur englischen Fassung der Meiroku zasshi siehe die Ubersetzung
von Braisted (1976).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

eines neuzeitlichen Bildungssystems mit Schulpflicht und Hochschulen.
Hiermit 16ste sich auch die enge Beziehung zwischen individuellem
Wissen und Standeszugehdorigkeit allméhlich auf. Das zeigte sich bei-
spielhaft daran, dass die Anzahl der Studenten mit Samurai-Herkunft
an einer Normalschule, deren Hauptzweck darin liegt, Wissensver-
mittler, d. h. Grundschullehrer heranzubilden, immer weiter sank."

Tabelle 3.1: Composition of Kumamoto Normal School Student body

(Zahlenverhdltnis der Studenten an der Normalschule in Kumamoto)

Class Origin 1878- 1888— 1898 1908- 1918- 1928
1887 1897 1907 1917 1927 1932
Samurai 80 67 50 34 13 10
Commoner 20 33 50 66 87 90

(Karasawa Tomitard, Kydshi no rekishi, 86; zit. nach: Passin 1965, 469)

Der Anteil der Intellektuellen, die anderer sozialer Herkunft als die
Samurai waren, vergroflerte sich im Laufe der Zeit seit der Meiji-
Restauration. Sie kamen mehr und mehr aus Kaufmannsfamilien, aus
der sich vergrofernden Mittelklasse und der Schicht landlicher Grof3-
grundbesitzer, die allmédhlich Kapitalisten wurden (Passin 1965, 470;
auch Yamanouchi 1995, 72).

Gleichzeitig ging ihr politischer Fithrungsanspruch gegeniiber den
»commoners« verloren. Fir die Intellektuellen im Meiroku-Verein
waren Politik, Staats- und Verfassungsformen beliebte Themen. Aber
mit der politischen Stabilisierung infolge der Proklamation der Reichs-
verfassung 1889 und der Griindung des ersten Parlaments 1890 verlor
die Debatte iiber Verfassungsformen in der Offentlichkeit an Aktua-
litdt. Zugleich erschwerte die zunehmende staatliche Kontrolle und
Zensur die politische Meinungsfreiheit.'> Dafiir trat mit dem Genera-

11 Die Normalschule wurde zur Ausbildung von Lehrkréften fiir Grundschu-
len mit der Erziehungsordnung (gakusei) von 1873 eingefiihrt. Zur Normal-
schule siche Ministry of Education 1980, 67 ff., 131 ff.; Monbusho 1992,
44 ff.

12 Dazu z. B. Shinbun shi jérei (Verordnung iiber Zeitungen) von 1875 und 1883,
Shiikai jorei (Verordnung tiber Versammlungen) von 1880 und 1882, Zanbo

ritsu (Verleumdungsgesetz) von 1875, shiikai oyobi seisha hé (Gesetz tiber

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 103

tionswechsel in den neunziger Jahren die Frage der kulturellen Iden-
titdt in den Vordergrund (dazu Pyle 1969). Wihrend die erste Gene-
ration Ziige von Aufkldrern und »opinion leaders« trug, differenzierte
sich die zweite Generation der Meiji-Intellektuellen in Techniker,
Beamte und Schriftsteller, die keine umfassend Gelehrten mehr waren.
Passin kennzeichnet sie folgendermaf3en:

(1) »the progressive, politically orientated intelligentsia, who can be traced
approximately in a line from the disconted elements of the late Tokugawa
period, through the intellectuals outside the Establishment by late Meiji and
early Taish6 (including Christians, socialists, strongly alienated foreign-educated),
those who began to come under Marxist influence at the same time that
intellectual unemployment became a serious problem, the liberal and radicals
of the thought-control period, down to the progressive intellectuals of today,
who take the lead in intellectual, political journalism«; (2) »the established
intellectuals, who work for the government or hold the stable positions of
authority in universities, newspapers, and other intellectual institutions and
feel more >responsible« than scritical< ; and (3) the non-ideological intellectuals,
both non-political bunkajin (>men of culture() and technicians, who regard their
primary task as artistic and technical rather than as moral and political« (Passin
1965, 437)."

Die hiermit einhergehende Verschiebung der Interessengebiete der
Intellektuellen spiegelte sich in der aus westlichen Sprachen ins Japa-
nische iibersetzten Literatur wider. Der Schwerpunkt der Ubersetzun-
gen der ersten Generation lag eher auf politischen und staatsphiloso-
phischen Schriften von J.-J. Rousseau, Montesquieu, J. S. Mill und
Herbert Spencer u. a. Die Schriftsteller der zweiten Generation zeigten
an diesen Schriften weit weniger Interesse (siche auch Yamanouchi
1995, 70). Yamanouchi (1995) analysiert die japanische Kulturelite
(hier: Schriftsteller, Dichter, Dramatiker, Kritiker, Philosophen, reli-
giose und politische Denker usw.) mit einer quantitativen Methode. Er
unterteilt sie nach dem Geburtsjahrgang in fiinf Kohorten. Zur ersten
Kohorte gehoren die vor 1859 Geborenen. Die zweite besteht aus

Versammlungen und politische Vereine) von 1890, chian keisatsu hé (Ge-
setz tiber die Ordnungspolizei) von 1900 usw.

13 Vgl. auch Geigers Skizze der Auflosung der gesellschaftlichen Grundlage
der Gebildeten (Geiger 1987, 5 ft.).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

denjenigen, die zwischen 1860 und 1879 geboren wurden." Er weist
als wichtigen Unterschied zwischen der ersten und der zweiten
Kohorte darauf hin, dass das moderne Bildungswesen zur Zeit der So-
zialisation der ersten Kohorte noch nicht etabliert war, wihrend die
zweite und die folgenden Generationen moderne Schulen und Hoch-
schulen besucht hatten und von ihnen entscheidend geprigt waren.
Nach seiner Rechnung beschéftigten sich 46,7 % der vor 1859 gebo-
renen Kulturelite hauptsdchlich mit politischen, philosophischen und
religiosen Themen. Aber solche Themen zogen im Lauf der Zeit einen
immer geringeren Teil der Kulturelite an. Von den Jahrgiangen 1860 bis
1879 wurden nur 17,4 % politische, philosophische oder religiose
Denker, von den Jahrgédngen 1880 bis 1894 nur noch 10,3 %.

Tabelle 3.2

z £ 5

5 5 5 Z 2

= - A A a 34| & 8 < S

I 6,7 33 | 233 | 33 33 | 46,7 | 13,3 | 100
(vor 1859) (30)
i} 272 | 87 | 152 | 33 14,1 | 174 | 14,1 | 100
(1860-79) 92)
11 40,5 | 17,5 | 87 4,8 79 | 103 | 10,3 | 100
(1880-94) (126)
IV (1895- | 51,8 | 19,1 | 3,6 55 55 55 | 9.1 100
1904) (110)

(Yamanouchi 1995, 71)

Yamanouchi zufolge gehort Ogai zur zweiten Kohorte. Aber bei ni-
herer Betrachtung weist Ogai Charakteristika sowohl der ersten als auch
der zweiten Generation (bzw. Kohorte) auf. Denn: Einerseits stammte

14 Fiir seine Analyse besteht die dritte Kohorte aus den Jahrgidngen 1880 bis
1894, die vierte aus den Jahrgidngen 1895 bis 1904 und die fiinfte aus den
Jahrgingen 1905 bis 1939. Das Ergebnis der flinften Kohorte spielt fiir die

vorliegende Arbeit keine Rolle, weshalb es oben nicht genannt ist.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 105

er aus der ehemaligen Krieger-Schicht und wurde vor der Einfithrung
des neuzeitlichen Schulwesens nach der Erziehungsordnung von 1873
ausgebildet (OZ, Bd. 35, 4-5). In dieser Hinsicht unterscheidet er sich
von einem anderen reprisentativen Schriftsteller seiner Zeit, ndmlich
Natsume Soseki' (1867-1916); obwohl nur fiinf Jahre jinger als
Ogai, durchlief er das neuere Schulwesen. Zwar studierte Ogai an der
Ersten medizinischen Hochschule, die spéter als medizinische Fakultit
der Reichsuniversitit Tokyd eingegliedert wurde; aber bis zum Ende
seiner Ausbildung mit der Mittleren Reife partizipierte er nicht am neu
gegriindeten staatlichen Schulwesen, sondern blieb den traditionellen
Ausbildungsformen verhaftet (Ikimatsu 1976, 11; OZ, Bd. 35, 4 f.).

Andererseits wohnte er in Tokyod bei einem der wichtigsten damali-
gen Intellektuellen, ndmlich Nishi Amane, der dem oben genannten
Meiroku-Kreis angehrte. Mit anderen Worten: Ogai wuchs mitten in
der Atmosphire der Meiji-Aufkldrung auf, als deren Zukunft noch hoff-
nungsvoll und rosig schien, wihrend seine Ausbildung inhaltlich noch
von der vergangenen Generation gepriigt war. Zugleich stellte Ogai aus
der Sicht der zweiten Generation eine seltsame Ausnahme dar, weil er
gleichzeitig als Mediziner, Beamter und Schriftsteller titig war. Aber
in der ersten Generation fanden sich solche universellen Person-
lichkeiten nicht selten.'®

Dagegen sind die von Ogai behandelten Themen die fiir die zweite
Generation typischen, ndmlich Resignation und Machtlosigkeit des
Individuums vor dem bereits etablierten System und der politischen
und Skonomischen Rationalitit.'” Hierzu gehort auch das Problem der
Heimat und der kulturellen Identitét, die vom Verschwinden und Un-
tergang bedroht zu sein scheinen. Seit den neunziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts wurde dies unter japanischen Intellektuellen als groBes Thema
diskutiert (vgl. Pyle 1969).

15 Uber Soseki siehe Abschnitt 6.4.3 der vorliegenden Arbeit.

16 Man erinnere sich an die erste Generation der Meiji-Intellektuellen, wenn
man an die Universalitit Ogais als Gelehrter denkt. Es ist allerdings nicht
zutreffend, seine vielfiltigen Kompetenzen mit denen Goethes zu verglei-
chen, obwohl nicht nur die gegenwirtige japanische Offentlichkeit, son-
dern auch die Zeitgenossen (z. B. Shimazaki, in: CK, Bd. 24, Nr. 9, 83) ihn
mit diesem assoziieren.

17 Dazu auch Nakamura (1959). Wie ein Text Ogais diese Problematik be-

handelt, werde ich spéter zeigen.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Die Wirtschafts- und Politikfunktiondre dieser Zeit stammten aus
dem japanischen Bildungsbiirgertum, das sich im Zuge der Moderni-
sierung und Industrialisierung herausbildete: Viele von ihnen waren
und sind Leser und Anhinger Ogais. Dieser neuen Klasse kann man
folgenden Eigenschaften zusprechen: 1. Das Bildungsbiirgertum speziali-
sierte sich und differenzierte sich aus, wihrend die iltere Generation
universal orientiert gewesen war. Seine Vertreter wurden im neu einge-
fuhrten modernen Bildungs- und Hochschulwesen ausgebildet. Es ver-
mittelte seinen Absolventen nicht nur Wissen, sondern verlieh ihnen
auch Abschlusstitel, durch die sie sich von anderen sozialen Schichten ab-
grenzten. Es trug dazu bei, 6konomisches und sténdisches Kapital in
kulturelles Kapital zu transformieren."® 2. Zu den Kulturgiitern und
dem kulturellen Kapital, das sich die Hochschulabsolventen aneigne-
ten, die das neue Bildungsbiirgertum reprisentierten, zdhlten Erfahrun-
gen mit der westlichen Kultur und/oder zumindest Wissen tiber den
Westen. Auch dies hatte eine distinktive Funktion gegeniiber anderen
sozialen Schichten.'® 3. Thre Generation verlor den direkten Bezug zu
dem kulturellen Milieu, das zwar in der Edo-Zeit noch existiert hatte,
sich aber im Zuge der Modernisierung nach der Meiji-Restauration
allméhlich aufloste. In diesem Sinne war das neue Bildungsbiirgertum
kulturell entwurzelt. 4. Politisches Desinteresse: Nach der Taigyaku-
Affdre (1910) verlor es auch wegen der verstirkten politischen Zensur
mehr und mehr das politische Interesse.”

18 Kapital im Sinne Pierre Bourdieus.

19 Dazu Takeuchi 1999; ders. 2003. Im allgemeineren und franzgsischen Kon-
text siche Bourdieu 1982.

20 Die Taigyaku-Affire war ein vermeintlicher Attentatsversuch auf Kaiser
Meiji durch die Sozialisten. Viele sozialistische und mit dem Sozialismus
sympathisierende Intellektuelle wurden daraufhin aufgrund falscher An-
schuldigungen verurteilt und hingerichtet. Fiir Ogais Verhiltnis zu dieser
Affire siche Watanabe 1987. Thm zufolge bemiihte sich Ogai, Widerstand
gegen die zunehmende staatliche Kontrolle und die Unterdriickung der Mei-
nungsfreiheit zu leisten, wenn er auch zur Fraktion Yamagata Aritomos
gehorte, der einer der Drahtzieher bei diesem Ereignis war.

Hier gehe ich nicht darauf ein, ob Habermas’ Modell einer Entwicklung
vom »kulturrdsonierenden zum kulturkonsumierenden Publikum« auch auf
das japanische Publikum anwendbar ist. Siche Habermas 1990, 248 ff.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 107

Um dieses japanische Bildungsbiirgertum besser zu verstehen, ist ein
Blick in zwei Subkulturen in der neueren Geschichte Japans hilfreich.
Ublicherweise werden sie als Yamanote-Kultur und Shitamachi-Kultur
bezeichnet. In seinen Anféingen zu Beginn des 16. Jahrhunderts siedelte
das Tokugawa-Shogunat seine Vasallen in einem hiigeligen Gebiet
westlich der Edo-Burg (des heutigen Kaiserpalasts in Tokyd) an, Dai-
myos bauten dort ihre Residenz. Dieses Viertel heifit yamanote (Ober-
stadt). Hingegen durften sich Handwerker und kleine Kaufleute nur in
den sumpfigen Niederungen an den Fliissen Sumida und Tone und an
ihrer Miindung o6stlich der Burg ansiedeln. Thr Wohngebiet heilit shi-
tamachi (Unterstadt). Viertel wie Banchd, Kdjimachi, Ushigome usw.
gehoren zur Oberstadt, Nezu, Kanda, Asakusa, Fukagawa, Nihonbashi,
Kyébashi zur Unterstadt (siche den Stadtplan in Seidensticker 1983).
Diese Siedlungsaufteilung teilte die Kultur der Edo-Zeit, aber auch
spéterer Zeiten in zwei gegensitzliche Subkulturen. In der Edo-Zeit
entwickelte sich in Japan eine Stdndegesellschaft mit stratifikatorischer
Differenzierung.”' Nach der offiziellen Ideologie jener Zeit, die auf
einem konfuzianischen Text beruhte, bestand die Gesellschaft aus vier
Hauptstdnden: Kriegern, Bauern, Handwerkern und Héndlern — in dieser
Rangfolge. Handwerker und Héndler wurden iiblicherweise zusammen
als chénin (Stadtbewohner, townspeople) bezeichnet.”” Aber iiber

21 Hier gehe ich hypothetisch davon aus. Zur Kldrung der Sozialstruktur der
Edo-Zeit sind noch weitere historische Forschungen erforderlich. Es ist z. B.
noch umstritten, wie streng die damalige Stindeordnung war, also auch,
wie stark die Gesellschaft der Edo-Zeit als strafikatorisch differenziert an-
gesehen werden kann. Zwar wurde sie gemif der auf Konfuzius basieren-
den offiziellen Ideologie als Stindegesellschaft verstanden und beschrieben.
Aber es bleibt die Frage, wie weit diese von China entlichene Semantik die
soziobkonomische Realitit und die Gesellschaftsstruktur Japans in jener
Zeit angemessen beschreibt. Schon die stdndische Unterscheidung zwi-
schen Handwerkern und (kleinen, mittleren) Kaufleuten z. B. war fraglich;
denn sie wurden zusammen als chdnin bezeichnet und verwaltet.

22 Hier vermeide ich aus mehreren Griinden, besonders historischen, den Be-
griff des Biirgers. Im Folgenden meine ich mit chénin (Stadtbewohner)
ausschlielich Handwerker und Kaufleute. Die Samurai werden von die-
sem Begrift ausgenommen, auch wenn sie in der Stadt wohnten. Zum Stand
der chonin in der Edo-Zeit siche Nishiyama (Hg.) 1972; zur sozialen Frage
in der Edo-Zeit Minami 1999.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

diese Hauptstidnde hinaus existierten die Hofaristokratie (kuge), Pries-
ter/Monche und Pariagruppen (eta, hinin) als selbststindige Stdnde.
Um die Distinktion der Samurai von den anderen sozialen Stinden
verstandlich zu machen, ist hier die Entstehung der ersteren kurz zu
erldutern. Die Samurai waren als eigene soziodkonomische Gruppe
seit Mitte des 10. Jahrhunderts infolge der Abschaffung der allgemeinen
Wehrpflicht”® und im Zuge des Kontroll- und Machtverlusts der
kaiserlichen Zentralregierung (ritsuryé kokka®) in Ky6to gegeniiber
den Provinzen als Spezialisten mit militirischen und polizeilichen
Aufgaben entstanden. Die iltere Hofaristokratie, die ihren Ursprung
vor und in der Entstehungszeit der kaiserlichen Zentralregierung (ca. 5
bis 7. Jahrhundert) hatte, wird hingegen in der japanischen Geschichte
als kuge bezeichnet. Die Griindung des ersten Shogunates von Mina-
moto no Yoritomo (1147-1199) im Jahre 1192 institutionalisierte die
Machtiibernahme durch Samurai, deren Einfluss im 11. und 12. Jahr-
hundert allméhlich zugenommen hatte.” Mit der Griindung des Shogu-
nats wurden der Kaiser und die &ltere Aristokratie fast vollig ent-
machtet, aber nicht abgeschafft. Vielmehr kennzeichnete die Spannung
zwischen dem Kaiserhof (chdtei) und dem Shogunat sowie zwischen
der élteren Hofaristokratie (kuge) und der neueren Schwertaristokratie
(Samurai, buke) das ganze japanische Mittelalter (1192—1603). Die Sho-
gunate bemiihten sich ihrerseits um mehr Kontrolle iiber den Kaiser-
hof, wie ihre Eingriffe in die Tennd-Nachfolge in der zweiten Hilfte
des 13. Jahrhunderts und in der ersten Hélfte des 14. Jahrhundert zeig-
ten, die schlieBlich zum »Schisma« des Kaiserhofs (nanbokuchd;
1336-1392) fiihrten. Andererseits versuchte auch der Hof immer die
Chance zu ergreifen, die Regierungsmacht zuriickzuerobern, z. B. im
gescheiterten Jokyii-Krieg (1221) und der lediglich vier Jahre lang

23 Der Begriff klingt zwar sehr modern, aber hier lehne ich mich an den Be-
griffsgebrauch Schwentkers an. Im Allgemeinen iiber Samurai siehe
Schwentker 2003.

24 Unter dem Terminus Ritsu versteht man Rechtsvorschriften, unter dem Ter-
minus 76 Verwaltungsvorschriften. Beide reglementierten das 6ffentliche Le-
ben seit dem Erlass der Taihé-ritsuryé (im Jahre 701) und der Yoro-ritsuryé
(718). Dieses auf den beiden Termini ritsu-ryé und somit auf Schriften
basierende, in einem gewissen Sinne rechtsstaatliche politische System heifit in
der japanischen Geschichtsforschung ritsuryé kokka (Ritsurys-Staat).

25 Dazu Mass 1999.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 109

durchgehaltenen Kenmu-Restauration (1334). Die Samurai bemiihten
sich deswegen nicht, sich dem &lteren Hofadel zu assimilieren, son-
dern sie distanzierten sich vielmehr von ihm, nicht zuletzt um ihre
militdrische Macht und Stérke zu erhalten. Die Distanzierung vom Kai-
serhof zeigt sich auch darin, dass Minamoto no Yoritomo nicht Kydto,
sondern Kamakura als Sitz seines Shogunats wihlte. Samurai bildeten
ihre Identitit durch die Unterscheidung von der adligen Kultur in Kydto,
die in der Heian-Zeit (794-1192) ihre Bliitezeit erreichte. Das Vorbild
der Lebensfiihrung der Samurai hie3 shitsujitsu géken (Schlichtheit
und Stirke). Den alten Hofadel hielten sie fiir weich (nyijaku) und
dekadent. Vor allem sahen Samurai sich als mannlich und kriegerisch
an, wihrend sie die Kultur in Kyo6to als weiblich betrachteten. Wenn
man das Spannungsverhéltnis zwischen Kaiserhof und Shogunat sowie
zwischen Hofaristokratie und Samurai betrachtet, ist es gut nachvoll-
ziehbar, dass Assimilation an den dlteren Hofadel fiir einen Samurai
Verrat und Verderbnis bedeutete.”® Heutzutage ist in Japan okuge-sama
(Herr aus einem kuge-Haus) eher ein Schimpfwort fiir Personen aus
der Oberschicht mit mangelnder Durchsetzungskraft und -willen sowie
mit mangelndem Realititsbezug. Weil das Shogunat in der Muro-
machi-Zeit (1338-1473) in Kyo6to lag, versohnte sich allerdings die
Kultur der Samurai Schritt fiir Schritt mit der kuge-Kultur. Aber die
Distinktion zwischen kuge und buke dauerte im Prinzip bis in die
Neuzeit,” als die Samurai durch (Wieder-)Einfiihrung der allgemeinen
Wehrpflicht (im Jahre 1873) ihre Fuktion und ihr Selbstverstindnis als
einzige Trager des Militirdienstes verloren.

In der Kamakura-Zeit (1192—1333) lebten Samurai grundsitzlich als
Grundherren auf dem Land und betrieben Landwirtschaft. Nur im Not-
fall (iza Kamakura) sammelten sie sich mit ihren mobilisierten Vasal-

26 Es ist erstaunlich, dass die sozial- und kulturwissenschaftliche Japanfor-
schung im Westen der Distinktion zwischen kuge und buke (Krieger,
Samurai) wenig Aufmerksamkeit widmet.

27 Fur kuge und buke galten jeweils andere Ideale, Verhaltenskodices und
Rechtsnormen, wie kinchii narabini kuge shohatto (Vorschriften fiir das
Kaiserhaus und kuge-Hauser im Jahr 1615) und buke shohatto (Vor-
schriften fiir buke-Hauser im Jahr 1615). Die Daimy6 und kuge gingen mit
dem Erlass tiber kazoku 1884 in den neuen adligen Stand kazoku tber. Zur
Kultur dieses Standes nach der Meiji-Restauration bis zu seiner rechtlichen
Abschaffung 1947 siehe Lebra 1995.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

len in Kamakura, um dem Shogun militdrisch zu dienen. Erst in der
letzten Dekade des 16. Jahrhunderts setzte sich die stdndische Tren-
nung von Samurai und Bauern durch Toyotomi Hideyoshi (1537—1598)
durch, der den Biirgerkrieg (1467—1590; Sengoku-Epoche genannt) be-
endet hatte; denn zahlreiche Samurai wollten sich mit der Wiederher-
stellung des Friedens wieder auf das Land zuriickziehen und als Grund-
herren Landwirtschaft betreiben.”® In der Edo-Zeit mussten Samurai in
der Residenzstadt eines Daimyds® bzw. des Shoguns zusammenleben,
zugleich wurde ihnen der Wechsel des Dienstherrn verboten.

Aus diesem Exkurs sollte ersichtlich geworden sein, dass die histo-
rische Wurzeln der Samurai auf dem Land und nicht in der Stadt liegen,
aber durch die oben dargelegten standespolitischen MaBnahmen ver-
loren die Samurai ihre ldndliche Wurzeln. In der Meiji-Zeit be-
schleunigte sich der Bevolkerungszuwachs durch Zuwanderung nach
Toky6. Die meisten Neuankommlinge — Samurai und Bauern aus der
Provinz — suchten dort Karrierechancen. Sie lieBen sich westlich der
alten Oberstadt nieder. Idealtypisch lassen sich die Kultur der Samurai
und Bauern und die chénin-Kultur durch die Prasenz bzw. das Fehlen
des Ethos der Askese unterscheiden.”® Der ersteren gelten Beschei-
denheit, Ernsthaftigkeit und Selbstdisziplin als Tugenden. Im Gegen-
satz dazu sind fiir die chénin-Kultur Luxus, Verspieltheit und Ironie
kennzeichnend. In der alten und der neuen Oberstadt Tokyods war die
Kultur der Samurai und Bauern dominant. Hingegen lebte die chdnin-
Kultur weiterhin in der Unterstadt, wenn sie auch im Zuge der Mo-
dernisierung durch das Biindnis der westlichen Kultur mit der Kultur
der Samurai und Bauern immer mehr verdriangt wurde.

Fiir das japanische Bildungsbiirgertum galt Ogai als groBe Identi-
fikationsfigur, in seinen Erzdhlungen iiber Fremdheitserfahrungen in
Deutschland erkannte es sich wieder. Dariiber hinaus war Ogai Pro-
duzent der Kulturgiiter, die das Bildungsbiirgertum verlangte, um sich
von der shitamachi-Kultur abzugrenzen. Wie im letzten Kapitel ge-
sehen, bezogen sich seine historischen Erzéhlungen auf die Krieger-
Bauern-Kultur.

28 Fiir einen Uberblick iiber die stindepolitischen Reformen durch Toyotomi
Hideyoshi siehe Schwentker 2003, 60—61.

29 Lehnsherren, die iiber einen Besitz von mehr als 10.000 koku Reisernte-
land verfiigten. 1 koku = ca. 180 1.

30 Takeuchi 2003, 179 ff.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 111

3.2 OGAI UND SEINE JUNGER
3.2.1 Lafcadio Hearn (1850-1904)*

Zunichst ist hier kurz Lafcadio Hearn zu erwihnen, bevor ich auf
jiingere Schriftsteller um Ogai eingehe. Zwar stand Hearn weder in
einer kollegialen noch in einer Lehrer-Schiiler-Beziehung zu Ogai.
Aber er war von 1896 bis 1903 an der Reichsuniversitidt Tokyo als
Dozent (lecturer) fiir Anglistik titig. Wie weiter unten dargelegt wird,
studierten nicht wenige Nachwuchsschriftsteller an dieser Universitit
und besuchten seine Lehrveranstaltungen. Und auch wenn zwischen
Ogai und Hearn keine direkten Bezichungen bestanden: beide bewegte
der gleiche Zeitgeist. Dariiber hinaus fanden Schriften (auch englische)
Hearns einen groen Leserkreis unter damaligen japanischen Schrift-
stellern, Wissenschaftlern, Diplomaten und Studierenden (Funaki 1991,
175). Zu ihnen gehorten Osanai Kaoru (s. u.), Kanbara Ariake (Dichter
des Symbolismus; 1875-1952), Ueda Bin (s. u.), Natsume Soseki, Uchida
Roan (Schriftsteller, Publizist; 1868-1929), Yanagi Soetsu (Kunstkri-
tiker; 1889-1961), Shiga Naoya (Schriftsteller; 1883—1971), Yumeno
Kytsaku (Schriftsteller; 1889—1936), Saté Haruo (Schriftsteller, Dich-
ter; 1889-1964), Nishida Kitar6 (Philosoph; 1870-1945), Tsubouchi
Shoyd (Schriftsteller; 1859-1935) und Shidehara Kijiro (Politiker,
Premierminister von 1945-1946; 1872—1951) (Funaki 1991, 175).
Hearn wurde auf einer griechischen Insel, Lefkada (ital.: Santa
Maura) geboren, auf der sein Vater, Charles Bush Hearn, als Militdr-
arzt stationiert war. Seine Mutter war eine Griechin, die Charles Bush
dort kennen- und lieben lernte. Nach der Scheidung seiner Eltern wuchs
er bei der Familie seiner Grofitante im katholischen Milieu Dublins
auf, bis er ans St. Cuthbert’s College in Durham in England ging. Nach
dem Abbruch des Schulbesuchs aufgrund der Insolvenz der Groftante
wanderte er 1869 in die USA aus und arbeitete in New York, dann in
Cincinnati zunichst als Journalist fiir den Cincinati Enquier und an-
dere Zeitungen. Von 1875 bis 1877 war er mit einer halb weilen, halb
schwarzen Amerikanerin, Alethea (»Mattie«) Foley, verheiratet — gegen
die damaligen US-amerikanischen Gepflogenheiten. In den USA schrieb
er iber die kreolische Kultur in New Orleans und tiber Voodoo. Darin
werden sein Exotismus und seine Sehnsucht nach dem Fremden deut-

31 Bisland 1906; Murray 1993; Dawson 1992.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

lich, die in seiner Entdeckung »Japans« eine grofle Rolle gespielt
haben soll. Von 1887 bis 1889 hielt er sich auf dem westindischen
Martinique auf. 1890 kam er durch Vermittlung eines Direktors im Er-
ziehungsministerium, Hattori Kazumi, nach Japan und wurde an meh-
reren Ober- und Hochschulen als Dozent fiir englische Sprache und
Literatur titig. 1896 wurde er zum Dozent fiir Anglistik an der Reichs-
universitdt Tokyd berufen (bis 1903). Er heiratete 1891 eine Japanerin
namens Koizumi Setsu, die aus einer ehemaligen Samurai-Familie
stammte, und lieB sich in Japan einbiirgern. Seine Schriften iiber Ja-
pan32 und seine Sammlungen folkloristischer Erzéihlungen33 pragten das
Japan-Bild des Westens sehr stark.

Hier ist auf seinen intellektuellen Hintergrund hinzuweisen: Vor 1874
kam er in Bertihrung mit Werken von Charles Baudelaire und Gustave
Flaubert. Albert Mordell weist darauf hin, dass das Milieu der irischen
Elite, in dem Hearn aufwuchs, damals wie iiberall in Europa vom
Enthusiasmus fiir »the folk culture of the ordinary people«’* geprigt
war (Murray 1993, 32 f.). Hearn kam schon zu jener Zeit zu der Uber-
zeugung: »study of the peasantry was essential to understanding a
country« (Murray 1993, 33). Neben der franzosischen Romantik, na-
mentlich Théophile Gautier (1811-1872), war es Yeats, der das irische
intellektuelle Milieu zu jener Zeit prégte. Es ist kaum vorstellbar, dass
Hearn The Celtic Twilight (1893) nicht kannte (Foster 1993, xii).

Dartiber hinaus war Hearn ein begeisterter Verehrer des englischen
Philosophen und Soziologen Herbert Spencer. Spencer sei »the greatest
philosopher that has yet appeared in this world«, schrieb er (Hearn
1903, 237) und er glaubte an Spencers Evolutionstheorie. Spencers
Philosophie bestimmte in zwei wesentlichen Punkten die Wahrneh-
mungs- und Beobachtungsperspektive Hearns gegeniiber Japan. Ers-
tens im Hinblick auf den Stellenwert der Religion in Kultur und Ge-
sellschaft. Im Gegensatz zu ihrer sich seit der Meiji-Restauration immer
mehr verwestlichenden Oberflache, so Hearn, liege der Kern der japa-
nischen Kultur, m. a. W.: das alte, ewig gleich bleibende Wesen des
wechten« Japan, in einer Religion, ndmlich dem Shinto (Murray 1993,
21). Die Realitdt wird durch die Unterscheidung von der verging-
lichen, von Zeit zu Zeit verdnderlichen Oberfliche und dem ewig

32 Z.B. Hearn 1894; ders. 1895; ders. 1896; ders. 1897; ders. 1898a.
33 Hearn 1898b; ders.: 1899; ders.: 1900; ders. 1901; ders. 1902; ders. 1903.

34 Man denke an Yanagitas umstrittenen jomin-Begriff, der noch behandelt wird.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 113

gleichbleibenden Kern gleichsam verdoppelt. Diese Operation habe
ich als »Romantisieren« bezeichnet. Zweitens zieht Hearn aus der
Evolutionstheorie Spencers den Schluss, dass diese Japanizitit vom
Verschwinden und Untergang bedroht ist (Narrative des Untergangs).
»Japan would then regret the forgotten capacity for simple pleasures,
the lost sense of the pure joy of life, the old loving divine intimacy
with nature, the marvellous dead art which reflected it ... Perhaps she
will wonder most of all at the faces of the ancient gods, because their
smile was once the likeness of her own« (zit. nach Murray 1993, 147,
Herv. v. Verfasser).35 Hier ist deutlich zu erkennen, dass Hearn die
japanische Kultur fiir weniger kompliziert hielt als die westliche — er
kennzeichnet sie als »simple«, »pure«« und »old« — und der westli-
chen Kultur evolutionstheoretisch den Vorrang gab.*® Hier stellt sich
die Frage: Wenn der Kern oder das Wesen jeder Kultur etwas Ewiges
ist: Wie kann dieser Kern vom Untergang bedroht sein? Dariiber hinaus
erinnere man sich daran, dass er diese Japanizitit in der Provinz, z. B.
in Matsue, Kumamoto, entdeckt hat.

Nach den Ausfithrungen im vorigen Kapitel zeigt sich hier nichts
anderes als ein romantischer Grundzug. Dawson weist auf Hearns ro-
mantische, orientalistische Haltung hin:

»Hearn’s antiprogressive sentiments are more obviously evident [..] The
Orient was a common haven for Westerners disillusioned with life at home
and seeking more intense spiritual or physical experience in another culture.
Like these contemporaries, Hearn arrived in Japan to discover a new self in an
old civilization. [...] Hearn had read and enjoyed Gustave Flaubert and Gerard
de Nerval as well as English and American Orientalists long before he arrived
in Yokohama. [...] Without question, Hearn’s vision of Japan, and of Japan as a

historical civilization, was highly selective« (Dawson 1992, 152).

35 Diese Narrative des Untergangs wird immer wiederholt, wenn man sich in
Japan an Lafcadio Hearn erinnert: »Today, seventy and more years after
Hearn’s death, material civilization has produced in Japan damage and
dangers of many kinds, and Hearn’s prophecy and warning — that much of
what is most elegant and noble in the heart of the old Japan would come to
be lost — has to a great extent been fulfilled« (Morita 1977, v).

36 Diese Beobachtungsperspektive ist besonders deutlich in Hearn 1904.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

3.2.2 Ueda Bin (1874-1916)

Ueda Bin gilt heutzutage neben Kanbara Ariake (1876—1952) als Vor-
reiter und Vertreter des literarischen Symbolismus in Japan. Ueda ist
nur zehn Jahre jiinger als Ogai. Wegen seiner engen Beziehung zu ihm
wird er hier als erster vorgestellt. Ueda studierte Anglistik bei Lafcadio
Hearn an der Reichsuniversitit Tokyo und wurde um 1903 sein Nach-
folger auf dem Lehrstuhl (Yasuda 1969, 29; ZU, Bd. 10, 562). Als
Dichter lernte er bei Ochiai Naobumi die traditionelle japanische Dich-
tung kennen, z. B. Manyéshii und Kokinshii, und er beschiftigte sich
mit der klassischen japanischen literarischen Uberlieferung seit der
Heian-Zeit (ca. 9—12. Jh.), z. B. der Geschichte des Prinzen Genji. Zu-
gleich lieB er sich von der von Ogai dem japanischen Publikum vor-
gestellten zeitgendssischen europdischen Literatur anregen (Yasuda
1969, 8, 27 £., 94). Er wurde der fiithrende Literaturtheoretiker der Zeit-
schriften Subaru und Pan no kai.*® Pan no kai (Verein des Pan) (1908—
1911), benannt nach dem griechischen Hirten- und Waldgott Pan, war
eine Gruppe junger Schriftsteller und Kinstler. Thre Mitgliedschaft
tiberschnitt sich mit der der oben erwdhnten Kanchoré utakai. Aber die
jungen Schriftsteller interessierten und engagierten sich immer mehr fiir
Pan no kai, sodass Ogai Kanchéré utakai einstellen musste (OZ,
Bd. 35, 459, 475; Hamasaki 1976, 153). Seine Rolle als Integrations-
figur der jungen Schriftsteller blieb hiervon jedoch unberiihrt. Sie tra-
fen sich regelméBig in einem Restaurant mit westlicher Kiiche und
diskutierten nach dem Vorbild der Caféhaus-Kultur im damaligen
Europa iiber Kunst und Kultur (Kinoshita 1932, 28). Zu dieser Gruppe
gehorten von den in diesem Kapitel vorzustellenden Autoren neben
Ueda, Kinoshita, Yoshii, Kitahara, Osanai, Nagai und Watsuji auch der
Kabuki-Schauspieler Ichikawa Sadanji der Zweite (1880—-1940), der
Maler Ishii Hakutei (1882—1958), der Dichter und Bildhauer Takamura
Kotard (1883-1956) und andere. Am 20. Nov. 1910 trafen sich mehr
als vierzig Angehorige der Kulturelite bei einer Versammlung des Pan
no kai (Sugiyama 1995, 463). Ogai selber zeigte zwar lebhaftes Inter-
esse an Pan no kai, erschien jedoch nicht zu dem Treffen, womdoglich
deshalb, weil er befiirchtete, zur dominanten Figur dieser von jlingeren

37 Uber Ueda Bin siche Yasuda 1958, 1969.
38 Zu Pan no kai sieche Noda 1949; zu Kinoshitas Erinnerungen an Pan no kai
KMZ, Bd. 13, 156-164.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 115

Schriftstellern initiierten Gruppe zu werden (Hamasaki 1976, 152). Ogais
Mukudori tsishin (OZ, Bd. 27, 1-854), aber auch der personliche
Kontakt mit ihm gehorte zu den wichtigsten Informationsquellen iiber
europdische Literatur fiir die junge Kulturelite, die sich in Pan no kai
zusammengeschlossen hatte (z. B. Sugiyama 1995, 90 ff.). Die Gruppe
war zundchst vom Exotismus und von der Sehnsucht nach Paris und
Edo geprigt. Zugleich vertraten ihre Mitglieder den Grundsatz des
I’art pour I’art (Noda 1949, 6ff.; Fukasawa 1993, 36).39 Interessant ist
ihre Wiederentdeckung Edos, vor allem der Kunst der Edo-Zeit. z. B.
Holzschnitt, Musik und Drama. Sie sahen diese Kunst nicht als Fort-
setzung der eigenen Tradition, sondern auf dem Umweg tiber den Wes-
ten als Phidnomen des Exotismus (KMZ, Bd. 15, 351; auch Kinoshita
zit. nach Noda 1949, 10). Denn fiir ihre Generation war die Kultur der
Edo-Zeit schon eine fremde Kultur geworden. Kinoshita schrieb spa-
ter, dass die jungen Kiinstler und Schriftsteller von Pan no kai die Luft
des Europdischen und Romantischen atmeten und, wenn auch nicht im
Pessimistischen, doch im Tragischen den Geist der Literatur sahen
(KMZ, Bd. 15, 348).

Ueda wurde als Dichter durch die Gedichtsammlung Kaiché on
(Meeresrauschen) (1905) bekannt.”® Sie war Ogai gewidmet (vgl.
Yasuda 1969, 31) und enthilt ins Japanische iibersetzte Gedichte von
Baudelaire, Mallarmé, Browning und D’Annunzio. Nagai Kafli lernte
Baudelaires Blumen des Bdsen durch Uedas Schrift Jikyii seiki bun-
geishi (Literaturgeschichte im 19. Jahrhundert) kennen. Nach einem
kurzen Forschungsaufenthalt in Europa 1907-1908 wurde Ueda als Pro-
fessor an die Reichsuniversitdt Kyoto berufen. Er betreute als fithrender
Literaturtheoretiker zusammen mit Ogai Nachwuchsschriftsteller und
die Zeitschrift Subaru und griindete ebenfalls zusammen mit Ogai die
philosophische Fakultit (Faculty of Letters) der Keio-Universitdt. Hier-
her berief er Nagai Kafti, den er in Paris kennengelernt hatte, als Pro-

39 Allerdings vertritt Ueda selbst nicht den Grundsatz des /’art pour I’art,
sondern bleibt der Meinung, dass die Kunst dem Leben dienen miisse und
somit die Moral nicht verdriangen diirfe. Siehe UZ, Bd. 3, 61.

40 Meeresrauschen ist das deutsche Wort, das mir zu diesem Titel zuerst ein-
gefallen war. Asthetischer und poetischer klingt aber der Vorschlag von
Evelyn Schulz (1994, 356): Klang der Gezeiten.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

fessor (Yasuda 1969, 40).*' In spiteren Jahren beschiftigte er sich mit
Dante und versuchte seit 1911 die Gottliche Komddie ins Japanische
zu iibersetzen. Als das bekannteste Gedicht, das Ueda ins Japanisch
iibersetzte, gilt Uber den Bergen von Carl Busse (1872-1918): Uber den
Bergen, weit zu wandern / Sagen die Leute, wohnt das Gliick. / Ach,
und ich ging im Schwarme der andern, kam mit verweinten Augen zu-
riick. / Uber den Bergen, weit weit driiben / Sagen die Leute, wohnt
das Gliick. Busse ist zwar heutzutage in Deutschland in Vergessenheit
geraten. In Japan jedoch ist dieses Gedicht seit seiner Ubertragung
durch Ueda Bin eines bekanntesten deutschen Gedichte; es fand sich
lange Zeit in Schulbiichern, sogar noch nach dem Zweiten Weltkrieg,
wie ich spiter zeigen werde.*

Neben und mit Ogai dominierte Ueda die Mode der literarischen Welt
Japans. Er war es, der z. B. Anatol France und Maeterlinck populér
machte (Yomiuri shinbun: 14.02.1909). Dariiber hinaus beeinflusste sein
Exotismus Kitahara Hakushii, Kinoshita Mokutaré6 und Akutagawa
Rytinosuke (Yasuda 1969, 29; Fukasawa 1993, 16). In Mydgjé ver-
offentlichte er regelmiBig franzosische und belgische symbolische
Lyrik (Fukasawa 1993, 17).

3.2.3 Kinoshita Mokutaré (Ota Masao) (1885-1945)*

Ota war hauptberuflich als Arzt und Mediziner titig und wie Ogai als
Professor fiir Medizin zunichst an der Reichsuniversitit Tohoku, bis er
nach Tokyo berufen wurde. Aber er machte sich gleichzeitig unter dem
Pseudonym Kinoshita Mokutar6 einen Namen als Schriftsteller,
Dramatiker und Dichter. Dariiber hinaus beschéftigte er sich mit Kunst-
und Religionsgeschichte. Er war auch ein begeisterter Anhidnger von
Ogai. Zu seiner Zeit galt er als »Ogai der zweite« (Yomiuri shinbun:

41 Zur Berufung Kaflis an die Keio-Universitét siche den Briefwechsel zwi-
schen Ueda und ()gai in: UZ, Bd. 10, 514-517.

42 Zuerst erschienen in der japanischen Fassung in: Ueda, Bin: Kaiché on
(Meeresrauschen), 1905. Zur Kanonisierung dieser Zeile s. Kap. 6 der vor-
liegenden Arbeit.

43 Uber sein Leben und seine Werke Noda 1980, Sugiyama 1995. Auf deutsch
s. Hatanaka 2003. Zu Ogai und Kinoshita s. Nitta 1997.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 117

17.08.1922; auch als »der kleine C)gai«; anonym in: CK, Jg. 1914,
Sonderheft, 12).

Es war Kinoshitas Verdienst, dass er das Andenken Ogais entschei-
dend prigte. Unter dem Titel Mori égai (1932) veroffentlichte er ein
kleines Heft, dessen Nachwirkung die Richtung der Forschung iiber
Ogai entscheidend beeinflusste.* Darin weist er auf die Rolle der
Zeitschrift Shigarami séshi fur die Entwicklung der japanischen Lite-
raturkritik hin (Kinoshita 1932, 13) und bewertet Ogai als Aufklirer
(Kinoshita 1932, 16). Dariiber hinaus hebt Kinoshita das Verdienst
C)gais hervor, der Ideenwelt der Samurai dsthetische Gestalt verlichen
zu haben. Thm zufolge ist Ogai der erste, der es vermochte, das Ethos
der Samurai gleichermaflen knapp und zutreffend wiederzugeben.
Durch C)gai habe der bushido, der Weg der Samurai, die beste dsthe-
tische Darstellung gefunden und Ogai habe dieses Ethos am besten
erklart (Kinoshita 1932, 31).

Kinoshita ist 22 Jahre jiinger als Ogai, aber fiir seine Generation ist
Ogais Ubertragung von Sokkyé shijin (Improvisatoren; Der Impro-
visator) entscheidender als Maihime (Die Ténzerin). Er geriet mit der
Veroffentlichung der japanischen Fassung von Improvisatoren 1902
unter den Einfluss Ogais (Kinoshita 1932, 22). Wihrend die iltere Ge-
neration (gemeint ist die Generation, die ca. 10 Jahre jiinger ist als Ogai;
zu ihr gehoren Ueda Bin, Togawa Shikotsu, Baba Kocho und Yanagita
Kunio) von der Gedichtsammlung Omokage und der Novelle Maihime
(Die Ténzerin) begeistert war, wurde Kinoshitas Generation von Sokkyo
shijin (Improvisatoren; Der Improvisator) angeregt (Kinoshita 1932,
23). Zu dieser Generation gehoren Saitd Mokichi (Jg. 1882), Yoshii
Isamu (1886), Osanai Kaoru (1881), Watsuji Tetsuré (1889), Ikuta
Choko (1882) und Kitahara Hakushi (1885). Auch Nagai Kafii (1879)
kann man dazu zéhlen. Tkuta sagte sogar, es sei sinnlos, iiber schon-
geistige Literatur mit Menschen zu reden, die nicht zumindest zehn
Seiten von Ogais Fassung der Sokkyé shijin (Improvisatoren; Der Im-
provisator) auswendig konnten. Die Nachwuchsschriftsteller, die unter
Leitung Ogais die Zeitschrift Subaru herausgaben und sich zur Gruppe
Pan no kai zusammenschlossen,” kennzeichnet Kinoshita mit dem

44 Das oft zitierte Gleichnis »Ogai ist so groB wie Thebais« stammt aus die-
sem Heft (Kinoshita 1932, 35). Gemeint ist damit, dass es nicht einfach ist,
einen Uberblick iiber die gesamten Leistungen Ogais zu bekommen.

45 Siehe auch Furukawa 1981.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Begriff nanban-shumi (Nanban-Geschmack), d. h. durch das Interesse
am Holzschnitt der Edo-Zeit und am franzosischen Impressionismus
(Kinoshita, zit. nach Noda 1949, 68). Nanban bedeutet wortlich iiber-
setzt: Barbaren aus dem Siiden. Im kulturhistorischen Kontext Japans
bezieht sich dies auf die spanisch-portugiesische Kultur des Katholi-
zismus, die sich im spéten 16. und am Anfang des 17. Jahrhunderts in
Stidwestjapan entwickelte und insbesondere auf der Insel Ky@sha Spu-
ren hinterlief3.

Kinoshita, Kitahara, Yoshii, Yosano Hiroshi und Hirano Banri reis-
ten 1907 auf die Insel Kytsht (KZM, Bd. 15, 349f.). Das Leben dort
war in der Edo-Zeit wegen der geografischen Entfernung vom Zentrum
und der politischen Umstdnde viel heterogener. Vor allem Kinoshita
verstand seine Reise als Parallele zu Goethes Reise nach Italien (Noda
1980, 19, 69 ff.; Fukasawa 1993, 20 ff.). Goethes Beschreibung seiner
Reise nach Italien war Kinoshitas Lieblingsbuch; er las es sehr intensiv
und immer wieder, so wie gldubige Christen die Bibel lesen (Sugiyama
1995, 359 ff.; 468). Die Reise nach Ky@ishi war fiir diese jungen
Autoren eine Entdeckungsreise in eine fremde Kultur, die Sinnlichkeit
und das Exotische (Noda 1980, 149, 150).

Aufschlussreich hierfiir sind ihre Reiseberichte. Denn in ihnen tritt
ihr romantisches Selbstverstindnis zutage. Fiir Romantiker wie Tieck
(z. B. in Franz Sternbald) und Novalis (z. B. in Heinrich von Ofterdin-
gen) ist Reisen ein beliebtes, wichtiges Thema. Eine Reise bedeutet fiir
sie nicht einfach eine Ortsverdnderung, sondern einen Weg zum Ur-
sprung. »Die Helden aller romantischen Biicher sind fast bestdndig auf
Reisen« (Huch 1924a, 122). Insbesondere Nagasaki, die Hafenstadt, in
der die Niederldnder wihrend der Edo-Zeit eine kleine Niederlassung
und eine Handelskammer unterhalten durften, faszinierte den jungen
Kinoshita. »Gibt es in Japan eine andere historisch so anregende Stadt
wie Nagasaki? Konfuzianismus und Christentum, die Chirurgie Nan-
bans und chinesische Medizin, Patriotismus und Sehnsucht nach dem
Fremden [...]. Regte das alte Nagasaki die Gefiihle der Japaner nicht
am stédrksten an, 16ste Nagasaki nicht die grofite Verfiihrung, den grof3-
ten Fanatismus, die grofite Ekstase aus?« (KMZ, Bd. 7, 120)

Zwei Jahre nach dieser Reise publizierte Kinoshita in Subaru (Heft 2)
Nanbandera monzen (Vor der Kirche) (in: KMZ, Bd. 3, 1-38). Hiermit
legte er seinen Stil im Wesentlichen fest. Ebenfalls 1907 lernte er Ogai
bei der Abschiedsfeier fir Ueda Bins Europareise personlich nidher
kennen (Nitta 1997, 407). Und seitdem entwickelte sich ihre Bezie-

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 119

hung immer enger. Ogai lud Kinoshita am 18. Januar 1909 in sein
Haus ein und bot ihm an, Nanbandera monzen vor der Drucklegung
Korrektur zu lesen (OZ, Bd. 35, 425). Kinoshita war von diesem
Angebot begeistert, aber wegen vermeintlichen Zeitdrucks unterlieB3 es
der Redaktionsleiter, Ishikawa Takuboku, den Korrekturabzug an Ogai
weiterzuleiten (Hamasaki 1976, 141).

Kinoshitas Schriften werden als symbolistisch-romantisch bezeich-
net. Er thematisierte gern die Sehnsucht nach der mystischen Dunkel-
heit der Welt und des Menschen, nach dem Ursprung des Lebens und
nach einer fremden, anderen, exotischen Welt bzw. nach dem Jenseits
und nach der Sinnlichkeit (Anonym 19xx, 12; Okazaki [Hg.] 1980,
428-432). Die Sehnsucht ist eine wichtige Komponente der Romantik,
weil dem modernen Subjekt die Realitit, in der es sich befindet, nicht
geniigt. Die Harmonie und Einheit von Natur und Geist, Welt und
Subjekt ist ihm bereits abhanden gekommen. Dies erkannt Kinoshita
ganz klar und bezeichnete dies als Nostalgie (KMZ, Bd. 7, 118). Be-
sonders Frauengestalten stellte Kinoshita als Gegenstand der Sehn-
sucht, als Rétsel und Abgrund des Lebens dar. In diesem Sinne kniipfte
er bewusst an den romantischen Geist in Ogais Frithschriften und
Ubersetzungsarbeiten an.*°

Zugleich las er bereits in der Zeit von Pan no kai sehr gerne Nietz-
sche und Simmel (Brief an Watsuji Tetsur6 vom 29.11.1915, in: KMZ,
Bd. 23,151; Hinatsu, 1967, 45). Er blieb nicht einfach dem Exotismus
verhaftet. Vielmehr bewegte ihn der Geist der Romantik dazu, tiber die
tieferen Schichten und den Ursprung einer Kultur und der Nation
nachzudenken. Sein dienstlicher Aufenthalt in China versetzte ihn in
die Lage, den Ursprung der japanischen Kultur in China und Indien zu
sehen (Nitta 1997, 413 f.). Die Sehnsucht nach diesem Ursprung prigte
seine Wahrnehmung wéhrend seines Forschungsaufenthalts in Paris
von 1921 bis 1924. Er schrieb aus Paris an seine Frau: »Die gegenwiér-
tige franzosische Zivilisation gefdllt mir nicht: Aber man kann hier die
griechisch-romische Tradition studieren« (Brief an seine Frau Masako
vom 26.11.1921, in: KMZ, Bd. 23, 243). Die Parallelitit zur romanti-
schen Haltung Hearns ist hier deutlich zu sehen. Diesem gefiel die
Oberfldche, das verwestlichte Leben in den japanischen GrofBstiddten
nicht, sondern das Leben in der Provinz. An seinen Freund Watsuji
schrieb er sogar: »Ich habe mir hier in Frankreich eine neue Perspektive

46 Siehe Kap. 2 der vorliegenden Arbeit.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

erschlossen: d. i. die griechisch-romische Zivilisation. [...] Japan ver-
abschiedet sich allmdhlich von dem Geist der chinesischen Ethik.
Dann wird die japanische Ethik sich auf die philosophische Ethik nach
Kant stiitzen. Ist aber der Ursprung der Ethik rational, wie Kant meint?
[...] Ist es nicht wiinschenswert, zur weiteren Entwicklung der geis-
tigen Kultur in Japan etwas aus der tieferen, dlteren Schicht von Euro-
pa zu lernen [...], nicht nur fiir die ethische Kultur, sondern auch fiir
die Kunst? Ist es fiir uns ausreichend, die Architektur Deutschlands
und der USA nachzuahmen?« (Brief an Watsuji Tetsurd vom 17.11.
1922, in: KMZ, Bd. 23, 271) Man kann hier seine tiefe Skepsis in Be-
zug auf den (philosophischen, vor allem ethischen) Rationalismus
deutlich erkennen. Kinoshita war aber nicht der einzige, der diese
Skepsis hegte. Auf sie zu antworten wurde vor allem die Aufgabe von
Philosophen wie Watsuji. In Japan war diese Skepsis auch oft mit dem
Namen Nietzsche verbunden.

3.2.4 lkuta Choké (1882-1936)"

Die Rezeption Nietzsches erfolgte in Japan zunédchst durch Biteki sei-
katsu wo ronzu (Uber das dsthetische Leben) von Takayama Chogyti
1901. Nietzsches Name war damals schon unter japanischen Gebilde-
ten bekannt, obwohl seine Rezeption zunichst auf Sekundérliteratur
beruhte. Takayama stellte Nietzsche dem japanischen Publikum als
Vertreter einer extremen Form des Individualismus vor. Kobori (1942)
zufolge lernte Ogai den Namen Nietzsches um 1894 in Georg Brandes’
Menschen und Werke kennen. Im Kontext seiner dsthetischen Studien
interessierte sich Ogai in den folgenden Jahren fiir Nietzsche, aber
ohne dessen Schriften zu lesen. Erst nach dem russisch-japanischen
Krieg beschaffte er sich die damalige, vom Naumann-Verlag publi-
zierte Gesamtausgabe Nietzsches (OZG, Nr. 6, 6-7; s. auch Kobori
1982a, 272).

Die erste Ubersetzung Nietzsches ins Japanische stammt von Ikuta
Choké. Mithilfe Ogais und des Schriftstellers Natsume Soseki  iiber-
trug er den Zarathustra ins Japanische. Fiir die Ubersetzungsarbeit
besuchte Choko im Jahre 1910 Ogai oft und bat ihn um kritische Lek-
tiire seiner Texte (Hamasaki 1976, 303 f.; OZ, Bd. 35, 498, 502 f,;

47 Uber Ikuta Hamasaki 1976.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 121

ICZ, Bd. 1, 176). Ogai schrieb zur Ubersetzung ein Vorwort unter dem
Titel Chinmoku no t6 (Ein stiller Turm) (in: OZ, Bd. 7). Anschliefend
machte sich Choko an eine Ubersetzung der (damaligen) Gesamtaus-
gabe Nietzsches ins Japanische. Mit diesem 1929 abgeschlossenen Pro-
jekt wurde Nietzsches Werk ein Bestandteil der Allgemeinbildung ja-
panischer Intellektueller. Ikuta galt als Schiiler von Natsume Soseki. Er
wechselte vom Naturalismus zur Neoromantik, insbesondere zu deren
Heldenverehrung und Geniekult (Hamasaki 1976, 296). In seinem klei-
nen Buch Chéjidaiha sengen (1924) (Erkldrung iiber die Zeit hinaus)
rief er dazu auf, das provinzielle bauerliche Leben dem urbanen, den
Orient dem Okzident vorzuziehen. Ikuta freundete sich nicht nur mit
Ogai an, sondern schloss sich auch der Mydjé- und Subaru-Gruppe an.
Aufgrund seiner enthusiastischen Verehrung Nietzsches nannte er um
1911 sein Haus Chdjinsha (Verein des Ubermenschen) und verbot
SpieBlern den Eintritt (Hamasaki 1976, 187). Zugleich war es Ikuta, der
die erste Frauenorganisation Japans Seitdsha nannte, nach dem Vorbild
der westlichen »Blaustriimpfe«.* Ikuta war christlich getauft und be-
schiftigte sich bis in seine spiten Lebensjahre mit dem Problem des
Glaubens, auch dem Buddhismus. Dank seiner Ubersetzungen erfolgte
die Nietzsche-Rezeption in Japan ziemlich frith und trug zur Heraus-
bildung eigenstidndiger Philosophen wie Watsuji bei. Watsuji Tetsurd
wihlte schon 1913 Nietzsche als Thema seiner Abschlussarbeit (vgl.
Oishi 1995).

3.2.5 Saité Mokichi (1882-1953)*

Saitd war hauptberuflich Psychiater, dichtete aber lebenslang fiinfzei-
lige Wakas. Er besuchte regelmiBig Kanchéré utakai und Ogai nahm
ihn unter seine Fittiche (OZ, Bd. 35, 423, 674; Furukawa 1975, 259;
Heinrich 1983, 19). Es gelang ihm, angeregt von der westlichen Kunst,
die fiinfzeilige Dichtung zu erneuern. Gleichzeitig trug er auch dazu
bei, Man'yéshii wieder bekannt und zum Bestandteil des japanischen
Bildungskanons zu machen. Eine Auswahl aus Manyéshu gab er als
Man’yéshiika heraus (1938; in: SMZ, Bd. 22, 1-472).

48 Uber die Seitésha siehe Mackie 2003, 45 ff.
49 Zu Sait6 Heinrich 1983; Motobayashi 1990; Fujioka 2003; Katd 1993; Na-
kamura 1983; Furukawa 1975; Yamagami 1974.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Seine erste Gedichtsammlung Shakké (Das rote Licht; the crimson light)
(Erstauflage 1913) wurde als man yéartig gepriesen (Sato, zit. nach
Hamasaki 1976, 219). Zugleich bezog er sich auf Nietzsche; der Titel
Shakké lehnt sich an Nietzsches Morgenrdte an. Er hielt sich spiter,
von 1921 bis 1925, in Berlin, Wien und Miinchen auf.”® Wihrend
seines Forschungsaufenthalts in Europa folgte Saitd Nietzsches Spuren
und besuchte das Nietzsche-Archiv in Weimar und Nietzsches Grab in
Rocken (Shiga/Saté/Kawabata [Hg.] 1959, 185 ff.; 195 ff.). In der Phi-
losophie Nietzsches, insbesondere in dessen Formel »Wille zur Macht,
sah er eine theoretische Grundlage seiner fiinfzeiligen Dichtung.”' Bis
zu seinem Tod leitete er die Araragi-Schule™ und versffentlichte sech-
zehn Gedichtsammlungen.™ Die heute erhiltliche Gesamtausgabe seiner
Werke umfasst sechsundfiinfzig Bénde. Fiir Sait6 lag der Ursprung der
funfzeiligen japanischen Lyrik in Man yéshii. Man’yéshii stellte fiir
ihn die Stimme des japanischen Volkes bzw. der japanischen Nation
dar (SMZ, Bd. 22, 40; Heinrich 1983, 97). Wichtig ist fiir uns, dass die
Kategorie des Volks bzw. der Nation zweifelsohne vorausgesetzt wird.
Wihrend Kinoshitas Werke an Ogais Exotismus und Sehnsucht nach
dem Fremden ankniipften, wurde Saitd von junshi-Novellen angeregt
(Saitd 1960). Der Tod war das Thema, das ihn lebenslang nicht verlieB3.
Von seiner ersten Gedichtsammlung Shakké heifit es sogar, sie sei vom

50 Zu seinem Aufenthalt in Europa siehe vor allem Nakamura 1983, 110-140.

51 Motobayashi 1990, 114 ff. Hier gehe ich nicht auf seine Auslegung Nietz-
sches ein. Das ist gewiss ein ziemlich interessantes Thema, aber es wiirde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen.

52 Die Araragi-Schule war eine Schule der Fiinfzeiler-Dichtung, gegriindet
von der Erneuerungsbewegung von Masaoka Shiki (1867-1902). Araragi
war ihr Publikationsorgan von 1908 bis 1997. Ihr Stilideal orientierte sich
an Man ’yoshii. Unter dem Einfluss europdischer Lyrik thematisierte sie gern
den Alltag und das Innere des Menschen in existenziellen Situationen wie
Krankheit und Tod.

53 Kato (1993, 44 f.) zufolge verstand er kaum die okzidentale Gesellschaft
und Kultur im Gegensatz zu seinem starken &dsthetischen und poetischen
Interesse. Er sah z. B. sowohl in den Aufmérschen der Nationalsozialisten
als auch in den Demonstrationen der Sozialdemokraten ein Thema seiner
Dichtung und darin das gleiche bzw. dhnliche Phdnomen, weil er den Hin-

tergrund und die Ideologie nicht verstand.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 123

Tod geprigt.”* Zugleich bewunderte Saité Ogai als soldatisch bzw.
kriegerisch (gunjin katagi, samurai katagi) und versuchte sich selbst dem-
entsprechend zu verhalten (Furukawa 1975, 267). Allerdings bestand
zwischen beiden ein wesentlicher Unterschied. C)gai wurde als erster
Sohn einer Samurai-Familie geboren und als solcher erzogen. Er diente
zwar als Arzt im Militdr — aber nicht unbedingt freiwillig, sondern
nicht zuletzt aufgrund der Erwartung und der Tradition seiner Familie.
Hingegen wurde Saitd als dritter Sohn einer groflen Bauernfamilie
geboren. Ogai war von Haus aus Krieger, Saitd ein Mdchtegernkrieger
wie viele Bauernsshne.”

Wie schon erwihnt, wurde er neben Kinoshita auch als »Ogai der
zweite« bezeichnet (Furukawa 1975, 270). Die Natur als Ursprung des
Lebens und die Versohnung bzw. Vereinigung mit der Natur waren
wichtige Motive fiir Saitd. Sie waren ihm mit Watsuji gemeinsam, wie
ich gleich zeigen werde. Saitd konzipierte die Natur nicht als Gegen-
satz zum Geist bzw. zur Kultur; vielmehr umfasste sie seiner Auffas-
sung nach die ganze Menschheit und war das Prinzip allen Lebens
(Furukawa 1975, 266). Auch finden sich in seinem Werk von Ogai
vermittelte romantische Motive wie die Sehnsucht nach der Natur bzw.
das Begehren, sich mit der Natur zu vereinigen, die Wiederbelebung
des Ethos und der Asthetik der Samurai und ein gewisser Antimoder-
nismus.

Die Einheit von Mensch und Natur und die unverletzte Gemein-
schaft des Volkes sah er in der Gedichtsammlung Man yéshii gegeben,
an der er sich immer bewusst orientierte. Auch seine béuerliche pro-
vinzielle Herkunft diirfte dazu beigetragen haben, die vermeintlich na-
turwiichsige Gemeinschaft, den naiven Umgang mit anderen Mitmen-
schen und die gliickliche Einheit von Mensch und Natur zu idealisieren
(zur Natur s. Heinrich 1983, 144 ff.). Er hat diesen von seiner Herkunft
gepriagten Habitus und die Anbindung an seine Heimat lebenslang be-
wusst gepflegt (Katd 1993, 25 f.). Man erinnere sich aber daran, dass
dies alles typisch romantische Motive waren. In einem seiner Gedichte
heif3t es:

54 Okai 2005, 33-48. Vielleicht wegen seiner Arbeit als Psychiater schrieb
Sait6 in der Tat oft iiber Tote. Okai erklért dies aus der Stimmung der po-
litischen Aussichtslosigkeit in der spéteren Meiji-Zeit nach der Taigyaku-
Affére.

55 Mehr zum Thema Ogai und Saitd s. bei Motobayashi 1990, 383—423.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

»Taema naki / miuumi no nami / yosuru toki / nami o kaburite / yuki
kenokoreri« (»As the waves / of the lake incessantly / approach the shore, /

crowning the waves / the snow remains, unmelted«) (zit. nach Heinirch 1983, 145).

Gemeinsam mit Watsuji war er auch der Auffassung, dass der pazifi-
sche Krieg ein Krieg zur Befreiung Asiens vom Westen war, und sein
Ausbruch begeisterte ihn (Furukawa 1975, 261/2; auch Yamaori 1999;
Heinrich 1983, 65 ff.).° Wihrend des Krieges pries er in seiner Dich-
tung leidenschaftlich die Armee und den japanischen Militarismus,
was vermutlich auf seine naive Identifizierung mit dem Volk und sein
Mochtegernsoldatentum zuriickzufiihren ist:

»Okimi wa / kami nishi maseba / atarashiki / chikara o tusne ni / tsukurase
tamaru« (»Our Lord / a very god, / eternally / favors us with the / creation of
new strength«) (zit. nach Heinrich 1983, 68).

3.2.6 Kitahara Hakushi (1885-1942)%

Kitahara war Publizist, Kinderlieder-Autor und Dichter. In Japan ist eine
Hymne zur Identitétsstiftung jeder Schule und Hochschule tiblich. Nicht
wenige Schulen benutzen heute noch eine von Kitahara gedichtete Hym-
ne. Er wird oft als der populérste Dichter Japans, als wahrer Volksdichter
angesehen (Fukasawa 1993, xi).

Kitahara wurde als erster Sohn einer angesehenen Groflkaufmanns-
familie in Yanagawa im Nordwesten der Insel Kytishti geboren. Diese
soziale Herkunft ist fiir unseren Kontext wichtig: Kithara stammte nicht
aus der ehemaligen Kriegerschicht, sondern aus der Kaufmannsschicht
(Miki 2005, 258).> 1901 zog er gegen den Willen seines Vaters nach

56 Yamaori 1999, 59-81.

57 Uber Kitahara in englischer Sprache Fukasawa 1993; die neueste japani-
sche Monografie tiber Kitahara Hakushi ist, soweit mir bekannt, Miki
Toky6 2005.

58 Siehe auch Kap. 5 der vorliegenden Arbeit. Sein Bezug auf die chdnin
(Unterstadt-)Kultur wurde oft, z. B. von Miki 2005 (101), unterstrichen.
Neben ihm war Yosano Akiko eine der wenigen reprisentativen Dichterin-

nen aus der Kaufmannsschicht. Uber Yosano siche Rodd 1990.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 125

Toky6 und studierte an der Waseda-Universitit.”’ Bereits wihrend seines
Studiums wurde er als junger Dichter so bekannt, dass ihn Yosano
Hiroshi (Kiinstlername: Yosano Tekkan) personlich zu seiner Gruppe
einlud. Seit 1906 publizierte Kithara in der von Yosano herausgege-
benen Zeitschrift Mydj6 (Morgenstern). Er wurde bald von Ueda hoch
geschitzt (z. B. Hamasaki 1976, 158). Auf Einladung Ogais besuchte
er regelméBig Kanchoré utakai (Kobori, in: OZG, Nr. 9, 5). Er gehorte
zusammen mit Kinoshita, Yoshii u. a. zu den Griindern der von Ogai
geleiteten Zeitschrift Subaru und zur dsthetisch-symbolistischen Be-
wegung in Japan.60 In seiner Dichtung behandelte er die im Subaru-
Kreis tiblichen Themen wie Exotismus und Sinnlichkeit und benutzte
impressionistische und symbolistische Ausdrucksformen (Okazaki [Hg.]
1980, 296ft.). Wie im Subaru-Kreis, der das Prinzip [’art pour I’art ver-
trat, finden sich auch in Hakushis Zeilen eine gewisse Amoralitit und
Brutalitiit und ein amoralischer Asthetismus (Miki 2005, 266 f.).%'

Die bereits erwdhnte gemeinsame Reise auf die Inseln Kytishfi und
Amakusa und nach Nagasaki im Jahre 1907 trug dazu bei, den Exo-
tismus der jingeren Schriftsteller und Dichter zu entfachen. Amakusa
war die letzte Bastion der japanischen Christen, die 1638 vom Sho-
gunat niedergeschlagen wurde (Shimabara-Aufstand). Ausléndische — und
zwar lediglich chinesische und niederldndische — Schiffe durften wih-
rend der Edo-Zeit ausschlieBllich in Nagasaki landen. Dort entdeckte Kita-
hara wie Kinoshita die Spur der verschwundenen Vergangenheit: die Reli-
gion (das besiegte Christentum) und den Kontakt mit fremden Kulturen.

Seine 1909 veroffentlichte erste Gedichtsammlung trégt den Titel
Jashit mon. Jashii bedeutet, wortlich iibersetzt, eine falsche (bose) Re-
ligion. Hiermit ist das Christentum gemeint. Es geht in Kitharas Werk
aber nicht um religiose Fragen, sondern das Christentum galt ihm als
Symbol des Exotismus (Nanbah shumi) (Miki 2005, 74). In einer Be-
sprechung bezeichnete Kinoshita Kitahara als »sehr romantisch« — und

59 Von der Waseda-Universitét erhielt Hearn 1904, kurz vor seinem Tod, einen
Lehrauftrag.

60 Er verdankte Ogai und Ueda so viel, dass er sie mit seinen leiblichen Eltern
verglich (HZ, Bd. 35, 96).

61 Ogai war sich bewusst, dass die Kunst nicht unbedingt der Moral dient,
sondern auch zu deren Gegenteil beitragen kann. Siche Kobori 1982a, 327.
Fiir diese Problematik gilt Max Webers Wissenschaft als Beruf in der So-

ziologie als klassischer Text.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

zwar in dem Sinne, dass er sich bemiihte, die Einheit kognitiver, emo-
tionaler und praktischer Aspekte, also die Totalitdt des menschlichen
Lebens, darzustellen (KMZ, Bd. 3, 117 f.).

In spiteren Jahren entwickelte er sich zum Nationalisten und dich-
tete sogar ein Lied fiir die Hitlerjugend, als sie 1938 Japan besuchte
(siehe auch Heinrich 1983, 65 ff.).

3.2.7 Yoshii Isamu (1886-1960)%

Yoshii stammt aus einer neuadligen Familie. Sein Gro3vater Tomozane
wurde wegen seiner Verdienste um die Meiji-Restauration zum Grafen
erhoben. Yoshii verdffentlichte seine Gedichte zundchst in Yosanos
Organ Mydjé (Morgenstern). Bei der Griindung von Subaru tibernahm
er die redaktionelle Arbeit und besprach sie regelmiBig mit Ogai (Ha-
masaki 1976, 331). In Subaru veréffentlichte er Dramen wie Gogo sanji
(3 Uhr nachmittags) (in: Y1Z, Bd. 5, 2-19), Asakusa kan’non do (Kan'on-
Tempel in Asakusa) (in: YIZ, Bd. 5, 20-39) und machte sich einen Namen
als Dramatiker. Seine Dramen wurden oft im Jiyi gekijo-Theater
(siche unten) aufgefiihrt. Sie werden als symbolistisch-mystisch, ro-
mantisch und exotisch und als Maeterlinck dhnlich bewertet (Hamasaki
1976, 331; Okazaki [Hg.] 1980, 431 f.). In Gogo samji schrieb er in
symbolistischer Manier iiber den plotzlichen Uberfall des Todes. In
Yumesuke to sé (Yumesuke und ein Monch) (in: YIZ, Bd. 5, 40-48)
wird die Frau als Ritsel des Lebens und Gegenstand der Sehnsucht
dargestellt. Denn sie symbolisiert fiir Yoshii den Ursprung des Lebens.
Selbstverstiandlich war Yoshii Mitglied von Pan no kai und besuchte
das von Ogai veranstaltete Kanchoré utakai.”

3.2.8 Osanai Kaoru (1881-1928)%

Mit den Nachwuchsschriftstellern von Subaru arbeitete das freie Thea-
ter Osanai Kaorus eng zusammen. Osanai war Publizist, Schriftsteller,

62 Es gibt nicht viele Studien tiber Yoshii. Siehe vor allem Kimata 1978.

63 Zu seinen Erinnerungen an Pan no kai siche Y1Z, Bd. 7, 507-512. Zu Ka-
nchéré utakai siehe Y1Z, Bd. 8, 221-225.

64 Ottaviani 1994; Janssen 2000; Osanai 2005; Shinoda 1975.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 127

Dichter und Kritiker. Aber sein eigentliches Verdienst liegt in der ja-
panischen Theatergeschichte. Er war ndmlich als Theater-Intendant
tatig und bemiihte sich, japanische Schauspieler fiir das Schauspiel west-
licher Pragung auszubilden, indem er die erste moderne Schauspiel-
schule in Japan griindete und betrieb.

Als Ogai nach Japan zuriickkehrte, waren dort seit den 80er Jahren
des ausgehenden 19. Jahrhunderts mehrere Theaterreformbewegungen
entstanden, die einerseits das traditionelle Kabuki-Theater zu reformie-
ren, andererseits einen in Japan ganz neuen Stil, der als Shingeki (das
neue Drama; das neue Schauspiel) bezeichnet wurde, zu begriinden ver-
suchten.”® Als Texte wurden sowohl japanische als auch westliche No-
vellen und Dramen verwendet. Uber Shakespeares Leben und Werk
wurde zwar schon 1871 in Saigoku risshihen® in Japan geschrieben
und bekannte Werke wie Der Kaufimann in Venedig (aufgefiihrt 1883),
Julius Caesar (1884), Konig Lear (1879) und Romeo und Julia (1886)
wurden relativ friih ins Japanische iibersetzt.”” Aber erst seit 1905 wurde
auf Empfehlung von Lafcadio Hearn versucht, seine gesammelten Werke
ins Japanische zu iibersetzen. Namentlich Tsubouchi Shoy6® bemiihte
sich damals um die Verbreitung und Auffithrung von Shakespeares
Dramen und griindete 1906 den Bungei-Kyékai (Verein fiir Literatur).”
Das Schauspielinstitut von Bungei-Kydkai fiihrte allerdings nicht nur
Stiicke von Shakespeare wie Hamlet, Der Kaufmann von Venedig und
Julius Caesar auf, sondern auch zeitgenossische von Henrik Ibsen, G. B.
Shaw und Wilhelm Meyer-Forster und trug dazu bei, das Schauspiel
westlicher Pragung in Japan zu verbreiten.

Zweieinhalb Jahre spéter, 1909, griindete Osanai Kaoru Jiyii gekijo
(Das freie Theater) in Zusammenarbeit mit einem Kabuki-Schauspie-
ler, Ichikawa Sadanji II., und fiihrte Ibsens John Gabriel Borkman auf.
Jiyii gekijé war nach dem franzosischen Théatre Libre (1887-1896)
benannt (Akiba 1956, 143; Komiya [Hg.] 1980, 377 f.). Ogai hatte den

65 Zur Theaterreformbewegung siche Komiya (Hg.) 1980, 280 ff. Zur Bezie-
hung Ogais zur Theaterreformbewegung siehe Takemori 1997.

66 Die japanische Fassung von Samuel Smiles’ Self-Help, tibertragen von Na-
kamura Masanao.

67 Okazaki (Hg.) 1980, 404 f. Zur Shakespeare-Rezeption in Japan ausfiihrli-
cher Sasaki (Hg.) 1991.

68 Siehe Kapitel 6 der vorliegenden Arbeit.

69 Zum Bungei-Kyokai s. Komiya (Hg.) 1980, 371 f.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Text ins Japanische iibersetzt. Da Osanai ein Sohn eines Kollegen und
Freundes von Ogai war, unterstiitzte dieser das Theater, bis es sich 1919
aufloste, indem er selbst Theaterstiicke wie lkutagawa (Urauffithrung
am 28. Mai 1910, in: OZ, Bd. 6, 483-498) schrieb und européische Dra-
men wie Wedekinds Der Kammerscinger (Urauffithrung am 28. Mai
1910 in: OZ, Bd. 3, 393-451), Einsame Menschen von Gerhart Haupt-
mann (Urauffithrung am 26. Okt. 1911 in: OZ, Bd. 8, 19-182) u. a.
tibersetzte.” Ein Zeitgenosse, Chiba Kameo, schrieb dazu: »Es war das
Verdienst Ogais, unsere Aufmerksamkeit auf die modernen européi-
schen Dramen gelenkt zu haben. Die von Dr. Tsubouchi iibersetzten
Werke Shakespeares sind zwar gut, aber gehéren leider zur Klassik.
Erst Herr Mori Ogai zeigt uns die modernen Dramen« (zit. nach J. Mori
1942, 165).”" Wihrend Bungei-Kyokai Nora oder ein Puppenheim
auffiihrte, iibersetzte Ogai ein spiteres, symbolistisches Stiick, nimlich
Ibsens John Gabriel Borkman, im Auftrag Osanais fiir das freie Thea-
ter. (Urauffithrung am 27. Nov. 1909 in: OZ, Bd. 5, 181-315; s. auch
Osanai 1922a, 49 f)).”
Ein Zeitgenosse berichtete in der Zeitschrift Chiid kéron:

»Es ist erst drei, vier Jahre her, dass Ibsens Borkman vom Freien Theater auf-
gefithrt wurde und die Bungei kyokai mit Nora die Offentlichkeit begeisterte.
Bis dahin hatte es keine nennenswerten Theaterauffithrungen gegeben, die von
gebildeten Biirgern angesehen werden konnten, abgesehen von Kabuki und Shinpa,
obwohl die Offentlichkeit moderne Dramen verlangte. Doch niemand war im-
stande, moderne Dramen zu schreiben« (Anonym, in: CK, Jg. 1914, Sonder-
heft, 1).

Dariiber hinaus war es C)gais Verdienst, dem japanischen Publikum zum
ersten Mal weitere neoromantische symbolistische Schriftsteller wie
Maeterlinck und Hofmannstahl vorzustellen (z. B. Anonym, in: CK,
Jg. 1913, Sonderheft, 3, 12). Auch die oben genannten Nachwuchs-
schriftsteller von Subaru wie Yoshii trugen dazu bei. So wurde Jiyii
gekijé von der Strdmung geprégt, welche die Subaru-Schriftsteller repra-
sentierten, und entwickelte sich zu einem Ort, der einem weiteren

70 Zu Osanai iiber Ogai und seine Dramen s. Osanai in: OZG Nr. 3, 9 ff; Osanai
1922a; Mori Junzabur6 1942, 136 f.

71 Zu Ogai als Ubersetzer moderner européischer Dramen s. Oshima 1997.

72 Zur Reaktion der Offentlichkeit s. Akiba 1956, 153 ff.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 129

Publikum Neoromantik, Mystizismus, Exotismus und Symbolismus ver-
mittelte (Akiba 1956, 144). Nach dem Tod Ogais griindete Osanai eine
andere Theatergruppe, Tsukiji shogekijé (Das kleine Theater in Tsukiji),”
und trug mit ihr weiter dazu bei, das Schauspiel westlicher Prigung in
Japan zu etablieren.”® Sein Ziel war es, ein neues Volkstheater zu be-
griinden — ein Theater des Volkes und fiir das Volk. Beabsichtigt war
also die volle Inklusion der Bevdlkerung. Aber seine Bewegung be-
schriankte sich auf den Kreis der Gebildeten. Stammgéste des Freien
Theaters waren Intellektuelle und Schriftsteller (Akiba 1956, 158) und
im kleinen Theater in Tsukiji war es nicht anders (Akiba 1956, 591; 610).

3.2.9 Watsuji Tetsuro (1889-1996)"°

Auch ein bekannter Philosoph der Kyoto-Schule, Watsuji, lédsst sich zum
Kreis der in diesem Kapitel behandelten Schriftsteller zdhlen, obwohl
er in der japanischen Geistesgeschichte oft als Schiiler Natsume Sosekis
angesehen wird. Er war Mitglied des oben genannten Pan no kai und
unterhielt eine lebenslange Freundschaft mit Kinoshita Mokutard.”®
Schon in seiner Schulzeit war er von Nietzsche und Ibsen sowie von
der englischen Literatur beeindruckt (Shida 1975, 201; Bellah 1965, 586).
Er versuchte z. B. Byrons The Prisoner of Chillon und Shaws Mrs.
Warren's Profession ins Japanische zu tbersetzen. Auch lieferte er
Beitrige fiir Subaru (Hamasaki 1976, 158) und war Mitarbeiter am
Neuen Theater Osanais. Fiir eine Auffithrung tibersetzte er Gorkis Nacht-
asyl ins Japanische”” und schrieb fiir die von Osanai herausgegebene
Zeitschrift Shin shiché (Das neue Denken) (Hamasaki 1976, 191). Seine
Diplomarbeit schrieb er iiber Nietzsche. Sein erstes Buch Niche kenkyii

73 Tsukiji ist der Ortsname jenes Stadtviertels in Tokyo, in dem der bekannte
Fischmarkt heute steht.

74 Uber Tsukiji shd gekijo ausfiihrlicher Akiba 1956, 532 ff.

75 LaFleur 1990; Shida 1975; einen guten Uberblick iiber seine Arbeit bieten
Harootunian 2000, 250-292, und Oguma 2002, 260-284.

76 Von den in KMZ gesammelten 538 Briefen wurden 58 an Watsuji geschrie-
ben. Zum Verhiltnis zwischen Kinoshita und Watsuji s. vor allem Sugiya-
ma 1995, 445 ff.

77 Watsuji 1910.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

(Nietzsche-Studien) (in: WTZ, Bd. 1) wurde 1913 publiziert,” d. h. im
selben Jahr, in dem Saito seine erste, an Nietzsche angelehnte Gedicht-
sammlung Shakké verdffentlichte. Es wire flir ihn unméglich gewesen,
das Japanische neu zu entdecken bzw. zu erfinden, ohne »Griechen-
land« durch seine Nietzsche-Lektiire kennengelernt zu haben.” Shida
weist darauf hin, dass die Lektiire von Goethe, Kant, Dostojewski,
Tolstoi und Strindberg ihn dazu anregte, iiber den Menschen zu philo-
sophieren (Shida 1975, 203). Abgesehen von Kant wurden alle diese
Schriftsteller von Ogai nach Japan vermittelt.

Watsuji war erstaunt iiber Ogais Leistungsfihigkeit, als dieser An-
fang des 20 Jahrhunderts fast explosionsartig zu iibersetzen anfing.

»Ich habe seinen Ubersetzungen und seiner Vermittlung europiischer Literatur
mehr Aufmerksamkeit gewidmet als seinen eigenen Werken ... Ogai bedeutete
fiir uns das Fenster nach Europa ... Nach der Griindung der Zeitschrift Subaru
und nachdem er den Schwerpunkt mehr auf das eigene Schaffen verlagert
hatte, galt Ogai uns Jugendlichen als hichster Fiihrer. Seine Autoritit war un-
erschiitterlich« (WTZ, Bd. 23, 459).

Auch fiir Watsuji war Ogai eindeutig eine Orientierungsfigur. »Als ich
seine Novelle Seinen [Jugend] las, nahm ich sie so wahr, als ob es
darin um Probleme unserer Generation ging« (WTZ, Bd. 23, 461).
»Wir sahen in Ogais literarischer Titigkeit einen Geist wie den von
Doktor Faust, und er ermutigte uns in der Jugend, und zwar in dem
Sinne, dass ich mache, was ich will« (WTZ, Bd. 23, 468). In Seinen wird
ein junger Mann dargestellt, der unter Liebeskummer leidet. Wenn die
Liebe zur Romantik gehort, verbrachte Watsuji eine sehr liebevolle, mit-
hin romantische Jugendzeit. Aber er verlor seine Freundin Oe Akiko
an seinen Freund, Konan Bunza, einen Redakteur von Subaru (Hama-
saki 1976, 161, 201).

Diese biografische Episode ist auch deswegen interessant, weil die
verlorene Liebe eine Metapher der metaphysischen Heimatlosigkeit ist.
Die Heimatlosigkeit trieb Watsuji zur Suche nach dem Japanischen. Er
begann relativ frith in seinem akademischen Leben, iiber die Japani-

78 S. dazu auch Suzuki 2008.
79 Otabe 2006. Allerdings zog Hearn auch eine Parallele zwischen der antiken
griechischen und der japanischen Zivilisation; s. Dawson 1992, 147 f. Fiir

ihn waren die Japaner »Griechen im Orient«.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 131

zitdt nachzudenken. 1916 bzw. 1917 vertffentlichte er einen Text Wo-
rauf Japan stolz sein kann und Uber die Eigenschafien der Japaner der
alten Zeit. Nach einer Studienreise in die alte Kaiserstadt Nara im Mai
1918 schrieb er Giizé saiké (Renaissance der Gotzen) (1918) (in: WTZ,
Bd. 17), Koji junrei (Pilgerschaft zu alten Tempeln) (1919) (in: WTZ,
Bd. 2), und dann Nihon kodai bunka (Die Kultur des alten Japan)
(1920) (in: WTZ, Bd. 3).

»On the occasion of a »sentimental journey< that professed to be a »pilgrimage«
to ancient temples in Nara, Watsuji showed he was less a religious than an
aesthetic pilgrim who visited these temples to admire and respect the aesthetic
temperament they embodied. It is interesting to note that even at this early date
(1918) he had already meditated on the comparison of Greek and Japanese
aesthetic sensibilities and saw in both a shared commonalty of climate, terrain,
and human sentiment. In fact, he was surprised to see in ancient Japan how Greek
sensibility found, for the first time, »a sympathetic reception<« (Harootunian
2000, 252).

Fiir diese Konstruktion der Japanizitit spielt bei Watsuji das Bild des
alten Griechenland eine grofle Rolle. Doch Europa bereiste er erst um
1927/28. Zuvor kannte er die europdische Kultur und Kunst, nicht zu-
letzt Griechenland, nur indirekt, vor allem durch schriftliche Medien.

Im Lauf der Zeit entwickelte er eine vergleichende Kulturtheorie
(Fiido),”’ aber zugleich wurde er politisch immer national-konserva-
tiver. Watsuji kritisierte an der westlichen Ethik, dass sie von dem iso-
lierten Individuum ausgeht (Bellah 1965, 588).

»Watsuji saw the modern social order, based on the »socialization of interests,
as retrograde rather than progressive. If »national awareness¢< entails a con-
sciousness of a »national, collective society«, as he believed, a society singly
devoted to the pursuit of interest leads to a >regressive ethics< in the »destruction
of collective life< and the »isolation of humans« [...] In response to the »oppressionc
imposed by the demands of an >interest societyx, the country was quickly aroused
into national awareness of its own survival. Under such conditions, Japan became
the pioneer in the world in this awakening to a national communal society that

would check the development of interest society« (Harootunian 2000, 257).

80 In: WTZ, Bd. 8. Auf Deutsch Watsuji 1997.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Watsuji publizierte in der spiteren Phase des Asiatisch-Pazifischen
Kriegs ein Pamphlet (WTZ, Bd. 17, 451-481). Darin betont er

»the vivid contrast between the particularistic Japanese gemeinschaft community
(kyédotai) in which all persons and groups are taken up and both included and
negated in reverence for the emperor as the expression of the absolute whole,
and the American gesellschaft society (Watsuji’s Japanese term is literally »profit
society«, rieki shakai) based only on naked utilitarian self-interest; between
Japanese culture (bunka) and American civilisation (bummei) [...] It has roots

deep in some of the main currents of Japanese thought« (Bellah 1965, 583).

Die Vereinigten Staaten gelten fiir Watsuji als zugespitzte Form des
westlichen Materialismus und Individualismus. Er beschrieb die US-
amerikanische Zivilisation folgendermalien:

»Die USA stehen nun an der Spitze der mechanischen Zivilisation, und ihre auf
die Maschine gegriindete Produktionskraft ist enorm. Aber die Amerikaner haben
sich dadurch weder moralisch entwickelt noch &dsthetisch verfeinert. Lediglich die
Deckung der Grundbediirfnisse wie Kleidung, Nahrung und Wohnung ist wesent-
lich vereinfacht worden, und die Genusssucht wird immer mehr gesteigert. [...].
Aber diese Sklaven der Maschine kennen keine »Kultur<« (WTZ, Bd. 17, 477).

3.2.10 Yanagita Kunio (1875-1962) und seine
romantische Volkskunde®

Yanagita Kunio gilt als Begriinder der wissenschaftlichen Volkskunde
in Japan. Wer sich heutzutage mit der traditionellen japanischen Kultur
und Gesellschaft beschiftigen will, kann ihn nicht ignorieren, und
zwar weder in Japan noch sonstwo in der Welt. Die von ihm gegriin-
dete Volkskunde, die oft als Yanagita minzokugaku bezeichnet wird,
versteht sich als »Wissenschaft als Selbsterkenntnis von Japanern«
(Kamishima 1975, 161) bzw. »Selbstreflexion und -erkenntnis vom ge-
meinen Volk (jémin)« (Gotd 1987, 370). Wie angekiindigt, gehe ich hier
ausfiihrlicher auf Yanagita Kunio und seine Ethnologie ein als auf die
in diesem Kapitel vorgestellten anderen Reprisentanten der Kultur-
elite. Denn Yanagita legte eine vermeintliche Selbsterkenntnis und Selbst-
beschreibung vor, und zwar in wissenschaftlicher Form. Wenn es ge-

81 Die Urfassung dieses Abschnitts wurde in Morikawa 2008a publiziert.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 133

lingt zu zeigen, dass diese Wissenschaft auch unter dem Einfluss des
romantischen Syndroms steht, ist sie ein guter Beleg dafiir, wie die
Selbstbeobachtung Japans nur mit dem Blick der in Europa entstande-
nen Romantik stattfindet. Zweitens: Yanagita ist ein fiir das Japanische
représentativer Typus, der einer japanischen Subkultur (der Yamanote-
Kultur, d. h. der Krieger-Bauern-Kultur) zuzuordnen ist. Das wird deut-
licher, wenn man Yanagitas Japan zur Kenntnis nimmt und es anschlie-
Bend mit demjenigen von Nagai Kafti und Kuki Shiizé vergleicht (Se-
lektionsmechanismus). Drittens: Yanagita wurde von Ogai sehr geschitzt
und man kann vermuten, dass dessen Einfluss auf ihn stirker wirkte
als auf andere junge Intellektuelle.

a) Ogai und Yanagita

Yanagita Kunio wurde im Jahre 1875 in der Prafektur Hydgo als sechs-
ter Sohn der Familie Matsuoka geboren. Den Namen Yanagita nahm er
erst an, nachdem er im Jahre 1900 von der Familie Yanagita adoptiert
worden war. Er war geistig frithreif und widmete sich der Lektiire der
Hausbibliothek des Hauses Miki und der des Hauses Ogawa, als er 11
bzw. 14 Jahre alt war. Ehe er Mori Ogai kennenlernte, hatte er sich mit
der klassischen japanischen und chinesischen Literatur vertraut ge-
macht (Okaya 1991, 38). Dariiber hinaus hatte er angefangen, waka, so-
genannte Fiinfzeiler zu dichten, seit er 10 Jahre alt war (Okaya 1991, 32).
Sein dlterer Bruder, Inoue Michiyasu (1866—1941), war als Dichter
und Philologe mit Ogai befreundet und Mitglied der oben genannten
Tokiwakai. Durch seine Vermittlung lernte er Ogai und die Nach-
wuchsschriftsteller um ihn herum kennen. Bevor er das Studium der
Agrarwissenschaften abschloss und eine Karriere als Beamter im Agrar-
ministerium begann, war er auch selbst unter den Nachwuchsschrift-
stellern als Dichter bekannt und veréffentlichte seit 1889 Lyrik in Shi-
garami séshi und ihrer Nachfolgezeitschrift Mesamashigusa. Der junge
Yanagita war von diesem Milieu geprégt und las gern Heinrich Heine
und Anatole France (Murai 1999, 264).

1890 lernte er Ogai personlich kennen. In diesem Jahr hatte Ogai
Mahime (Die Tcéinzerin) und Utakata no ki (Wellenschaum) ver6ffent-
licht. Yanagita war ein so groBer Ogai-Fan, dass er manche besonders
gelungenen Textzeilen von Maihime (Die Tdinzerin) und Utakata no
ki (Wellenschaum) auswendig lernte (Yanagita 1997, 145).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Ogai schitzte den jungen Yanagita sehr, wie dieser spiter hier und
da in seinen Schriften berichtete.*” Eines Tages fragte Ogai ihn: »Was
liest Du gerade?« Yanagita antwortete: »Heyse interessiert mich derzeit
sehr.« Daraufhin Ogai: »Ich habe ein Buch von ihm. Nimm es einfach
mit.« Diese Episode zeigt eine enge personliche Beziehung zwischen
dem jungen Yanagita und Ogai. Spiter ergriff das von Ogai iibersetzte
Werk Hans Christian Andersens Sokkyé shijin (Improvisatoren; Der
Improvisator) viele junge Literaturliebhaber in Japan, aber Yanagita
galt unter ihnen als Hauptverehrer Ogais (Kambara, in: Yano 1984, 59;
Hamasaki 1976, 42). Selbst in seinen spiteren Jahren stand er immer
noch unter dessen Einfluss, wie er in einem Gesprich mit dem Schrift-
steller Masamune Hakuchd (1879-1962) um 1953 duflerte (s. Okaya
1991, 43). Wiederholt erklirte er, dass ihm Ogai ein groBes Vorbild
und eine Orientierungsfigur war. Was aber lernte er von Ogai und wo-
zu regte dieser ihn an?

Okaya zufolge kannte Yanagita sich schon in der klassischen Lite-
ratur Japans und Chinas aus und war mit der zeitgendssischen schon-
geistigen Literatur Japans vertraut, bevor er Ogai begegnete. Was ihm
fehlte und was ihm Ogai vermittelte, waren Kenntnisse der europii-
schen Literatur (Okaya 1991, 38).

»Es war Ogai, der Yanagita dazu anregte, westeuropiische schongeistige
Literatur zu lesen und in der Ersten Oberschule (Ichiké),” wenn auch spiter als
seine Mitschiiler, Englisch zu lernen, daran anschlieend Franzosisch und Deutsch.
Er las dann so viele Novellen, Romane, Dramen und Gedichte aus Westeuropa,
dass er eine gewisse Zeit lang als Kenner europdischer Literatur angesehen
wurde« (Okaya 1991, 43, 166).

Dariiber hinaus trugen Ogais Werke dazu bei, seine poetische Emp-
findsamkeit zu schulen (Nomura [Hg.] 1998, 29). Yanagita las die
spiteren Schriften Ogais, d. h. dessen historische Novellen und histori-
sche Biografien, nachdem er selbst aufgehort hatte zu dichten (vgl.
Séma 1995, 140 f.). Weiterhin lernte er von Ogai, der Spezialisierung,
Professionalisierung und Rationalisierung zu trotzen, die auch in Japan
immer weiter um sich griffen. Beide suchten nach der Totalitét des

82 »Es ist vielleicht merkwiirdig, aber Herr Ogai hat mich irgendwie sehr ge-
liebt« (zit. nach Okaya 1991, 39). S. auch Hamasaki 1976, 31 f.
83 Zur Oberschule s. Abschnitt 6.2 der vorliegenden Arbeit.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 135

Lebens (Okaya 1991, 45 ftf.; Okamura 1998, 105-106). Diese Haltung
wurde schon zu seiner Zeit oft als »Dilettantismus« bezeichnet, sogar
verspottet (z. B. von Tayama Katai, hier zit. nach Okaya 1991, 47;
auch Minakami in: OZG, Nr. 4, 9; ICZ, Bd. 1, 194).%

Was lehrte Yanagita die Lektiire der westeuropdischen Literatur?
Neben der klassischen Form der Fiinfzeiler-Gedichte dichtete er auch
in der Form der shintaishi, die iber die Orientierung an der européi-
schen Dichtung als eine neue Form der Dichtung in der Meiji-Zeit ent-
stand, und veré6ffentlichte im Organ der damaligen Nachwuchsschrift-
steller Bungakukai (Welt der Literatur) (1893—1899). Im Allgemeinen
werden die Bungakukai-Schriftsteller in der japanischen Literaturge-
schichte der Romantik zugeordnet. In der Tat wurde in diesem Organ
das freie Gefiihl des Subjekts gelobt und postuliert, die Schranken der
vom Feudalismus gepriagten Gesellschaftsordnung zu iiberwinden.
Yanagita gehorte dieser Bewegung an. Seine Lyrik ist »voll siifler
Gefiihlsdarstellung, ihr Rhythmus und ihre poetische Stimmung voll
Trauer. Er verzweifelt am Leben und leidet unter dem Liebeskummer.
Ein Zeitgenosse bezeichnete ihn als »Liebesdichter«, »poete d’amour«
(Shimazaki Téson,* zit. nach Okamura 1998, 72).

1897 sammelte Yanagita mit seinen literarischen Freunden die Ge-
dichte, die sie in Bungakukai veroffentlicht hatten, und publizierte sie
als Sammelband Jojéshi (Lyrik); er selbst trug siebzehn Gedichte bei
(Okazaki [Hg.] 1980, 271 £.). Seine poetische Sensibilitit und Asthetik
verdankt er Okaya zufolge Ogais Schriften wie Maihime (Die Tiin-
zerin), Utakata no ki (Wellenschaum), Fumizukai (Der Bote) und Sokkyé
shijin (Improvisatoren; Der Improvisator) (Okaya 1991, 44). Im Folgen-
den versuche ich, einen Ausschnitt aus einem seiner Gedichte ins Deut-
sche zu iibertragen:

Der Mondschein, der den Himmel erhellt,

Lasst sich ab und zu durchs Fensterchen sehen.

Ginge mein Wunsch nicht in Erfiillung,

Den ganzen Abend blickte ich durch Trénen.
(Zit. nach Okamura 1998, 84 f.)

84 Zum Thema Ogai und Yanagita s. auch Séma 1995,
85 1872-1943. Schriftsteller, Dichter.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Der Schriftsteller Tayama Katai (1871-1930), ein Freund Yanagitas und
Mitverfasser der erwiahnten Anthologie, wies auf die starke Zuneigung
Yanagitas zu Heinrich Heine hin: »Es war unumstritten, dass Yanagita
die schonste Liebeslyrik dichtete. Es ist auch nicht zu iibersehen, dass
er unter dem Einfluss der deutschen Romantik steht. Es ist ihm ge-
lungen, die Liebeslyrik Heinrich Heines im Fernen Osten wieder zu
beleben« (Tayama Katai, zit. nach Okamura 1998, 93). In der Tat be-
kannte Yanagita in seinen spiteren Lebensjahren, dass er in der Schul-
zeit sehr gerne und intensiv Heine gelesen habe (Yanagita 1999, 435).%
An dieser Stelle kann man die wissenssoziologische Frage stellen, ob
Yanagitas Lektiire schongeistiger Literatur des Westens und die daraus
tibernommenen Perspektiven und Semantiken moglicherweise die Wahr-
nehmungen und Beobachtungen seiner wissenschaftlichen Arbeiten
beeinflusst haben. Okamura ist iiberzeugt davon, dass es flir Yanagita
ohne die lyrische Sensibilitit, die er in seiner Jugend entwickelte, un-
moglich gewesen wire, seine spitere Volkskunde in ihrer spezifischen
Gestalt zu verfassen (Okamura 1998, 91). Ich wende mich nun seiner
Volkskunde zu, um diese Frage weiter zu verfolgen.

b) Yanagitas Volkskunde
Wihrend seines Studiums der Agrarwissenschaften an der Reichsuni-
versitdt Tokyo horte Yanagita auf zu dichten. Nach seinem Studien-
abschluss wurde er Beamter im Ministerium fir Landwirtschaft und
Handel (Okamura 1998). Erst jetzt erwachte sein Interesse an der
Ethnologie, ausgeldst durch die Krise der Bauerndorfer und der Land-
wirtschaft, auf die er wahrend seiner Inspektionsreisen im Auftrag des
Ministeriums aufmerksam wurde. In der Tat waren viele Bauerndorfer
im Zuge der Industrialisierung verwiistet worden, und die jiingeren Ar-
beitskrifte verlieBen ihre »Heimat«, um Industriearbeiter zu werden.
1910 ver6ffentlichte Yanagita 76no monogatari (Legenden aus Téono).
Dieses Buch besteht aus 119 von ihm selbst gesammelten miindlichen
Uberlieferungen, fiir die er in eine kleine Provinzstadt namens To6no in

86 Zu diesem Thema s. z. B. Kawamura 1979. AuBer auf Heine wird bei Ya-
nagita auf die Einfliisse der Liebeslyrik Shakespeares und Byrons hinge-

wiesen.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 137

der Prefiktur Iwate in Nordostjapan gereist war.*” Diese Veréffentli-
chung zeigte erste Ansitze seines Interesses flir Ethnologie. Diese neue
Disziplin »was concerned with preserving the traces of a folkic world
not only as a representation of the unwritten essence of ethnic Japa-
neseness, but also as the indication of a non-West that could never be
subsumed under the dominant signs of western modernity« (Ivy 1995,
73). Die Legenden aus Téno fanden in der damaligen japanischen Offent-
lichkeit groBe Resonanz. »From 1910, when the Legends appeared,
down to the present, Japanese have been deeply moved by the style
and content of The Legends of Tono« (Morse 1988, 16).%

Yanagita interpretierte die Krise der Bauerndorfer als Krise des ja-
panischen Wesens (Japanizitdit) bzw. der japanischen Seele, also als
Krise der nationalen und kulturellen Identitét (vgl. Harootunian 1990,
124; Tto 2002, 19). Die soziookonomische Krise wurde damit auf die
symbolische Ebene iibertragen und als Verlust der Totalitdt und der
Authentizitit der spezifischen japanischen Lebensweise wahrgenom-
men. Zwar gab es im Laufe der japanischen Wirtschaftsgeschichte hiu-
fig Krisen der Landwirtschaft und der Dorfer; aber neu ist bei Yana-
gita, dass er die soziookonomische Krise als Krise der kulturellen
Identitt, als Krise der Japanizitit deutet. Yanagita zufolge war die durch
die Modernisierung bedrohte Authentizitit Japans als etwas durch die
Geschichte hindurch Ewiges und Unverinderbares nur noch auf dem
Land, an der Peripherie, zu finden, weil in den damaligen GrofBstiddten
wie Tokyo und Osaka Verinderungen des Lebens sichtbar wurden, die
sich immer stédrker beschleunigten, verursacht von der Durchsetzung

87 In diesen Uberlieferungen geht es nicht nur um reale, sondern auch um
fantastische Erzéhlungen mit imagindren Lebewesen wie Schneeweibern u. a.
Sowohl inhaltlich als auch methodisch erinnern die Legenden aus Téno an
Texte Lafcadio Hearns. Funaki weist darauf hin, dass Yanagita bereits wih-
rend seines Studiums Hearns Werke gern las. Hearn war an der Reichsuni-
versitdt Tokyd von 1896 bis 1903 als Dozent fiir Anglistik titig, wéihrend
Yanagita von 1897 bis 1900 an derselben Universitdt Agrarwissenschaften
studierte. Dartiber hinaus verweist Funaki auf Yanagitas eigene Bezugnah-
me auf Hearn (Funaki 1991, 174 f.). Die Affinitdt von Yanagitas T6no mo-
nogatari zu Werken Hearns, insbesondere Kaidan (Horrorerzdhlungen), ist
nicht zu bestreiten. Hirakawa deutet auch an, dass Hearn Yanagitas Volks-
kunde stark beeinflusst haben muss (Hirakawa 1993, 4).

88 Mehr zu den Legenden aus Téno bei Morse 1990; Ivy 1995, Kap. 3.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

des Kapitalismus sowie der industriellen Warenproduktion im groflen
Stil, von der Zusammenballung von Industriearbeitern, Massenkonsum
und Massenmedien. Insofern diese Verdnderungen bzw. Modernisie-
rungen als Verwestlichung begriffen wurden, da die neue Technik und
die sie tragenden Institutionen aus dem Westen kamen, war es lo-
gischerweise notwendig, das Japanische (die Japanizitit) nicht in einer
Grofstadt, sondern in den von Verwestlichungserscheinungen moglichst
weit entfernten Provinzen zu suchen.® Yanagita war iiberzeugt davon,
dass in Tono das authentisch Japanische in Brauchen und Gewohnhei-
ten noch lebendig war, wenn auch fragmentiert (Hashimoto 1998, 134).
Damit lasst sich die Unterscheidung zwischen dem Westen und Japan
mit einer anderen Unterscheidung, ndmlich der zwischen Stadt und Land
bzw. Zentrum und Peripherie, verbinden (Harootunian 2000, 311 f.).

Mit seiner Volkskunde richtete sich Yanagitas Kritik auch gegen die
japanische Geschichtswissenschaft seiner Zeit, die sich mit historischen
Verinderungen befasste und dabei am Fortschrittsgedanken orientierte.
Yanagita zufolge beschrieben die Historiker nur die Taten von Politi-
kern und Helden. Aber das echte Subjekt der Geschichte — oder besser
gesagt, das Subjekt der echten Geschichte — waren nach seiner Uber-
zeugung das Volk und seine immer wieder neu gelebten Brauche (vgl.
Harootunian 2000, 81). Das Volk in diesem Sinne bezeichnete er als
jomin®™ — eine Ubertragung des englischen Worts »common people«
ins Japanische (Funaki 1991, 180). Mit diesem Begriff erfand er ein
idealisiertes, imagindres, kollektives Subjekt (Akteur) der »japani-
schen« Geschichte. Yanagita gelten die Japaner als homogenes Volk
und homogene Nation (kokumin).”" Sein jémin kennt weder soziale
Differenzierung noch historischen Wandel noch Herrschaftsverhilt-
nisse.” Es ist die Vorstellung von etwas Unverdnderlichem, Ganzem,

89 Man erinnere sich hier an die Ubernahme der Philosophie Spencers durch
Hearn. Ihm zufolge findet sich das authentische Leben des Volkes aus-
schlieflich im bauerlichen Leben.

90 Zur Problematik des jomin-Begrifts s. Hashimoto 1998, 138 ff.; Satd 1987,
Kap. 6; Harootunian 2000, Kap. 5.

91 Hier lassen wir die begriffsgeschichtlich wichtige Unterscheidung von Na-
tion und Volk auBler Acht, weil sie im japanischen Zusammenhang fast ver-
schwindet.

92 »The folk [...] possessed a natural-organic unit prior to all social differen-

tiations, classes, and interest groups« (Harootunian 1990, 125).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 139

von sozialen Gegensitzen Unbeflecktem, Authentischem und Harmo-
nischem. Es bezeichnet zugleich ein historisches Kontinuum, das vom
Anfang der Geschichte an bis in unabsehbare Zukunft ewig unver-
andert bleiben sollte — allerdings nur, wenn die Modernisierung nicht
stattfinde (Harootunian 1990, 107—110). Hashimoto (1998) beschreibt
dies so:

»For Yanagita, Japan had existed as a single entity without interruption since
ancient times. The center of this entity was the emperor, and the jomin unified
Japan through their practices of everyday life. But historical development had
undermined Japan’s original purity. >One Japan« was sundered by moderniza-
tion. In the modern era, and especially in the cities, Yanagita asserted, it had
become virtually impossible to see this continuity. Even the periphery was not
immune to the influences emanating from the center. Only in the fragments of
people’s memories did the true Japan endure, barely living on in the form of
legends; only through the concept of jomin could it be revived as a phe-

nomenon of the mind.« (140)

Mit dem jomin-Begriff wurde die kulturelle Einheit des japanischen
Volkes als Gegenstand der Volkskunde unkritisch postuliert. Diese
imagindre Kontinuitdt wurde durch eine Metapher vom Land als ie
(Haus bzw. Familie) untermauert.”’ Denn zu dieser grof3en, erweiterten

93 Es ist aber weder japanspezifisch noch asienspezifisch, Kollektive wie Staat,
Volk, Nation u. dgl. als eine erweiterte, grole Familie zu betrachten. Die
deutschen Romantiker belegen das mittelalterliche Gesellschaftsmodell mit
familienhaften Elementen und schitzen es gerade deshalb hoch. Uber die
deutschen Romantiker schreibt Beiser: »The medieval state was like a family
in which the authorities played fraternal or maternal roles, and the indivi-
dual felt an emotional bond to his home« (Beiser 1992, 275). »Novalis
praised tadition, loyalty, and faith; he defended corporate society, the Ca-
tholic hierarchy, and the Jesuits; and he attacked philosophy, science, and
philanthrophy. Furthermore, in seeing the Reformation as the source of
contemporary social and political ills, in blaming philosophy for irreligion
and immorality, and in insisting on the importance of religion for political
stability, Novalis echoed ideas found in de Maistre and the German re-
actionaries« (Beiser, ebd.). Friedrich Schlegel sagt auch: »Eine Nation ist
gleichsam eine grofle allumfassende Familie, wo mehrere Familien und

Stamme durch die Einheit der Verfassung, der Sitten, Gebriuche, der Sprache,

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Familie sollten nicht nur die in der Gegenwart Lebenden gehoren,
sondern darin eingeschlossen waren auch alle verstorbenen Vorfahren
und alle in Zukunft lebenden Nachfahren (Ito 2002, 31 ff.). Und als
Oberhaupt dieser grolen Familie wurde der Kaiser gedacht. Hiermit
steht Yanagitas Volkskunde nicht im Widerspruch zu der zu seiner Zeit
auf das Kaiserhaus zentrierten Geschichtsschreibung, sondern ergénzt
sie. Kaiser und Volk reprisentieren nach Yanagita die beiden Haupt-
sdulen des japanischen Staatswesens (kokutai).”*

»The effect of his reconceptualization of classes into jomin was to emphasize a
neutral association over socially specific referent in order to establish the
conditions for a fixed common identity, rather than differences corresponding
to class membership. This concern for a supraclass identity, social solidarity,
the guarantee of stable relationships between people, led Yanagita to religion
itself.« (Harootunian 1990, 110)

Yanagita versuchte, die von ihm konzipierte harmonische Einheit der
japanischen Gemeinschaft und des authentischen Lebens mit der Reli-
gion zu besiegeln. Bis zu seinem Tode widmete er sich leidenschaftlich
der Suche nach koyii shinké, d. h. einem spezifisch japanischen,
volkstiimlichen Glauben, seinen Wertvorstellungen und religiosen Prak-
tiken (z. B. Yanagita 1990; vgl. Goto 1987, 372). Mit diesem spezi-
fisch japanischen volkstiimlichen Glauben bezeichnete Yanagita jene
Religion, die — wie er meinte — bereits vor der Einfiihrung des Buddhis-
mus und Konfuzianismus, also vor der Befleckung durch »fremde« Kul-
turen, in Japan lebendig war, sich bis in die tiefsten Schichten der
Psyche des Volkes niedergeschlagen hatte und auch unter den impor-
tierten Religionen weiterlebte, nimlich den Ahnen- und Gétterkult
(sosen shinkd, ujigami shinko), der heutzutage meist unter dem Namen
Shinté gefasst wird.”

des allgemeinen Interesses zu einem gemeinschaftlichen Ganzen verbun-
den sind, nur da3 diese Verbindung des gréBern Umfangs wegen nicht von
der intensiven Stirke und Innigkeit sein kann, wie in der Familie ...«
(Schlegel 1964, 145).

94 In diesem Zusammenhang kann ich Ono (2005) nicht zustimmen, sondern
schliefe mich der Auffassung von Harootunian (2000, 318) an.

95 Interessant ist, dass ein noch zu einer &lteren Generation gehorender Intel-

lektueller — Fukuzawa Yukichi — der Meinung war, dass es in Japan keine

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 141

Yanagita sprach von der Existenz kollektiver religioser Vorstellun-
gen aller Japaner jenseits allen historischen Wandels. Thnen zufolge
ging die Seele bzw. der Geist (tamashii, rei) eines Toten nicht ins Jen-
seits im westlichen Sinne, sondern blieb nach Verlassen des Korpers
ewig im Land, d. h. in Japan. Diese Vorstellungen beherrschten nach
Yanagita alle Japaner vom Anfang der Geschichte an bis in seine Zeit
hinein unverindert (Yanagita 1990, 61).” Die Seele, so Yanagita
weiter, steigt auf einen hohen Berg in der Nihe ihrer Gemeinschaft,
verfolgt als barmherziger Schutzgeist die Taten ihrer Nachfahren und
weist diesen den richtigen Weg (Yanagita 1990, 133, 170f., 181,
700).” Diese Vorstellung der Beziehung zwischen Lebenden und To-
ten, die immer schon in Japan vorhanden gewesen sei, bereits vor der
Einfithrung des Buddhismus, macht Yanagita zufolge den Kern des spe-
zifisch japanischen Glaubens aus (Yanagita 1990, 61). Meine nédchste-
hende Zeichnung zeigt das nach seiner Vorstellung konstruierte Ur-Bild
des japanischen Glaubens und Lebens:

nennenswerte Religion auBler dem Buddhismus gibt, und in seiner Zivi-
lisationstheorie auf den Shinté geringen Wert legte. Es geht hier nicht um
die Unterschiede zwischen beiden Glaubensrichtungen, sondern darum,
dass der Shint6, nachdem Fukuzawa seine Zivilisationstheorie geschrieben
hatte — im Zuge der Herausbildung des modernen japanischen Staates und
der modernen japanischen Nation mit dem politischen Ziel der Erzeugung
einer neuen kollektiven japanischen Identitdt Schritt fiir Schritt wieder
belebt, systematisiert und institutionalisiert wurde. Sieche Maruyama 1996,
170. Dies ist ein Beispiel fiir die Erfindung der Tradition. Ich vertrete in
der vorliegenden Arbeit die Auffassung, dass nicht nur Yanagita zur Er-
findung der Tradition beitrug, sondern dass auch die von Ogai vermittelte
westliche Semantik hierzu verwendet wurde.

96 Und zwar unabhingig von der sozialen Stellung. Daraus ergibt sich logisch
notwendig seine polemische These: Tenno sei einer von jomin.

97 Zur Bedeutung des Berges im Gedankensystem Yanagitas s. Hori 1966.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Berge (von

4/H //’\
/\/ Y\\ Geistern bewohnt)

Schrein P
- / /\
%HEEB

Dorf Friedhof
(von Menschen bewohnt)

Dieses Bild vergleiche ich mit dem oben erwihnten, von Ueda Bin®®
ins Japanische iibertragenen Gedicht Uber den Bergen des neoromanti-
schen deutschen Dichters Carl Busse (1872-1918).

Uber den Bergen, weit zu wandern,
Sagen die Leute, wohnt das Gliick.
Ach, und ich ging im Schwarme der andern,
kam mit verweinten Augen zuriick.
Uber den Bergen, weit weit driiben
Sagen die Leute, wohnt das Gliick.
(Carl Busse)

Mit Sicherheit kannte Yanagita diese Zeilen. Ich méchte aber hier nicht
behaupten, dass er bei der (Re-)Konstruktion der religiésen Vorstellun-
gen der Japaner unter dem Einfluss dieses Gedichtes stand, sondern nur
eine gewisse Affinitdt zwischen beiden andeuten. Wichtig aber ist uns
der Hinweis, dass die Behauptung, diese Art religioser Vorstellung sei
etwas spezifisch Japanisches, wie Yanagita meint, unhaltbar ist, sofern
die Moglichkeit nicht ausgeschlossen ist, &hnliche Vorstellungen auch
bei anderen Vélkern zu finden. Yanagita konnte seine Behauptung nur
aufstellen, weil und indem er das secundum comparatum begrenzte,
und zwar auf den Buddhismus bzw. die westlichen Religionen, also

98 Auch Ueda richtete seine Aufmerksamkeit auf die Volkskunde, etwa die Er-
forschung von Mirchen und miindlichen Uberlieferungen, und schrieb einige
Beitrdge zu diesem Gebiet (UZ, Bd. 9, 94-157).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 143

Weltreligionen mit Universalanspruch. Die Japanizitit wird hier als das
Besondere dem Universellen gegeniibergestellt.”

c) Die romantische Sehnsucht nach dem Fremden

und der verlorenen Heimat bei Yanagita
In diesem Abschnitt mochte ich kurz darauf eingehen, mit welchen
Unterscheidungen und mit welcher Semantik in Yanagitas Texten,
sowohl in seiner Volkskunde als auch in seiner Lyrik, operiert wird,
also seine Texte unter der Leitfrage lesen, was genau seine Unter-
scheidungen bezeichnen.

Yanagita hatte lebenslang ein starkes Interesse an der Heimat.'”’
Nicht nur an seiner Heimat, sondern an der Heimat aller Japaner. 1910
griindete er zusammen mit Nitobe Inaz6 (1862-1933), dem Verfasser
des Bushido (Weg der Samurai), die Vereinigung kyddokai (Der Hei-
matverein) und taufte 1913 sein erstes Organ fiir Volkskunde auf den
Namen Kyddo kenkyii (Heimatforschung). Gleichzeitig versuchte das
Innenministerium, durch chihé kairyé undé (Initiative zur landwirt-
schaftlichen Wiederbelebung: 1900-1918) ein einheitliches, vom Staat
standardisiertes Heimatbild zu etablieren. In diesen Zusammenhang
gehoren auch die Veroffentlichung einer Volksliedersammlung durch
bungei iinkai (Nationalkomitee fiir Literatur) 1914 sowie Anfang der
1920 Jahre die Herausgabe von Sammlungen japanischer Kindermaér-
chen durch Ogai zusammen mit Matsumura Takeo (Mythologe: 1883—
1969), Suzuki Miekichi (Schriftsteller fiir Kinderliteratur: 1882—1936),
Mabuchi Reiyt (Pddagoge: 18xx—19xx) (Mori u. a. 1924; vgl. Ono
2005).

Yanagita fiihlte sich stets als entwurzelter Heimatloser (Yamada
1992, 21, 24).""" Dies wird auch aus seiner Biografie verstindlich. Seine

99  Eisenstadt bezeichnet diese identititsstiftende Codierungsstrategie der
japanischen Kultur, sich als Besonderes dem Universellen gegeniiber-
zustellen, als heilige Partikularitét. Siehe zunichst Eisenstadt 1991, 36.
Das umfassende Ergebnis seiner Japan-Forschung ist Eisenstadt 1996.
Siehe auch Morikawa 2008a.

100 Gotd (1987) meint, dass Yanagitas Triebkraft fiir die Forschung in Trauer
und Wut iiber den Verlust der Heimat griindet.

101 Soéma betont zwar das starke Heimatbewusstsein Yanagitas. Dass dieser
sich aber fir die Heimat interessierte und das Heimatbewusstsein

praktisch pflegte, bedeutete nicht automatisch, dass er faktisch in seiner

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Familie zog von Ort zu Ort, er selbst wurde schlieflich von einer an-
deren Familie adoptiert. Wahrend des Studiums lie er sich in Tokyd
nieder. Mit seiner Volkskunde beabsichtigte er vor allem darzustellen,
wie die vermeintlich natiirliche und naturwiichsige Gemeinschaft von
Jjomin funktioniert und ihre Brauche im Alltagsleben reproduziert (vgl.
Harootunian 2000, 327). Und diese Gemeinschaft wollte er allen Japa-
nern als ihre Heimat zeigen.

Jomin wird von Yanagita als der Typus bodensténdiger, selbstéindiger
Bauern konzipiert, die religiése und alltdgliche Praktiken wiederholen
und prinzipiell nicht vom Geburtsort fortziehen. In diesem Sinne war
Yanagita selbst freilich nie einer der jémin. Weder er selbst noch seine
Familie waren Bauern. Aulerdem wurde jomin in der damaligen, obrig-
keitsstaatlichen Amtssprache als Begriff fiir einen Gegenstand des Ver-
waltungshandelns verwendet. Yanagita aber war Beamter, also Verwal-
tungssubjekt (Akteur), und stand als solcher den jomin gegeniiber, die
Gegenstand seines Verwaltungshandelns waren.'”> Damit entpuppt sich

Heimat verwurzelt blieb. Vielmehr kann man vermuten, dass er das
Heimatbewusstsein in seiner Imagination umso mehr steigerte, weil er
sich heimatlos fiihlte.

102 In seinem jomin-Begriff liegt bereits das orientalistische Schema vor: der
Orient als Objekt von Erkenntnis und Herrschaft. Yanagita selbst steht
nicht fiir jémin, sondern jomin ist der von ihm begehrte Gegenstand. Fiir
diese These ist eine Episode iiber seine Dienstreise nach Genf 1921
interessant. Er trat diese Reise in die Schweiz nicht gerne an und sagte,
als er auf dem Bahnsteig spielende Kinder sah: »Ein so groBes Gliick,
dass diese Kinder nicht nach Europa reisen miissen« (Oguma 2002, 182).
Diese Episode ist umso auffélliger, als Yanagita die europdische Literatur
so sehr liebte und gern in Japan, Korea, Taiwan und der Mandschurei
reiste. Oguma vermutet den Grund seiner Abneigung gegen die Reise
nach Europa in Folgendem: »After entering the ministry, Yanagita had
always travelled as a person of high status. [...] As an elite, he received
VIP treatment during these trips. Yanagita interacted with the people he
met during his travels first as an elite member of the central government
and then, following his retirement, as a member of the central cultural
elite in his new position as an editorial writer for the Asahi shinbun
newspaper« (Oguma 2002, 182). In dieser Episode sind zwei wichtige
Implikationen enthalten: 1. Yanagita nimmt immer die Position des

Starkeren ein, wenn er von jomin bzw. der Allgemeinheit der Bevol-

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 145

jomin, der von Yanagita erfundene Akteur vermeintlich echter, authen-
tischer Geschichte, als zu erkennender und zu beherrschender Gegen-
stand. Fiir Yanagita sind die bodenstandigen Bauern, jémin, nicht Sub-
jekte von Wissen, sondern zu begehrende Objekte von Wissen und
mithin Herrschaft. Das nicht zu befriedigende Begehren des modernen
Subjekts, alles iiber ein Objekt zu wissen und damit Macht {iber es aus-
zuiiben, ist ein Zeichen der Zerrissenheit der Zeit, in der es sich vom
Objekt und somit von der Welt entfernen muss. Die Sehnsucht danach,
sich mit dem Objekt zu vereinigen und zu verséhnen, zeigt sich auch
in Yanagitas Methode. Harootunian (2000, 185) weist darauf hin, dass
Yanagita glaubte, die Differenz zwischen Subjekt und Objekt kraft
Einfiihlung tiberwinden zu konnen, und dass er das Wissen ziber das
Volk mit dem Wissen des Volks verwechselt habe. Auf diese Weise ist
der Beobachter selbst aus dem Blick geraten und die von ihm gemach-
ten Unterscheidungen sind unsichtbar geworden.

Dariiber hinaus ist die Heirat mit einer idealen Frau Bestandteil von
Yamagitas Heimatbild (Yanagita 1997, 133 f.). In diesem Sinne gehort
auch die Frau in seinen imagindren Raum. Auch sie ist Gegenstand
seiner Sehnsucht. Yanagitas Lyrik wird oft als »Lyrik eines keuschen
Jungen« bewertet und Okaya macht darauf aufmerksam, dass er zu
dichten aufhorte, als er heiratete, d. h. seine Keuschheit verlor (Okaya
1991, 91). Dass Yanagita das Bild der idealen Frau in seinen imaginé-
ren Raum der Heimat einordnete, hingt wiederum mit der Sozial- und
Kulturgeschichte Japans am Anfang des 20. Jahrhunderts zusammen.
Damals setzte sich in den japanischen GroBstidten das moderne Leben
allmihlich durch, einhergehend mit der ersten Welle der Fraueneman-
zipation und der Lockerung der Sexualmoral (Harootunian 2000, bes.
Kap. 1; Mackie 2003, 45 ff.). Die verwestlichte und moralisch verdor-
bene Grofstadt mit Prostituierten ist ein typisches Bild, das von Okzi-

kerung redet. In der Unterscheidung von Zentrum/Peripheri steht er
immer auf der Seite des Zentrums. Jémin war zwar Gegenstand seiner
Forschung und seines Mitleids, aber er war nie einer von ihnen. 2. Was
er liebte und wonach er sich sehnte, war das in der schongeistigen Lite-
ratur imaginierte Europa, nicht das Leben und die Menschen im real
existierenden Europa (siche Oguma 2002, 183 f.). Oguma vertritt die
These, dass Yanagitas Tage in Genf und seine direkten Konfrontation mit
den Menschen dort seine Auffassung verstirkten, dass Japan eine
homogene Nation sei (Oguma 2002, 184 f.).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

dentalisten gehegt wurde, wie ich im Kapitel 2 der vorliegenden Arbeit
gezeigt habe. Yamagitas Frauenideal ist als Gegenbild dessen konstruiert,
wovon er in Tokyd immer mehr Zeuge wurde. Es kam fiir ihn nicht
infrage, die Tradition der japanischen Kurtisanen und ihrer Unterhal-
tungskiinste in Vergniigungsvierteln wie Yoshiwara als Bestandteil der
kulturellen Tradition Japans anzuerkennen.

Zum Schluss dieses Abschnitts ist Yanagitas starke wissenschaft-
liche und auflerwissenschaftliche Neigung zum Reich der Toten, also sein
Todeskult zu erwdhnen (Yamada 1992, 16 f.; Yoshimoto/Akasaka 1990,
191). Er ldsst sich nicht nur in seiner Volkskunde, sondern auch in
seiner Lyrik erkennen: »Nicht wenige seiner Gedichte deuten die Exis-
tenz des Reichs der Toten an« (Yamada 1992, 16 f.). In seinen Gedich-
ten finden sich neben Liebe, Mddchen, Blume hdufig Worter wie
Schatten, Traum, Grab, die das Reich der Toten andeuten (Kijima,
Yasuro: Mori no fikuré [Eule im Wald], 133, zit. nach Yamada 1992, 17).
Oft ist bemerkt worden, dass sein starkes Interesse an der Welt der To-
ten von seinem Lehrer in der Dichtung von Fiinfzeilern Matsu’ura
Tatsuo (1844-1909) vermittelt und inhaltlich von der nativistischen
kokugaku-Schule Hiratas beeinflusst wurde (Yamada 1992, 26 ft.; Gotd
1987, 83).%

In dieser kurzen Skizze ist bereits deutlich geworden, mit welchen
Unterscheidungen und welcher Semantik in Yanagitas Schriften operiert

103 Einige der Glaubenselemente dieser Schule sind: 1. Die Seele ist unsterb-
lich. 2. Nach dem Tod lebt die Seele weiter in einer Welt, dem yimeikai
(das Reich der Toten). 3. Von yiimeikai her ist die diesseitige Welt beob-
achtbar. 4. Tote konnen mit den Lebenden durch einen Festakt kommuni-
zieren. 5. Yimeikai ist das Grab des Diesseits. 6. Im yiimeikai gibt es ge-
wisse Formen von Speisen, Wohnung und Kleidung. 7. Die Toten schii-
tzen ihre Nachfahren. 8. Die Toten miissen sich vor dem Gericht der Gott-
heit Okuninushi verantworten. 9. Die echte Welt ist yzimeikai, nicht die
Welt der Lebenden. Daher findet man das echte Gliick und Unheil nur im
yiimeikai. — Yanagita fasst seine Auffassung des Todes wie folgt zusam-
men: 1. Die Toten bleiben in der Umgebung ihres Lebens, entfernen sich
nicht. 2. Zwischen der Welt der Lebenden und dem Reich der Toten gibt
es hiaufig Kontakte. 3. Wiinsche auf dem Sterbebett gehen nach dem Tod
in Erfiillung. 4. Daher kann man nicht nur etwas fiir seine Nachfahren
vorhaben, sondern durch die Wiedergeburt auch durchfithren (zit. nach
Yamada 1992, 27 ff.).

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 147

wird. Die in den Stddten durch die Verwestlichung vom Aussterben be-
drohte, vermeintlich authentische japanische Lebensweise suchte er
auf dem Land. Zu seiner Vorstellung von Heimat gehorte ein ideali-
siertes Frauenbild, das sich vor allem durch Treue zum Ehemann aus-
zeichnete. Die Unterscheidung von japanisch und westlich wurde mit
weiteren Unterscheidungen von Land und Stadt sowie von Peripherie
und Zentrum verbunden. Hinzu kam der Todeskult als typisch roman-
tischer Bestandteil. Yanagitas Lehre diirfte dazu beigetragen haben,
den Glauben zu stidrken, die Seele sei unsterblich, daher brauche ein
echter Japaner den Tod nicht zu fiirchten. Man erinnere sich in diesem
Zusammenhang daran, dass Ogai in seiner Erzihlung Mésé (Illusio-
nen) die Todesverachtung als differentia specifica der Japaner im Un-
terschied zum Westen einfiihrte und dass Saitdé Mokichi, einer seiner
Anhénger, sich dieser Vorstellung anschloss.

d) Bemerkungen zu Yanagita und seiner Volkskunde
Auch unter wissenssoziologischen Gesichtspunkten ist Yanagitas Werk
bemerkenswert. Denn es ldsst erkennen, welch grole Rolle nicht-ex-
pliziert formuliertes, sondern in Gedichten, Novellen, Dramen und Ro-
manen impliziertes Wissen im Prozess der Produktion und Vermittlung
von wissenschaftlich formuliertem Wissen spielt. Es ist zugleich ein
Beispiel dafiir, wie die von Ogai in Japan eingefiihrte Semantik der
Romantik ein breites Publikum erfasste. Die flir Yanagitas Texte cha-
rakteristische Sehnsucht nach der Heimat, der Natur, der Welt der Toten,
der Frau usw. zeigt eine gewisse Affinitdt zu Andersens Welt der Sokkyo
shijin (Improvisatoren; Der Improvisator), die Yanagita in seiner Jugend
in der von Ogai ins Japanische iibertragenen Fassung immer wieder
gern las. Es ist klar, dass Yanagita wie andere Angehorigen der Kul-
turelite — wie ich in diesem Kapitel gezeigt habe — stark vom Geist der
Romantik gepriagt und dem romantischen Syndrom verhaftet war. Deut-
lich ist auch, wie eng seine Leidenschaft fiir schongeistige Literatur
mit Ogai zusammenhing. Yanagita verkehrte mit Ogai, als diese Lei-
denschaft ihn am stédrksten erfasst hatte, und er verlor das Interesse an
der Literatur, je mehr ihre Arbeit ihn und Ogai einander entfremdete
(Okaya 1991, 39). Mit anderen Worten: Ogai hatte bei ihm die schon-
geistige Literatur zur Leidenschaft werden lassen.

Wegen Yanagitas Verortung des eigentlich »Japanischen« (Japanizi-
tiat) auf dem Land findet aber die Kultur der Stadtbewohner in der
Edo-Zeit, d. h. die shitamachi-Kultur, in seinem System keinen Platz.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

Es war die Aufgabe vor allem des Schriftstellers Nagai Kaft und
des Philosophen Kuki Shiizo sie wieder in das System der Japanizitit
zuriickzuholen.

3.2.11 Nagai Kaf(i (1879-1959) und seine Kulturkritik'®

Nagai Sokichi, alias Nagi Kaffi, wurde als erster Sohn von Nagai
Kytichird (1852-1913) und dessen Frau Tsune (1861-1937) 1879 in
Tokyd, im Stadtteil Koishikawa, geboren. Kytiichird war hochgebildet.
Er stammte aus einer Kriegerfamilie im Fiirstentum Owari (in der
heutigen Prifektur Aichi in Mitteljapan) und studierte als Stipendiat an
der daigaku nanko, d. h. der spéteren Reichsuniversitit Tokyo. Nach
dem Abschluss des Studiums und einem Studienaufenthalt an den Uni-
versititen Princeton und Rutgers in den USA von 1871 bis 1873 diente
er als Beamter im Industrie- und im Bildungsministerium. 1897 wech-
selte er in die Wirtschaft und arbeitete als Geschéftsmann bei der Ja-
panischen Postschifffahrtsgesellschaft (nihon yiisen kaisha). Er baute
sich ein Haus westlicher Pragung in Tokyd und fiihrte ein Leben west-
lichen Stils. Zu Hause wurde mit Messer und Gabel gegessen. Zugleich
vertraute er dem Konfuzianismus und verstand chinesische Gedichte
so gut, dass er selbst welche verfasste und publizierte. Im Gegensatz
zu seinem Vater, der sich die damals reprisentative Mischkultur aus
Westlichem und Chinesischem aneignete, stand seine Mutter fiir die
Unterhaltungskiinste der Edo-Zeit. Sie spielte selbst Musik der tradi-
tionellen unterstddtischen Unterhaltungskultur Japans.

Kafu fiithrte das Leben eines Vagabunden. Nach seiner — vom Vater
fast erzwungenen — Ausbildung europdischer Prigung neigte er zu-
nichst dem franzosischen Schriftsteller Emile Zola zu und schrieb na-
turalistische Romane. Nach seinen Wanderjahren in den USA (1903—
1907) und Frankreich (1907-1908) wandte er sich vom Naturalismus
ab und orientierte sich stattdessen zuerst an Maupassant, dann an Bau-
delaire. Wie Ogai zum Studium in Deutschland gelebt hatte, hielt sich
Kafti in der Bliitezeit der literarischen bzw. #sthetischen Moderne,
wihrend der [’art pour I’art-d’avant-garde, als Gedichte und Texte von
Baudelaire und Mallarmé die literarische Szene beherrschten, in Frank-
reich auf (vgl. Ueyama 2001, 92-93).

104 Zum Leben des Nagai Kafi auf Deutsch siehe vor allem Schulz 1997.
Die Urfassung dieses Abschnitts habe ich in Morikawa 2008b publiziert.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 149

Spiter konzentrierte er sich auf das unterstddtische Leben und das
Leben im Vergniigungsviertel, also ein Milieu, das durch die wirtschaft-
liche Rationalisierung und soziale Disziplinierung im Sinne Foucaults
an den Rand der Gesellschaft gedringt wurde. Angesichts dessen zog
er sich immer mehr vom wirklichen Leben in die Sphire der Erotik
zurlick.

Hier skizziere ich kurz die Kulturkritik Kafis, die man in seinen Wer-
ken wie Kiché sha no nikki (Tagebuch eines Heimgekehrten) (1909; in:
KZ, Bd. 6, 151-209) und Reishé (Hohnlachen) (1909/10; in: KZ, Bd.
7,3-191) findet.'” Darin wird vor allem harte Kritik an der kulturellen
und gesellschaftlichen Transformation der Meiji-Zeit gelibt. Diese Kri-
tik richtet sich gegen die dieser Transformation zugrunde liegende Idee
eines unilinearen Fortschritts und gegen die technische, militdrische und
6konomische Modernisierung als dessen Erscheinungsformen. Weiter-
hin iibte Kafi Kritik an der Verdnderung der Stadtstrukturen und -an-
sichten und an den utilitaristischen Verhaltensmustern seiner Zeit.

Angesichts der sozialen und wirtschaftlichen Moderne und der sozia-
len Fragen, die sie ausloste, konzipierte Kafii die Sphire des Schonen
als Ausgangspunkt des Widerstandes. Seine Kritik erfolgt daher unter
Verwendung eines &sthetischen Codes, ndmlich durch die Unterschei-
dung schon/hidsslich. Kafli zufolge sind die Phdnomene der Moderni-
sierung hésslich, erstens weil die gesellschaftliche Modernisierung auf
Kosten der kulturellen Tradition geschieht. Zweitens, weil die Japaner
im Namen der Modernisierung nur die moderne europdische Zivilisa-
tion nachahmen, ohne deren Fundamente zu verstehen. Die Fundamente
der europdischen Zivilisation findet Kaft auf kulturellem Gebiet, und
zwar im Individualismus und in der kulturellen Identitdt. Den Indivi-
dualismus versteht er nicht im politischen, 6konomischen oder unter-
nehmerischen Sinne, sondern vor allem im Sinne der Befreiung der
Liebe, des »natiirlichen« Gefiihls und der Sinnlichkeit. Dagegen kritisierte
er den Menschentypus der Meiji-Zeit als utilitaristisch und die Moral
des Orients (f0yd) als Sinnenfeindlichkeit. In seiner Wahrnehmung ent-
sprachen diese Verhaltensmuster und -normen der damaligen Reform-
politik, die seinem Verstindnis nach nur darauf abzielte, die materiellen
Bediirfnisse der Bevolkerung moglichst weitgehend zu befriedigen. Hier
ist auf Folgendes hinzuweisen: 1. Wie andere in diesem Kapitel er-
wihnte Angehorige der Kulturelite versteht Kafii den Individualismus

105 Ausfiihrlicher s. Schulz 1997.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

im romantischen Sinne. Das wird auch daran deutlich, dass er eine an-
dere Variante des Individualismus, ndmlich den Utilitarismus, hasste.
Es ging ihm entscheidend um das Innere, das als von politischen, 6ko-
nomischen und gesellschaftlichen Méchten freier Raum konzipiert wird,
und dessen freien Ausdruck.

Kaflis Kritik liegt die Unterscheidung von auflen und innen bzw.
Oberfldche und Tiefe zugrunde. Das Gefiihl einschlielich des Liebes-
gefiihls und der Sinnlichkeit — alles, was Kafii pries — ist inkommensu-
rabel und einzigartig vom Standpunkt des Ichs aus. Es wird dem Ich
zugeordnet, konstruiert und garantiert somit den von duflerer Gewalt
unberiihrbaren, heiligen inneren Raum des Ichs. Dieser Raum wird als
frei wahrgenommen und dem &ufleren Raum, dem physischen, politi-
schen, juristischen und 6konomischen Raum und dem des Gesetzes ge-
geniibergestellt. Das utilitaristische Verhalten und die Moral des Orients
schienen Kafii hisslich, weil sie sich nur an dufleren Gesetzen orien-
tieren und das Innere des Menschen nicht beriicksichtigen. Dies aber
ist nichts anderes als eine typisch romantische Haltung.'®

Wenn man dieser Logik folgt, kann man besser verstehen, warum
Kafi die kulturelle bzw. kollektive Identitét postulierte, die er sich mit
dem franzdsischen Wort originalité auszudriicken bemiiht.'”’
europdischen Léndern gehe die jeweilige kulturelle Identitét trotz ge-

In den

sellschaftlicher Modernisierung nicht verloren. Hier sieht Kafii wie an-
dere jiingere Angehorige der Kulturelite also nicht einen Bruch mit der
Tradition, sondern kulturelle und historische Kontinuitit und einen Zu-
gang zu den kulturellen Urspriingen, die in Japan bedroht zu sein
scheinen. Er zieht eine Parallele zwischen dem Einzelmenschen und dem
Volk, das seiner Auffassung nach einen einzigartigen, unverwechsel-
baren Kern besitzt — in der Tradition, im Volksgeist und in der Volks-
seele — wie auch immer man ihn benennen mag. Auf der Suche nach
originalité stiitzt Kafii sich auf die Kunst, weil jede Kunst — Musik,
Architektur, Malerei, Literatur — fiir ihn »Stimme des Volkes« ist (KZ,
Bd. 6, 156; Suzuki 1995, 215). In diesem Zusammenhang bezieht sich
er auf die Musik Richard Wagners. Seine Kulturkritik nimmt die Ge-
stalt einer dsthetischen Kritik an.

106  Schmitt 1925, Kap 2.

107 Gerade in dieser Hinsicht entdeckten Ogai und Kafti wihrend ihres Aufent-
halts in Europa das gleiche, namlich die Geschichtlichkeit der Kultur.
Jede Kultur ist historisch gewachsen. Siehe Ikimatsu 1976, 44.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOMMUNIKATIVE NETZWERK UND DER EINFLUSS OGAIS | 151

»... die Menschen des Westens besitzen die Leidenschaft, das, woran sie selbst
glauben — ob gut oder bése —, bis zum AuBersten durchzusetzen. Ich finde diese
Leidenschaft sympathisch. Aber im Gegensatz dazu nehmen die Japaner sofort
[leichtfertig] Riicksicht auf die Offentlichkeit oder iiben Selbstkritik. Insofern
als sie damit Alltagsverstand zeigen, ist das in Ordnung. Denkt man aber etwas
tiefer dariiber nach, so mufl man feststellen, daf3 diese alltagsklugen Japaner ihre
Interessen nur auf die Gegenwart richten und daf3 sie nie zu einer Nation grof3er
Ideale werden kénnen« (KZ, Bd. 6, 170; zit. nach Schulz 1997, 303).

Hier ist die Gegentiberstellung von (subjektiver) Leidenschaft und dis-
ziplinierendem Alltag deutlich. Dem Westen wird Uberfiille an Lei-
denschaft im Gegensatz zur Disziplin der Japaner zugeschrieben.

»Soweit ich gesehen habe, ist der Westen nicht durch und durch modern.
Uberall bleiben Bereiche bestehen, in die das Moderne nicht eindringen kann.
Der Westen ist ndmlich auBergewohnlich altmodisch. Es sind geschichtstrach-
tige Léander. In Paris werden nicht nur neue Untergrundbahnen oder Luftschifte
gebaut. Man ist auch gerade dabei, eine grofle Kirche wie Sacre Coeur zu er-
richten. Einerseits baut man Fabriken, andererseits aber plant man gleichzeitig
Projekte fur die Ewigkeit, die, unabhéngig von irgendwelchem Nutzen, tausend
Jahre erhalten bleiben sollen. Selbst mitten in New York steht neben der Co-
lumbia-Universitit das Baugeriist einer Kathedrale, deren Fertigstellung nicht
abzusehen ist. Die Japaner haben die eine Ausrede, kein Geld zu haben. Aber
selbst wenn sie welches hitten, kdmen sie nie auf so einen irrsinnigen, abseits
des konkreten Nutzens liegenden Gedanken« (KZ, Bd. 6, 193; zit. nach Schulz
1997, 323 f.).

Das oben erwihnte Okzidentbild Kafiis, also das einer Zivilisation, die
mit ihrer Tradition nicht bricht, sondern ihre kulturelle Identitit bzw.
originalité bewahrt und pflegt, regte Kafli dazu an, die japanische kul-
turelle Identitét in der unterstdadtischen Unterhaltungskultur zu suchen,
und zwar in der Kunst und Literatur der Edo-Zeit (Schulz 1997, 236).
Auf dieser Basis baute er seine Kritik an der gesellschaftlichen Moder-
nisierung und der damit einhergehenden Disziplinierung auf. Interes-
sant ist, dass er die Japanizitit weder in der Ethik der Samurai noch im
biuerlichen Leben auf dem Land wie Ogai und Yanagita, sondern in
der grofstiddtischen Unterhaltungskultur suchte.

Bemerkenswert ist seine selektive Strategie bei der Konstruktion sei-
nes Europabildes und auch seines Bildes von Japan im Vergleich mit

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | JAPANIZITAT AUS DEM GEIST DER EUROPAISCHEN ROMANTIK

anderen Kulturen. Der Westen tritt weder als militdrische bzw. wirtschaft-
liche Macht noch als Vertreter des Rationalismus oder Utilitarismus
(Kaft spricht eher dem damaligen Japaner diese Eigenschaft zu, wie
schon erwihnt) noch als Realisierer des technischen Fortschritts noch
als Land der Askese auf, sondern als Reich der Freiheit, und zwar nicht
politischer, religioser, unternehmerischer Freiheit, sondern der freien
Entfaltung der Liebe, des Gefiihls, der Leidenschaft, der Sinnlichkeit
und der Kunst. Europa wird nicht als modern im Sinne eines Bruches
mit der Vergangenheit aufgefasst (vgl. Habermas 1984), sondern als
eine stabile Zivilisation, die auf kultureller Kontinuitéit beruht. Man weil3
mittlerweile, dass der Okzident keine homogene Einheit, sondern eher
ein historisch kontingentes Gebilde ist. Die Emotionalitit, die Betonung
des freien Willens, Vorstellungen von Tiefe, Bedeutung und Fruchtbar-
keit der individuellen Personlichkeit und der personlichsten und intimsten
Freundschafts- und Liebesbeziehungen, die Rettung des Individuellen,
Eigentiimlichen und Konkreten, das Streben nach Asthetisierung des
Alltagslebens und die Absage an unilineare Fortschrittsmodelle: All dies
sind wichtige und unverkennbare Bestandteile romantischer Ideen (vgl.
Berlin 1999; Weill 1993). Daraus lédsst sich der Schluss ziehen, dass
das Okzidentbild Kafiis stark von der europédischen Romantik geféirbt
ist. In der Tat betont er in seiner Erzéhlung Reishé das Verdienst der ro-
mantischen Dichter (KZ, Bd. 7. 40). Das romantische Bild des Wes-
tens bestimmt auch die Konstruktion von Kafiis Japanbild. Er sucht die
originalité Japans weder im Bushidé noch im Buddhismus, der ihm
zufolge die asiatische Sinnenfeindlichkeit verursacht hat, sondern auf
dem Gebiet der Sinnlichkeit wie in der stidtischen Unterhaltungskultur
und im Leben der Geishas, die durch die Durchsetzung der gesellschaft-
lichen Moderne immer mehr unterdriickt werden. Daran schlie3t auch
Kuki Sh(iz6 an, wie ich jetzt ausfithren werde.

- am 14.02.2026, 09:24:57. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418932.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

