
Die Strafbarkeit des Schwan-
gerschaftsabbruchs ist immer

noch ein Thema, an dem sich die
Geister scheiden. Dies hat nicht
nur kürzlich das Gesetzgebungs-
verfahren zur Neuregelung des
Abtreibungsrechts mit leiden-
schaftlichen Stellungnahmen ge-
zeigt. Symptomatisch war auch der
Kompromiß, den der Gesetzgeber
schließlich nach den Vorgaben des
Bundesverfassungsgerichts fand
und dem nur die Parteien Bündnis
90/Die Grünen und die PDS wi-
dersprachen. Gültig ist jetzt eine
Fristenregelung mit Beratungs-
pflicht, für deren Nichteinhaltung
wie zuvor harte Strafen drohen.
Darüber hinaus werden nun auch
Einflußnahmen aus dem Umfeld
der Schwangeren mit Strafen be-
droht. Auffallend ist, daß die
Rechtswissenschaft bei diesen Dis-
kussionen kaum zu den Vorgaben
des Bundesverfassungsgerichts
Stellung nahm, sich vielmehr auf
eine Erörterung der unterschiedli-
chen tatsächlichen und rechtlichen
Folgen für die Schwangere be-
schränkte. Dabei kann die Ansicht
des Bundesverfassungsgerichts,
das im Mutterleib keimende Leben
stehe »als selbständiges Rechtsgut
unter dem Schutz der Verfassung«,
überaus leicht widerlegt werden.
Denn selbst wenn man annimmt,
daß ein Fötus schon in frühem Sta-
dium als »Mensch« zu betrachten
ist, kann hieraus noch keinesfalls
gefolgert werden, er stelle damit
notwendigerweise auch ein
»Schutzgut« in der staatlichen
Rechtsgemeinschaft dar.

Schutzbestimmung

Was Schutzgemeinschaft ge-
nießt, muß zunächst einmal von
der staatlichen Gemeinschaft be-
stimmt werden, und die Eigen-
schaft »Mensch« genügt hierfür
keineswegs. Dies zeigt sich sehr
deutlich bei der Ausgrenzung von
»Feinden«, deren Gesundheit und
Leben ein Soldat nicht nur angrei-
fen darf, sondern im Interesse des
Staatswesens sogar angreifen
muß; sein Handeln ist dann auch
moralisch gerechtfertigt. Das um-
strittene Tucholsky-Zitat »Solda-
ten sind Mörder« stellt folglich
eine unzulässige und für die staat-
liche Gemeinschaft gefährliche –
weil moralisch nivellierende –
Aussage dar. Die Nachsicht des
Bundesverfassungsgerichts bei
seiner Entscheidung über diese
Frage beruhte daher offenkundig

auf falschen Voraussetzungen.
Während im alten römischen
Recht die Aufnahme eines neuge-
borenen Kindes in die Gemein-
schaft durch den Pater Familias
geschah, der das Kind »von der
Hausschwelle aufhob«, bestimmt
unsere Rechtsordnung in § 1 des
Bürgerlichen Gesetzbuchs, daß die
Aufnahme in die Rechtsgemein-
schaft (der Erwerb der Rechts-
fähigkeit) mit der Vollendung der
Geburt eintritt, vorausgesetzt, die
Eltern des Kindes sind Angehöri-
ge unserer Rechtsgemeinschaft.

Verantwortlichkeit für das
Ungeborene

Hieraus ergibt sich, daß jeden-
falls unser Staat keine Verantwort-
lichkeit für ein Ungeborenes vor
dessen Aufnahme in die Rechtsge-
meinschaft besitzt hieran ändert
sich nichts, wenn der Staat etwa
zur Rechtsfolge des »Nasciturus«
– falls dieser denn lebend die Ge-
burt vollendet – einzelne Aussa-
gen macht. Vielmehr trägt die Ver-
antwortung für das werdende Kind
allein dessen Mutter aufgrund ih-
rer natürlichen (naturgesetzlichen)
Gemeinschaft mit dem Ungebore-
nen. Eine positive Haltung ge-
genüber dieser Verantwortung
können aber nur die christlichen
Kirchen von ihren Gläubigen ein-
fordern, weil die Gemeinschaft
zwischen den Gläubigen und Gott
notwendig die Achtung vor dem
göttlichen Schöpfungsakt bedingt.
Hierin liegt der Inhalt der Enzykli-
ka »Evangelium vitae« des Heili-
gen Stuhls. Unser säkularer Staat

darf dagegen erst mit der Vollen-
dung der Geburt eines Kindes die
Verantwortlichkeit der Mutter ein-
fordern (Artikel 6 Absatz 2 GG).
Dies wäre im übrigen nicht an-
ders, wenn der Grundgesetzgeber
den Schutz keimenden Lebens
ausdrücklich festgelegt hätte, wie
vereinzelt tatsächlich beabsichtigt
war. Denn die Freiheitsgarantie für
die Entscheidung zur Familie
(Artikel 6 GG) umfaßt nicht nur
die Freiheit zur Sexualität, son-
dern auch die Freiheit zur Ent-
scheidung gegen die Familie; die-
se Freiheit darf nicht im Fall sexu-
eller Folgen ausgehebelt werden,
solange der Staat das keimende
Leben nicht zu seinem Schutzgut
erklärt hat. Es sind aber kaum
Gründe erkennbar, wie der Staat
eine solche Schutzgutbestimmung
rechtfertigen könnte; daher würde
ein verfassungsmäßiger Schutz
keimenden Lebens im Grundge-
setz »verfassungswidriges Verfas-
sungsrecht« darstellen und müßte
durch das Bundesverfassungsge-
richt aufgehoben werden. Wie im
Fall des Tucholsky-Zitats zeigt
sich also, daß das Bundesverfas-
sungsgericht auch bei seinen Vor-
gaben für die Reform der Abtrei-
bungsstrafe von falschen Voraus-
setzungen ausging, was ebenso für
den Bundesgesetzgeber gilt. In die
Eigenverantwortlichkeit der Trä-
gerin keimenden Lebens darf un-
ser Staat weder durch Zwangs-
maßnahmen noch durch Strafan-
drohungen eingreifen; erst wenn
die Geburt eines Kindes vollendet
ist, untersteht dieses Kind dem
Schutz der staatlichen Gemein-
schaft. Somit ist auch die gesetz-
lich vorgeschriebene Beratungs-
pflicht ein unzulässiger Eingriff in
das Freiheitsrecht der werdenden
Mutter.

Verantwortlichkeit des Arztes
und der Krankenversiche-
rung

Angesichts der gesundheitlichen
Risiken einer Abtreibung ist die
ablehnende Haltung eines Arztes
zum Schwangerschaftsabbruch,
wie sie der hippokratische Eid
ausdrücklich verlangt, problema-
tisch. Der Arzt kann bei seiner
Entscheidung über die Vornahme
eines Schwangerschaftsabbruchs

MAGAZIN

6 1/1996 – NEUE KRIMINALPOLITIK

Ein Urteil – 
keine Lösung
Die Neuregelung des § 218 hat nicht nur im politi-
schen Parteien-Spektrum zu leidenschaftlichen De-
batten geführt. Nur die Rechtswissenschaft hielt sich
bei Stellungnahmen zum Spruch des Bundesverfas-
sungsgerichts auffallend zurück.

Karl Eckhart Heinz

§ 218-DISKUSSION

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1996-1-6 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1996-1-6


in zusätzliche Gewissensnot gera-
ten, wenn er etwa aus Glaubens-
gründen die Abtreibung moralisch
mißbilligen muß. Diese Haltung
konkurriert jedoch mit unmittelba-
ren moralischen und rechtlichen
Pflichten zur Hilfeleistung bei
dem körperlichen Eingriff, und
wenn ein Arzt sich weigert, an ei-
nem Schwangerschaftsabbruch
mitzuwirken, wird er zweifellos
für eventuelle Folgen seiner Wei-
gerung einstehen müssen. Nur
wenn sich der Arzt hierbei auf sei-
ne religiösen Überzeugungen be-
rufen kann, darf Ähnliches gelten
wie im Fall der Kriegsdienstver-
weigerung (Artikel 4 GG). Da
Schwangerschaft aber normaler-
weise keine »Krankheit« darstellt,
können im Regelfall selbstver-
ständlich für den ärztlichen
Schwangerschaftsabbruch keine
Krankenversicherungsleistungen
in Anspruch genommen werden.

Vorurteil und Recht

Die Stadt Memmingen hat also
ihre traurige Berühmtheit nicht
etwa erlangt, weil sich dort ein
Arzt offen zu seiner Hilfeleistung
bei Schwangerschaftsabbrüchen
bekannte, sondern weil Mitbürger
gegen ihn deswegen ein Treiben
veranstalteten, das an mittelalterli-
che Hexenverfolgungen erinnerte,
und weil die deutsche Justiz an
jenem irrationalen Treiben unge-
hemmt teilnahm. Man darf vermu-
ten, daß auch die Bundesverfas-
sungsgerichtsentscheidung weit-
gehend vom Vorurteil geprägt
war; anderenfalls hätte dem Ge-
richt die Dürftigkeit seiner rechtli-
chen Entscheidungsbasis wohl
auffallen müssen. Daß Frauen
schon immer für Abtreibungs-
handlungen moralisch verurteilt
wurden, hat diese Entscheidungen
sicherlich erleichtert. Deshalb ist
festzustellen, daß der politische
Streit um den Schwangerschafts-
abbruch und seine rechtlichen Fol-
gen – auch jene Strafen, Bera-
tungs- und Kostenerstattungs-
zwänge, wie sie den Frauen, ihren
Angehörigen, Ärzten und Kran-
kenversicherungen jetzt angedroht
werden – bislang bei unseren Ge-
richten kaum besser aufgehoben
war. Dies sollte nachdenklich
stimmen.

Lösungen für die Zukunft

Nachdenklicher sollte aber
stimmen, daß unsere politischen
Parteien in der Mehrzahl heute
noch immer glauben, sie könnten
überhaupt Pressionen gegen ab-
treibungswillige Frauen festlegen.
Zwar geht es hier letztlich nicht
um den rationalen Schutz des Em-
bryos, sondern um den irrationa-
len Bestand des Volkes; deshalb
ist der kollektive Zorn begreiflich.
Die Durchsetzung allgemeiner In-
teressen findet jedoch am garan-
tierten Freiheitsbereich des Ein-
zelnen eine Grenze. Individuelle
Einsicht dagegen, daß die
Schwangerschaft zu den Wundern
des Lebens zählt, kann gewiß
nicht erst in der Beratungssituati-
on erlangt werden, sondern gehört
zu den Bildungsaufgaben von Fa-
milie und Gesellschaft – wie der
Kirche! Keinesfalls darf unser
Staat zum Ausführungsgehilfen
einer christlichen Moral werden,
die auch nur für einen Teil der
Staatsbürger verbindlich ist. Oh-
nehin wäre es ein arges Mißver-
ständnis, ausgerechnet das Chri-
stentum – mit seiner Botschaft der
göttlichen Liebe – zur Begrün-
dung einer Strafdrohung gegen
Frauen heranzuziehen.

Ist die staatliche Gemeinschaft
selbst am Schutz keimenden
menschlichen Lebens interessiert,
so kann sie versuchen, durch An-
gebote ihrer Beteiligung an den
Risiken der Austragung eines Kin-
des – wie auch durch eine allge-
meine Mitübernahme der Verant-
wortlichkeit für das Ungeborene –
dessen Abtreibung zu verhindern.
Dies verlangt allerdings ein staat-
liches Engagement, das weit über
das heutige Versprechen von Kin-
dergeld und Kindergartenplätzen
hinausgeht. Deshalb werden unse-
re politischen Parteien noch ganz
erheblich umdenken müssen,
wenn ihnen an einer Lösung des
Abtreibungsproblems liegt. Klar
ist, daß eine erneute Klage zum
Bundesverfassungsgericht zur
endgültigen Aufhebung des Ab-
treibungsrechts führen muß.

Dr. Karl Eckhart Heinz 
ist Jurist in Bonn

Welche Juristen braucht 
das Land?

»Die Atmosphäre ist vergiftet«,
antwortet Thomas F., Jurastudent
im 5.Semester aus Köln, auf die
Frage nach dem Studienklima an
seiner Fakultät. Das Verhältnis
von Bibliotheksbenutzern und vor-
handenen Kommentaren und
Lehrbüchern sei mittlerweile so
ungünstig, daß Bücherverstellun-
gen, Schwärzen und Herausreißen
von Seiten keine Seltenheit mehr
seien. »Im Massenwettlauf um
den Freischuß will keiner auf der
Strecke bleiben.«

Im Herbst 1990 fand zum ersten
Mal eine Erste Juristische Staats-
prüfung unter Geltung der »Frei-
schuß-Regelung« statt. Bezweckt
wurde eine Verkürzung der Studi-
endauer auf acht Semester. Wer
nach acht Semestern die Prüfung
ablegte und nicht bestand, sollte
eine zusätzliche Wiederholungs-
möglichkeit erhalten. Was damals
in Bayern begann, ist heute Regel-
fall für das gesamte Bundesgebiet
und Gegenstand kriminalpoliti-
scher Kontroverse. Der Freischuß:
ein Volltreffer oder Fehlzündung?

Nach Abschluß des ersten Frei-
schützen-Jahrgangs verkündete das
Bayrische Justizministerium seine
positive Auswertung: »Der erste
Freischuß ein Treffer!«. Von 1401
Teilnehmern gingen 329 bereits
nach einem achtsemestrigen Stu-
dium in die Abschlußprüfung. Die
Quote der Schnellstudierenden be-
trug damit 23,48%. Dagegen wa-
ren es bei vorangegangenen Ter-
minen lediglich zwischen 2 und
5% der Jurastudierenden. Die
Bayrische Justizministerin Dr.

Berghofer-Weichner sagte aus die-
sem Anlaß: »Ich freue mich über
dieses Ergebnis. Es zeigt, daß die
Studenten die psychologische Hil-
fe, die wir ihnen mit dem Frei-
schuß bieten wollen, annehmen.
Es zeigt aber auch, daß die Erste
Juristische Staatsprüfung bei ge-
zielter und intensiver Vorberei-
tung, die auf die Anhäufung
unnützen Detailwissens verzichtet,
nach acht Semestern erfolgreich
abgelegt werden kann. Ich möchte
deshalb alle Studentinnen und Stu-
denten der Rechtswissenschaft er-
mutigen, auf eine überflüssige
Verlängerung ihres Studiums zu
verzichten und im eigenen Interes-
se möglichst frühzeitig einen Stu-
dienabschluß nach acht Semestern
einzuplanen.« 

Vier Jahre später trifft der Frei-
schuß noch sicherer. Für das Jahr
1994 betrug der Anteil der
Freischützen für das Bundesland
Bayern bereits 47,36%, für das ge-
samte Bundesgebiet 39,46%. Im
Bundesdurchschnitt studierte ein
Examenskandidat 10,11 Semester.
Die Regelstudienzeit verkürzte
sich damit innerhalb von vier Jah-
ren um anderthalb Semester. Der
Freischuß ein Erfolgsrezept? Ein
schlechteres Prüfungsabschneiden
von Freischützen läßt sich nicht
feststellen: 1994 bestanden
77,82% auf Anhieb. Auf alle im
ersten Staatsexamen Geprüften er-
gab sich eine Quote von 74,47%.
Freischützen sind nicht nur zügi-
ger, sondern auch gleichwertig im
Abschluß. Wieso also eine Kon-
troverse um den Freischuß?

Kritiker wie der Lübecker Rich-
ter Wolfgang Nescovic sehen in
der Freischuß-Regelung einen

NEUE KRIMINALPOLITIK – 1/1996 7

Ein Volltreffer?
Seit 1990 gibt es die »Freischuß«-Regelung. Die
einen sehen darin einen Beitrag zur Studienre-
form, Kritiker einen »Ausbildungs-Beschleuniger«
nicht ohne Folgen. »Freischuß« – Volltreffer oder
Fehlzündung?

Tobias Gostomzyk

JURISTEN-AUSBILDUNG

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1996-1-6 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:19:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-1996-1-6

