Aaron Rosen

Emmanuel Levinas und
die Gastfreundschaft der Bilder

Aufrufe zum Dialog zwischen den abrahamitischen Religionen beginnen
oft mit der Behauptung, dass das, was Juden, Christen und Muslime ver-
bindet, ihre gemeinsame Identitét als ,Volk des Buches® ist. In Anbetracht
der herausragenden Rolle, die Texte im religiosen und kulturellen Leben
dieser drei Traditionen gespielt haben, gibt es gute Griinde, die Schriften
zu einem wichtigen Bezugspunkt fiir den interreligiosen Dialog zu machen.

»In jeder Tradition stehen die Schriften im Mittelpunkt endloser Stu-
dien, Gespriche und Auseinandersetzungen, und um sie herum haben
sich dauerhafte Formen der Zusammenarbeit entwickelt. Eines der ent-
scheidenden Dinge, die in den Beziehungen zwischen Juden, Christen und
Muslimen fehlen®, wie David Ford richtig feststellt, ,sind solche Zentren
langfristiger Zusammenarbeit.“! Abgesehen von den Texten, so mochte ich
argumentieren, konnten wir ein weiteres solches Zentrum in den bilden-
den Kiinsten finden. Trotz gegenteiliger Annahmen - vor allem in Bezug
auf Judentum und Islam - sind die abrahamitischen Religionen sowohl ein
Volk des Bildes als auch des Buches, mit langen und oft miteinander ver-
kniipften Traditionen der Darstellung und Interpretation.? Die bildenden
Kiinste, die viel zu lange iibersehen wurden, haben das Potenzial, neue und
gastfreundliche Rdume fiir den interreligiosen Dialog zu erffnen, die nicht
nur in der Lage sind, die Wahrnehmung der eigenen Traditionen durch die
Angehorigen der abrahamitischen Religionen zu bereichern, sondern auch
wirklich neue Sichtweisen auf den Anderen zu fordern.

In diesem Essay mochte ich fiir eine Gastfreundschaft der Bilder ar-
gumentieren, indem ich die ethischen und #sthetischen Dimensionen im
Denken von Emmanuel Levinas neu interpretiere. Wie Jacques Derrida in
seinem an den Philosophen bemerkt, steht das Konzept der Gastfreund-
schaft im Zentrum von Levinas’ Werk. ,Denn die Gastlichkeit ist nicht
langer eine Region der Ethik oder gar [...] der Name fiir ein Problem des
Rechts oder der Politik: sie ist Ethizitét selber, das Ganze und das Prinzip

1 David F. Ford: »An Interfaith Wisdom: Scriptural Reasoning between Jews,
Christians and Muslimsg, in: ders., C. C. Pecknold (Hg.): The Promise of Scriptural Reaso-
ning, Oxford 2006, S. 2.

2 Uber den Jhistoriografischen Mythos“ des Anikonismus, vgl.: David Freedberg: The
Power of Images: Studies in the History and Theory of Response, Chicago 1989, S. 54. Eine
Ubersicht iiber neuere wissenschaftliche Studien, die insbesondere die Vorstellung eines
jlidischen Anikonismus widerlegen, vgl.: Aaron Rosen: Imagining Jewish Art: Encounters
with the Masters in Chagall, Guston, and Kitaj, London 2009.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Aaron Rosen

der Ethik“?, und zwar in einem MaBe, dass Levinas’ grof3es Werk Totalitét
und Unendlichkeit von 1961 als ,eine unermefliche Abhandlung iiber die
Gastlichkeit” verstanden werde muss.* Wahre Gastfreundschaft beginnt,
so Levinas, wenn wir von der Anerkennung einer unendlichen und asym-
metrischen Verantwortung im Angesicht des Anderen iiberwéltigt werden.
Wir sind nicht einfach dazu aufgerufen, den Anderen so zu behandeln,
wie wir selbst behandelt werden mochten, sondern, so Levinas, ,sich im
Sein so zu setzen, daB der Andere mehr z&hlt als ich selbst.“® Im Laufe der
Zeit hat sich Levinas’ Charakterisierung dieser Verantwortung noch wei-
ter zugespitzt. Als er mit weit iiber sechzig Jahren 1974 Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht veroffentlichte, behauptete Levinas, dass
das Subjekt nicht nur ein Gastgeber, sondern ,eine Geisel“ sei, die durch
die Verpflichtung gegeniiber dem Anderen gefangen gehalten wird.® Gast-
freundschaft wird nach dieser iiberarbeiteten Formel ,eine unablissi-
ge Entfremdung des [...] Ich durch den ihm anvertrauten Gast [...] - das
Sich-selbst-Entrissen-werden-zugunsten-eines-Anderen-in-einem-den-
eigenen-Bissen-Brot-dem-Anderen-Geben.“” Diese iiberwiltigende Vision
von ethischer Verantwortung und insbesondere von Gastfreundschaft hat
einen starken Einfluss auf die jiingsten Uberlegungen zum interreligiosen
Dialog gewonnen. Dies gilt insbesondere fiir die Praxis des,Scriptural Rea-
soning’, die sich in den letzten zwei Jahrzehnten als ein Prozess herausge-
bildet hat, bei dem Juden, Christen und Muslime zusammenkommen, um
die Texte des jeweils anderen in einem gemeinsamen Raum zu lesen und
darauf zu antworten.® Laut Ford, einem frithen und haufigen Teilnehmer
an Versammlungen der Society for Scriptural Reasoning,

ist ein immer wiederkehrendes Bild, das zur Beschreibung der sozialen
Dynamik dieser Begegnung verwendet wird, [...] das der Gastfreund-
schaft - und die Beitriige der einzelnen Schriften zur Gastfreundschaft
waren oft ein Schwerpunkt der Studien. Dabei handelt es sich jedoch
um eine gegenseitige Gastfreundschaft in drei Richtungen: Jeder ist
Gastgeber fiir den anderen und Gast fiir den anderen, wihrend jeder

3 Jacques Derrida: . Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen 1999, S. 72.

4 Ebd, S. 40 (Kursivierung i.0.).

5 Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit: Versuch iiber die Exterioritdt,
Freiburg, Miinchen 2014, S. 364.

6 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen 2011, S. 248.

7 Ebd,, S.178.

8  Mehr zu den Urspriingen und Praktiken des Scriptural Reasoning, vgl. Peter Ochs,
Nancy Levene (Hg.): Textual Reasonings: Jewish Philosophy and Text Study at the end of
the Twentieth Century, London 2002; David F. Ford, C.C. Pecknold (Hg.): The Promise of
Scriptural Reasoning. a.a.0., and The Journal of Scriptural Reasoning, https://jsr.shanti.
virginia.edu/ (letzter Zugriff 04£.05.2022).

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

die beiden anderen in seiner ,Heimat“Schrift und deren Auslegungs-
traditionen willkommen heif3t.°

Fords eigenes Verstindnis von Gastfreundschaft wurde, wie wir spéter in
diesem Artikel sehen werden, stark von seiner Beschiftigung mit diesem
Thema bei Levinas geprégt, ein Einfluss, der von Robert Gibbs und anderen
Vertretern des Scriptural Reasoning aufgenommen wurde.® Auch wenn es
unterschiedliche Meinungen dariiber gibt, wie einige der Erkenntnisse von
Levinas genau anzuwenden sind, " hat sein Werk zumindest eine Grund-
lage und einen starken Impuls fiir eine Hermeneutik der Gastfreundschaft
geliefert, in deren Mittelpunkt das gemeinsame Studium von Texten steht.
Allerdings ist bisher vergleichsweise wenig untersucht worden, welche
Rolle die bildenden Kiinste im interreligiosen Dialog spielen konnten. Hier
mochte ich vorschlagen, dass Levinas uns einen produktiven, wenn auch
herausfordernden Weg fiir den weiteren Fortgang aufzeigt.

Einerseits verhilt sich Levinas kritisch gegeniiber den bildenden
Kiinsten, die seiner Meinung nach dazu neigen, ethische Passivitit zu
fordern. Andererseits zieht sich eine starke #sthetische Ader durch
Levinas’ Gesamtwerk, oftmals geradezu entgegen seiner Absicht. Meine
erste Aufgabe in diesem Artikel wird es sein, einige dieser Spannungen in
Levinas’ komplizierten, zuweilen widerspriichlichen Aussagen iiber Kunst,
Bilder und Visualitdt herauszuarbeiten. Ich werde damit beginnen, einige
der expliziten Einwinde, die Levinas gegen die Kunst erhebt, zu iiber-
priifen, was dazu beitragen wird, die Herausforderungen zu formulieren,
denen sich die Kunst stellen muss, wenn sie eine produktive Quelle fiir
den interreligiosen Dialog sein soll. Von hier aus werde ich einige Kom-
mentare von Levinas analysieren, die uns helfen, ihn gegen den Strich und
als unerwartete Inspiration fiir die Wertschitzung sowohl der Visualitét
im Allgemeinen als auch von spezifischen Kunstwerken zu lesen. Abschlie-
Bend werde ich dariiber nachdenken, wie die bildenden Kiinste uns dabei
unterstiitzen kdnnen, unser eigenes Verstdndnis davon, was es bedeutet,
gastfreundlich zu sein, neu zu gestalten und zu bereichern.

9 Ford: »An Interfaith Wisdom, a.a.0., S. 5. Vgl. Daniel W. Hardy: sThe Promise of
Scriptural Reasonings, in: David F. Ford, C.C. Pecknold (Hg.): The Promise of Scriptural
Reasoning, a.a.0.,S.187, 207 [Engl. 1.0., Anm. d. U.].

10 Daniel Ford: Self and Salvation: Being Transformed, Cambridge 1999, S. 30-44;
Robert Gibbs: sReading with Others: Levinas’ Ethics and Scriptural Reasonings, in: David
F. Ford, C.C. Pecknold (Hg.): The Promise of Scriptural Reasoning, a.a.0., S. 175.

11 Vgl. Randi Rashkover: sExegesis, Redemption, and the Maculate Torah, in: Peter
Ochs, Nancy Levene (Hg.): Textual Reasonings, a.a.0., S. 195, 204 n. 25.

14.02.2026, 11:46:01. el

185


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Aaron Rosen
I. DIE WIRKLICHKEIT UND IHR SCHATTEN

Levinas verfasste seine deutlichsten und scharfsinnigsten Kommentare zur
bildenden Kunst in seinem 1948 in der Zeitschrift Les Temps Modernes verof-
fentlichten Artikel Die Wirklichkeit und ihy Schatten. Levinas’ Bemerkungen
in diesem Beitrag sollten - wie viele andere Kommentatoren hervorgeho-
ben haben - mit Vorsicht genossen werden. Wie Sean Hand feststellt, ,hdngt
Levinas’ Zensur des Kunsthildes von all jenen Eigenschaften ab, die mit dem
Bild selbst assoziiert werden. Denn er hat das, was er als Thematisierung und
Fetischisierung bezeichnet, selbst thematisiert und fetischisiert.“> Obwohl
gegen Levinas’ Behauptungen noch eine Reihe anderer Einwénde vorge-
bracht werden konnten, ® geht es mir in diesem Aufsatz nicht in erster Linie
um den Wahrheitsgehalt seiner Analyse. Stattdessen schlage ich vor, seine
Aussagen iiber das ,Wesen' der Kunst als einen niitzlichen Leitfaden fiir die
potenziellen Gefahren zu betrachten, denen die bildende Kunst ausgesetzt
sein kann. Oder wie Melissa Raphael es formuliert hat, ist es zwar ,leicht,
Levinas’ Polemik gegen Bilder als antiquiert und iibertrieben abzutun®, aber
gleichzeitig ,hat er oft Recht mit so vielem, was an Bildern falsch ist.“*
Levinas ist sich nur allzu bewusst, dass seine Haltung gegeniiber Bil-
dern unpopulér ist. ,Ist es anmaBend®, fragt er ungliaubig, ,die Hypertro-
phie der Kunst in unserer Zeit anzuprangern, in der sie von fast allen mit
dem geistigen Leben selbst gleichgesetzt wird?“®® Das Heilmittel gegen
diese Tauschung liegt fiir Levinas in der Zuriickweisung der ,kiinstleri-
sche[n] Welt, [der] heidnische[n] Welt“ und in der Riickkehr zur biblischen
Weltanschauung™ des Zweiten Gebots.' ,Das Bilderverbot®, verkiindet er
selbstbewusst, ,ist wahrhaftig das hochste Gebot des Monotheismus [...]“
Interessanterweise untermauert Levinas diese angeblich hebriische
Bilderverachtung mit einer stark hellenistischen Begriindung, die er von

*  [DeutschiO.,Anm.d. U]

12 Sean Hand: »Shadowing Ethics: Levinas’s View of Art and Aestheticse, in: ders. (Hg.):
Facing the Other: The Ethics of Emmanuel Levinas, Richmond, UK 1996, S. 65 [Engl. i.0.,
Anm. d. U).

13 Die Geschichte dieser Kritik beginnt mit den Herausgebern von Les Temps Modernes
selbst, die ein scharf formuliertes Vorwort zu Levinas’ Artikel abdruckten, das sich vor
allem auf Levinas’ vermeintliche Vernachlédssigung von Jean-Paul Sartres Schriften zur
Kunst stiitzt, in: Les Temps Modernes, 38 (4), 1948, S. 769-770 [mittlerweile ist bekannt,
dass die titellose und mit T.M. signierte Herausgebernotiz aus der Feder von Maurice
Merleau-Ponty stammt; Anm. d. U.].

14  Melissa Raphael: Judaism and the Visual Image: A Jewish Theology of Art. London
20009, S. 37 [Engl. i.0., Anm. d. U.].

15 Emmanuel Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatten¢, in: Emmanuel Alloa (Hg.):
Bildtheorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 83.

16  Ebd, S. 80. Fiir eine umfassende Diskussion der ethischen Vorziige des Zweiten
Gebots vgl. Emmanuel Levinas: »Bilderverbot und ,Menschenrechte', in: ders.: Verletz-
lichkeit und Frieden. Schriften tiber die Politik und das Politische, Berlin, Ziirich 2007,
S.115-123.

17  Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schattens, a.a.0., S. 81. Vgl. Hermann Cohen: Reli-
gion of Reason out of the Sources of Judaism, Atlanta, Georgia 1995, S. 52.

14.02.2026, 11:46:01.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

Platon iibernommen hat.® So sei der Status des ,Bild[es] als Idol“ weniger
das Ergebnis einer falschen Anbetung als eines falschen Denkens.® Wie
die Sprache von Levinas’ Titel andeutet, ist die Kunst in erster Linie einer
ontologischen Siinde schuldig, da sie die wirkliche Welt der ethischen Be-
gegnung eher nachahmt als an ihr teilzuhaben.

Grob gesagt, verurteilt Levinas die bildende Kunst zum ,Tod des
Idols“* aufgrund dreier separater, aber miteinander verbundener Ankla-
gen wegen Idolatrie. Der erste Vorwurf, so konnten wir sagen, ist der der
Vermittlung. Fiir Levinas schiebt die Kunst eine ethisch unzuléssige Mem-
bran zwischen uns und die Welt, die wir bewohnen. Die bildende Kunst
setzt das Bild anstelle des Seins. Sie lasst die wirkliche Welt in Levinas’
Worten so erscheinen, als wire sie ,in Klammern oder in Anfiihrungs-
zeichen“ gesetzt.» Um das Problem der Distanz zu unterstreichen, wie
Levinas feststellt, beharren kiinstlerische Bilder

vielmehr umgekehrt durch ihre Gegenwart auf der Abwesenheit des
Gegenstandes. Sie nehmen vollstindig seinen Platz ein, um seinen
Riickzug deutlich zu machen, so als ob der reprisentierte Gegenstand
vergehen und erloschen, sich in seinen eigenen Widerschein auflésen
wiirde. Das Gemaélde fiihrt uns also nicht jenseits der gegebenen Wirk-
lichkeit, sondern gewissermal3en diesseits von ihr. Es ist ein Symbol
im entgegengesetzten Sinne.?*?

Anstelle von Transparenz und Klarheit der diskursiven Sprache - ein The-
ma, das Levinas in seinen spiteren Werken ausfiihrlich entwickelt - sind
Bilder stattdessen durch Opazitit und Dunkelheit gekennzeichnet; eine
Schattenwelt, die auf seltsame Weise materiell geworden ist.? Wenn wir
bereit sind, einige der Ubertreibungen dieser Behauptungen zu dimpfen,
gibt es hier eine niitzliche Auseinandersetzung mit der Frage der Néhe (pro-
ximité), um ein Schliisselwort in Levinas’ Sprachgebrauch zu verwenden;

18 Vgl. Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten, a.a.0., S. 75. Der Titel des Aufsatzes
selbst ruft natiirlich unmissverstiandlich die Bildwelt von Platons Hohle hervor.

19 Ebd, S.76.
20 Ebd, S. 81
21  Ebd, S.72.

22 Ebd,, S. 74. Ein niitzlicher Gegenpol konnte Hans-Georg Gadamer sein, der die
Behauptung akzeptiert, dass alle Kunst in gewissem Sinne mimetisch ist, aber radikal
andere Schlussfolgerungen zieht. Fiir Gadamer versuchen kiinstlerische Darstellungen
nicht, mit einem ,Original® verwechselt zu werden, sondern offenbaren gerade in ihrer
Eigenschaft als Nachahmung die wesentlichen Eigenschaften der représentierten Sache.
Hans-Georg Gadamer: sKunst und Nachahmungy, in: ders.: Gesammelte Werke Band 8:
Asthetik und Poetik I Kunst als Aussage, Tiibingen 1993, S. 25-36, hier insbes. S. 31-32.
Wenn wir Dinge erkennen, sehen wir ,da3 man das Gesehene auf das Bleibende, Wesent-
liche hin sieht, das von den kontingenten Umsténden des Einmal-gesehen-Habens und
des Wieder-gesehen-Habens nicht mehr getriibt ist Ebd., S. 32.

23  Vgl. Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 74.

14.02.2026, 11:46:01.

187


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Aaron Rosen

die Notwendigkeit einer Anndherung an Kunst, die ethische Distanz nicht
zuldsst.

Der zweite Hauptanklagepunkt, den Levinas gegen die bildende Kunst
erhebt, ist, dass sie ein Gefiihl der Unvermeidlichkeit vermittelt und eine
Idolatrie des ,Schicksal[s] - diese riickwirts gewandte Schopfung und
Offenbarung” hervorruft.* Die Zeitlosigkeit, die der bedeutenden Kunst
so oft zugeschrieben wird, ist fiir Levinas eine ihrer gro3ten Gefahren.
»Jedes Bild“ schreibt er, ,[ist] letztlich eine Plastik und jedes Kunstwerk
letztlich eine Statue, ein Standbild - ein Stillstand der Zeit, oder besser
noch ein Verzug der Zeit auf sich selbst.? Die Statue existiert immer in
einem eingefrorenen Moment, einer Zukunft beraubt. Laokoon ist auf ewig
von Schlangen umschlungen;?® Michelangelos Sklaven konnen nie aus
ihren marmornen Ketten herausgemeiB3elt werden. Indem sie fiir vollendet
erklart, auf einen Sockel gestellt oder an die Wand gehéngt wird, ermutigt
uns die Kunst, uns selbst auf dieselbe Weise als vollendete Produkte zu
betrachten.

Die ewige Dauer des Zwischenraums, in dem die Statue verharrt,
unterscheidet sich radikal von der Ewigkeit des Begriffs - sie ist die
Zwischenzeit, die nie an ein Ende kommt, noch immer dauert - etwas
Unmenschliches und Monstroses. [...] Er hat nicht die Qualitét eines
lebendigen Augenblicks, dem im Werden die Rettung in Aussicht steht
[...]. [W]eil sie ihrem Wesen nach ungebunden ist, eroffnet die Kunst
einen Fluchtweg - aus einer Welt, in der es Initiative und Verantwor-
tung gibt.?

Ein groBer Teil der Nachkriegskunst wurde durch den Wunsch motiviert,
genau diese Eigenschaften der Dauerhaftigkeit und der moralischen Dis-
tanzierung zu iiberwinden. Doch selbst gegeniiber traditionelleren Formen
der Kunst 16st sich Levinas’ Anklage angesichts einer gastfreundlicheren
Hermeneutik auf. So sehr Levinas auch die Eigenschaften voz Kunst an-
zuprangern beabsichtigt, liegt sein groBerer Erfolg darin, uns an die Not-
wendigkeit eines anderen Zugangs zur Kunst zu erinnern; einen, der die-
sen nutzt, um die Initiativkraft anzuregen, anstatt uns dazu zu verleiten, in
Fatalismus zu verfallen.

Levinas’ dritter groBer Vorwurf an die Kunst bezieht sich auf ihre
Tendenz, uns in eine Idolatrie des Vergniigens eintauchen zu lassen. Alle
Bilder, so meint er, besitzen eine launische, aber heimtiickische Musikali-
tit, wie die Melodie des Rattenféngers. ,Das Bild schreibt er, ,ist inter-
essant nicht unter dem Gesichtspunkt der Niitzlichkeit, sondern weil es

24 Ebd, S. 81
25 Ebd., S.76.
26 Ebd.,S.77.
27 Ebd, S. 81-82.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

,mitreiBend’ ist“ ?® Levinas nennt dieses Mitrei3en, die den Betrachter in
ethische Passivitit einlullt, Rhythmus.

Der Rhythmus stellt die einzigartige Situation dar, in der wir nicht
von Bejahung, Zustimmung, Initiative oder Freiheit sprechen kon-
nen - weil das Subjekt in ihm ergriffen und fortgetragen wird. [...]
[Ilm Rhythmus [gibt es] kein Selbst mehr [...], sondern eher so etwas
wie einen Ubergang vom Selbst in die Anonymitit. 2

Dieses Land gleichsam der Lotophagen gleicht einer urspriinglichen Welt
des Genusses, die Levinas spéter in Totalitdt und Unendlichkeit beschrei-
ben wird, in der das Ich nur fiir sich selbst lebt, ,vollstindig taub fiir Andere,
aullerhalb aller Kommunikation und aller Verweigerung von Kommunika-
tion - ohne Ohren wie [e]in hungriger Bauch.?® Wo sie uns aus dieser Welt
des passiven Genusses aufriitteln sollte, wirft Levinas der Kunst vor, dass
sie uns sanft ins Ohr gurrt: ,Sprechen Sie nicht! Griibeln Sie nicht! Be-
wundern Sie still und in aller Ruhe!“® Unsere Herausforderung lautet also:
Wie konnen wir die Kunst nicht als Instrument der Anésthesie, sondern als
Anregung zur Betroffenheit nutzen?

Trotz all seiner Jeremiaden stellt Levinas selbst ein Gegenmittel gegen
die angeblichen Idolatrien der Kunst vor. Denn Die Wirklichkeit und ihr
Schatten beginnt und endet mit einer Diskussion iiber Kritik. Nach Levinas
Meinung sind die Kritiker zu Unrecht als Parasiten verleumdet worden, die
vom Ruhm der Kunstschaffenden zehren.?® Vielmehr, so Levinas, ist das
Gegenteil der Fall: [D]as Werk, das man nicht einfach schweigend betrach-
tenkann [...], [darin liegt] auch schon die Rechtfertigung fiir den Kritiker®
Kunst ist auf Kritik angewiesen, um iiberhaupt in eine echte Existenz zu
gelangen.

[Es ist] die Kritik, welche das unmenschliche Werk des Kiinstlers in
die menschliche Welt zu integrieren versucht. Die Kritik entreif3t ihn
schon dadurch seiner Unverantwortlichkeit, dass sie seine Technik
zum Thema macht. Sie behandelt den Kiinstler wie jemanden, der ar-
beitet. Allein indem sie die Einfliisse untersucht, denen er ausgesetzt
ist, bindet sie diesen abgehobenen und stolzen Menschen an die reale
Geschichte zuriick.

28 Ebd,, S.70.

29 Ebd, S.69.

30 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 190.

31 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 82.
32 Ebd, S.66.

33 Ebd.

34 Ebd,S.83.

14.02.2026, 11:46:01. el

189


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Aaron Rosen

Levinas gelangt zwar zu dem Schluss, dass dies eine ,Kritik [ist], die aller-
dings bei den Priliminarien stehen geblieben ist®, hofft aber dariiber hin-
aus auf die Entwicklung einer ,philosophischen Auslegung der Kunst®, in
der es darum geht, ,die Perspektive der Beziehung zum Anderen ins Spiel
zu bringen, ohne die das Sein in seiner Wirklichkeit, d.h. in seiner Zeit, gar
nicht ausgesagt werden kann.“3* Mit diesen abschlieBenden Uberlegungen
koénnen wir womdglich Levinas’ Logik umkehren. Die Tatsache, dass man
nicht im Stillen betrachten kann, rechtfertigt nicht nur die Kritikerin und
den Kritiker, sondern auch den Kiinstler und die Kiinstlerin. Es mag sogar
sein, dass die Fahigkeit der Kunst, einen Diskurs zu initiieren, genau die
Eigenschaft darstellt, die sie vom ,Tod der Idole in den ethischen Bereich
des Lebens iiberfiihrt, selbst gegen die Einwdnde eines ihrer schérfsten
Kritiker.

II. ETHIKIST EINE OPTIK

Wenn wir unseren Blickwinkel erweitern, um Levinas’ andere Werke zu
betrachten - insbesondere seine beiden grof3en philosophischen Abhand-
lungen Totalitéit und Unendlichkeit und Jenseits des Seins -, werden seine
okularen Vorbehalte nuanciert und in vielen Féllen abgemildert. Obwohl er
die in Die Wirklichkeit und ihr Schatten gedullerte Kritik nicht aufthebt,®
offnet Levinas auf subtile Weise die Tiir zu positiveren visuellen Erfahrun-
gen und Metaphern. Wie Martin Jay in Downcast Eyes feststellt, ist Levinas
vielleicht das Beispiel schlechthin fiir eine paradoxe Tendenz im postmo-
dernen Denken:,die Hypertrophie des Visuellen, zumindest in einer seiner
Spielarten, und seiner Abwertung.“* Denn im Zentrum der ethischen Sicht-
weise von Levinas steht die Begegnung mit dem ,visage“ oder ,Gesicht", das
er definiert als ,[d]ie Weise des Anderen, sich darzustellen, indem er die
Idee des Anderven in mir iiberschreitet [...]%® Einerseits ist Levinas dar-
auf bedacht festzulegen, dass diese Offenbarung des Anderen ein ,Sehen®
ohne Bild ist, die der synoptischen und totalisierenden objektivierenden
Tugenden des Sehens beraubt ist.* Sehen reduziert das AuBere auf ein
Inneres, und so - nach Levinas - ,wird das Antlitz niemals Bild [...].*° Trotz

35 Ebd, S.83-84.

36 Ineiner FuBBnote am Ende von Jenseits des Seins verweist Levinas auf diesen Essay
und wendet sich gegen die ,Idolatrie des Schénen®, in der ,[d]ie Bewegung iiber das Sein
hinaus erstarrt zur Schonheit.“ Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 329 FN 21.

37 Martin Jay: Downcast Eyes: The Denigration of Vision in Twentieth-Century French
Thought. Berkeley 1993, S. 546.

38 Levinas: Totalitit und Unendlichkeit, a.a.0., S. 63 (Kursivierung i.0.).

39 Ebd,S.23.

40 Ebd,, S.431. Ahnlich verhilt es sich, wenn Levinas den Begriff der Liebkosung, der
nicht-besitzergreifenden Beriihrung, einfiihrt: ,Die Liebkosung ist wie die Berithrung
Sinnlichkeit. Aber die Liebkosung transzendiert das Sinnliche® (ebd., S. 375). Genauso
wie wir fiir eine anhaltende Empfénglichkeit fiir das korperliche Bild in Bezug auf seine

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

der ernsten Gefahr eines Missverstindnisses wihlt Levinas eine unwei-
gerlich visuelle Metapher, um die entscheidende Begegnung in seiner Phi-
losophie zu beschreiben, und erklirt in Totalitdt und Unendlichkeit sogar
geradeheraus, ,die Ethik ist eine Optik.“# Und wihrend es méglich wire
- selbst angesichts seines Konzepts des Gesichts - visuelle Assoziationen
herunterzuspielen, gibt sich Levinas oft geradezu hingerissen von einer
visuell aufgeladenen Sprache. Was wir im Anderen wahrnehmen, ist also
nicht nur die entkoérperlichte Forderung nach ethischer Verantwortung,
sondern ein ,Erstrahlen der Exterioritit oder der Transzendenz im Antlitz
des Anderen.“*? Selbst wenn Levinas dem widerspréche, wére es gerecht-
fertigt, Raphael zu folgen, wenn sie aus einer solchen Sprache ableitet, dass
»[d]er Anblick des Gesichts als Bild vor uns das Vor-Gesicht [pre-face] oder
Vorwort [preface] zu einer Ethik des Gesichts sein kann“#

In Jenseits des Seins versucht Levinas, die Beziehung zum Gesicht in
handfesteren, verkorperten Begriffen zu durchdenken, ohne dabei jene un-
verletzbaren, unassimilierbaren Qualitdten zu kompromittieren, die seine
conditio sine qua non bilden. Zuweilen geht es darum, die Kunst als Folie
zu benutzen, als Demonstration der latenten Gefahren der Sichtbarkeit.*
Kunst ist hier jedoch nicht das wichtigste Anliegen von Levinas, und wir
miissen darauf achten, solche Bemerkungen im Kontext zu halten. Wenn
man sie richtig einordnet, geht es bei diesen Bemerkungen ,weniger dar-
um, einen Standpunkt zu haben, als eine Spannung zu denken, eine Span-
nung, die nichts anderes ist als die Macht der Bilder, uns zu beriihren.“*
Diese Spannung wird nirgendwo deutlicher als in Levinas’ Konzept der
LSpur’, mit dem er hofft, etwas vom Sehen der Transzendenz, die uns im
Gesicht gegeniibersteht, anzudeuten.

Das Leuchten der Spur ist ritselhaft, das heiBt, es ist zweideutig [...].
Die Spur zeichnet sich ab und verwischt sich im Gesicht [...]. Die vom
Unendlichen hinterlassene Spur ist nicht das Uberbleibsel einer Ge-
genwart. Ihr Leuchten selbst ist mehrdeutig. Wire es anders, wiirde
ihre Positivitét die Unendlichkeit des Unendlichen nicht mehr wahren,
als die Negativitit sie wahrt. [...] [Es gibt einen] Umweg vom Gesicht

Rhetorik des Gesichts argumentieren konnten, konnten wir auch fiir eine verkorperte Be-
rithrung bei Levinas pliddieren, trotz seiner gegenteiligen Vorbehalte. Fiir eine Diskussion
der visuellen Dimensionen der Liebkosung vgl. Paul Davies: sThe Face and the Caress:
Levinas’s Ethical Alterations of Sensibilityc, in: David Michael Levin (Hg.): Modernity and
the Hegemony of Vision. Berkeley, California 1993, S. 252-272.

41 Ebd, S.23.

42 Ebd, S.25.

43 Raphael: Judaism and the Visual Image, a.a.0., S. 56.

44 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 100.

45  Phillipe Crignon: »Figuration: Emmanuel Levinas and the Imageg, iibers. v. N. Simek,
Z.Zalloua, Yale French Studies 104, 2004, S. 119.

14.02.2026, 11:46:01. el

191


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Aaron Rosen

her, [einen] Umweg in bezug auf den Umweg, der gerade im Ritsel der
Spur liegt [...].*

Bemerkenswert an diesen elliptischen Formulierungen, die sich nicht
nur gegenseitig absichtlich destabilisieren, sondern auch bestirken, ist
das AusmaB, in dem das Optische sich hartnickig weigert, unterdriickt
zu werden. Wie Philippe Crignon bemerkt, sogar ,[d]er Begriff der Spur,
den Levinas verwendet, um das Gesicht vor der Reprisentation oder dem
Sehen zu retten, fiihrt es paradoxerweise noch niher an die Figuration
heran‘“#

Um ein umfassenderes Bild unserer Begegnung mit dem Anderen zu
zeichnen, bietet Levinas in Jenseits des Seins auch eine komplexere, zuwei-
len abstruse Darstellung der Sprache als in Totalitdt und Unendlichkeit.
Im erstgenannten Werk versucht Levinas, eine philosophische Deutungs-
weise der Sprache anzubieten, die uns auf ihre akkusative Dimension
hinweist, d.h. auf die Tatsache, dass die Sprache - in erster Linie - an
jemanden kommuniziert wird. Sprache, so schlégt er vor, konstituiert das
intimste Geschenk, das wir anbieten kénnen, in dem der Sprecher ,per-
sonlich in seinem Wort gegenwirtig ist.** Mit anderen Worten, dass das
»Wesen der Sprache Freundschaft und Gastfreundschaft ist“*® In Jenseits
des Seins versucht Levinas, auf den Einwand zu reagieren, dass diese Deu-
tungsweise der Sprache - und in der Tat die Sprache von Totalitit und
Unendlichkeit selbst - immer noch, wenn auch auf subtile Weise, sein eige-
nes Mantra von Ethik vor Ontologie unterlduft. Um diesen Angriff zu pa-
rieren, macht Levinas eine scharfe Unterscheidung zwischen dem Sagen
und dem Gesagten - le dire et le dit -, wobei das erstere dazu tendiert,
das Ethische auszudriicken, das letztere das Ontologische. ,Das Sagen [...]
ist [...] Ndhe vom Einen zum Anderen, Verpflichtung zur Annéherung, der
Eine fiir den Anderen, gerade die Bedeutsamkeit der Bedeutung.“* So not-
wendig das Gesagte fiir die Kommunikation von Inhalten auch sein mag,
so ist es doch immer auch ein Verrat am Sagen, das in einer ,riskanten
Entbl6Bung seiner selbst, in der Aufrichtigkeit, im Zerbrechen der Inner-
lichkeit und in der Preisgabe jeglichen Schutzes, in der Ausgesetztheit an
der Verletzung, in der Verwundbarkeit® besteht.

Levinas’ herausfordernder, obskurer Stil in Jenseits des Seins stellt
eine Ausarbeitung und Einsetzung dieser Ansichten iiber Sprache dar,
wobei er ausschweifende Hyperbolien und andere literarische Mittel
einsetzt, um die Domestizitit des Gesagten zu beunruhigen. Wie Hand

46 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 45.

47  Crignon: sFigurationg, a.a.0., S. 122-123.

48 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 429.
49 Ebd, S. 444.

50 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 29.

51 Ebd, S.118.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

argumentiert: ,Es ist durch eine kiinstlerische oder dsthetische Praxis [...],
mit der Levinas versucht, die philosophische Sprache und Begriffsbil-
dung bis zu einem Punkt zu bearbeiten, wo sie der SchlieBung der onto-
logischen Endlichkeit entkommen und sich der ethischen Unendlichkeit
Offnen kann.“*? In den letzten Jahren hat es erste Versuche gegeben, solche
Zusammenhénge aufzugreifen, um eine umfassendere Vision von Levinas’
Asthetik zu entfalten. Der Literaturwissenschaftler Gerald Bruns etwa
kommentiert, dass ,vielleicht das Verhéltnis von Dichtung und Ethik letzt-
lich darauf hinausliuft, dass beides Formen des Sagens (le Dire) diesseits
der Thematisierung und daher Materialisierungen der Sprache darstellen,
die auf diese Weise nach derselben Logik analoge Formen der Transzen-
denz hervorbringen“*® Auch die Philosophin Edith Wyschogrod sieht in
der Auffassung von den Grenzen der Représentation eine gemeinsame
Resonanz zwischen Ethik und Asthetik. Sie schligt vor, dass die literari-
schen Kiinste und die Ethik in Levinas’ Denken ,als Felder gedacht wer-
den konnen, in denen sich eine Formlosigkeit offenbart; in der Kunst als
die amorphe Macht des Seins; in der Ethik als der Andere, der mich zur
Verantwortung ruft“>* Levinas’ Schriften iiber Marcel Proust, Maurice
Blanchot und Michel Leiris betonen nach Wyschogrod jeweils die Art und
Weise, wie diese Autoren ,eine neue verfolgte Sprache verwenden, die die
Transzendenz verbirgt und beschiitzt“%

III. DIE TRANSZENDENZ DER BILDER

Wenn wir bereit sind, Levinas gegen den Strich zu lesen, wiirde ich vor-
schlagen, einige von Bruns’ und Wyschogrods Einsichten zur Levinas’schen
Poetik auch in den Dienst der visuellen Asthetik zu stellen. Es ist beispiels-
weise aufschlussreich, dass Levinas selbst in einem kurzen Essay mit dem
Titel Michel Leiris - Die Transzendenz der Worter betrachtliche Zeit darauf
verwendet, eine Ausstellung zu besprechen, die er kiirzlich bei dem franzo6-
sischen Maler Charles Lapicque (1898-1988) gesehen hatte, einem Bekann-
ten von Levinas’ engem Freund, dem Philosophen Jean Wahl. Zum Thema
der Streichungen und Assoziationen in Michel Leiris’ Autobiographie Die
Spielregel 1 | Streichungen [Biffures) (1948) findet Levinas eine Entspre-
chung in der malerischen Praxis von Lapicque. ,Durch seine Authebung

52 Hand: »Shadowing Ethics¢, a.a.0., S. 66 (Kursivierung hinzugefiigt) [Engl. 1.0.,

Anm. d. U)].

53 Gerald L. Bruns: sThe Concepts of Art and Poetry in Emmanuel Levinas’s Writingss,
in: Simon Critchley, Robert Bernasconi (Hg.): The Cambridge Companion to Levinas,
Cambridge 2002, S. 228, Kursivierung im Original.

54 Edith Wyschogrod: »sThe Art in Ethics: Aesthetics, Objectivity, and Alterity in the
Philosophy of Emmanuel Levinase, in: Adriaan Peperzak (Hg.): Ethics as First Philoso-
Dhy: The Significance of Emmanuel Levinas for Philosophy, Literature, and Religion,
New York 1995, S. 138-139.

55 Ebd., S.139.

14.02.2026, 11:46:01. el

193


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Aaron Rosen

der Perspektive als Marsch- und Anpirschordnung, als Planung des prak-
tischen Zugangs zu den Objekten®, so Levinas, ,schafft Charles Lapicque
einen Raum, der vor allem Ordnung der Simultaneitét ist“*® Levinas ist
darauf bedacht, zu betonen, dass diese Simultaneitdt nicht musikalisch,
d.h.in der Zeit, sondern raumlich funktioniert. Dennoch ist Levinas bereit,
Kunst eine Simultaneitét zuzuschreiben, die derjenigen, die er in der Spra-
che verortet, frappierend &hnlich ist. Er fahrt fort:

Schon die Form eines einzelnen Bildes wiirde dieses Spiel der Strei-
chungen beenden. Ein Bild wird bei Lapicque von Varianten beglei-
tet, die keine Studien auf dem Weg zur Vollendung des Werkes ,non
varietur’, sondern mit ihm gleichberechtigt sind.

Levinas erweist sich hier als ein weitaus scharfsinnigerer Kunstkritiker, als
man nach der ersten Lektiire von Die Wirklichkeit und ihr Schatten anneh-
men konnte. AuBerdem widerspricht die Beschreibung, die er hier liefert,
trotz seiner Vorbehalte dem dauerhaften Zustand der Vollendung, den er
zuvor als die Wurzel der Idolatrie der Kunst identifiziert hatte. Von hier aus
ist es kein weiter Sprung mehr, sich eine Kunst vorzustellen, die die Grenzen
»der Zwischenzeit® vollig sprengt, eine Transzendenz der Bilder sozusagen.
Auch wenn es noch einige Jahrzehnte dauern sollte, war Levinas in
seinen letzten Lebensjahren - wenn auch zuriickhaltend - bereit, einen
solchen Sprung zu wagen. In einem Essay aus dem Jahr 1986 beschéftig-
te sich Levinas mit den Werken des verstorbenen Jean Atlan (1913-1960),
eines in Algerien geborenen Malers, der als Autodidakt mit der mitteleuro-
paischen Avantgardegruppe COBRA verbunden war. Levinas mag durch
biografische Ahnlichkeiten mit dem jiidischen Kiinstler angeregt worden
sein, der wie er wihrend des Zweiten Weltkriegs inhaftiert war und an der
Sorbonne, wo Levinas spéter selbst lehrte, Philosophie studierte. In den
schweren schwarzen Linien, die sich durch Atlans Abstraktionen winden,
ortet Levinas ,die Diachronie des Rhythmus oder den Takt der Zeitlich-
keit [...].“® Wo Levinas zuvor den Rhythmus mit einem Mangel an ,Initia-
tive oder Freiheit” in Verbindung gebracht hatte,* entdeckt er hier eine
echte Spannung zwischen Verzweiflung und Hoffnung, ,so dramatisch ist
wie die Enthiillung des Wahren und der fordernde Anspruch des Guten.“%°
Auch wenn Levinas Bedenken duflert, ob die Malerei in der Lage sei, einen
»Zugang[..] zum Sein zu unterbreiten, der zu den Dingen selbst fiihrt®

56 Emmanuel Lévinas: sMichel Leiris - Die Transzendenz der Worters, in: ders.: Eigen-
namen. Meditationen iiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen
1988, S. 87-88.

57 Ebd., S. 88 (Kursivierung iibernommen).

58 Emmanuel Levinas: sJean Atlan und die Spannung der Kunsts, in diesem Band,

S. 57.

59 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 69.

60 Levinas: sJean Atlan und die Spannung der Kunstc, in diesem Band, S. 57.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

kommt er schlieBlich zu dem Schluss, dass Atlans Werk eine viel tiefere
Rolle spielt, da es sich auf , die Innerlichkeit des Seins“bezieht.% Am wich-
tigsten fiir unsere Zwecke ist, dass Levinas am Ende die Warme und das
Einfiihlungsvermoégen in diesen Gemélden mit der Bibel vergleicht.? Das
ist nicht nur ein hohes Lob von einem Denker, der sich der Interpretation
jiidischer Texte widmet, sondern ermutigt uns auch, Bilder als Quelle ge-
meinsamer, sogar spiritueller Werte zu betrachten.

Vier Jahre spiter entwickelte Levinas in einem Interview mit der
Philosophin Francoise Armengaud iiber das Werk eines anderen jiidischen
Kiinstlers, Sacha Sosno (1937-2013), diese ethischen Grundziige noch wei-
ter. Sosno, eine prominente Figur der Ecole de Nice, ist vor allem fiir seine
Fotografien und Skulpturen bekannt, in denen er einen Teil seines Motivs,
invielen Féllen die menschliche Figur, aufhebt oder unkenntlich macht. Fiir
Levinas erhalten diese ,Obliterationen” - ein Bronzekopf, dessen Gesicht
wie ein Fenster weggeschnitten ist, oder eine Biiste, die halb unbehauen in
einem Marmorblock belassen wurde - eine ,ethische Dimension“ % Wih-
rend der jiingere Levinas in solche Einschnitte und Verschleierungen die
Unmenschlichkeit der Kunst oder des Kiinstlers hineingelesen haben diirf-
te, argumentiert er hier, dass diese Unvollkommenheiten in Wirklichkeit
unsere eigenen sind. Indem sie ,die Dinge ihrer falschen Menschlichkeit*
entledigen, machen Sosnos Aufhebungen die Tduschung unserer Vollkom-
menheit deutlich, sowohl moralisch als auch dsthetisch.® Paradoxerweise
kann sogar der Akt der Obliteration als ,voller Mitgefiihl“ beurteilt wer-
den.® Dariiber hinaus spekuliert Levinas: ,Die Obliteration unterbricht
das Schweigen des Bildes. Ja, es gibt einen Appell des Wortes an die So-
zialitdt, das Sein fiir den Anderen. In diesem Sinne fiihrt die Obliteration
selbstversténdlich zum Anderen.“®® Auch wenn sich Levinas’ Bemerkungen
auf Sosno beziehen, ist es sicherlich nicht beabsichtigt, diese ethischen
Moglichkeiten fiir andere Kunstwerke mit anderen Techniken der Unter-
brechung auszuschlieBen. Fiir einen Denker, der einst die Fahigkeit jeder
bildenden Kunst, ,einen Dialog zu erdfinen®, in Frage stellte,® ist dieses
Eingestdndnis erstaunlich. Wahrscheinlich ist es kein Zufall, dass diese
Einsicht selbst aus dem Dialog hervorgeht, aus einem gemeinsamen Pro-
zess der Auslegung und Diskussion. Armengauds Erwiderung auf Levinas
ist treffend, und zwar nicht nur fiir Sosno: Die Kunst ,fiihrt [...] [nicht nur)
zum Anderen®, wir konnten sagen, sie ,verpflichtet uns sogar dazu.“®®

61 Ebd, in diesem Band, S. 58.

62 Ebd.

63 Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gesprdch mit Frangoise Avmengaud iiber das
Werk von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich 2019, S. 42.
64 Ebd, S.42.

65 Ebd.,S.43.

66 Ebd., S. 45-46.

67 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.O., S. 67.

68 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 46.

14.02.2026, 11:46:01. el

195


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Aaron Rosen
IV. GASTFREUNDSCHAFT DARSTELLEN

Ich habe diesen Aufsatz mit einem Uberblick iiber einige friihe, oft bissige
AuBerungen von Levinas iiber Kunst begonnen. Die Betrachtung einiger
Einwénde von Levinas hat uns nicht davon abgehalten, das gegenwirtige
Projekt weiter zu verfolgen, sondern sie hat es uns ermdglicht, einige der
Herausforderungen, die ein interreligioser Dialog, der sich in erheblichem
MaBe auf die Ressourcen der bildenden Kunst stiitzt, zu bewiltigen hat,
deutlicher herauszustellen. Ich schlug vor, dass wir uns Kunstwerken auf
eine Weise ndhern miissen, die ihre Verstrickung in die Welt ernst nimmt,
die unsere eigenen ,gesellschaftlichen oder materiellen Ursachen“® in sie
einbringt und die sich weigert, Kunst auf den Bereich der ars gratis artis
zu beschrinken. Als Néchstes untersuchten wir die Auswirkungen von
Levinas’ Behauptung, dass ,die Ethik eine Optik“ sei, indem wir dstheti-
sche Dimensionen in kritischen Konzepten wie dem Gesicht und der Spur
sowie im Stil von Levinas’ Schreiben selbst aufzeigten. Diese Anerkennung
der wechselseitigen Beziehungen zwischen Ethik und Asthetik fiihrte zu
einer niheren Untersuchung von Levinas’ sporadischer, aber erhellender
Behandlung einzelner Kiinstler. Dabei entdeckten wir, dass Levinas tat-
sichlich bereit war, die Fahigkeit bestimmter Werke anzuerkennen und zu
einem sinnvollen Dialog mit dem Anderen einzuladen. Uber diese Kom-
mentare hinaus hat Levinas jedoch bei mindestens zwei Gelegenheiten
auch verfithrerische Hinweise hinterlassen, dass die bildenden Kiinste
insbesondere im interreligiosen Dialog eine besondere Rolle spielen konn-
ten. In einem Vortrag, den er 1957 in der Abtei von Tioumliline in Marokko
hielt, versuchte Levinas zu erkldren, wie der jiidische Partikularismus, der
in der Einhaltung des Gesetzes verkorpert ist, ein universelles Anliegen
erzeugen kann.” An den Anfang stellte er die Erinnerung an die Leiden
der europidischen Juden wihrend des Zweiten Weltkriegs und die Zuflucht
und Unterstiitzung, die einige von ihnen in den Hinden von Christen und
Muslimen erfuhren. Von hier aus entwickelte er dann die Geschichte sei-
ner Begegnung mit einem Gemaélde. Er schreibt:

Ich entsinne mich eines Besuchs, den ich aus Anlaf3 einer religiosen
Zeremonie zu Beginn des Krieges der Kirche St. Augustin in Paris ab-
zustatten Gelegenheit hatte, die Ohren noch gleichsam zerschunden
von der Phraseologie der ,neuen Moral’, die seit sechs Jahren iiber die
Presse und die Biicher heraufzog. Dort, in einem kleinen Winkel der
Kirche, kam ich neben ein Bild zu stehen, das Hanna darstellte, wie
sie Samuel in den Tempel fiihrt. Ich erinnere mich noch, daf3 ich den

69 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 67.
70 Vgl. Emmanuel Levinas: »Eine Religion fiir Erwachseneg, in: ders.: Schwierige
Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 24.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

Eindruck gewann, augenblicklich zum Menschlichen zuriickzukehren,
zur Moglichkeit zu sprechen und gehort zu werden.™

Die Sprache von Levinas ist hier bezeichnend. Angesichts der beiBenden
Rhetorik des Faschismus bewahrt Kunst - auch die bildende Kunst - eine
unbehelligte Sprache, die in der Lage ist, Levinas ,zum Menschlichem*
zuriickzufiihren. Umso wichtiger ist es, dass Levinas diese voriibergehen-
de Zuflucht und Akzeptanz in einer katholischen Kirche findet. In einem
historischen Moment, in dem seine religiose Identitdt ausgegrenzt wurde
und sie in den Augen der herrschenden Kultur als minderwertig aus-
weist, erfihrt Levinas - durch Kunst - ein Gefiihl der Aufnahme in den
Mauern eines anderen Glaubens. Ein Bild, das fiir christliche Augen be-
stimmt ist, wendet sich an Levinas in einer Sprache, die in der Lage ist,
zu ihm als Juden zu sprechen, und erinnert ihn an das Gebet, das Hanna
vor dem Herrn in Silo gesprochen hat; eine Geschichte, die die ,Moglich-
keit, zu sprechen und gehort zu werden® lehrt, selbst von stummen Lippen
(1 Samuel 1, 10-16). Wenn er diese Kriegserinnerung Jahre spiter in einer
marokkanischen Abtei erzéhlt, erfiillt sich die Hoffnung, die vor dem Bild
in der Kirche Saint-Augustin geweckt wurde: dass er als Jude sprechen und
gehort werden kann.

1987, dreiig Jahre nach diesem Vortrag in Marokko, wiederholte
Levinas diese Geschichte bei einem anderen interreligiosen Treffen, dieses
Mal im Dialog mit Bischof Klaus Hemmerle und Hans-Hermann Henrix.
Levinas beginnt mit seiner Bewunderung fiir Elemente der Evangelien, die
»in der ganzen Stérke ihrer spirituellen Bedeutung dem jiidischen Emp-
finden sehr nahe stehen.“”? Er stellt jedoch auch hoflich, aber nachdriick-
lich fest, dass ihn bestimmte Elemente der christlichen Theologie immer
noch storen. Mehr noch, er behauptet, ,[d]ie Lektiire des Evangeliums
war in meinen Augen - in unseren Augen - immer durch die Geschichte
kompromittiert®, vor allem durch die Shoah.” Doch selbst inmitten des
Krieges fiigt Levinas hinzu, gab es ,[w]o immer das schwarze Gewand zu
sehen war, [...] Zuflucht. Dort war Diskurs noch méglich.“™ Wie in seinem
friitheren Vortrag ist die erste Erfahrung, die ihm in den Sinn kommt, die
Begegnung mit dem Gemélde von Hanna und Samuel. ,[Ulnsere alte Welt
war schon iiberall in Gefahr®, schreibt er, aber ,[m]eine Welt war noch da.
Vor allem in Hanna [...]“™ Er fihrt fort, die Geschichte von Hannas Gebet
ausfiihrlicher zu erzéhlen, als er es zuvor getan hatte, und schlie3t damit:

71  Ebd, S. 22.

72 Emmanuel Levinas: »Judaism and Christianitys, in: ders.: In the Time of the Nations,
London 2007, S. 162 [Der Vortrag wurde nicht in den deutschen Sammelband iibernom-
men. Vgl. Emmanuel Levinas: Die Stunde der Nationen. Talmudlektiiren, Miinchen 1994;
hier und im Folgenden Engl.i.0., Anm. d. U.].

73  Ebd.[Engl.i.0., Anm. d. U.].

74 Ebd.[Engl.i.0,Anm.d. U].

75 Ebd,, S.147 [Engl.1.0., Anm. d. U].

14.02.2026, 11:46:01. el

197


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Aaron Rosen

Diese Frau betete wirklich aus ihrem Herzen heraus: ein AusgieBen
der Seele. Die authentische Beziehung, die Konkretheit der Seele, die
eigentliche Personifizierung der Beziehung. Das ist es, was ich in der
Kirche gesehen habe. Welche Verbundenheit! Diese Néhe ist in mir
geblieben.™

Nach der Beschreibung dieses Gemaéldes, sowohl 1957 als auch 1987, ging
Levinas auf personliche Erfahrungen mit Muslimen und Christen ein. In
der ersten Vorlesung erinnerte er sich an die Gefiihle der Briiderlichkeit,
die er mit Angehorigen anderer Religionen wahrend seiner Gefangen-
schaft im Zweiten Weltkrieg entwickelte,” in der zweiten Rede sprach
er ergreifend von der Giite der Nonnen, die seine Frau und seine Tochter
wihrend des Krieges sicher versteckten.” Levinas wiirde keineswegs
behaupten - und ich auch nicht -, dass seine kiinstlerischen Begegnun-
gen mit solchen Erfahrungen gleichzusetzen sind. Nichtsdestotrotz triagt
Kunst dazu bei, sich solche tiefgreifenden Episoden auf bedeutende Weise
auszumalen und zu umrahmen. Indem er sich diesem Gemaélde 6ffnet, fin-
det Levinas vor allem ein nachhaltiges Bild der ,Ndhe“ zu Gott. Doch was
dieses Bild so unvergesslich macht, was es fiir fast fiinfzig Jahre in seinem
Gedichtnis einprigt, ist die Erkenntnis, dass er diese ,Néhe“ mit Anhén-
gern eines anderen Glaubens teilt. Auf diese Weise macht Kunst fiir ihn
eine Verbindung mit dem Anderen greifbar, ja sogar moglich.

Ausgehend von solchen ersten Einsichten konnten wir beginnen, eine
Vorstellung vom interreligiosen Dialog zu skizzieren, der - zumindest zum
Teil - von der Gastfreundschaft der Bilder gendhrt wird. Wie wir gesehen
haben, kann Levinas eine unerwartete Ressource fiir die Gestaltung dieser
Vorstellung sein und dazu beitragen, unsere Aufmerksamkeit auf die ethi-
schen Anforderungen zu lenken, die Bilder in einer solchen Praxis erfiil-
len miissen. Gleichzeitig konnte ein tieferes Verstindnis und eine groBere
Wertschitzung unserer Verbundenheit mit Bildern vielleicht auch Levinas
etwas zu sagen haben. Wihrend er unsere Aufmerksamkeit produktiv auf
das Gewicht der Verantwortung vor dem Anderen lenkt, 1duft er aber auch
Gefahr, die genuinen Merkmale der Freude und des GenieBens, die aus
dieser Begegnung hervorgehen kénnen, zu verkennen oder zumindest zu
marginalisieren. Wie Ford in seiner Meditation iiber Levinas fragt: ,Warum
sollte das GenieBen in irgendeiner Form nicht zur Entwicklung von Verant-
wortung beitragen?” Was mit der Wertschéatzung von Schonheit beginnt,
muss nicht in den von Levinas befiirchteten Solipsismus abgleiten. Wie
Rilke, der auf die sanften Konturen des ,Archaischen Torsos des Apollo*
starrte, kann selbst unser hingerissenster Blick durch die Aufforderung

76 Ebd.[Engl.1.0., Anm. d. U].

77 Levinas: »Eine Religion fiir Erwachsenes, a.a.0., S. 23.
78 Levinas: sJudaism and Christianity, a.a.0., S. 163.

79 Ford: Self and Salvation, a.a.0., S. 42.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

,Du musst dein Leben dndern“ in die Verantwortung versetzt werden.*
Wenn iiberhaupt, konnte dieser Aufruf sogar noch stirker sein, wenn wir
lernen, bildende Kunst in der Gegenwart des anderen zu betrachten. An-
statt sich mit der niichternen Gewissheit gesenkten Blickes zu begniigen,
erfordert der interreligiose Dialog vor allem eine verkorperte Gastfreund-
schaft, die auf die Freuden abgestimmt ist, die uns miteinander verbinden.
Wenn es unser Bestreben ist, tatsdchlich den Anderen zu sehen, unsere
Ethik in eine Optik zu verwandeln - wie Levinas es beschreiben wiirde -,
koénnten wir Schlimmeres tun, als zu lernen, in dieselbe Richtung zu schau-
en. In Richtung der einladenden Umarmung der Bilder.

Aus dem Englischen iibersetzt von Johannes Bennke.

80 Rainer Maria Rilke: sArchaischer Torso Apollos, in: ders.: Saémtliche Werke. Erster
Band, Frankfurt a.M. 1955, S. 557.

14.02.2026, 11:46:01.

199


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Aaron Rosen
QUELLENVERZEICHNIS

Bruns, Gerald L.: sThe Concepts of Art and Poetry in Emmanuel Levinas’s
Writingse, in: Simon Critchley, Robert Bernasconi (Hg.): The Cambridge
Companion to Levinas, Cambridge 2002, S. 206-233.

Cohen, Hermann: Religion of Reason out of the Sources of Judaism, Atlanta,
Georgia 1995.

Crignon, Phillipe: sFiguration: Emmanuel Levinas and the Imagex, iibers.
v. N. Simek, Z. Zalloua, Yale French Studies 104, 2004, S. 100-125.

Davies, Paul: sThe Face and the Caress: Levinas’s Ethical Alterations of
Sensibilitys, in: David Michael Levin (Hg.): Modernity and the Hegemo-
ny of Vision, Berkeley, California 1993, S. 252-272.

Derrida, Jacques: . Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen 1999.

Ford, David F.: sAn Interfaith Wisdom: Scriptural Reasoning between
Jews, Christians and Muslims, in: ders., C. C. Pecknold (Hg.): The
Promise of Scriptural Reasoning, Oxford 2006, S. 1-22.

Freedberg. David: The Power of Images: Studies in the History and Theory
of Response, Chicago 1989.

Ford, Daniel: Self and Salvation: Being Transformed, Cambridge 1999.

Gadamer, Hans-Georg: sKunst und Nachahmungs, in: ders.: Gesammelte
Werke Band 8: Asthetik und Poetik I Kunst als Aussage, Tiibingen 1993,
S. 25-36.

Gibbs, Robert: sReading with Others: Levinas’ Ethics and Scriptural Rea-
soning, in: David F. Ford, C.C. Pecknold (Hg.): The Promise of Scriptu-
ral Reasoning, Oxford 2006, S. 171-184.

Hand, Sean: sShadowing Ethics: Levinas’s View of Art and Aestheticsg,
in: ders. (Hg.): Facing the Other: The Ethics of Emmanuel Levinas,
Richmond, UK 1996, S. 63-90.

Hardy, Daniel W.: sThe Promise of Scriptural Reasonings, in: David F. Ford,
C.C. Pecknold (Hg.): The Promise of Scriptural Reasoning, Oxford 2006,
S.185-208.

14.02.2026, 11:46:01. el


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der Bilder

Jay, Martin: Downcast Eyes: The Denigration of Vision in Twentieth-Cen-
tury French Thought. Berkeley 1993.

The Journal of Scriptural Reasoning, https://jsr.shantivirginia.edu/ (letz-
ter Zugriff 04.05.2022).

Lévinas, Emmanuel: »Michel Leiris - Die Transzendenz der Wortery, in:
ders.: Eigennamen. Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg.v.
Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 87-88.

— Die Stunde der Nationen. Talmudlektiiren, Miinchen 1994.

—>Bilderverbot und ,Menschenrechte’, in: ders.: Verletzlichkeit und
Frieden. Schriften tiber die Politik und das Politische, Berlin, Ziirich
2007, S.115-123.

— sJudaism and Christianity, in: ders.: In the Time of the Nations, London
2007, S. 161-166.

—»Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bildtheo-
rien aus Frankreich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-86.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
42011,

— Totalitat und Unendlichkeit: Versuch iiber die Exterioritdt, Freiburg,
Miinchen 52014.

— Die Obliteration. Gesprdch mit Francoise Avmengaud iiber das Werk
von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich
2019.

— »Eine Religion fiir Erwachsene, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch
wber das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 21-37.

— sJean Atlan und die Spannung der Kunstc, in diesem Band S. 57-58.

Merleau-Ponty, Maurice: »[Herausgebernotiz ohne Titell«, in: Les Temps
Modernes 38 (4),1948, S. 769-770.

Ochs, Peter, Nancy Levene (Hg.): Textual Reasonings: Jewish Philosophy
and Text Study at the end of the Twentieth Century, London 2002.

Raphael, Melissa: Judaism and the Visual Image: A Jewish Theology of Art.
London 2009.

Rashkover, Randi: sExegesis, Redemption, and the Maculate Torah, in:
Peter Ochs, Nancy Levene (Hg.): Textual Reasonings: Jewish Philosophy
and Text Study at the end of the Twentieth Century, London 2002,
S.191-205.

Rilke, Rainer Maria: sArchaischer Torso Apolloss, in: ders.: Samtliche Werke.
Erster Band, Frankfurt a.M. 1955, S. 557.

14.02.2026, 11:46:01. el

201


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 Aaron Rosen

Rosen, Aaron: Imagining Jewish Art: Encounters with the Masters in
Chagall, Guston, and Kitaj, London 2009.

Wyschogrod, Edith: sThe Art in Ethics: Aesthetics, Objectivity, and Alterity
in the Philosophy of Emmanuel Levinasc, in: Adriaan Peperzak (Hg.):
Ethics as First Philosophy: The Significance of Emmanuel Levinas for
Philosophy, Literature, and Religion, New York 1995, S. 137-150.

14.02.2026, 11:46:01.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

