Frankfurter Schule und
Philosophische Anthropologie
— Ist eine Kernfusion moglich?

Das Verhaltnis der deutschen Philosophischen Anthropologie zur kriti-
schen Gesellschaftstheorie der Frankfurter Schule ist ein viel zu grofSes
Thema, um es hier abzuhandeln.” Es bedurfte einer umfangreichen Mo-
nographie, die auf die verschiedenen Denker und die unterschiedlichen
Themen differenziert eingeht, wobei sowohl historische als auch syste-
matische Aspekte zu beachten wiren.> An dieser Stelle kann es nur um
eine Argumentationsskizze gehen, in denen Begriindungen eher ange-
deutet als ausgefithrt werden. Zumindest aber sollte meine Position klar
werden, gegen die, wie mir bewusst ist, etliche Vorbehalte und Einwin-
de moglich sind.

Meine Uberzeugung ist niamlich, dass die Philosophische Anthropo-
logie und die Frankfurter Schule prinzipiell als gleichrangige Strémun-
gen anzusehen sind, die sogar viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Wenn
man sie nicht als Paradigmen im Sinne Kuhns, sondern als Forschungs-
programme im Sinne von Lakatos deutet, dann sollte eine Fusion ihrer
»harten Kerne« moglich sein (siehe Text 1). Anders gesagt: Die deutsche
Philosophische Anthropologie und die Frankfurter Schule sind koali-
tionsfahig. Ja, eine solche Zusammenarbeit ist sogar erforderlich, weil
die Gegenstandsbereiche der beiden Denkschulen sich zwar iiberschnei-
den, aber nicht aufeinander reduzierbar sind. Nur durch einen integra-
tiven Ansatz kann man die menschliche Lebenssituation angesichts der
komplexen Herausforderungen unserer Zeit wissenschaftlich angemes-
sen erfassen. Allerdings ist die Frankfurter Schule das leistungsstarke-
re Projekt.

1 Der folgende Text beruht auf meinem Vortrag vom 11.2.2016 in Potsdam
auf der Konferenz »Mensch und Gesellschaft zwischen Natur und Geschich-
te: Zum Verhiltnis von Philosophischer Anthropologie und Kritischer Theo-
rie«. Einwinde und Vorschlige aus dem Publikum, fiir die ich sehr dankbar
bin, habe ich beriicksichtigt, soweit mir dies moglich war. Die anderen Bei-
triage der Konferenz sind erschienen in Ebke u.a. (Hg.), Mensch und Gesell-
schaft (2z017).

2 Als Vorstudie: Thies, Die Krise des Individuums (1997). Vgl. auch meine
kurzen Ausfihrungen in Thies, Einfithrung in die philosophische Anthro-
pologie (2013), 25-29.

161

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Wias ist die Frankfurter Schule?

Die Bezeichnung »Frankfurter Schule« ist dorten unbeliebt; ihre An-
hanger verwenden den Ausdruck »Kritische Theorie«. Das finde ich un-
angemessen, weil es zweifellos noch andere Theorien gibt, die sich auf
denselben Gegenstandsbereich richten und ebenfalls kritisch sind, oft so-
gar radikaler in ihren Einwinden gegen die bestehende gesellschaftliche
Wirklichkeit. Zudem gibt es kritische Theorien ganz anderer Art; man
denke nur an die erkenntnis-, moral- und sinnkritischen Ansitze von
Kant tiber Nietzsche bis Wittgenstein. Zwar spricht gegen den Ausdruck
»Frankfurter Schule«, dass diese gar nicht durchgingig in der Mainme-
tropole ansissig war. Aber auch in den USA (1934-1949) und in Starn-
berg (1971-81) blieben die Frankfurter ihren in der Heimat entwickel-
ten Gedanken treu. Als »Geburtsdatum« gilt nicht die Grindung des
Instituts fiir Sozialforschung 1923, sondern die Ubernahme von dessen
Direktorenposten durch Max Horkheimer im Herbst 1930, der am 24.
Januar 1931 eine wegweisende Antrittsrede hielt. Seitdem lassen sich
mindestens drei Generationen unterscheiden.

Die Hauptvertreter der ersten Generation, die vor dem Ersten Welt-
krieg geboren wurden, sind Max Horkheimer (1895-1973), Theodor W.
Adorno (1903-1969) und Herbert Marcuse (1898-1979). Trotz vieler
Ubereinstimmungen stehen alle drei fiir unterschiedliche theoretische An-
sdtze. Der frihe Horkheimer geht um 1930 davon aus, dass sich die kapi-
talistische Klassengesellschaft in einer schweren Krise befindet, zu deren
Analyse man einen interdisziplinaren Materialismus brauche. Dafiir mus-
se man den Marxismus mit anderen Ansitzen kombinieren, vor allem der
Psychoanalyse. In der Emigration, zunichst in der Schweiz, dann in den
USA wird der Ansatz weiterentwickelt. In einem Aufsatz von 1937 pragt
Horkheimer den Ausdruck »kritische Theorie«.5 In den 1940er Jahren
schliefst er sich zeitweilig der von Adorno vertretenen Theorie einer to-
talen Gesellschaft an, die auch dem gemeinsamen Hauptwerk Dialektik
der Aufklirung (1944/47) zugrunde liegt. In diesem Ansatz setzt der Ka-
pitalismus nur das Unheil der allgegenwirtigen Naturbeherrschung fort.

3 Horkheimer, III: Die gegenwirtige Lage der Sozialphilosophie (1931), 20-3 5.

4  Zur Geschichte der Frankfurter Schule gibt es inzwischen eine Unmenge
an Literatur. Ich nenne nur die fiir mich wichtigsten Titel: Jay, Dialekti-
sche Phantasie (1976); Held, Introduction to Critical Theory (1980); Geuss,
The Idea of Critical Theory (1981); Brunkhorst, Paradigmakern und Theo-
riedynamik der kritischen Theorie (1983); Breuer, Horkheimer oder Ador-
no (1985); Wiggershaus, Die Frankfurter Schule (1986); Dubiel, Kritische
Theorie der Gesellschaft (1988); Honneth, Kritische Theorie. Vom Zentrum
zur Peripherie einer Denktradition (1989); zuletzt noch: Breuer, Kritische
Theorie (2016); Freyenhagen, Was ist orthodoxe Kritische Theorie? (2017).

5 Horkheimer, IV: Traditionelle und kritische Theorie (1937), 162—216.

162

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

Das fuhre nicht blof§ zu Krisen, sondern zu Katastrophen wie dem Zwei-
ten Weltkrieg, der industriellen Vernichtung ganzer Menschengruppen
und einem drohenden Atomkrieg. Politisch-praktisch konne man kaum
etwas verdndern. Herbert Marcuse arbeitet einige Jahre ebenfalls eng
mit Horkheimer zusammen (vor allem 1936/37). Nach 1945 kehrt er,
im Unterschied zu Horkheimer und Adorno, nicht nach Europa zuriick.¢
In den USA entwickelt er einen eigenen Ansatz, fiir dessen Fundamente
er auf Freud zuruickgreift (Eros and Civilization, 1955). Die westlichen
Gesellschaften seien, so Marcuse, durch eine technische Rationalitit be-
stimmt, die Herrschaft verschleiert, zugleich aber die Moglichkeit schafft,
die menschlichen Potentiale zu befreien. Nicht mehr die Arbeiter, sondern
neue soziale Bewegungen konnten eine solche qualitative Verdnderung
bewirken (The One Dimensional Man, 1964).

Fiir die zweite Generation, die in der Zwischenkriegszeit geboren wur-
de, steht Jurgen Habermas (*1929). Als philosophische Nebenfigur ist
vor allem Karl-Otto Apel (1922—2017) zu nennen. Ubrigens haben so-
wohl Habermas als auch Apel bei Erich Rothacker studiert und promo-
viert, der zwar nicht zum engeren Kreis der Philosophischen Anthropolo-
gie gehorte, dieser aber als geisteswissenschaftlicher Kulturanthropologe
doch erheblich niher stand als der Frankfurter Schule. Man kann sagen:
Die Leistung Adornos, die er sogar gegen Horkheimer durchsetzen muss-
te, bestand darin, aus Habermas seinen eigenen Schiiler gemacht zu ha-
ben. In Habermas’ Entwicklung lassen sich wiederum mehrere Phasen
unterscheiden, auf die ich spater noch eingehen kann. Zentral fiir sein
Werk sind zwei Biicher: die 1981 erschienene Theorie des kommunika-
tiven Handelns und das 1992 publizierte Werk Faktizitdt und Geltung.
Die erste Schrift ldsst sich als Weiterfiihrung des Forschungsprogramms
der ersten Generation verstehen, aber mit mindestens drei markanten
Unterschieden.” Zunichst einmal werden die modernen Gesellschaften,
insofern sie demokratisch-rechtsstaatlich organisiert sind, nicht mehr
vollig abgelehnt; gefordert seien nur radikale Reformen.® Sodann ist das
gesellschaftstheoretische Modell nicht mehr ausschliefSlich an Marx ori-
entiert, sondern folgt dem Differenzierungstheorem der soziologischen
Klassiker. Deshalb ist neben dem 6konomischen auch das politisch-ad-
ministrative Subsystem kritisch in den Blick zu nehmen. SchliefSlich sol-
len die normativen Grundlagen, die den Einwanden tiberhaupt erst ihre

6  Dass Marcuse sich in den USA in einem ganz anderen Umfeld bewegte als
Adorno und Horkheimer in Frankfurt, zeigt Miiller, Krieger und Gelehrte
(20710).

7 Vgl. Habermas’ eigene Formulierung der Schwichen der alteren Frankfurter
Schule in Habermas, Die Neue Uniibersichtlichkeit (1985), 171ff.; vgl. auch
die frithen Einwinde gegen den orthodoxen Marxismus in Habermas, Zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als Kritik (1963), 228ff.

8  Vgl. Brunkhorst, Art. Radikaler Reformismus (2015).

163

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Legitimation verleihen, offen gelegt werden. Dieses Vorhaben wird in
den 1980er Jahren mit der Diskursethik weiterverfolgt und mindet 1992
in das zweite, oben erwihnte Hauptwerk.

Inzwischen gibt es bereits eine nach dem Zweiten Weltkrieg geborene
dritte Generation, eventuell sogar schon eine vierte. Allein in Frankfurt
existieren zwei unterschiedliche, auch institutionell getragene Ansitze.
Fur den einen steht Axel Honneth (*1949), der den gesellschaftstheore-
tischen Faden des ersten Hauptwerks von Habermas weiterspinnt. Der
philosophische Hintergrund ist jedoch eindeutig hegelianisch, die wich-
tigste Bezugswissenschaft ist die Soziologie geblieben. Eher dem zweiten
Hauptwerk von Habermas folgt der andere Ansatz, dessen wichtigster
Kopf, Rainer Forst (*1964), sich als Kantianer versteht. Im Vordergrund
steht die normative Reflexion von Gerechtigkeitsproblemen; gute Kon-
takte bestehen vor allem zu den Rechtswissenschaften. Geht es bei Ha-
bermas um Verstindigung, so bei Honneth um Anerkennung und bei
Forst um Rechtfertigung.

Trotz der markanten Differenzen zwischen den verschiedenen Ver-
tretern der Frankfurter Schule, sogar innerhalb einer Generation, gibt
es Ubergreifende inhaltliche Gemeinsamkeiten. Das wichtigste Merkmal
ist wohl die radikale Kapitalismuskritik, der ein Begriff sozialer Freiheit
zugrunde liegt. Durch die Ausrichtung auf die Zukunft grenzt sich die
Frankfurter Schule von konservativen und romantisch-reaktiondren An-
sdtzen ab; die Kritik am kapitalistischen Wirtschaftssystem unterscheidet
sie von kultur- und staatszentrierten Theorien; das Prinzip der sozialen
Freiheit ist unvereinbar mit autoritdren und liberal-individualistischen
Positionen. Das ist selbstverstandlich eine ganz unzureichende Skizze,
die aber fir unsere Zwecke ausreichend sein sollte.

Im Unterschied zur Frankfurter Schule gibt es bis zur Gegenwart kei-
ne bedeutsame Fortfiihrung der Philosophischen Anthropologie.® Die
erste Generation bilden bekanntlich Max Scheler (1874-1928), Hel-
muth Plessner (1892-1985) und Arnold Gehlen (1904-1976). Nach
dem Zweiten Weltkrieg konnte tiberhaupt nur Gehlen weitere wichti-
ge Schriften vorlegen. Plessner war hingegen primir wissenschaftspo-
litisch tatig. Obwohl beide, vor allem in der Soziologie, einflussreich
waren®®, entwickelten sie ihre anthropologischen Modelle nicht weiter.
Der einzige origindre Vertreter einer zweiten Generation, der aber bis
heute keine grofle Wirkung entfalten konnte, ist Glinter Dux (*1933)."

9  Auch die Literatur ist iiberschaubar. Das Standardwerk ist Fischer, Philoso-
phische Anthropologie (2008).

1o Dazu Fischer, Bundesrepublikanische Soziologie (2015), 11f.

11 Vgl jetzt Dux, Gesammelte Schriften, Bd. 1: Die Evolution der humanen
Lebensform als geistige Lebensform (2017), zur Einfithrung geeignet Dux,
Das historische BewufStsein der Neuzeit (1988).

164

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

Erwihnenswert ist dariiber hinaus nur noch Dieter Claessens (1921—
1997), vor allem mit seinem Buch »Das Konkrete und das Abstrakte«
(1980).

Von den 1960er Jahren bis in die 198cer Jahre hatte die Philosophi-
sche Anthropologie ganz schwere Zeiten zu iiberstehen. Den Auftakt bil-
dete 1958 ein kritischer Artikel von Habermas in einem mit hoher Auf-
lage verbreiteten Philosophie-Lexikon.** Zum magischen Datum 1968
etablierte sich in den Wissenschaften, den Feuilletons und den offentli-
chen Debatten das neue Paradigma »Gesellschaft«, mit dem anthropo-
logische Ansitze nicht vereinbar schienen. Konkurrenz erwuchs diesem
erst in den 1980er Jahren mit dem Paradigma »Kultur«'3, das anthro-
pologischen Gedanken wieder Spielraum verschaffte, oft aber in ganz
anderer Form als bei der Philosophischen Anthropologie. Man denke
an die Historische Anthropologie und an die Medienanthropologie, an
Clifford Geertz und an Ernst Cassirer. Der Startschuss fiir den Wieder-
aufstieg der Philosophischen Anthropologie war 1992 eine Tagung in
Bad Homburg.'# Aber die Renaissance blieb beschriankt auf einen der
drei Hauptvertreter (namlich auf Plessner), auf Deutschland und auf die
Philosophie. Dass man sich auf Plessner konzentrierte's, war nicht nur
durch die Genialitit seines anthropologischen Ansatzes bedingt, son-
dern auch durch seine sozialphilosophischen Gedanken, die sich bereits
1924 in seiner Schrift »Die Grenzen der Gemeinschaft« finden und fiir
die gegenwirtige Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte fruchtbar ge-
macht werden konnten."

Zwar gibt es auch in der Philosophischen Anthropologie inzwischen
eine dritte Generation, aus der Joachim Fischer (* 1951) und Hans-Peter
Kriiger (*1954) hervorzuheben sind. Thre wissenschaftlichen Leistungen
sind sicher aller Ehren wert, aber eine kreative Weiterentwicklung des
interdisziplindaren Forschungsprogramms der Philosophischen Anthro-
pologie vermag ich nicht zu erkennen. Vor allem ist der Bezug zu den in
den letzten Jahrzehnten rasant vorangeschrittenen biologischen Wissen-
schaften fast vollig abgerissen.

Drei weitere Vorzige der Frankfurter Schule sind zu nennen: Ers-
tens hat sie tiber fast den gesamten Zeitraum einen institutionellen Rah-
men besessen. Neben dem Institut fur Sozialforschung (seit 1923) ist
auch das Max-Planck-Institut zur Erforschung der Lebensbedingungen

12 Habermas, Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) (1958).

13 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 7-10.

14 So auch Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 17 Fn.

15 Sowohl bei Kriger, Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik (2009),
als auch bei Fischer, Exzentrische Positionalitit (2016). Kriger will sogar
Gehlen aus der Philosophischen Anthropologie ausgrenzen; zu Recht dage-
gen Rehberg, Wider Arnold Geblens >Austreibung< (2010).

16 Vgl. Efbach u.a. (Hg.), Plessners » Grenzen der Gemeinschaft« (2002).

165

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

in der wissenschaftlich-technischen Welt (1971-1980) zu erwihnen; in
den letzten Jahren haben sich in Frankfurt am Main das Exzellenzcluster
»Die Herausbildung normativer Ordnungen« (seit 2007) und die Kolleg-
forschergruppe » Justitia Amplificata: Erweiterte Gerechtigkeit — konkret
und global« (seit 2009) gebildet. Hingegen hat sich die Philosophische
Anthropologie nirgendwo dauerhaft einrichten konnen. Zudem waren
ihre Hauptvertreter oft stark zerstritten, frither Scheler und Plessner,
jetzt Fischer und Kriiger. Selbst im lockeren Verbund der geisteswissen-
schaftlichen Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« (1963-1994)
gab es zwischen so unterschiedlichen Gelehrten wie Blumenberg, Jaufs
und Marquard einen dichteren Gesprachszusammenhang.

Zweitens hat sich die Frankfurter Schule erfolgreich internationali-
siert. Habermas ist weltweit einer der angesehensten Denker tiberhaupt;
beide neuen Zweige stehen in intensivem Austausch mit zeitgenossi-
schen angloamerikanischen und franzosischen Ansatzen. Wichtige Bei-
trage zu ihrer Theoriebildung stammen inzwischen von nicht-deutschen
Personen, zudem oft von Frauen wie Seyla Benhabib und Nancy Fra-
ser.”” Fragt man im Ausland nach einem wichtigen deutschen Beitrag zur
(Praktischen) Philosophie, wird bestimmt die Kritische Theorie genannt.
Hingegen blieb die Philosophische Anthropologie ein typischer Ansatz
kontinentaler, ja deutscher Philosophie, der in der Englisch sprechenden
Wissenschaftswelt bisher kaum Fuf§ fassen konnte.

Drittens hat es die Frankfurter Schule geschafft, ihr grofStes Defizit ab-
zuarbeiten, namlich die Unklarheit tiber die normativen Grundlagen ih-
rer kritischen Theorie. Die Vertreter der ersten Generation konnten oder
wollten dazu keine Auskunft geben. Genau in diesem Bereich lag viele
Jahre der Arbeitsschwerpunkt von Habermas, assistiert von Apel. Im
Forst-Zweig der dritten Generation sind die normativen Reflexionen so
stark in den Vordergrund geriickt, dass der alte gesellschaftstheoretische
Schwerpunkt verloren zu gehen droht. Dadurch entsteht die fur kantia-
nische Ansitze typische Sein-Sollens-Kluft. Honneth sieht darin die Ge-
fahr eines inhaltsleeren Idealismus, die er durch sein Projekt der norma-
tiven Rekonstruktion bannen mochte.*®

Ist die Reflexion auf die normativen Grundlagen wirklich ein Vorzug
der Frankfurter Schule gegeniiber der Philosophischen Anthropologie?
Man mag einwenden, dass diese sich nie selbst als »kritisch« bezeich-
nete.” Wenn sich die Philosophische Anthropologie als deskriptive The-
orie verstehen wiirde, die auf Werturteile verzichtet, stellte sich ein sol-
ches Begrundungsproblem tatsichlich gar nicht. Dennoch machen auch

17 Siehe schon Benhabib, Critiqgue, Norm, and Utopia (1986) und neuerdings
Fraser, Fortunes of Feminism (2013).

18 Vgl. Honneth, Das Recht der Freibeit (2011), 10, 20-23,119ff. U.0.

19 Vgl neuerdings Kriiger, Kritische Anthropologie? (2016).

166

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

Scheler, Plessner und Gehlen immer wieder normative Aussagen. Pless-
ner war diesbeziiglich am vorsichtigsten. Allerdings finden sich in seiner
Schrift Macht und menschliche Natur (193 1) manche aus heutiger Sicht
sehr problematische Thesen, etwa die von der » Gebundenheit an ein
Volk«, die sich aus seinem Ansatz ergeben wiirde.>® Scheler kann immer-
hin auf seine materiale Wertethik verweisen, die von Nicolai Hartmann
systematisiert wurde, aber mit ihrem Intuitionismus heutigen Begriin-
dungsstandards nicht gerecht wird. Am durftigsten ist in dieser Hinsicht
der Ansatz von Gehlen, der eine normative Institutionentheorie entwirft
und sogar fiir eine »pluralistische Ethik« eintritt, aber zur Rechtferti-
gung seiner gegen die Moderne gerichteten Uberlegungen kaum etwas
auszufuhren vermag.

So ist also die Frankfurter Schule, insbesondere bei Einbeziehung al-
ler Generationen, viel umfangreicher, komplexer und wirkungsmachti-
ger als die Philosophische Anthropologie. Thre intellektuelle Strahlkraft
ist kaum zu unterschitzen; war Hegel der preufSische Staatsphilosoph,
so ist Habermas der Chefideologe der neuen Bundesrepublik Deutsch-
land.>* Vielleicht ist deshalb die von mir befurwortete Synthese der bei-
den Forschungsprogramme eher als Erganzung der Frankfurter Schule
aufzufassen. Die Koalition von Philosophischer Anthropologie (PA) und
Kritischer Theorie (KT) wire also kein PAKT, sondern eher die Einge-
meindung verstreuter Bezirke zu einem » Grof$-Frankfurt«.

Anthropologie in der Frankfurter Schule

Man kann nicht behaupten, dass Anthropologie gar kein Fach in der
Frankfurter Schule war, aber sie war bestenfalls immer blofS ein Neben-
fach.

Der frithe Horkheimer hatte ein relativ entspanntes Verhaltnis zur An-
thropologie. Sicher kritisiert er metaphysische und essentialistische Versi-
onen dieser Disziplin. Auch warnt er vor ihrem Missbrauch: »Die gegen
notwendige historische Veranderungen seit je erhobene Rede, dafs die
Natur des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen. «** Das konn-
te gegen Gehlen gerichtet sein, der zeitgleich schrieb: » Gegeniiber Utopi-
en wie Pazifismus, Liberalismus und so weiter mufS dann auch praktisch
auf Wesenskonstanten des Menschen bestanden werden, die derartiges

20 Vgl. Plessner, V: Macht und menschliche Natur (1931), 228ff., vgl. 142,
220f.; siehe auch ebd., 191f. zum Freund-Feind-Verhailtnis.

21 Albrecht u.a., Die intellektuelle Griindung der Bundesrepublik (1999); Rofs,
Hegel der Bundesrepublik (2001).

22 Horkheimer, IIl: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935),
249-276, hier 275.

167

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

ausschliefSen.«*3 An manchen Stellen gesteht Horkheimer sogar zu, dass
es trotz aller gesellschaftlichen Bedingtheit durchaus menschliche Ei-
genschaften gebe, die invariant seien.** Spater heifst es, »anthropologi-
sche Studien [...] [konnen] die Erkenntnis der geschichtlichen Tenden-
zen weiterfihren und verfeinern«.>s Eine historische Anthropologie wire
also akzeptabel.

Fur sehr viel leistungsfihiger als eine philosophische Anthropologie
hielt er jedoch die Psychoanalyse Freuds. Abgelehnt wurden allerdings
die Ansidtze von Siegfried Bernfeld, Otto Fenichel und Wilhelm Reich,
die die Psychoanalyse selbst als Gesellschaftstheorie verstanden, mit der
man dann auch den Faschismus erkliaren konnte.*¢ Stattdessen beauf-
tragte Horkheimer seinen Mitarbeiter Erich Fromm, aus der Psycho-
analyse eine analytische Sozialpsychologie zu machen, die der kritischen
Gesellschaftstheorie als »Hilfswissenschaft« willkommen sei.?” Ende der
1930er Jahre brach die Zusammenarbeit ab; Fromm fiithrte seinen An-
satz allein weiter. Diese Spur kann hier nicht weiterverfolgt werden, ob-
wohl Fromm immerhin schon in den 1940er Jahren erkannte, dass man
in einer kritischen Theorie auf eine Ethik nicht verzichten diirfe.*

Die schirfste Ablehnung erfihrt die Anthropologie bei Adorno. Schon
in den 1930er Jahren wendet er sich kritisch gegen den »anthropologi-
schen Materialismus«, den Walter Benjamin 1929 im Surrealismus-Auf-
satz erstmalig erwiahnte und der auch ins Passagen-Werk einfliefSen soll-
te.* Zwar verwendet Adorno selbst oft das Wort » Anthropologie«, aber
durchgingig ist damit die gesellschaftlich determinierte Verkruppelung
der gegenwirtigen Menschen gemeint. Insofern diirfe Anthropologie
nie statisch sein; Invariantenlehren seien abzulehnen. Der Psychoanaly-
se wird vorgeworfen, sich am biirgerlichen Individuum der Jahrhundert-
wende zu orientieren, das es gar nicht mehr gebe. Anfang der 1940er Jah-
re arbeitet Adorno dementsprechend an einer »neuen Anthropologie«,
zu der kiirzlich einige bisher unbekannte Manuskripte von seiner Hand

23 Gehlen, II: Der Idealismus und die Lebre vom Handeln (1935), 311-345,
hier 339.

24 Horkheimer, II: Anfinge der biirgerlichen Geschichtsphilosophie (1930),
177-268, hier 201.

25 Horkheimer, IIl: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935),
249276, hier 260.

26 Das Standardwerk zu diesem Thema ist weiterhin Dahmer, Libido und Ge-
sellschaft (*2z015).

27 Horkheimer, III: Geschichte und Psychologie (1932), 48—69, hier 57.

28 Fromm, II: Psychoanalyse und Ethik (1947), 1-157. Der Ethiker Fromm
wird gewlirdigt in Tugendhat, Vorlesungen iiber Ethik (1993), 263—274.

29 Benjamin, II: 309f. u. V: 971ff., dazu instruktiv Bolz/van Reijen, Walter Ben-
jamin (1991), 87-106; Adornos Kritik findet sich im Adorno-Benjamin-
Briefwechsel (1994), 147, 193, 368 u. 416.

168

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

aufgetaucht sind.>° Die Ideen fliefen ein in die »dialektische Anthropo-
logie«, die er zusammen mit Horkheimer in der Vorrede der »Dialek-
tik der Aufklarung« ankiindigt.’* Das neue Konzept dreht sich um den
schwierigen Begriff der Mimesis und beruht auf einem spekulativen Na-
turalismus (siche dazu Text 9).

Adornos negative Anthropologie wird heute noch von einigen sei-
ner versprengten Anhinger vertreten. Abgesehen von den begrifflichen
Problemen, die mit dem Mimesis-Konzept verbunden sind, ist zu be-
zweifeln, dass wir Menschen in der Weise, wie Adorno unterstellt, in
Strukturen und Systeme auflosbar sind. Das menschliche Denken, Spre-
chen, Fithlen, Wollen und Handeln gehorcht auch eigenen Regeln, die
sich wissenschaftlich erforschen lassen. Sonst wiren alle empirischen
Humanwissenschaften auf dem Holzweg. Ob diese Regeln eher auf ge-
netisch-biologische oder allgemein-kulturelle Determinanten zuriickzu-
fithren sind, kann an dieser Stelle offen bleiben. Auf jeden Fall ist jeder
einzelne von uns mehr als ein Produkt seiner Sozialisation und der Ver-
hiltnisse. Sowohl fur unsere Humanitit als auch fir unsere Brutalitat
sind wir als Menschen auch selbst verantwortlich.

Aus der ersten Generation hat Herbert Marcuse das positivste Ver-
hiltnis zur Anthropologie. Ja, mehr noch: Seit dem Ende der 1920er Jah-
re verfolgt er das Ziel, den Marxismus durch eine Wesensanthropologie
zu ergdnzen. Dabei lassen sich drei Phasen unterscheiden: Von 1928 bis
1931 will er mit der von Dilthey und Heidegger zur Verfiigung gestellten
Begrifflichkeit eine phanomenologische Ontologie des menschlichen Da-
seins entwickeln.>* Nachdem 1932 die »Pariser Manuskripte« von Marx
veroffentlicht worden waren, meint Marcuse wohl, aus diesen allein,
also ohne Riickgriff auf burgerliche Denker, eine Anthropologie gewin-
nen zu konnen.’’ Zentral sei ein angemessener Begriff vom » Wesen des
Menschen«.3# In der dritten Phase verlasst er sich ganz auf Freuds » The-
orie des Menschen«.35 Der Triebdualismus konne tiberwunden werden,
die kreativen Potentiale des Menschen liefSen sich nie ganz verschiitten,
von Seiten der menschlichen Natur gebe es fur eine befreite Gesellschaft

30 Adorno, Individuum und Gesellschaft (2003); das wichtigste Manuskript
»Notizen zur neuen Anthropologie« ist jetzt publiziert in Adorno/Horkheimer,
Briefwechsel (2004), Bd. II: 453—471; das zweitwichtigste Manuskript »Pro-
bleme des neuen Menschentypus« ist publiziert in Adorno, Current of Music
(2006), 650-661; vgl. Coomann, » [m Schema: ,Caput mortuum‘« (2017).

31 Horkheimer/Adorno, MH V: Dialektik der Aufklirung (1944-47/1969), 23.

32 Vgl. Marcuse, I: Beitrige zu einer Phidnomenologie des Historischen Mate-
rialismus (1928), 347-384.

33 Marcuse, I: Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus
(1932), 509-555.

34 Marcuse, IIl: Zum Begriff des Wesens (1936), 45—-84, hier 71.

35 Marcuse, V: Triebstruktur und Gesellschaft (engl. 1955), 14.

169

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

keinerlei Hindernisse. Man miisse nur wahre und falsche Beduirfnisse
unterscheiden. Dann konne das »elementare, organische Fundament der
Moral im Menschen« aktiviert werden.3

Diese anthropologische Konzeption ist einer Fiille von Einwanden aus-
gesetzt: Die Freud-Interpretation ist fragwiirdig.’” Kann man sich tiber-
haupt so stark auf diesen Ansatz stiitzen und andere Forschungsrichtun-
gen einfach ignorieren? Marcuse, aber auch Horkheimer und Adorno
halten nicht nur Marx, sondern auch Freud in verschwiegener Orthodoxie
die Treue. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den vielen Einwanden
gegen die Psychoanalyse findet nicht statt.>® Ist es dariiber hinaus wirk-
lich vorstellbar, dass wir zum Beispiel unsere sexuellen Bediirfnisse so un-
kontrolliert ausleben, wie es Marcuse hofft? Wird zudem nicht das Bose
im Menschen unterschatzt? Eine kritische Beschaftigung mit den gingigen
Aggressionstheorien, wie etwa bei Fromm?®, hat Marcuse versaumt. Er ist,
so kann man sagen, Vertreter eines tiefenpsychologischen Rousseauismus.
Wenn man aber ganz auf die Natur des Menschen setzt, besteht leider im-
mer die Gefahr, dass sich das Recht des Stirkeren durchsetzt.

Innerhalb der ersten Generation der Frankfurter Schule scheint mir
also die Position des friihen Horkheimer am sinnvollsten zu sein: In ei-
nem Verbund von Philosophie und verschiedenen empirischen Wissen-
schaften kann die Anthropologie als periphere Disziplin durchaus zu
ihrem Recht kommen. Allerdings wire zu fragen, ob diese die Gestalt ei-
ner analytischen Sozialpsychologie annehmen sollte und wie tiberhaupt
die neueren Kenntnisse der Humanwissenschaften einzubeziehen wiren.

Kommen wir jetzt zu Habermas, dessen Verhiltnis zur Anthropologie
kompliziert ist.#> Zunachst einmal war er als Schiiler Rothackers ein gu-
ter Kenner der Philosophischen Anthropologie, die nach Honneths Auf-
fassung sogar »die tiefliegendste, basalste Schicht des Habermas’schen
Werkes« bildet.#* Aber spitestens mit dem Lexikon-Artikel von 1958
endet Habermas® Sympathie mit dieser Stromung. Er hat spater zuge-
standen, auf Gehlens Denken »negativ fixiert« gewesen zu sein.+* Inner-
halb der Frankfurter Schule ist Habermas nach Adorno sicher der zweit-
scharfste Kritiker der Philosophischen Anthropologie.

36 Marcuse, VIII: Versuch iiber die Befreiung (1969), 237—317, hier 250.

37 So schon Fromm, VIII: Eine Erwiderung auf Herbert Marcuse (engl. 1956),
121f.

38 Als Beispiel einer neueren radikalen Freud-Kritik siehe Zimmer, Tiefen-
schwindel (1990).

39 Fromm, VII: Anatomie der menschlichen Destruktivitit (engl 1973).

40 Vgl. Jorke, Anthropologische Motive im Werk von Habermas (2006) u. Jor-
ke, Kommunikative Anthropologie (2015).

41 Honneth, Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus (2015), 15.

42 Habermas, Nach dreifSig Jabren: Bemerkungen zu >Erkenntnis und Interes-
se« (2008), 359.

170

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

Dennoch wies die Position, die er nach dem Positivismusstreit in der
zweiten Hilfte der t960er Jahre entwickelte, noch zwei anthropologi-
sche Elemente auf. In Erkenntnis und Interesse (1968) unterscheidet er
namlich drei vorgingige Erkenntnisinteressen, das technische, das ver-
standigungsorientierte und das kritische. Das erste anthropologische
Element ist nun, dass diese grundsitzlichen Wissensformen gattungsge-
schichtlich verankert seien, also verbunden mit der menschlichen Na-
tur und ihrer Entwicklung. Der zweite Punkt betrifft auch hier die Psy-
choanalyse, die aber nicht anthropologisch, sondern metatheoretisch
wichtig ist, namlich als (angeblich) einzige Wissenschaft, die selbstre-
flexiv verfahre und damit paradigmatisch fir das kritisch-emanzipa-
torische Erkenntnisinteresse stehe. Aber schon kurz darauf distanziert
sich Habermas von diesem Ansatz, bedingt durch die kommunikations-
theoretische (oder linguistisch-pragmatische) Wende seines Denkens,
die dem Paradigmenwechsel von der Bewusstseins- zur Sprachphiloso-
phie entspricht.#* Texte, die vor 1970 erschienen sind, hat Habermas
2009 gar nicht in die Studienausgabe seiner Schriften aufgenommen.

Auflerdem wechselt Habermas nach Starnberg, wo er in den 1970er
Jahren ein interdisziplindres Forschungsprogramm entwickeln mochte,
ganz wie Horkheimer es 1930 wollte. Ein faszinierendes Ergebnis dieser
produktiven Zeit ist seine geschichtsphilosophische Theorie der sozia-
len Evolution, die anthropologische Elemente enthalt, die leider an die-
ser Stelle nicht gewiirdigt werden konnen.# Dartuber hinaus ist in un-
serem Zusammenhang interessant, dass die Psychoanalyse jetzt durch
die kognitive Entwicklungspsychologie (Piaget, Kohlberg und andere)
ersetzt wurde. Aber niemand wiirde diesen Ansatz als vollwertige An-
thropologie betrachten. Denn Piaget und Kohlberg interessieren sich nur
fur die verniinftige Seite des Subjekts, fir seine kognitiven und mora-
lischen Urteile. Andere psychologische Konzeptionen sind anthropolo-
gisch fruchtbarer, vor allem diejenigen, die produktiv an Wilhelm Wundt
ankniipfen.+ Sowohl die Theorie der sozialen Evolution als auch die An-
kniipfung an die kognitive Entwicklungspsychologie werden von Haber-
mas nicht widerrufen, aber auch nicht weiterverfolgt, nachdem er seit
1983 wieder an der Frankfurter Universitit lehrte. Diese Riickkehr ist
zugleich eine in die Philosophie — obwohl er genau diese » Rephilosophie-
rung« an der ersten Generation kritisiert hatte.+¢

43 Vgl. Schnadelbach, Philosophie (1985).

44 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976),
145-T52.

45 Vgl. Juttemann, Personlichkeit und Selbstgestaltung (2007) u. Fahrenberg,
Pladoyer fiir eine interdisziplindre Anthropologie (2012).

46 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 517
u. Bd. II: 554f., vgl. Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische Er-
fabrung (1978), 113f., 125f. u.0.

171

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Einige Interpreten meinen, dass der spate Habermas die Anthropo-
logie rehabilitiert. Als er nimlich um die Jahrtausendwende in die Dis-
kussionen tiber das reproduktive Klonieren verwickelt wird, nimmt sein
normatives Denken eine bemerkenswerte Wendung. Ahnlich wie Hans
Jonas meint Habermas nun, dass die besten normativen Ethiken nicht
mehr ausreichen, vielmehr zu fragen wire, »wie wir uns anthropologisch
als Gattungswesen verstehen«.+” Die deontologisch-formale Diskursthe-
orie sei blof$ eine »abstrakte Vernunftmoral«, die in einem gattungs-
ethischen Selbstverstindnis »ihren Halt« finden miisse.* Die Unverfug-
barkeit unserer organischen Existenz sei als notwendige Voraussetzung
unserer Freiheit und unserer moralischen Rechte anzusehen.* In diesem
Zusammenhang rekurriert Habermas auch einmal auf Plessners bekann-
te Formulierung, dass wir zugleich ein Leib sind und einen Korper ha-
ben.s° Der Bezug auf Plessner ist fiir die Argumentation jedoch entbehr-
lich; anthropologische Modelle werden nicht in Anspruch genommen.
Immerhin kann man sagen: Nach mehreren Jahrzehnten taucht in Ha-
bermas’ Schriften wieder der Leib auf; eine Aufwertung der Philosophi-
schen Anthropologie ist damit aber nicht verbunden.

In der dritten Generation der Frankfurter Schule spielen - je nach
Ausrichtung — anthropologische Fragen eine unterschiedliche Rolle. Bei
Rainer Forst steht die Absicht, einen normativ aussagekriftigen An-
satz zu entwickeln, so sehr im Vordergrund, dass Personen nur noch
als »Rechtfertigungswesen« und Gesellschaften als »Rechtfertigungs-
ordnungen« angesehen werden.s* Zwar fordert auch er die interdiszi-
plindre Zusammenarbeit mit den empirischen Wissenschaften, aber der
Weg von der normativen Ordnung zur menschlichen Natur und den
faktischen Lebensverhiltnissen scheint weit. — Ganz anders bei Axel
Honneth: Zunichst einmal findet sich bei ihm, wie in den beiden ers-
ten Generationen, eine affirmative Einstellung zur Psychoanalyse.s* Fiir
seine Theorie der Anerkennung spielt ein neuerer Ansatz der Tiefen-
psychologie, die Objektbeziehungstheorie von Donald W. Winnicott,
eine wichtige Rolle.s> Dariiber hinaus hat er sogar Gehlens Schrift Mo-
ral und Hypermoral positiv rezipiert.5* Bereits vor seiner Promotion
verfasste er zusammen mit Hans Joas eine sehr lehrreiche Darstellung

47 Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur (2002), 54.

48 Ebd., 74.

49 Ebd., 104, vgl. 29, 130f. u.06.

so Ebd., 89.

st Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhdaltnisse (2011), 16, 120, 129 u.0.

52 Vgl. die beiden Aufsitze Honneth, Aneignung von Freibeit (2006) u. Hon-
neth, Das Werk der Negativitit (2001).

53 Honneth, Kampf um Anerkennung (1992), 154-172.

54 Honneth, Problems of Ethical Pluralism (2009).

172

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

wichtiger anthropologischer Ansitze.ss Wahrscheinlich ist Axel Hon-
neth derjenige von allen Hauptvertretern der Frankfurter Schule, der
fir anthropologische Fragen am offensten ist. Er hat in seiner kritischen
Beschiftigung mit Habermas’ Schriften neben vielen anderen auch ei-
nige Aspekte angesprochen, die als anthropologische Defizite bezeich-
net werden konnen.

Anthropologiekritik und anthropologische Defizite
bei Habermas

Insgesamt steht es also in der Frankfurter Schule um die Anthropologie
nicht zum Besten. Aber ist deren Ablehnung moglicherweise berechtigt?
Ich konzentriere mich im Folgenden auf Habermas, den wichtigsten le-
benden Vertreter der Frankfurter Schule, und erortere drei seiner Ein-
wande gegen die (Philosophische) Anthropologie.

Erstens: Im oben bereits erwdhnten Lexikon-Artikel des frithen Ha-
bermas heift es: »... >den< Menschen gibt es sowenig wie >die< Sprache.
Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-
stinden nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften
und Kulturen, iiber die sich, wie tiber Pflanzenarten oder Tiergattungen,
allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht tiber >den< Menschen. «5¢
Abgesehen davon, dass Habermas seit seiner kommunikationstheoreti-
schen Wende wie selbstverstandlich davon ausgeht, dass es »die< Spra-
che gibt, zumindest in Form universaler formaler Strukturen, spricht
viel mehr fur die gegenteilige Behauptung: Gesellschaften und Kulturen,
dariiber haben uns Historiker und Ethnologen belehrt, sind so unter-
schiedlich, dass allgemeine Aussagen tiber menschliche Vergesellschaf-
tungsformen wohl schwerer zu haben sind als allgemeine Aussagen tiber
die Menschen, die allesamt einen genetischen Code, einen biologischen
Organismus und wohl auch universale kulturelle Handlungsmuster ge-
meinsam haben.s7

Zweitens: Als sich Habermas von seinem erkenntnisanthropologi-
schen Programm verabschiedet, formuliert er den folgenden Einwand:
» Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, dafd empirische
Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, ontologi-
sche Aussagen tiber das Wesen des Menschen zu stark sind.«5® Das ist

55 Honneth/Joas, Soziales Handeln und menschliche Natur (1980).

56 Habermas, Philosophische Anthropologie (1958), 106.

57 Dazu sehr treffend Holenstein, Menschliches Selbstverstindnis (1985),
147f.; zu menschlichen Universalien sieche Antweiler, Was ist den Menschen
gemeinsams (22009).

58 Habermas, Erkenntnis und Interesse, Nachwort (1973), 373.

173

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

aber eindeutig eine unvollstindige Alternative. Zwar gehen in die Ansat-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen sowohl empirisches Wissen als auch
klassische philosophische Konzepte ein. Aber das, was man stichwort-
artig mit » Geist«, »exzentrische Position« und » Mangelwesen « bezeich-
net, ist weder eine empirische Verallgemeinerung noch eine Wesensaus-
sage — auch wenn sich die Autoren manchmal unvorsichtigerweise so
ausdricken. Tatsachlich handelt es sich um theoretische Modelle, wie
sie in allen komplexen Wissenschaften entwickelt werden, nicht zuletzt
auch in der von Habermas favorisierten Gesellschaftstheorie. Diese ha-
ben keinen transzendentalen, aber doch einen forschungsleitenden Cha-
rakter. In Forschungsprogrammen, wie sie Lakatos versteht, gehoren sie
nicht zum harten Kern, sondern zum Schutzgiirtel.

Ein dritter Einwand richtet sich nicht generell gegen die Anthropo-
logie, sondern nur gegen naturalistische Positionen. »Sowohl Piaget als
auch Chomsky nehmen >angeborene« Programme an, die durch pha-
senspezifische Reizstimulierung »ausgelost« werden; das Problem, das mit
dieser Annahme geklart werden soll, ist strukturell analog zu dem oben
beriihrten Problem der naturgeschichtlichen Entstehung transzendenta-
ler Bedingungen moglicher Erfahrung. Deshalb vermute ich, daf$ die Hy-
pothese angeborener< Programme bereits aus logischen Griinden unzu-
langlich ist.«3? Die >logischen Griinde« sind aber nicht zwingend, weil wir
zwischen der transzendentalen und der empirischen Ebene unterschei-
den miissen. Jede Erkenntnis ist ein kultureller Akt, ebenso deren Refle-
xion, aber nicht jeder Gegenstand einer Erkenntnis ist deswegen kultu-
rell. Den anthropologischen Naturalismus kann man nicht mit formalen
Argumenten zuriickweisen.

Aber wie dem auch sei, aus welchen philosophischen Griinden und
ideologischen Vorbehalten auch immer, nach 1970 spielt die Anthropo-
logie im Werk von Habermas keine Rolle mehr. Zwar werden durch die
1981 vorgelegte Theorie des kommunikativen Handelns viele Grundfra-
gen einer kritischen Gesellschaftstheorie besser beantwortet als vorher.
Aber wo viel Licht ist, gibt es auch Schatten. Es seien drei blinde Fle-
cken erwihnt, drei Problembereiche, zu denen die neue Konzeption kei-
nen angemessenen Zugang gewinnt, was ubrigens auch fur andere kan-
tianisch-sprachtheoretische Ansitze gilt.

Die erste Liicke betrifft die moralische Motivation. Sicher hat Ha-
bermas als erster Vertreter der Frankfurter Schule einen relevanten Bei-
trag zur Ethik geleistet (oder, wie er sagen wiirde, zur Moralphiloso-
phie). Aber er konzentriert sich auf das Begriindungsproblem, also die
Frage, wie normative Aussagen universaler Art rational zu legitimie-
ren seien. Eben dafiir ist die Diskurstheorie der Moral (kurz: Diskurs-
ethik) entwickelt worden. Auch fiir Anwendungsprobleme, das heift die

59 Ebd., 414.

174

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

Konkretisierung abstrakter Normen, soll es Diskurse geben; Habermas
verweist dafir regelmifSig auf eine Schrift seines Schiilers Klaus Giin-
ther.®

Ungelost bleibt jedoch das Motivationsproblem: Was sind die Trieb-
krifte moralischen Handelns? Negativ formuliert: Warum handeln viele
Menschen trotz besserer Einsicht nicht moralisch? Habermas weifS, dass
man sich nicht allein auf verniinftige Argumente verlassen kann; Griin-
de sind nicht immer zugleich Motive. Hier besteht, wie er konstatiert,
sogar ein Nachholbedarf fir die Forschung: »Das wichtige Konzept der
rationalen Motivation ist [...] noch nicht befriedigend analysiert.«** Zur
praktischen Losung des Motivationsproblems sieht er drei Wege.

Zunichst einmal verweist Habermas auf die »schwache Motivations-
kraft guter Grunde«.* Eine rationale Motivation, also allein durch ver-
nuinftige Argumente, wire zwar besser, aber vollig machtlos sei die Ver-
nunft auch nicht. Dennoch fragt man sich, ob nicht Gehlen mit seinem
Vorwurf richtig liegt, »dafs unsere Bildung unabanderlich mit Lehrer-
ideologien verkniipft ist und vom Aberglauben nicht wegkommt, man
konne das Handeln vom Kopfe her sicherstellen«.6 Damit behaupte ich
nicht, dass wir direkt an Gehlens Anthropologie anknitipfen sollten. Aber
in der Philosophischen Anthropologie finden sich viele Uberlegungen, die
fur eine Theorie moralischer Motivation fruchtbar gemacht werden kon-
nen. Dazu gehoren auf jeden Fall Schelers Theorie der Sympathiegefiihle
und Gehlens Theorie der Sozialregulationen (siehe Text §).

Die zweite Karte, die Habermas zieht, sind »entgegenkommende Le-
bensformen«.* Wenn unsere Sozialisation so verliuft, dass die Werte
und Normen einer Vernunftmoral internalisiert werden konnen, dann
wirden wir gemeinsam als rationale Personen wie von selbst tugendhaft
handeln. Ob es eine solche Entwicklungstendenz der real existierenden
Lebenswelten gibt oder ob diese nicht in eine andere Richtung driften,
muss hier offen bleiben.

Die dritte und wichtigste Antwort ist das Recht. Das Rechtssystem
entlastet uns von zu hohen normativ-praktischen Anforderungen. »Die
moralisch urteilende und handelnde Person [...] steht unter unerhorten
(a) kognitiven, (b) motivationalen und (c) organisatorischen Anforde-
rungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«® Diese Antwort

60 Ginther, Der Sinn fiir Angemessenbeit (1988).

61 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 50 Fn.

62 Habermas, Faktizitdt und Geltung (1992), 146, vgl. ebd. 19, 183, 202 u.6.;
auch Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 135.

63 Gehlen, VII: Die Gesellschaftsordnung im Widerstreit der Interessengrup-
pen (1964), 209—222, hier 218.

64 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 25, vgl. Habermas, Mo-
ralbewufltsein und kommunikatives Handeln (1983), 119 u.0.

65 Habermas, Faktizitit und Geltung (1992), 146.

175

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

hitte Gehlen gefallen, der eine Uberforderung der Individuen in der mo-
dernen Welt diagnostiziert und dessen zentraler Begriff der Entlastung
sich in erster Linie auf Institutionen wie das Rechtssystem bezieht.*¢

Gegen die drei aufgefithrten Wege zur Losung des Motivationspro-
blems ist nichts einzuwenden. Dennoch wire eine anthropologische Un-
termauerung weiterfithrend. Mit Hilfe eines ausgearbeiteten anthropo-
logischen Modells konnte man beispielsweise besser beurteilen, welche
Antwort in welchem Bereich besser trigt, was also eher den Individu-
en, was den sozialen Gemeinschaften einer Lebenswelt und was dem
Rechtssystem aufzubuirden ist. Hingegen halte ich es fiir hoffnungslos,
wie immer wieder vorgeschlagen, die Anthropologie selbst als normati-
ve Disziplin aufzubauen.®” Zum einen besteht dann die Gefahr, Sein-Sol-
lens-Fehlschliisse zu produzieren; zum anderen ist die normative Ethik
so hoch entwickelt, dass sie auf Beitrdge aus der Philosophischen An-
thropologie gar nicht angewiesen ist.

Das zweite Defizit betrifft die sprachliche Verstindigung, aus der sich
gemifs Habermas uberhaupt erst ein soziales Zusammenleben aufbaut.
Wie sich in kommunikativen Akten gemeinsame Situationsdeutungen
und geteilte Verbindlichkeiten ergeben, ist das zentrale Thema seiner
Theorie des kommunikativen Handelns. Im Vordergrund geht es um den
expliziten Austausch von Sprechakten; im Hintergrund wird eine im-
plizite Vorverstandigung durch eine gemeinsame Lebenswelt gesichert.
Zwar schreibt er zu Recht: »Das Zentrum [des lebensweltlichen Hinter-
grundverstandnisses] [...] bildet die gemeinsame Sprechsituation — und
nicht etwa mein jeweiliger Leib, wie die anthropologisierende Phinome-
nologie behauptet hat.«% An der Peripherie der Verstindigungsprozes-
se, so meine ich, spielt aber der Leib sehr wohl eine Rolle. Denn hinter
der sprachlichen Verstindigung verbaler Art stehen einfachere Stufen der
Kommunikation, nimlich gestenvermittelte Interaktionen und korperge-
bundene Ausdrucksbewegungen willkiirlicher, aber auch unwillkiirlicher
Art. Wahrend sich Sprechakte durch die Schrift, den Buchdruck, elektro-
nische Medien und das Internet immer weiter vom menschlichen Korper
ablosen lassen, bleiben die anderen Verstindigungsformen leibgebun-
den. Konnen sich aber virtuelle Gemeinschaften, die in den letzten Jah-
ren im globalen Internet entstehen, stabilisieren? Oder sind Lebenswel-
ten nicht doch auf die leibliche Gegenwart der Beteiligten angewiesen?
In einer neueren Stromung, der Philosophie der Verkorperung, sind gute
Argumente dafiir entwickelt worden, dass das Bewusstsein (mind) nie

66 Vgl. Thies, Geblen zur Einfiihrung (32017), 105ff.; vgl. Thies, Die Krise des
Individuums (1997), 156f., 166-171.

67 Zuletzt SchlofSberger, Phinomenologie der Normativitdt (2014, unverof-
fentl. Habil.).

68 Habermas, Nachmetaphysisches Denken (1988), 92f.

176

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

losgelost auftritt, sondern immer »eingebettet« (embedded) oder »ver-
korpert« (embodied).® Damit wird einer der Grundgedanken der Philo-
sophischen Anthropologie reaktiviert. Denn alle Hauptvertreter wollten
den klassischen Leib-Seele-Dualismus vermeiden; die Kategorien sollten
»psychophysisch« neutral sein; dritte Begriffe wie » Geist«, » Ausdruck«
oder »Handlung« sollten an die Stelle der alten Dualismen treten. Fiir
die Verstindigungsformen, die leibgebunden und subsemantisch ablau-
fen, kann Plessner weiterhin die besten Anregungen liefern. Seine an-
thropologische Hermeneutik thematisiert auch die Sprache der Musik,
Ausdrucksbewegungen und sogar Grenzreaktionen wie Lachen und Wei-
nen.”® Habermas hat einmal zugestanden, dass dieser Ansatz den »lin-
guistischen Imperialismus« der giangigen Sprachphilosophie widerlege.”*

Der dritte Punkt betrifft eines der Folgeprobleme des kapitalistischen
Wachstums. Abgesehen von allen internen Krisen gebe es, so Habermas
schon 1973, drei externe Folgeprobleme: erstens das Verhaltnis zwischen
den Gesellschaften (etwa den Nord-Siid-Konflikt), zweitens das Verhalt-
nis zur dufleren Natur (also 6kologische Probleme) und drittens — das
ist fur uns hier relevant — das Verhaltnis zur inneren Natur. Sehr tref-
fend spricht Habermas von der Gefihrdung der »anthropologische(n)
Balance«.” Wie in den anderen beiden Dimensionen handelt es sich um
einen Externalisierungsprozess. Systemintern, so sei unterstellt, gibt es
ungebrochene Fortschrittstendenzen: 6konomisches Wachstum, techni-
sche Innovationen, politische Reformen, soziale Differenzierung, kultu-
rellen Wandel und so weiter. Digitalisierung und Globalisierung treiben
die Entwicklung voran. Aber die Kosten dieses gesellschaftlichen Fort-
schritts werden »nach auflen« abgewilzt, eben auch auf Leib und Seele.
Dies geschieht beispielsweise durch permanenten Leistungs- und Kon-
kurrenzdruck, allgemeine Beschleunigung und zunehmende Mobilisie-
rung in verschiedenen Dimensionen. Die Gefdhrdung der anthropologi-
schen Balance drickt sich dann in sozialen Pathologien aus, die in der
Soziologie eher in der Durkheim- als in der Marx- oder Weber-Tradi-
tion behandelt wurden, dariiber hinaus in der Tiefenpsychologie und
in der Kulturkritik: psychosomatische Krankheiten, Allergien, Drogen-
konsum, Suizid, chronische Erschopfungszustinde, Panikattacken, ag-
gressive Ausbriiche und so weiter.”> Aus Habermas’ gesellschaftstheore-
tischer Konzeption ldsst sich dazu wenig ableiten; auch hier bedurfte es

69 Fingerhut u.a. (Hg.), Philosophie der Verkorperung (2013).

70 Plessner, VI: Lachen und Weinen (1941).

71 Habermas, Philosophisch-politische Profile (2(1991), 140 (Brief an Plessner,
1972).

72 Habermas, Legitimationsprobleme im Spatkapitalismus (1973), 63.

73 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997); Ehrenberg, Das erschipfte
Selbst (1998/2015); mit Bezug auf Digitalisierung siehe jetzt: Thies, So viel
Seele war nie (2018).

177

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

des interdisziplindren Forschungsprogramms einer philosophischen An-
thropologie.

Warum eine Kernfusion moglich ist

Ist es denn uberhaupt moglich, die Philosophische Anthropologie und
die Frankfurter Schule zu kombinieren? Die Chancen daftr stehen nach
meiner Auffassung recht gut, weil es ohnehin eine grofSe Niahe der bei-
den Denkschulen gibt. Die Ahnlichkeiten lie3en sich gewiss durch die ge-
meinsame Herkunft beider Ansitze aus der deutschen Geistesgeschich-
te und durch den spezifischen gemeinsamen Entstehungskontext in der
Zeit der Weimarer Republik erklaren. Es sind vier Elemente zu nennen,
die sich in beiden Ansitzen finden lassen: interdisziplinares Forschungs-
programm, philosophischer Holismus, impliziter Pragmatismus, schwa-
cher Materialismus. Die entsprechenden Erlduterungen im Hinblick auf
die Philosophische Anthropologie habe ich oben bereits gegeben, so dass
ich mich diesbeztiglich kiirzer fassen kann.

Zunichst einmal handelt es sich um zwei interdisziplindre Forschungs-
programme. Damit stehen beide in der Philosophie um 1930 zwischen
der Existenzphilosophie, die die empirischen Wissenschaften ganz ab-
lehnt, und dem Logischen Empirismus des Wiener Kreises, der, wie der
Name schon sagt, aufler der Logik nur empirische Aussagen akzeptiert.
Sowohl in der Frankfurter Schule als auch in der Philosophischen An-
thropologie bleibt trotzdem die Philosophie das Fundament, obwohl
der frithe Horkheimer eine gleichberechtigte Zusammenarbeit verkiin-
dete und sich Gehlen zum Oxymoron einer empirischen Philosophie be-
kennt. Unter den empirischen Wissenschaften spielt in beiden Fallen die
Soziologie eine besondere Rolle. Die drei Griinderviter der Philosophi-
schen Anthropologie haben sich zudem intensiv mit der Humanbiolo-
gie beschaftigt.

In der heutigen philosophischen Szene ist ein interdisziplinirer An-
spruch, obwohl immer wieder beschworen, selten geworden. In Kern-
disziplinen wie Logik, Sprachphilosophie und Ethik wird in der Regel
apriorisch (reflexiv-rekonstruktiv) verfahren. Das gilt auch fiir das heu-
te dominierende Paradigma, die analytische Philosophie in ihren vielen
Varianten, aber auch einen wichtigen Gegenspieler wie die Phinome-
nologie. Dass der Kontakt zu den empirischen Wissenschaften weitge-
hend abgebrochen ist, liegt aber auch einfach daran, dass sich die uni-
versitire Philosophie immer weiter spezialisiert und professionalisiert
hat. Sicher kann man die Ausdifferenzierung des Wissenschaftsbetriebs
nicht riickgingig machen; auch neu eingefithrte Facher wiirden tiber
kurz oder lang dieses Schicksal erleiden. Gerade deshalb sollten aber

178



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM EINE KERNFUSION MOGLICH IST

interdisziplinare Forschungsprogramme wie unsere beiden ein Stachel
im Fleisch des Wissenschaftsbetriebes sein. Sonst geraten die grofSen Fra-
gen in Vergessenheit.

Das fiihrt direkt zum zweiten Punkt: Beide Denkschulen erstreben ei-
nen Gesamtentwurf, entweder ein anthropologisches Modell des Men-
schen oder eine Theorie der ganzen Gesellschaft. Insofern sind beide
Forschungsprogramme holistisch und auf eine Totalitdt bezogen, die zu-
mindest als regulative Idee vorschwebt. Wissenschaftstheoretisch han-
delt es sich, mit Popper gesagt, um kiithne Theorien mit vielen starken
Thesen, die gerade deswegen riskant sind und viel Widerspruch erfah-
ren.”* Gegner dieses Anspruchs ist, philosophisch gesprochen, der Em-
pirismus. Zu diesem seien hier auch diejenigen gezahlt, die im Sinne
von Robert K. Merton fiir Theorien mittlerer Reichweite pliadieren, in
der Soziologie etwa auf der Linie von Max Weber uiber René Konig bis
Thomas Schwinn.”s Noch stirker als in den Sozial- ist die Ablehnung in
den Humanwissenschaften. Beispielsweise dufSern die Vertreter der His-
torischen Anthropologie den Verdacht, dass die Philosophische Anthro-
pologie mit einem Substanz- oder Wesensbegriff des Menschen arbeite
(Essentialismus-Vorwurf, siche Text 1). Aber ist eine Soziologie ohne Ge-
sellschaft und eine Anthropologie ohne Mensch tiberhaupt moglich? Es
besteht die Gefahr, dass in der kleinteiligen Forschung nur unverbunde-
ne, weitgehend irrelevante Aussagen produziert werden — und sich hin-
terriicks lebensweltliche Gesellschafts- und Menschenbilder durchsetzen.

Denn es ist ein weiteres Merkmal der Frankfurter Schule und der Phi-
losophischen Anthropologie, dass in ihnen solche vorgiangigen »Bilder«
kritisch reflektiert werden (siehe Text 4). Die Reflexivitit solcher »Su-
pertheorien«, wie Luhmann sagen wiirde, besteht dariiber hinaus darin,
dass sie zu ihrem eigenen Gegenstandsbereich gehoren. Der Verfasser ei-
nes Buches tiber den Menschen ist ein Mensch und zu der Gesellschaft,
die eine Gesellschaftstheorie erfassen mochte, gehort auch diese Theo-
rie selbst. Deshalb thematisieren holistische Theorien auch ihre Entste-
hungsbedingungen: Warum ist sich der Mensch, der erstaunlicherweise
lange gar kein philosophisches Thema war, gerade jetzt fraglich gewor-
den? Aus welcher Perspektive beobachtet die Gesellschaftstheorie die
Gesellschaft?

Ferner zeichnen sich beiden Denkschulen durch ihren impliziten Prag-
matismus aus. Im Rahmen der Anthropologie fuhrt dies vor allem zur
Kritik an der alten Bestimmung des Menschen als »animal rationale«.
Am deutlichsten ist dieser Punkt bei Gehlen, der den Menschen iiber
den Handlungsbegriff erfassen will und frihzeitig den US-Pragmatis-
mus in seinen theoretischen Ansatz integrierte, auch die im deutschen

74 Popper, Objektive Erkenntnis (1973/1998), 54, 82 u.0.
75 Zuletzt Schwinn, Differenzierung ohne Gesellschaft (2001).

179

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Sprachraum noch véllig unbekannten Uberlegungen von George Her-
bert Mead. Auch Plessner lisst sich zwanglos mit dem Pragmatismus zu-
sammenfithren.”® Obwohl die Pragmatisten mit ihren radikaldemokra-
tischen Ansichten der Frankfurter Schule viel niher stehen, wurden sie
von deren erster Generation aus ideologischen Griinden abgelehnt. Erst
in der zweiten und dritten Generation wird der US-Pragmatismus rezi-
piert, bei Apel vor allem Peirce, bei Habermas vor allem Mead, bei Hon-
neth vor allem Dewey.

Allerdings kommt es dabei auch zu einer wichtigen Verschiebung im
harten Kern der Frankfurter Schule. Fiir die erste Generation war der
grundlegende Handlungstyp, getreu der marxistischen Tradition, die
produktive Arbeit, positiv im ersten Theoriemodell (Horkheimer), ne-
gativ im zweiten und dritten Theoriemodell, bei denen die Gegenbegriffe
Mimesis (Adorno) und Spiel (Marcuse) zum krypto-normativen Funda-
ment wurden.”” Habermas hat sich lange Zeit intensiv mit handlungs-
theoretischen Grundfragen beschiftigt, die ihn tiber die Entgegensetzung
von Arbeit und Interaktion zu einem neuen Leitbegriff fihrten, namlich
dem des kommunikativen Handelns. Eine dhnliche Entwicklung findet
sich auch bei Gehlen, sogar schon frither: In Der Mensch (1940) sind
Handeln und Arbeiten fast identisch, verstanden im Sinne einer zweck-
rationalen Tatigkeit im Verhiltnis Mensch-Natur. Aber bereits in den
1950er Jahren wird Gehlen klar, dass sich auf diese Weise nicht erkld-
ren lasst, wie Institutionen und Religionen entstanden sind. Dafur brau-
che man zwei weitere Handlungstypen, namlich das rituell-darstellende
Handeln und ein selbstbeziigliches Verhalten, die sogenannte Umkehr
der Antriebsrichtung.”®

Dariiber hinaus verweist der implizite Pragmatismus beider For-
schungsprogramme auch auf die Praxisorientierung beider Schulen:
Man will keineswegs nur im Elfenbeinturm arbeiten, sondern auch in
der Welt wirken. Ohnehin sprengen Supertheorien der besagten Art den
akademischen Rahmen. Praxisfelder wie Erziehung und Medizin, Poli-
tik und Rechtsprechung sind an solchen Konzeptionen interessiert. Bei-
de Schulen reflektieren aber diese Verwendungszusammenhinge. So wird
die Moglichkeit des ideologischen Missbrauchs ihrer Theoreme bedacht.

SchlieSlich wird in beiden Denkschulen ein schwacher Materialismus
vertreten. Dieser bezieht sich, pointiert gesagt, bei der Philosophischen
Anthropologie auf das Menschliche, in der Frankfurter Schule auf das
Zwischenmenschliche. Auf die Frage, was unser Handeln und die soziale

76 Fiir Plessner zeigt dies vor allem Kriiger, Philosophische Anthropologie als
Lebenspolitik (2009), 336-347.

77 Vgl. Thies, Was wufSte die dltere Kritische Theorie von industrieller Arbeit?
(1990).

78  Gehlen, Urmensch und Spdtkultur (1956), 260ff. u.o.

180

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM EINE KERNFUSION MOGLICH IST

Dynamik bestimmt, wird in beiden Fillen eine Position zwischen Idea-
lismus und starkem Materialismus eingenommen.

Die Philosophische Anthropologie steht zwischen Biologismus und
Platonismus. Ganz dhnlich konzipiert der spate Habermas in seiner Aus-
einandersetzung mit neurobiologischen Ansitzen einen »schwachen Na-
turalismus«.” Gesellschaftstheoretisch wollte die Frankfurter Schule im-
mer schon zwischen Okonomismus und Kulturalismus hindurchsteuern:
Weder soll alles auf ein materielles Fundament reduziert werden — noch
ist der geistige Uberbau im Menschen und in der Gesellschaft vollig von
diesem losgeldst. Damit richtete man sich sowohl gegen den Okonomis-
mus des orthodoxen Marxismus als auch den Technizismus einiger mo-
dernisierungstheoretischer Ansitze. Der frithe Horkheimer betont, dass
man die Rolle intermediirer Instanzen, etwa von Sozialisationsagentu-
ren wie der Familie und von kulturellen Faktoren, nicht unterschitzen
diirfe. Habermas hat immer darauf bestanden, dass man die intervenie-
rende Rolle des modernen Staates beriicksichtigen miisse; in seiner aus-
gearbeiteten Gesellschaftstheorie sind das konomische und das admi-
nistrativ-staatliche Subsysteme mit ihren jeweiligen Medien Geld und
Macht prinzipiell gleichrangig; vor allem diirfe man die Rolle der poli-
tischen Offentlichkeit nicht unterschitzen.

Gegen die idealistischen Konzeptionen in Anthropologie und Gesell-
schaftstheorie wird vor allem empirisch argumentiert, also unter He-
ranziehung empirisch bewahrter Theorien aus den Human- und So-
zialwissenschaften sowie historischen Evidenzen. Gegen den starken
Materialismus kann man dartiber hinaus reflexiv (apriorisch) argumen-
tieren: Philosophische Reflexionen sind gar nicht moglich, wenn alles
durch >niedere« Krifte determiniert wire. Die These, alle Thesen seien
blof§ Symptom sexueller Leidenschaft oder Ausdruck okonomischer In-
teressen, fiihrt in einen performativen Widerspruch, weil sie auch fur die
These selbst gelten miisste, die damit ihren Wahrheitsanspruch verliert.

Die Chancen fiir eine Anndherung von Philosophischer Anthropologie
und Frankfurter Schule stehen auch deshalb gut, weil es heute ein neues
Verbindungsglied gibt. Ich meine die Theorie der geteilten Intentionali-
tit von Michael Tomasello (siche Text 8). Tomasellos Ansatz wird von
Vertretern beider Forschungsprogramme gelobt, obwohl er selbst mit
beiden Denkschulen nicht verbunden ist: 2014 war Tomasello der ers-
te Trager des Wiesbadener Helmuth-Plessner-Preises, den gegenwirtige
Vertreter der Philosophischen Anthropologie mafSgeblich mitbestimmen
konnen. Als Tomasello 2009 den Stuttgarter Hegel-Preis bekam, hielt
Habermas, der auch dessen Schriften positiv rezensierte, die Laudatio.
Auf die Gemeinsamkeiten von Tomasellos Ansatz mit dem interdiszipli-
ndren Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropologie bin ich

79 Habermas, Wahrbeit und Rechtfertigung (1999), 32ff., 3 8ff.

181

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

oben bereits eingegangen. Sollte man eine Kernfusion anstreben, wiir-
de diese also hinauslaufen auf eine Kooperation der bestehenden Frank-
furter Einrichtungen mit dem Leipziger Max-Planck-Institut fir evolu-
tiondre Anthropologie, an dem Michael Tomasello viele Jahre wirkte.

Verpasste Chance?

Wenn es die erlduterten Parallelen zwischen der Philosophischen An-
thropologie und der Frankfurter Schule gibt, so fragt sich, warum es
denn in den vielen Jahrzehnten der gemeinsamen Existenz nicht zu ei-
ner besseren Verstandigung zwischen den beiden Forschungsprogram-
men gekommen ist. Da die Philosophische Anthropologie immer nur aus
Einzelgingern bestand, richtet sich diese Frage vor allem an die Frank-
furter Schule. Diese hat sich, vor allem in der ersten Generation, in der
Auseinandersetzung mit anderen Ansitzen nicht gerade mit Ruhm be-
kleckert. In der Beziehung zu Heidegger wird von »Kommunikationsver-
weigerung«, in der zum Wiener Kreis (vor allem zu Otto Neurath) von
»verpafsten Chancen« geredet.® Dafiir sind politische Griinde, ideologi-
sche Vorbehalte und schulorganisatorische Abgrenzungen verantwort-
lich, die heute keine Rolle mehr spielen sollten. Gerade im Verhiltnis
zur Philosophischen Anthropologie blieben einige Gelegenheiten unge-
nutzt, unter anderem Plessners Aufenthalt in Frankfurt/M. als Vertreter
fir Adorno 1952/53, Habermas’ Schiilerschaft zu Rothacker und Ador-
nos Gesprache mit Gehlen in den 1960er Jahren.

Es gab sogar eine Situation, die vielleicht dazu hatte fithren konnen,
dass beide Schulen von Anbeginn als gemeinsame Gruppe hitten auftre-
ten konnen. Ich meine die Berufung von Max Scheler an die Frankfurter
Universitdt 1928. Diese blieb jedoch folgenlos. Denn wenige Tage nach
seiner ersten Offentlichen Vorlesung zum Thema »Politik und Moral« er-
litt Scheler in der Nacht vom 12. auf den 13. Mai einen Herzinfarkt, am
19. Mai 1928 starb er in Frankfurt, wurde dann aber in Kéln begraben.

Was wire geschehen, wenn Scheler noch einige Jahre gelebt hatte? Im-
merhin hatte er sich inzwischen weit von seinen fritheren Uberzeugungen
entfernt, sympathisierte sogar mit den Ideen eines christlichen Sozialis-
mus. Die Vortrage, die er 1927 an der Berliner »Hochschule fiir Politik«
und im Reichswehrministerium hielt, nimlich »Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs« und »Zur Idee des Ewigen Friedens und des Pazifis-
mus«®', weisen ihn als interessierten und weitblickenden Zeitgenossen

8o Morchen, Adorno und Horkheimer (1981); Dahms, Positivismusstreit
(1994), 259ff.

81 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145-170 u.
XI: Zur Idee des Ewigen Friedens (1927), 77-121.

182

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VERPASSTE CHANCE?

aus. Vor allem war er sehr offen fiir neue Anregungen. Man weifs, dass
er trotz aller inhaltlichen Distanz von Horkheimer durchaus geschitzt
wurde.®* Selbst Adorno hat sich spater manchmal zu Scheler respekt-
voll gedufSert.®s Hitte er sich mit Horkheimer anfreunden, hitte er den
Ansatz der frithen Frankfurter Schule beeinflussen konnen? Ich glaube,
dass die Chancen dafiir sehr gut standen. Ein Indiz ist, dass sein Schii-
ler Paul Ludwig Landsberg einige Jahre spiter problemlos in der »Zeit-
schrift fiir Sozialforschung« publizieren konnte.® Moglicherweise hatte
also, wenn Scheler einige Jahre linger gelebt hitte, das interdisziplinire
Forschungsprogramm der Frankfurter Schule von vornherein starkere
anthropologische Anteile besessen.

Scheler hat aber nicht nur die Philosophische Anthropologie inspi-
riert, sondern auch die Wissenssoziologie, deren wichtigster Vertreter
Karl Mannheim 1930 in Frankfurt den Lehrstuhl fur Soziologie tiber-
nahm. Vielleicht hatte man, mit Scheler als Vermittler, sogar Mannheim
und dessen Assistenten Norbert Elias einbeziehen konnen.®s Eine Frank-
furter Schule dieser Spannweite wire bis heute auf keine Kernfusion an-
gewiesen. Mein Vorhaben, Frankfurter Schule und Philosophische An-
thropologie nachtriglich zu versohnen, wire tberflussig.

82 Vgl. Breuer, Kritische Theorie (2016), 99f.

83 Beispielsweise in Adorno, Philosophische Terminologie, Bd. I, 212
(26.7.1962).

84 Vgl. Landsberg, Rassenideologie und Rassenwissenschaft (1933); vgl. ders.,
Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (193 4).

85 Vgl. die Beitrige, die dem Mannheim-Kreis gewidmet sind, in: Herrschaft/
Lichtblau, Soziologie in Frankfurt (2010).

183

- 8m 15.01.2026, 21:20:50. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

