
161

Frankfurter Schule und  
Philosophische Anthropologie 
– Ist eine Kernfusion möglich?

Das Verhältnis der deutschen Philosophischen Anthropologie zur kriti-
schen Gesellschaftstheorie der Frankfurter Schule ist ein viel zu großes 
Thema, um es hier abzuhandeln.1 Es bedürfte einer umfangreichen Mo-
nographie, die auf die verschiedenen Denker und die unterschiedlichen 
Themen differenziert eingeht, wobei sowohl historische als auch syste-
matische Aspekte zu beachten wären.2 An dieser Stelle kann es nur um 
eine Argumentationsskizze gehen, in denen Begründungen eher ange-
deutet als ausgeführt werden. Zumindest aber sollte meine Position klar 
werden, gegen die, wie mir bewusst ist, etliche Vorbehalte und Einwän-
de möglich sind. 

Meine Überzeugung ist nämlich, dass die Philosophische Anthropo-
logie und die Frankfurter Schule prinzipiell als gleichrangige Strömun-
gen anzusehen sind, die sogar viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Wenn 
man sie nicht als Paradigmen im Sinne Kuhns, sondern als Forschungs-
programme im Sinne von Lakatos deutet, dann sollte eine Fusion ihrer 
»harten Kerne« möglich sein (siehe Text 1). Anders gesagt: Die deutsche 
Philosophische Anthropologie und die Frankfurter Schule sind koali-
tionsfähig. Ja, eine solche Zusammenarbeit ist sogar erforderlich, weil 
die Gegenstandsbereiche der beiden Denkschulen sich zwar überschnei-
den, aber nicht aufeinander reduzierbar sind. Nur durch einen integra-
tiven Ansatz kann man die menschliche Lebenssituation angesichts der 
komplexen Herausforderungen unserer Zeit wissenschaftlich angemes-
sen erfassen. Allerdings ist die Frankfurter Schule das leistungsstärke-
re Projekt. 

1		  Der folgende Text beruht auf meinem Vortrag vom 11.2.2016 in Potsdam 
auf der Konferenz »Mensch und Gesellschaft zwischen Natur und Geschich-
te: Zum Verhältnis von Philosophischer Anthropologie und Kritischer Theo-
rie«. Einwände und Vorschläge aus dem Publikum, für die ich sehr dankbar 
bin, habe ich berücksichtigt, soweit mir dies möglich war. Die anderen Bei-
träge der Konferenz sind erschienen in Ebke u.a. (Hg.), Mensch und Gesell-
schaft (2017).

2		  Als Vorstudie: Thies, Die Krise des Individuums (1997). Vgl. auch meine 
kurzen Ausführungen in Thies, Einführung in die philosophische Anthro-
pologie (2013), 25–29.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162

Was ist die Frankfurter Schule?

Die Bezeichnung »Frankfurter Schule« ist dorten unbeliebt; ihre An-
hänger verwenden den Ausdruck »Kritische Theorie«. Das finde ich un-
angemessen, weil es zweifellos noch andere Theorien gibt, die sich auf 
denselben Gegenstandsbereich richten und ebenfalls kritisch sind, oft so-
gar radikaler in ihren Einwänden gegen die bestehende gesellschaftliche 
Wirklichkeit. Zudem gibt es kritische Theorien ganz anderer Art; man 
denke nur an die erkenntnis-, moral- und sinnkritischen Ansätze von 
Kant über Nietzsche bis Wittgenstein. Zwar spricht gegen den Ausdruck 
»Frankfurter Schule«, dass diese gar nicht durchgängig in der Mainme-
tropole ansässig war. Aber auch in den USA (1934–1949) und in Starn-
berg (1971–81) blieben die Frankfurter ihren in der Heimat entwickel-
ten Gedanken treu. Als »Geburtsdatum« gilt nicht die Gründung des 
Instituts für Sozialforschung 1923, sondern die Übernahme von dessen 
Direktorenposten durch Max Horkheimer im Herbst 1930, der am 24. 
Januar 1931 eine wegweisende Antrittsrede hielt.3 Seitdem lassen sich 
mindestens drei Generationen unterscheiden.4 

Die Hauptvertreter der ersten Generation, die vor dem Ersten Welt-
krieg geboren wurden, sind Max Horkheimer (1895–1973), Theodor W. 
Adorno (1903–1969) und Herbert Marcuse (1898–1979). Trotz vieler 
Übereinstimmungen stehen alle drei für unterschiedliche theoretische An-
sätze. Der frühe Horkheimer geht um 1930 davon aus, dass sich die kapi-
talistische Klassengesellschaft in einer schweren Krise befindet, zu deren 
Analyse man einen interdisziplinären Materialismus brauche. Dafür müs-
se man den Marxismus mit anderen Ansätzen kombinieren, vor allem der 
Psychoanalyse. In der Emigration, zunächst in der Schweiz, dann in den 
USA wird der Ansatz weiterentwickelt. In einem Aufsatz von 1937 prägt 
Horkheimer den Ausdruck »kritische Theorie«.5 In den 1940er Jahren 
schließt er sich zeitweilig der von Adorno vertretenen Theorie einer to-
talen Gesellschaft an, die auch dem gemeinsamen Hauptwerk Dialektik 
der Aufklärung (1944/47) zugrunde liegt. In diesem Ansatz setzt der Ka-
pitalismus nur das Unheil der allgegenwärtigen Naturbeherrschung fort. 

3		  Horkheimer, III: Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie (1931), 20–35.
4		  Zur Geschichte der Frankfurter Schule gibt es inzwischen eine Unmenge 

an Literatur. Ich nenne nur die für mich wichtigsten Titel: Jay, Dialekti-
sche Phantasie (1976); Held, Introduction to Critical Theory (1980); Geuss, 
The Idea of Critical Theory (1981); Brunkhorst, Paradigmakern und Theo-
riedynamik der kritischen Theorie (1983); Breuer, Horkheimer oder Ador-
no (1985); Wiggershaus, Die Frankfurter Schule (1986); Dubiel, Kritische 
Theorie der Gesellschaft (1988); Honneth, Kritische Theorie. Vom Zentrum 
zur Peripherie einer Denktradition (1989); zuletzt noch: Breuer, Kritische 
Theorie (2016); Freyenhagen, Was ist orthodoxe Kritische Theorie? (2017). 

5		  Horkheimer, IV: Traditionelle und kritische Theorie (1937), 162–216.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


163

Das führe nicht bloß zu Krisen, sondern zu Katastrophen wie dem Zwei-
ten Weltkrieg, der industriellen Vernichtung ganzer Menschengruppen 
und einem drohenden Atomkrieg. Politisch-praktisch könne man kaum 
etwas verändern. Herbert Marcuse arbeitet einige Jahre ebenfalls eng 
mit Horkheimer zusammen (vor allem 1936/37). Nach 1945 kehrt er, 
im Unterschied zu Horkheimer und Adorno, nicht nach Europa zurück.6 
In den USA entwickelt er einen eigenen Ansatz, für dessen Fundamente 
er auf Freud zurückgreift (Eros and Civilization, 1955). Die westlichen 
Gesellschaften seien, so Marcuse, durch eine technische Rationalität be-
stimmt, die Herrschaft verschleiert, zugleich aber die Möglichkeit schafft, 
die menschlichen Potentiale zu befreien. Nicht mehr die Arbeiter, sondern 
neue soziale Bewegungen könnten eine solche qualitative Veränderung 
bewirken (The One Dimensional Man, 1964). 

Für die zweite Generation, die in der Zwischenkriegszeit geboren wur-
de, steht Jürgen Habermas (*1929). Als philosophische Nebenfigur ist 
vor allem Karl-Otto Apel (1922–2017) zu nennen. Übrigens haben so-
wohl Habermas als auch Apel bei Erich Rothacker studiert und promo-
viert, der zwar nicht zum engeren Kreis der Philosophischen Anthropolo-
gie gehörte, dieser aber als geisteswissenschaftlicher Kulturanthropologe 
doch erheblich näher stand als der Frankfurter Schule. Man kann sagen: 
Die Leistung Adornos, die er sogar gegen Horkheimer durchsetzen muss-
te, bestand darin, aus Habermas seinen eigenen Schüler gemacht zu ha-
ben. In Habermas’ Entwicklung lassen sich wiederum mehrere Phasen 
unterscheiden, auf die ich später noch eingehen kann. Zentral für sein 
Werk sind zwei Bücher: die 1981 erschienene Theorie des kommunika-
tiven Handelns und das 1992 publizierte Werk Faktizität und Geltung. 
Die erste Schrift lässt sich als Weiterführung des Forschungsprogramms 
der ersten Generation verstehen, aber mit mindestens drei markanten 
Unterschieden.7 Zunächst einmal werden die modernen Gesellschaften, 
insofern sie demokratisch-rechtsstaatlich organisiert sind, nicht mehr 
völlig abgelehnt; gefordert seien nur radikale Reformen.8 Sodann ist das 
gesellschaftstheoretische Modell nicht mehr ausschließlich an Marx ori-
entiert, sondern folgt dem Differenzierungstheorem der soziologischen 
Klassiker. Deshalb ist neben dem ökonomischen auch das politisch-ad-
ministrative Subsystem kritisch in den Blick zu nehmen. Schließlich sol-
len die normativen Grundlagen, die den Einwänden überhaupt erst ihre 

6		  Dass Marcuse sich in den USA in einem ganz anderen Umfeld bewegte als 
Adorno und Horkheimer in Frankfurt, zeigt Müller, Krieger und Gelehrte 
(2010).

7		  Vgl. Habermas’ eigene Formulierung der Schwächen der älteren Frankfurter 
Schule in Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit (1985), 171ff.; vgl. auch 
die frühen Einwände gegen den orthodoxen Marxismus in Habermas, Zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als Kritik (1963), 228ff.

8		  Vgl. Brunkhorst, Art. Radikaler Reformismus (2015).

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


164

Legitimation verleihen, offen gelegt werden. Dieses Vorhaben wird in 
den 1980er Jahren mit der Diskursethik weiterverfolgt und mündet 1992 
in das zweite, oben erwähnte Hauptwerk.

Inzwischen gibt es bereits eine nach dem Zweiten Weltkrieg geborene 
dritte Generation, eventuell sogar schon eine vierte. Allein in Frankfurt 
existieren zwei unterschiedliche, auch institutionell getragene Ansätze. 
Für den einen steht Axel Honneth (*1949), der den gesellschaftstheore-
tischen Faden des ersten Hauptwerks von Habermas weiterspinnt. Der 
philosophische Hintergrund ist jedoch eindeutig hegelianisch, die wich-
tigste Bezugswissenschaft ist die Soziologie geblieben. Eher dem zweiten 
Hauptwerk von Habermas folgt der andere Ansatz, dessen wichtigster 
Kopf, Rainer Forst (*1964), sich als Kantianer versteht. Im Vordergrund 
steht die normative Reflexion von Gerechtigkeitsproblemen; gute Kon-
takte bestehen vor allem zu den Rechtswissenschaften. Geht es bei Ha-
bermas um Verständigung, so bei Honneth um Anerkennung und bei 
Forst um Rechtfertigung.

Trotz der markanten Differenzen zwischen den verschiedenen Ver-
tretern der Frankfurter Schule, sogar innerhalb einer Generation, gibt 
es übergreifende inhaltliche Gemeinsamkeiten. Das wichtigste Merkmal 
ist wohl die radikale Kapitalismuskritik, der ein Begriff sozialer Freiheit 
zugrunde liegt. Durch die Ausrichtung auf die Zukunft grenzt sich die 
Frankfurter Schule von konservativen und romantisch-reaktionären An-
sätzen ab; die Kritik am kapitalistischen Wirtschaftssystem unterscheidet 
sie von kultur- und staatszentrierten Theorien; das Prinzip der sozialen 
Freiheit ist unvereinbar mit autoritären und liberal-individualistischen 
Positionen. Das ist selbstverständlich eine ganz unzureichende Skizze, 
die aber für unsere Zwecke ausreichend sein sollte.

Im Unterschied zur Frankfurter Schule gibt es bis zur Gegenwart kei-
ne bedeutsame Fortführung der Philosophischen Anthropologie.9 Die 
erste Generation bilden bekanntlich Max Scheler (1874–1928), Hel-
muth Plessner (1892–1985) und Arnold Gehlen (1904–1976). Nach 
dem Zweiten Weltkrieg konnte überhaupt nur Gehlen weitere wichti-
ge Schriften vorlegen. Plessner war hingegen primär wissenschaftspo-
litisch tätig. Obwohl beide, vor allem in der Soziologie, einflussreich 
waren10, entwickelten sie ihre anthropologischen Modelle nicht weiter. 
Der einzige originäre Vertreter einer zweiten Generation, der aber bis 
heute keine große Wirkung entfalten konnte, ist Günter Dux (*1933).11 

9		  Auch die Literatur ist überschaubar. Das Standardwerk ist Fischer, Philoso-
phische Anthropologie (2008).

10		 Dazu Fischer, Bundesrepublikanische Soziologie (2015), 11f.
11		 Vgl. jetzt Dux, Gesammelte Schriften, Bd. 1: Die Evolution der humanen 

Lebensform als geistige Lebensform (2017), zur Einführung geeignet Dux, 
Das historische Bewußtsein der Neuzeit (1988).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165

Erwähnenswert ist darüber hinaus nur noch Dieter Claessens (1921–
1997), vor allem mit seinem Buch »Das Konkrete und das Abstrakte« 
(1980). 

Von den 1960er Jahren bis in die 1980er Jahre hatte die Philosophi-
sche Anthropologie ganz schwere Zeiten zu überstehen. Den Auftakt bil-
dete 1958 ein kritischer Artikel von Habermas in einem mit hoher Auf-
lage verbreiteten Philosophie-Lexikon.12 Zum magischen Datum 1968 
etablierte sich in den Wissenschaften, den Feuilletons und den öffentli-
chen Debatten das neue Paradigma »Gesellschaft«, mit dem anthropo-
logische Ansätze nicht vereinbar schienen. Konkurrenz erwuchs diesem 
erst in den 1980er Jahren mit dem Paradigma »Kultur«13, das anthro-
pologischen Gedanken wieder Spielraum verschaffte, oft aber in ganz 
anderer Form als bei der Philosophischen Anthropologie. Man denke 
an die Historische Anthropologie und an die Medienanthropologie, an 
Clifford Geertz und an Ernst Cassirer. Der Startschuss für den Wieder-
aufstieg der Philosophischen Anthropologie war 1992 eine Tagung in 
Bad Homburg.14 Aber die Renaissance blieb beschränkt auf einen der 
drei Hauptvertreter (nämlich auf Plessner), auf Deutschland und auf die 
Philosophie. Dass man sich auf Plessner konzentrierte15, war nicht nur 
durch die Genialität seines anthropologischen Ansatzes bedingt, son-
dern auch durch seine sozialphilosophischen Gedanken, die sich bereits 
1924 in seiner Schrift »Die Grenzen der Gemeinschaft« finden und für 
die gegenwärtige Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte fruchtbar ge-
macht werden konnten.16 

Zwar gibt es auch in der Philosophischen Anthropologie inzwischen 
eine dritte Generation, aus der Joachim Fischer (*1951) und Hans-Peter 
Krüger (*1954) hervorzuheben sind. Ihre wissenschaftlichen Leistungen 
sind sicher aller Ehren wert, aber eine kreative Weiterentwicklung des 
interdisziplinären Forschungsprogramms der Philosophischen Anthro-
pologie vermag ich nicht zu erkennen. Vor allem ist der Bezug zu den in 
den letzten Jahrzehnten rasant vorangeschrittenen biologischen Wissen-
schaften fast völlig abgerissen.

Drei weitere Vorzüge der Frankfurter Schule sind zu nennen: Ers-
tens hat sie über fast den gesamten Zeitraum einen institutionellen Rah-
men besessen. Neben dem Institut für Sozialforschung (seit 1923) ist 
auch das Max-Planck-Institut zur Erforschung der Lebensbedingungen 

12		 Habermas, Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) (1958). 
13		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 7–10.
14		 So auch Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 17 Fn.
15		 Sowohl bei Krüger, Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik (2009), 

als auch bei Fischer, Exzentrische Positionalität (2016). Krüger will sogar 
Gehlen aus der Philosophischen Anthropologie ausgrenzen; zu Recht dage-
gen Rehberg, Wider Arnold Gehlens ›Austreibung‹ (2010).

16		 Vgl. Eßbach u.a. (Hg.), Plessners »Grenzen der Gemeinschaft« (2002).

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166

in der wissenschaftlich-technischen Welt (1971–1980) zu erwähnen; in 
den letzten Jahren haben sich in Frankfurt am Main das Exzellenzcluster 
»Die Herausbildung normativer Ordnungen« (seit 2007) und die Kolleg-
forschergruppe »Justitia Amplificata: Erweiterte Gerechtigkeit – konkret 
und global« (seit 2009) gebildet. Hingegen hat sich die Philosophische 
Anthropologie nirgendwo dauerhaft einrichten können. Zudem waren 
ihre Hauptvertreter oft stark zerstritten, früher Scheler und Plessner, 
jetzt Fischer und Krüger. Selbst im lockeren Verbund der geisteswissen-
schaftlichen Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« (1963–1994) 
gab es zwischen so unterschiedlichen Gelehrten wie Blumenberg, Jauß 
und Marquard einen dichteren Gesprächszusammenhang. 

Zweitens hat sich die Frankfurter Schule erfolgreich internationali-
siert. Habermas ist weltweit einer der angesehensten Denker überhaupt; 
beide neuen Zweige stehen in intensivem Austausch mit zeitgenössi-
schen angloamerikanischen und französischen Ansätzen. Wichtige Bei-
träge zu ihrer Theoriebildung stammen inzwischen von nicht-deutschen 
Personen, zudem oft von Frauen wie Seyla Benhabib und Nancy Fra-
ser.17 Fragt man im Ausland nach einem wichtigen deutschen Beitrag zur 
(Praktischen) Philosophie, wird bestimmt die Kritische Theorie genannt. 
Hingegen blieb die Philosophische Anthropologie ein typischer Ansatz 
kontinentaler, ja deutscher Philosophie, der in der Englisch sprechenden 
Wissenschaftswelt bisher kaum Fuß fassen konnte. 

Drittens hat es die Frankfurter Schule geschafft, ihr größtes Defizit ab-
zuarbeiten, nämlich die Unklarheit über die normativen Grundlagen ih-
rer kritischen Theorie. Die Vertreter der ersten Generation konnten oder 
wollten dazu keine Auskunft geben. Genau in diesem Bereich lag viele 
Jahre der Arbeitsschwerpunkt von Habermas, assistiert von Apel. Im 
Forst-Zweig der dritten Generation sind die normativen Reflexionen so 
stark in den Vordergrund gerückt, dass der alte gesellschaftstheoretische 
Schwerpunkt verloren zu gehen droht. Dadurch entsteht die für kantia-
nische Ansätze typische Sein-Sollens-Kluft. Honneth sieht darin die Ge-
fahr eines inhaltsleeren Idealismus, die er durch sein Projekt der norma-
tiven Rekonstruktion bannen möchte.18 

Ist die Reflexion auf die normativen Grundlagen wirklich ein Vorzug 
der Frankfurter Schule gegenüber der Philosophischen Anthropologie? 
Man mag einwenden, dass diese sich nie selbst als »kritisch« bezeich-
nete.19 Wenn sich die Philosophische Anthropologie als deskriptive The-
orie verstehen würde, die auf Werturteile verzichtet, stellte sich ein sol-
ches Begründungsproblem tatsächlich gar nicht. Dennoch machen auch 

17		 Siehe schon Benhabib, Critique, Norm, and Utopia (1986) und neuerdings 
Fraser, Fortunes of Feminism (2013).

18		 Vgl. Honneth, Das Recht der Freiheit (2011), 10, 20–23,119ff. u.ö.
19		 Vgl. neuerdings Krüger, Kritische Anthropologie? (2016).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


167

Scheler, Plessner und Gehlen immer wieder normative Aussagen. Pless-
ner war diesbezüglich am vorsichtigsten. Allerdings finden sich in seiner 
Schrift Macht und menschliche Natur (1931) manche aus heutiger Sicht 
sehr problematische Thesen, etwa die von der »Gebundenheit an ein 
Volk«, die sich aus seinem Ansatz ergeben würde.20 Scheler kann immer-
hin auf seine materiale Wertethik verweisen, die von Nicolai Hartmann 
systematisiert wurde, aber mit ihrem Intuitionismus heutigen Begrün-
dungsstandards nicht gerecht wird. Am dürftigsten ist in dieser Hinsicht 
der Ansatz von Gehlen, der eine normative Institutionentheorie entwirft 
und sogar für eine »pluralistische Ethik« eintritt, aber zur Rechtferti-
gung seiner gegen die Moderne gerichteten Überlegungen kaum etwas 
auszuführen vermag. 

So ist also die Frankfurter Schule, insbesondere bei Einbeziehung al-
ler Generationen, viel umfangreicher, komplexer und wirkungsmächti-
ger als die Philosophische Anthropologie. Ihre intellektuelle Strahlkraft 
ist kaum zu unterschätzen; war Hegel der preußische Staatsphilosoph, 
so ist Habermas der Chefideologe der neuen Bundesrepublik Deutsch-
land.21 Vielleicht ist deshalb die von mir befürwortete Synthese der bei-
den Forschungsprogramme eher als Ergänzung der Frankfurter Schule 
aufzufassen. Die Koalition von Philosophischer Anthropologie (PA) und 
Kritischer Theorie (KT) wäre also kein PAKT, sondern eher die Einge-
meindung verstreuter Bezirke zu einem »Groß-Frankfurt«. 

Anthropologie in der Frankfurter Schule

Man kann nicht behaupten, dass Anthropologie gar kein Fach in der 
Frankfurter Schule war, aber sie war bestenfalls immer bloß ein Neben-
fach. 

Der frühe Horkheimer hatte ein relativ entspanntes Verhältnis zur An-
thropologie. Sicher kritisiert er metaphysische und essentialistische Versi-
onen dieser Disziplin. Auch warnt er vor ihrem Missbrauch: »Die gegen 
notwendige historische Veränderungen seit je erhobene Rede, daß die 
Natur des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen.«22 Das könn-
te gegen Gehlen gerichtet sein, der zeitgleich schrieb: »Gegenüber Utopi-
en wie Pazifismus, Liberalismus und so weiter muß dann auch praktisch 
auf Wesenskonstanten des Menschen bestanden werden, die derartiges 

20		 Vgl. Plessner, V: Macht und menschliche Natur (1931), 228ff., vgl. 142, 
220f.; siehe auch ebd., 191f. zum Freund-Feind-Verhältnis.

21		 Albrecht u.a., Die intellektuelle Gründung der Bundesrepublik (1999); Roß, 
Hegel der Bundesrepublik (2001).

22		 Horkheimer, III: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935), 
249–276, hier 275.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168

ausschließen.«23 An manchen Stellen gesteht Horkheimer sogar zu, dass 
es trotz aller gesellschaftlichen Bedingtheit durchaus menschliche Ei-
genschaften gebe, die invariant seien.24 Später heißt es, »anthropologi-
sche Studien […] [können] die Erkenntnis der geschichtlichen Tenden-
zen weiterführen und verfeinern«.25 Eine historische Anthropologie wäre 
also akzeptabel.

Für sehr viel leistungsfähiger als eine philosophische Anthropologie 
hielt er jedoch die Psychoanalyse Freuds. Abgelehnt wurden allerdings 
die Ansätze von Siegfried Bernfeld, Otto Fenichel und Wilhelm Reich, 
die die Psychoanalyse selbst als Gesellschaftstheorie verstanden, mit der 
man dann auch den Faschismus erklären könnte.26 Stattdessen beauf-
tragte Horkheimer seinen Mitarbeiter Erich Fromm, aus der Psycho-
analyse eine analytische Sozialpsychologie zu machen, die der kritischen 
Gesellschaftstheorie als »Hilfswissenschaft« willkommen sei.27 Ende der 
1930er Jahre brach die Zusammenarbeit ab; Fromm führte seinen An-
satz allein weiter. Diese Spur kann hier nicht weiterverfolgt werden, ob-
wohl Fromm immerhin schon in den 1940er Jahren erkannte, dass man 
in einer kritischen Theorie auf eine Ethik nicht verzichten dürfe.28 

Die schärfste Ablehnung erfährt die Anthropologie bei Adorno. Schon 
in den 1930er Jahren wendet er sich kritisch gegen den »anthropologi-
schen Materialismus«, den Walter Benjamin 1929 im Surrealismus-Auf-
satz erstmalig erwähnte und der auch ins Passagen-Werk einfließen soll-
te.29 Zwar verwendet Adorno selbst oft das Wort »Anthropologie«, aber 
durchgängig ist damit die gesellschaftlich determinierte Verkrüppelung 
der gegenwärtigen Menschen gemeint. Insofern dürfe Anthropologie 
nie statisch sein; Invariantenlehren seien abzulehnen. Der Psychoanaly-
se wird vorgeworfen, sich am bürgerlichen Individuum der Jahrhundert-
wende zu orientieren, das es gar nicht mehr gebe. Anfang der 1940er Jah-
re arbeitet Adorno dementsprechend an einer »neuen Anthropologie«, 
zu der kürzlich einige bisher unbekannte Manuskripte von seiner Hand 

23		 Gehlen, II: Der Idealismus und die Lehre vom Handeln (1935), 311–345, 
hier 339.

24		 Horkheimer, II: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie (1930), 
177–268, hier 201.

25		 Horkheimer, III: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935), 
249–276, hier 260. 

26		 Das Standardwerk zu diesem Thema ist weiterhin Dahmer, Libido und Ge-
sellschaft (32015).

27		 Horkheimer, III: Geschichte und Psychologie (1932), 48–69, hier 57.
28		 Fromm, II: Psychoanalyse und Ethik (1947), 1–157. Der Ethiker Fromm 

wird gewürdigt in Tugendhat, Vorlesungen über Ethik (1993), 263–274.
29		 Benjamin, II: 309f. u. V: 971ff., dazu instruktiv Bolz/van Reijen, Walter Ben-

jamin (1991), 87–106; Adornos Kritik findet sich im Adorno-Benjamin-
Briefwechsel (1994), 147, 193, 368 u. 416.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


169

aufgetaucht sind.30 Die Ideen fließen ein in die »dialektische Anthropo-
logie«, die er zusammen mit Horkheimer in der Vorrede der »Dialek-
tik der Aufklärung« ankündigt.31 Das neue Konzept dreht sich um den 
schwierigen Begriff der Mimesis und beruht auf einem spekulativen Na-
turalismus (siehe dazu Text 9).

Adornos negative Anthropologie wird heute noch von einigen sei-
ner versprengten Anhänger vertreten. Abgesehen von den begrifflichen 
Problemen, die mit dem Mimesis-Konzept verbunden sind, ist zu be-
zweifeln, dass wir Menschen in der Weise, wie Adorno unterstellt, in 
Strukturen und Systeme auflösbar sind. Das menschliche Denken, Spre-
chen, Fühlen, Wollen und Handeln gehorcht auch eigenen Regeln, die 
sich wissenschaftlich erforschen lassen. Sonst wären alle empirischen 
Humanwissenschaften auf dem Holzweg. Ob diese Regeln eher auf ge-
netisch-biologische oder allgemein-kulturelle Determinanten zurückzu-
führen sind, kann an dieser Stelle offen bleiben. Auf jeden Fall ist jeder 
einzelne von uns mehr als ein Produkt seiner Sozialisation und der Ver-
hältnisse. Sowohl für unsere Humanität als auch für unsere Brutalität 
sind wir als Menschen auch selbst verantwortlich. 

Aus der ersten Generation hat Herbert Marcuse das positivste Ver-
hältnis zur Anthropologie. Ja, mehr noch: Seit dem Ende der 1920er Jah-
re verfolgt er das Ziel, den Marxismus durch eine Wesensanthropologie 
zu ergänzen. Dabei lassen sich drei Phasen unterscheiden: Von 1928 bis 
1931 will er mit der von Dilthey und Heidegger zur Verfügung gestellten 
Begrifflichkeit eine phänomenologische Ontologie des menschlichen Da-
seins entwickeln.32 Nachdem 1932 die »Pariser Manuskripte« von Marx 
veröffentlicht worden waren, meint Marcuse wohl, aus diesen allein, 
also ohne Rückgriff auf bürgerliche Denker, eine Anthropologie gewin-
nen zu können.33 Zentral sei ein angemessener Begriff vom »Wesen des 
Menschen«.34 In der dritten Phase verlässt er sich ganz auf Freuds »The-
orie des Menschen«.35 Der Triebdualismus könne überwunden werden, 
die kreativen Potentiale des Menschen ließen sich nie ganz verschütten, 
von Seiten der menschlichen Natur gebe es für eine befreite Gesellschaft 

30		 Adorno, Individuum und Gesellschaft (2003); das wichtigste Manuskript 
»Notizen zur neuen Anthropologie« ist jetzt publiziert in Adorno/Horkheimer, 
Briefwechsel (2004), Bd. II: 453–471; das zweitwichtigste Manuskript »Pro-
bleme des neuen Menschentypus« ist publiziert in Adorno, Current of Music 
(2006), 650–661; vgl. Coomann, »Im Schema: ‚Caput mortuum‘« (2017).

31		 Horkheimer/Adorno, MH V: Dialektik der Aufklärung (1944-47/1969), 23.
32		 Vgl. Marcuse, I: Beiträge zu einer Phänomenologie des Historischen Mate-

rialismus (1928), 347–384.
33		 Marcuse, I: Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus 

(1932), 509–555.
34		 Marcuse, III: Zum Begriff des Wesens (1936), 45–84, hier 71.
35		 Marcuse, V: Triebstruktur und Gesellschaft (engl. 1955), 14.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170

keinerlei Hindernisse. Man müsse nur wahre und falsche Bedürfnisse 
unterscheiden. Dann könne das »elementare, organische Fundament der 
Moral im Menschen« aktiviert werden.36

Diese anthropologische Konzeption ist einer Fülle von Einwänden aus-
gesetzt: Die Freud-Interpretation ist fragwürdig.37 Kann man sich über-
haupt so stark auf diesen Ansatz stützen und andere Forschungsrichtun-
gen einfach ignorieren? Marcuse, aber auch Horkheimer und Adorno 
halten nicht nur Marx, sondern auch Freud in verschwiegener Orthodoxie 
die Treue. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den vielen Einwänden 
gegen die Psychoanalyse findet nicht statt.38 Ist es darüber hinaus wirk-
lich vorstellbar, dass wir zum Beispiel unsere sexuellen Bedürfnisse so un-
kontrolliert ausleben, wie es Marcuse hofft? Wird zudem nicht das Böse 
im Menschen unterschätzt? Eine kritische Beschäftigung mit den gängigen 
Aggressionstheorien, wie etwa bei Fromm39, hat Marcuse versäumt. Er ist, 
so kann man sagen, Vertreter eines tiefenpsychologischen Rousseauismus. 
Wenn man aber ganz auf die Natur des Menschen setzt, besteht leider im-
mer die Gefahr, dass sich das Recht des Stärkeren durchsetzt.

Innerhalb der ersten Generation der Frankfurter Schule scheint mir 
also die Position des frühen Horkheimer am sinnvollsten zu sein: In ei-
nem Verbund von Philosophie und verschiedenen empirischen Wissen-
schaften kann die Anthropologie als periphere Disziplin durchaus zu 
ihrem Recht kommen. Allerdings wäre zu fragen, ob diese die Gestalt ei-
ner analytischen Sozialpsychologie annehmen sollte und wie überhaupt 
die neueren Kenntnisse der Humanwissenschaften einzubeziehen wären.

Kommen wir jetzt zu Habermas, dessen Verhältnis zur Anthropologie 
kompliziert ist.40 Zunächst einmal war er als Schüler Rothackers ein gu-
ter Kenner der Philosophischen Anthropologie, die nach Honneths Auf-
fassung sogar »die tiefliegendste, basalste Schicht des Habermas’schen 
Werkes« bildet.41 Aber spätestens mit dem Lexikon-Artikel von 1958 
endet Habermas’ Sympathie mit dieser Strömung. Er hat später zuge-
standen, auf Gehlens Denken »negativ fixiert« gewesen zu sein.42 Inner-
halb der Frankfurter Schule ist Habermas nach Adorno sicher der zweit-
schärfste Kritiker der Philosophischen Anthropologie. 

36		 Marcuse, VIII: Versuch über die Befreiung (1969), 237–317, hier 250.
37		 So schon Fromm, VIII: Eine Erwiderung auf Herbert Marcuse (engl. 1956), 

121f.
38		 Als Beispiel einer neueren radikalen Freud-Kritik siehe Zimmer, Tiefen-

schwindel (1990).
39		 Fromm, VII: Anatomie der menschlichen Destruktivität (engl 1973).
40		 Vgl. Jörke, Anthropologische Motive im Werk von Habermas (2006) u. Jör-

ke, Kommunikative Anthropologie (2015).
41		 Honneth, Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus (2015), 15.
42		 Habermas, Nach dreißig Jahren: Bemerkungen zu ›Erkenntnis und Interes-

se‹ (2008), 359.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171

Dennoch wies die Position, die er nach dem Positivismusstreit in der 
zweiten Hälfte der 1960er Jahre entwickelte, noch zwei anthropologi-
sche Elemente auf. In Erkenntnis und Interesse (1968) unterscheidet er 
nämlich drei vorgängige Erkenntnisinteressen, das technische, das ver-
ständigungsorientierte und das kritische. Das erste anthropologische 
Element ist nun, dass diese grundsätzlichen Wissensformen gattungsge-
schichtlich verankert seien, also verbunden mit der menschlichen Na-
tur und ihrer Entwicklung. Der zweite Punkt betrifft auch hier die Psy-
choanalyse, die aber nicht anthropologisch, sondern metatheoretisch 
wichtig ist, nämlich als (angeblich) einzige Wissenschaft, die selbstre-
flexiv verfahre und damit paradigmatisch für das kritisch-emanzipa-
torische Erkenntnisinteresse stehe. Aber schon kurz darauf distanziert 
sich Habermas von diesem Ansatz, bedingt durch die kommunikations-
theoretische (oder linguistisch-pragmatische) Wende seines Denkens, 
die dem Paradigmenwechsel von der Bewusstseins- zur Sprachphiloso-
phie entspricht.43 Texte, die vor 1970 erschienen sind, hat Habermas 
2009 gar nicht in die Studienausgabe seiner Schriften aufgenommen. 

Außerdem wechselt Habermas nach Starnberg, wo er in den 1970er 
Jahren ein interdisziplinäres Forschungsprogramm entwickeln möchte, 
ganz wie Horkheimer es 1930 wollte. Ein faszinierendes Ergebnis dieser 
produktiven Zeit ist seine geschichtsphilosophische Theorie der sozia-
len Evolution, die anthropologische Elemente enthält, die leider an die-
ser Stelle nicht gewürdigt werden können.44 Darüber hinaus ist in un-
serem Zusammenhang interessant, dass die Psychoanalyse jetzt durch 
die kognitive Entwicklungspsychologie (Piaget, Kohlberg und andere) 
ersetzt wurde. Aber niemand würde diesen Ansatz als vollwertige An
thropologie betrachten. Denn Piaget und Kohlberg interessieren sich nur 
für die vernünftige Seite des Subjekts, für seine kognitiven und mora-
lischen Urteile. Andere psychologische Konzeptionen sind anthropolo-
gisch fruchtbarer, vor allem diejenigen, die produktiv an Wilhelm Wundt 
anknüpfen.45 Sowohl die Theorie der sozialen Evolution als auch die An-
knüpfung an die kognitive Entwicklungspsychologie werden von Haber-
mas nicht widerrufen, aber auch nicht weiterverfolgt, nachdem er seit 
1983 wieder an der Frankfurter Universität lehrte. Diese Rückkehr ist 
zugleich eine in die Philosophie – obwohl er genau diese »Rephilosophie-
rung« an der ersten Generation kritisiert hatte.46

43		 Vgl. Schnädelbach, Philosophie (1985).
44		 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976), 

145–152.
45		 Vgl. Jüttemann, Persönlichkeit und Selbstgestaltung (2007) u. Fahrenberg, 

Plädoyer für eine interdisziplinäre Anthropologie (2012).
46		 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 517 

u. Bd. II: 554f., vgl. Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische Er-
fahrung (1978), 113f., 125f. u.ö.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172

Einige Interpreten meinen, dass der späte Habermas die Anthropo-
logie rehabilitiert. Als er nämlich um die Jahrtausendwende in die Dis-
kussionen über das reproduktive Klonieren verwickelt wird, nimmt sein 
normatives Denken eine bemerkenswerte Wendung. Ähnlich wie Hans 
Jonas meint Habermas nun, dass die besten normativen Ethiken nicht 
mehr ausreichen, vielmehr zu fragen wäre, »wie wir uns anthropologisch 
als Gattungswesen verstehen«.47 Die deontologisch-formale Diskursthe-
orie sei bloß eine »abstrakte Vernunftmoral«, die in einem gattungs-
ethischen Selbstverständnis »ihren Halt« finden müsse.48 Die Unverfüg-
barkeit unserer organischen Existenz sei als notwendige Voraussetzung 
unserer Freiheit und unserer moralischen Rechte anzusehen.49 In diesem 
Zusammenhang rekurriert Habermas auch einmal auf Plessners bekann-
te Formulierung, dass wir zugleich ein Leib sind und einen Körper ha-
ben.50 Der Bezug auf Plessner ist für die Argumentation jedoch entbehr-
lich; anthropologische Modelle werden nicht in Anspruch genommen. 
Immerhin kann man sagen: Nach mehreren Jahrzehnten taucht in Ha-
bermas’ Schriften wieder der Leib auf; eine Aufwertung der Philosophi-
schen Anthropologie ist damit aber nicht verbunden.

In der dritten Generation der Frankfurter Schule spielen – je nach 
Ausrichtung – anthropologische Fragen eine unterschiedliche Rolle. Bei 
Rainer Forst steht die Absicht, einen normativ aussagekräftigen An-
satz zu entwickeln, so sehr im Vordergrund, dass Personen nur noch 
als »Rechtfertigungswesen« und Gesellschaften als »Rechtfertigungs-
ordnungen« angesehen werden.51 Zwar fordert auch er die interdiszi
plinäre Zusammenarbeit mit den empirischen Wissenschaften, aber der 
Weg von der normativen Ordnung zur menschlichen Natur und den 
faktischen Lebensverhältnissen scheint weit. – Ganz anders bei Axel 
Honneth: Zunächst einmal findet sich bei ihm, wie in den beiden ers-
ten Generationen, eine affirmative Einstellung zur Psychoanalyse.52 Für 
seine Theorie der Anerkennung spielt ein neuerer Ansatz der Tiefen-
psychologie, die Objektbeziehungstheorie von Donald W. Winnicott, 
eine wichtige Rolle.53 Darüber hinaus hat er sogar Gehlens Schrift Mo-
ral und Hypermoral positiv rezipiert.54 Bereits vor seiner Promotion 
verfasste er zusammen mit Hans Joas eine sehr lehrreiche Darstellung 

47		 Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur (2002), 54.
48		 Ebd., 74.
49		 Ebd., 104, vgl. 29, 130f. u.ö.
50		 Ebd., 89.
51		 Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse (2011), 16, 120, 129 u.ö.
52		 Vgl. die beiden Aufsätze Honneth, Aneignung von Freiheit (2006) u. Hon-

neth, Das Werk der Negativität (2001).
53		 Honneth, Kampf um Anerkennung (1992), 154–172.
54		 Honneth, Problems of Ethical Pluralism (2009).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173

wichtiger anthropologischer Ansätze.55 Wahrscheinlich ist Axel Hon-
neth derjenige von allen Hauptvertretern der Frankfurter Schule, der 
für anthropologische Fragen am offensten ist. Er hat in seiner kritischen 
Beschäftigung mit Habermas’ Schriften neben vielen anderen auch ei-
nige Aspekte angesprochen, die als anthropologische Defizite bezeich-
net werden können.

Anthropologiekritik und anthropologische Defizite  
bei Habermas 

Insgesamt steht es also in der Frankfurter Schule um die Anthropologie 
nicht zum Besten. Aber ist deren Ablehnung möglicherweise berechtigt? 
Ich konzentriere mich im Folgenden auf Habermas, den wichtigsten le-
benden Vertreter der Frankfurter Schule, und erörtere drei seiner Ein-
wände gegen die (Philosophische) Anthropologie.

Erstens: Im oben bereits erwähnten Lexikon-Artikel des frühen Ha-
bermas heißt es: »… ›den‹ Menschen gibt es sowenig wie ›die‹ Sprache. 
Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-
ständen nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften 
und Kulturen, über die sich, wie über Pflanzenarten oder Tiergattungen, 
allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht über ›den‹ Menschen.«56 
Abgesehen davon, dass Habermas seit seiner kommunikationstheoreti-
schen Wende wie selbstverständlich davon ausgeht, dass es ›die‹ Spra-
che gibt, zumindest in Form universaler formaler Strukturen, spricht 
viel mehr für die gegenteilige Behauptung: Gesellschaften und Kulturen, 
darüber haben uns Historiker und Ethnologen belehrt, sind so unter-
schiedlich, dass allgemeine Aussagen über menschliche Vergesellschaf-
tungsformen wohl schwerer zu haben sind als allgemeine Aussagen über 
die Menschen, die allesamt einen genetischen Code, einen biologischen 
Organismus und wohl auch universale kulturelle Handlungsmuster ge-
meinsam haben.57 

Zweitens: Als sich Habermas von seinem erkenntnisanthropologi-
schen Programm verabschiedet, formuliert er den folgenden Einwand: 
»Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, daß empirische 
Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, ontologi-
sche Aussagen über das Wesen des Menschen zu stark sind.«58 Das ist 

55		 Honneth/Joas, Soziales Handeln und menschliche Natur (1980).
56		 Habermas, Philosophische Anthropologie (1958), 106.
57		 Dazu sehr treffend Holenstein, Menschliches Selbstverständnis (1985), 

147f.; zu menschlichen Universalien siehe Antweiler, Was ist den Menschen 
gemeinsam? (²2009). 

58		 Habermas, Erkenntnis und Interesse, Nachwort (1973), 373.

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


174

aber eindeutig eine unvollständige Alternative. Zwar gehen in die Ansät-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen sowohl empirisches Wissen als auch 
klassische philosophische Konzepte ein. Aber das, was man stichwort-
artig mit »Geist«, »exzentrische Position« und »Mängelwesen« bezeich-
net, ist weder eine empirische Verallgemeinerung noch eine Wesensaus-
sage – auch wenn sich die Autoren manchmal unvorsichtigerweise so 
ausdrücken. Tatsächlich handelt es sich um theoretische Modelle, wie 
sie in allen komplexen Wissenschaften entwickelt werden, nicht zuletzt 
auch in der von Habermas favorisierten Gesellschaftstheorie. Diese ha-
ben keinen transzendentalen, aber doch einen forschungsleitenden Cha-
rakter. In Forschungsprogrammen, wie sie Lakatos versteht, gehören sie 
nicht zum harten Kern, sondern zum Schutzgürtel. 

Ein dritter Einwand richtet sich nicht generell gegen die Anthropo-
logie, sondern nur gegen naturalistische Positionen. »Sowohl Piaget als 
auch Chomsky nehmen ›angeborene‹ Programme an, die durch pha-
senspezifische Reizstimulierung ›ausgelöst‹ werden; das Problem, das mit 
dieser Annahme geklärt werden soll, ist strukturell analog zu dem oben 
berührten Problem der naturgeschichtlichen Entstehung transzendenta-
ler Bedingungen möglicher Erfahrung. Deshalb vermute ich, daß die Hy-
pothese ›angeborener‹ Programme bereits aus logischen Gründen unzu-
länglich ist.«59 Die ›logischen Gründe‹ sind aber nicht zwingend, weil wir 
zwischen der transzendentalen und der empirischen Ebene unterschei-
den müssen. Jede Erkenntnis ist ein kultureller Akt, ebenso deren Refle-
xion, aber nicht jeder Gegenstand einer Erkenntnis ist deswegen kultu-
rell. Den anthropologischen Naturalismus kann man nicht mit formalen 
Argumenten zurückweisen. 

Aber wie dem auch sei, aus welchen philosophischen Gründen und 
ideologischen Vorbehalten auch immer, nach 1970 spielt die Anthropo-
logie im Werk von Habermas keine Rolle mehr. Zwar werden durch die 
1981 vorgelegte Theorie des kommunikativen Handelns viele Grundfra-
gen einer kritischen Gesellschaftstheorie besser beantwortet als vorher. 
Aber wo viel Licht ist, gibt es auch Schatten. Es seien drei blinde Fle-
cken erwähnt, drei Problembereiche, zu denen die neue Konzeption kei-
nen angemessenen Zugang gewinnt, was übrigens auch für andere kan-
tianisch-sprachtheoretische Ansätze gilt.

Die erste Lücke betrifft die moralische Motivation. Sicher hat Ha-
bermas als erster Vertreter der Frankfurter Schule einen relevanten Bei-
trag zur Ethik geleistet (oder, wie er sagen würde, zur Moralphiloso-
phie). Aber er konzentriert sich auf das Begründungsproblem, also die 
Frage, wie normative Aussagen universaler Art rational zu legitimie-
ren seien. Eben dafür ist die Diskurstheorie der Moral (kurz: Diskurs
ethik) entwickelt worden. Auch für Anwendungsprobleme, das heißt die 

59		 Ebd., 414.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


175

Konkretisierung abstrakter Normen, soll es Diskurse geben; Habermas 
verweist dafür regelmäßig auf eine Schrift seines Schülers Klaus Gün-
ther.60 

Ungelöst bleibt jedoch das Motivationsproblem: Was sind die Trieb-
kräfte moralischen Handelns? Negativ formuliert: Warum handeln viele 
Menschen trotz besserer Einsicht nicht moralisch? Habermas weiß, dass 
man sich nicht allein auf vernünftige Argumente verlassen kann; Grün-
de sind nicht immer zugleich Motive. Hier besteht, wie er konstatiert, 
sogar ein Nachholbedarf für die Forschung: »Das wichtige Konzept der 
rationalen Motivation ist […] noch nicht befriedigend analysiert.«61 Zur 
praktischen Lösung des Motivationsproblems sieht er drei Wege. 

Zunächst einmal verweist Habermas auf die »schwache Motivations-
kraft guter Gründe«.62 Eine rationale Motivation, also allein durch ver-
nünftige Argumente, wäre zwar besser, aber völlig machtlos sei die Ver-
nunft auch nicht. Dennoch fragt man sich, ob nicht Gehlen mit seinem 
Vorwurf richtig liegt, »daß unsere Bildung unabänderlich mit Lehrer
ideologien verknüpft ist und vom Aberglauben nicht wegkommt, man 
könne das Handeln vom Kopfe her sicherstellen«.63 Damit behaupte ich 
nicht, dass wir direkt an Gehlens Anthropologie anknüpfen sollten. Aber 
in der Philosophischen Anthropologie finden sich viele Überlegungen, die 
für eine Theorie moralischer Motivation fruchtbar gemacht werden kön-
nen. Dazu gehören auf jeden Fall Schelers Theorie der Sympathiegefühle 
und Gehlens Theorie der Sozialregulationen (siehe Text 5). 

Die zweite Karte, die Habermas zieht, sind »entgegenkommende Le-
bensformen«.64 Wenn unsere Sozialisation so verläuft, dass die Werte 
und Normen einer Vernunftmoral internalisiert werden können, dann 
würden wir gemeinsam als rationale Personen wie von selbst tugendhaft 
handeln. Ob es eine solche Entwicklungstendenz der real existierenden 
Lebenswelten gibt oder ob diese nicht in eine andere Richtung driften, 
muss hier offen bleiben. 

Die dritte und wichtigste Antwort ist das Recht. Das Rechtssystem 
entlastet uns von zu hohen normativ-praktischen Anforderungen. »Die 
moralisch urteilende und handelnde Person […] steht unter unerhörten 
(a) kognitiven, (b) motivationalen und (c) organisatorischen Anforde-
rungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«65 Diese Antwort 

60		 Günther, Der Sinn für Angemessenheit (1988).
61		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 50 Fn.
62		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 146, vgl. ebd. 19, 183, 202 u.ö.; 

auch Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 135.
63		 Gehlen, VII: Die Gesellschaftsordnung im Widerstreit der Interessengrup-

pen (1964), 209–222, hier 218.
64		 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 25, vgl. Habermas, Mo-

ralbewußtsein und kommunikatives Handeln (1983), 119 u.ö.
65		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 146.

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


176

hätte Gehlen gefallen, der eine Überforderung der Individuen in der mo-
dernen Welt diagnostiziert und dessen zentraler Begriff der Entlastung 
sich in erster Linie auf Institutionen wie das Rechtssystem bezieht.66 

Gegen die drei aufgeführten Wege zur Lösung des Motivationspro-
blems ist nichts einzuwenden. Dennoch wäre eine anthropologische Un-
termauerung weiterführend. Mit Hilfe eines ausgearbeiteten anthropo-
logischen Modells könnte man beispielsweise besser beurteilen, welche 
Antwort in welchem Bereich besser trägt, was also eher den Individu-
en, was den sozialen Gemeinschaften einer Lebenswelt und was dem 
Rechtssystem aufzubürden ist. Hingegen halte ich es für hoffnungslos, 
wie immer wieder vorgeschlagen, die Anthropologie selbst als normati-
ve Disziplin aufzubauen.67 Zum einen besteht dann die Gefahr, Sein-Sol-
lens-Fehlschlüsse zu produzieren; zum anderen ist die normative Ethik 
so hoch entwickelt, dass sie auf Beiträge aus der Philosophischen An
thropologie gar nicht angewiesen ist. 

Das zweite Defizit betrifft die sprachliche Verständigung, aus der sich 
gemäß Habermas überhaupt erst ein soziales Zusammenleben aufbaut. 
Wie sich in kommunikativen Akten gemeinsame Situationsdeutungen 
und geteilte Verbindlichkeiten ergeben, ist das zentrale Thema seiner 
Theorie des kommunikativen Handelns. Im Vordergrund geht es um den 
expliziten Austausch von Sprechakten; im Hintergrund wird eine im-
plizite Vorverständigung durch eine gemeinsame Lebenswelt gesichert. 
Zwar schreibt er zu Recht: »Das Zentrum [des lebensweltlichen Hinter-
grundverständnisses] […] bildet die gemeinsame Sprechsituation – und 
nicht etwa mein jeweiliger Leib, wie die anthropologisierende Phänome-
nologie behauptet hat.«68 An der Peripherie der Verständigungsprozes-
se, so meine ich, spielt aber der Leib sehr wohl eine Rolle. Denn hinter 
der sprachlichen Verständigung verbaler Art stehen einfachere Stufen der 
Kommunikation, nämlich gestenvermittelte Interaktionen und körperge-
bundene Ausdrucksbewegungen willkürlicher, aber auch unwillkürlicher 
Art. Während sich Sprechakte durch die Schrift, den Buchdruck, elektro-
nische Medien und das Internet immer weiter vom menschlichen Körper 
ablösen lassen, bleiben die anderen Verständigungsformen leibgebun-
den. Können sich aber virtuelle Gemeinschaften, die in den letzten Jah-
ren im globalen Internet entstehen, stabilisieren? Oder sind Lebenswel-
ten nicht doch auf die leibliche Gegenwart der Beteiligten angewiesen? 
In einer neueren Strömung, der Philosophie der Verkörperung, sind gute 
Argumente dafür entwickelt worden, dass das Bewusstsein (mind) nie 

66		 Vgl. Thies, Gehlen zur Einführung (³2017), 105ff.; vgl. Thies, Die Krise des 
Individuums (1997), 156f., 166–171.

67		 Zuletzt Schloßberger, Phänomenologie der Normativität (2014, unveröf-
fentl. Habil.).

68		 Habermas, Nachmetaphysisches Denken (1988), 92f.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


177

losgelöst auftritt, sondern immer »eingebettet« (embedded) oder »ver-
körpert« (embodied).69 Damit wird einer der Grundgedanken der Philo-
sophischen Anthropologie reaktiviert. Denn alle Hauptvertreter wollten 
den klassischen Leib-Seele-Dualismus vermeiden; die Kategorien sollten 
»psychophysisch« neutral sein; dritte Begriffe wie »Geist«, »Ausdruck« 
oder »Handlung« sollten an die Stelle der alten Dualismen treten. Für 
die Verständigungsformen, die leibgebunden und subsemantisch ablau-
fen, kann Plessner weiterhin die besten Anregungen liefern. Seine an-
thropologische Hermeneutik thematisiert auch die Sprache der Musik, 
Ausdrucksbewegungen und sogar Grenzreaktionen wie Lachen und Wei-
nen.70 Habermas hat einmal zugestanden, dass dieser Ansatz den »lin-
guistischen Imperialismus« der gängigen Sprachphilosophie widerlege.71 

Der dritte Punkt betrifft eines der Folgeprobleme des kapitalistischen 
Wachstums. Abgesehen von allen internen Krisen gebe es, so Habermas 
schon 1973, drei externe Folgeprobleme: erstens das Verhältnis zwischen 
den Gesellschaften (etwa den Nord-Süd-Konflikt), zweitens das Verhält-
nis zur äußeren Natur (also ökologische Probleme) und drittens – das 
ist für uns hier relevant – das Verhältnis zur inneren Natur. Sehr tref-
fend spricht Habermas von der Gefährdung der »anthropologische(n) 
Balance«.72 Wie in den anderen beiden Dimensionen handelt es sich um 
einen Externalisierungsprozess. Systemintern, so sei unterstellt, gibt es 
ungebrochene Fortschrittstendenzen: ökonomisches Wachstum, techni-
sche Innovationen, politische Reformen, soziale Differenzierung, kultu-
rellen Wandel und so weiter. Digitalisierung und Globalisierung treiben 
die Entwicklung voran. Aber die Kosten dieses gesellschaftlichen Fort-
schritts werden »nach außen« abgewälzt, eben auch auf Leib und Seele. 
Dies geschieht beispielsweise durch permanenten Leistungs- und Kon-
kurrenzdruck, allgemeine Beschleunigung und zunehmende Mobilisie-
rung in verschiedenen Dimensionen. Die Gefährdung der anthropologi-
schen Balance drückt sich dann in sozialen Pathologien aus, die in der 
Soziologie eher in der Durkheim- als in der Marx- oder Weber-Tradi-
tion behandelt wurden, darüber hinaus in der Tiefenpsychologie und 
in der Kulturkritik: psychosomatische Krankheiten, Allergien, Drogen-
konsum, Suizid, chronische Erschöpfungszustände, Panikattacken, ag-
gressive Ausbrüche und so weiter.73 Aus Habermas’ gesellschaftstheore-
tischer Konzeption lässt sich dazu wenig ableiten; auch hier bedürfte es 

69		 Fingerhut u.a. (Hg.), Philosophie der Verkörperung (2013).
70		 Plessner, VI: Lachen und Weinen (1941).
71		 Habermas, Philosophisch-politische Profile (²1991), 140 (Brief an Plessner, 

1972).
72		 Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus (1973), 63.
73		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997); Ehrenberg, Das erschöpfte 

Selbst (1998/2015); mit Bezug auf Digitalisierung siehe jetzt: Thies, So viel 
Seele war nie (2018).

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


178

des interdisziplinären Forschungsprogramms einer philosophischen An-
thropologie. 

Warum eine Kernfusion möglich ist

Ist es denn überhaupt möglich, die Philosophische Anthropologie und 
die Frankfurter Schule zu kombinieren? Die Chancen dafür stehen nach 
meiner Auffassung recht gut, weil es ohnehin eine große Nähe der bei-
den Denkschulen gibt. Die Ähnlichkeiten ließen sich gewiss durch die ge-
meinsame Herkunft beider Ansätze aus der deutschen Geistesgeschich-
te und durch den spezifischen gemeinsamen Entstehungskontext in der 
Zeit der Weimarer Republik erklären. Es sind vier Elemente zu nennen, 
die sich in beiden Ansätzen finden lassen: interdisziplinäres Forschungs-
programm, philosophischer Holismus, impliziter Pragmatismus, schwa-
cher Materialismus. Die entsprechenden Erläuterungen im Hinblick auf 
die Philosophische Anthropologie habe ich oben bereits gegeben, so dass 
ich mich diesbezüglich kürzer fassen kann.

Zunächst einmal handelt es sich um zwei interdisziplinäre Forschungs-
programme. Damit stehen beide in der Philosophie um 1930 zwischen 
der Existenzphilosophie, die die empirischen Wissenschaften ganz ab-
lehnt, und dem Logischen Empirismus des Wiener Kreises, der, wie der 
Name schon sagt, außer der Logik nur empirische Aussagen akzeptiert. 
Sowohl in der Frankfurter Schule als auch in der Philosophischen An-
thropologie bleibt trotzdem die Philosophie das Fundament, obwohl 
der frühe Horkheimer eine gleichberechtigte Zusammenarbeit verkün-
dete und sich Gehlen zum Oxymoron einer empirischen Philosophie be-
kennt. Unter den empirischen Wissenschaften spielt in beiden Fällen die 
Soziologie eine besondere Rolle. Die drei Gründerväter der Philosophi-
schen Anthropologie haben sich zudem intensiv mit der Humanbiolo-
gie beschäftigt. 

In der heutigen philosophischen Szene ist ein interdisziplinärer An-
spruch, obwohl immer wieder beschworen, selten geworden. In Kern-
disziplinen wie Logik, Sprachphilosophie und Ethik wird in der Regel 
apriorisch (reflexiv-rekonstruktiv) verfahren. Das gilt auch für das heu-
te dominierende Paradigma, die analytische Philosophie in ihren vielen 
Varianten, aber auch einen wichtigen Gegenspieler wie die Phänome-
nologie. Dass der Kontakt zu den empirischen Wissenschaften weitge-
hend abgebrochen ist, liegt aber auch einfach daran, dass sich die uni-
versitäre Philosophie immer weiter spezialisiert und professionalisiert 
hat. Sicher kann man die Ausdifferenzierung des Wissenschaftsbetriebs 
nicht rückgängig machen; auch neu eingeführte Fächer würden über 
kurz oder lang dieses Schicksal erleiden. Gerade deshalb sollten aber 

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179

interdisziplinäre Forschungsprogramme wie unsere beiden ein Stachel 
im Fleisch des Wissenschaftsbetriebes sein. Sonst geraten die großen Fra-
gen in Vergessenheit. 

Das führt direkt zum zweiten Punkt: Beide Denkschulen erstreben ei-
nen Gesamtentwurf, entweder ein anthropologisches Modell des Men-
schen oder eine Theorie der ganzen Gesellschaft. Insofern sind beide 
Forschungsprogramme holistisch und auf eine Totalität bezogen, die zu-
mindest als regulative Idee vorschwebt. Wissenschaftstheoretisch han-
delt es sich, mit Popper gesagt, um kühne Theorien mit vielen starken 
Thesen, die gerade deswegen riskant sind und viel Widerspruch erfah-
ren.74 Gegner dieses Anspruchs ist, philosophisch gesprochen, der Em-
pirismus. Zu diesem seien hier auch diejenigen gezählt, die im Sinne 
von Robert K. Merton für Theorien mittlerer Reichweite plädieren, in 
der Soziologie etwa auf der Linie von Max Weber über René König bis 
Thomas Schwinn.75 Noch stärker als in den Sozial- ist die Ablehnung in 
den Humanwissenschaften. Beispielsweise äußern die Vertreter der His-
torischen Anthropologie den Verdacht, dass die Philosophische Anthro-
pologie mit einem Substanz- oder Wesensbegriff des Menschen arbeite 
(Essentialismus-Vorwurf, siehe Text 1). Aber ist eine Soziologie ohne Ge-
sellschaft und eine Anthropologie ohne Mensch überhaupt möglich? Es 
besteht die Gefahr, dass in der kleinteiligen Forschung nur unverbunde-
ne, weitgehend irrelevante Aussagen produziert werden – und sich hin-
terrücks lebensweltliche Gesellschafts- und Menschenbilder durchsetzen. 

Denn es ist ein weiteres Merkmal der Frankfurter Schule und der Phi-
losophischen Anthropologie, dass in ihnen solche vorgängigen »Bilder« 
kritisch reflektiert werden (siehe Text 4). Die Reflexivität solcher »Su-
pertheorien«, wie Luhmann sagen würde, besteht darüber hinaus darin, 
dass sie zu ihrem eigenen Gegenstandsbereich gehören. Der Verfasser ei-
nes Buches über den Menschen ist ein Mensch und zu der Gesellschaft, 
die eine Gesellschaftstheorie erfassen möchte, gehört auch diese Theo-
rie selbst. Deshalb thematisieren holistische Theorien auch ihre Entste-
hungsbedingungen: Warum ist sich der Mensch, der erstaunlicherweise 
lange gar kein philosophisches Thema war, gerade jetzt fraglich gewor-
den? Aus welcher Perspektive beobachtet die Gesellschaftstheorie die 
Gesellschaft? 

Ferner zeichnen sich beiden Denkschulen durch ihren impliziten Prag-
matismus aus. Im Rahmen der Anthropologie führt dies vor allem zur 
Kritik an der alten Bestimmung des Menschen als »animal rationale«. 
Am deutlichsten ist dieser Punkt bei Gehlen, der den Menschen über 
den Handlungsbegriff erfassen will und frühzeitig den US-Pragmatis-
mus in seinen theoretischen Ansatz integrierte, auch die im deutschen 

74		 Popper, Objektive Erkenntnis (1973/1998), 54, 82 u.ö.
75		 Zuletzt Schwinn, Differenzierung ohne Gesellschaft (2001).

WARUM EINE KERNFUSION MÖGLICH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


180

Sprachraum noch völlig unbekannten Überlegungen von George Her-
bert Mead. Auch Plessner lässt sich zwanglos mit dem Pragmatismus zu-
sammenführen.76 Obwohl die Pragmatisten mit ihren radikaldemokra-
tischen Ansichten der Frankfurter Schule viel näher stehen, wurden sie 
von deren erster Generation aus ideologischen Gründen abgelehnt. Erst 
in der zweiten und dritten Generation wird der US-Pragmatismus rezi-
piert, bei Apel vor allem Peirce, bei Habermas vor allem Mead, bei Hon-
neth vor allem Dewey. 

Allerdings kommt es dabei auch zu einer wichtigen Verschiebung im 
harten Kern der Frankfurter Schule. Für die erste Generation war der 
grundlegende Handlungstyp, getreu der marxistischen Tradition, die 
produktive Arbeit, positiv im ersten Theoriemodell (Horkheimer), ne-
gativ im zweiten und dritten Theoriemodell, bei denen die Gegenbegriffe 
Mimesis (Adorno) und Spiel (Marcuse) zum krypto-normativen Funda-
ment wurden.77 Habermas hat sich lange Zeit intensiv mit handlungs-
theoretischen Grundfragen beschäftigt, die ihn über die Entgegensetzung 
von Arbeit und Interaktion zu einem neuen Leitbegriff führten, nämlich 
dem des kommunikativen Handelns. Eine ähnliche Entwicklung findet 
sich auch bei Gehlen, sogar schon früher: In Der Mensch (1940) sind 
Handeln und Arbeiten fast identisch, verstanden im Sinne einer zweck-
rationalen Tätigkeit im Verhältnis Mensch-Natur. Aber bereits in den 
1950er Jahren wird Gehlen klar, dass sich auf diese Weise nicht erklä-
ren lässt, wie Institutionen und Religionen entstanden sind. Dafür brau-
che man zwei weitere Handlungstypen, nämlich das rituell-darstellende 
Handeln und ein selbstbezügliches Verhalten, die sogenannte Umkehr 
der Antriebsrichtung.78 

Darüber hinaus verweist der implizite Pragmatismus beider For-
schungsprogramme auch auf die Praxisorientierung beider Schulen: 
Man will keineswegs nur im Elfenbeinturm arbeiten, sondern auch in 
der Welt wirken. Ohnehin sprengen Supertheorien der besagten Art den 
akademischen Rahmen. Praxisfelder wie Erziehung und Medizin, Poli-
tik und Rechtsprechung sind an solchen Konzeptionen interessiert. Bei-
de Schulen reflektieren aber diese Verwendungszusammenhänge. So wird 
die Möglichkeit des ideologischen Missbrauchs ihrer Theoreme bedacht. 

Schließlich wird in beiden Denkschulen ein schwacher Materialismus 
vertreten. Dieser bezieht sich, pointiert gesagt, bei der Philosophischen 
Anthropologie auf das Menschliche, in der Frankfurter Schule auf das 
Zwischenmenschliche. Auf die Frage, was unser Handeln und die soziale 

76		 Für Plessner zeigt dies vor allem Krüger, Philosophische Anthropologie als 
Lebenspolitik (2009), 336–347.

77		 Vgl. Thies, Was wußte die ältere Kritische Theorie von industrieller Arbeit? 
(1990).

78		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), 260ff. u.ö.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181

Dynamik bestimmt, wird in beiden Fällen eine Position zwischen Idea-
lismus und starkem Materialismus eingenommen.

Die Philosophische Anthropologie steht zwischen Biologismus und 
Platonismus. Ganz ähnlich konzipiert der späte Habermas in seiner Aus-
einandersetzung mit neurobiologischen Ansätzen einen »schwachen Na-
turalismus«.79 Gesellschaftstheoretisch wollte die Frankfurter Schule im-
mer schon zwischen Ökonomismus und Kulturalismus hindurchsteuern: 
Weder soll alles auf ein materielles Fundament reduziert werden – noch 
ist der geistige Überbau im Menschen und in der Gesellschaft völlig von 
diesem losgelöst. Damit richtete man sich sowohl gegen den Ökonomis-
mus des orthodoxen Marxismus als auch den Technizismus einiger mo-
dernisierungstheoretischer Ansätze. Der frühe Horkheimer betont, dass 
man die Rolle intermediärer Instanzen, etwa von Sozialisationsagentu-
ren wie der Familie und von kulturellen Faktoren, nicht unterschätzen 
dürfe. Habermas hat immer darauf bestanden, dass man die intervenie-
rende Rolle des modernen Staates berücksichtigen müsse; in seiner aus-
gearbeiteten Gesellschaftstheorie sind das ökonomische und das admi-
nistrativ-staatliche Subsysteme mit ihren jeweiligen Medien Geld und 
Macht prinzipiell gleichrangig; vor allem dürfe man die Rolle der poli-
tischen Öffentlichkeit nicht unterschätzen.

Gegen die idealistischen Konzeptionen in Anthropologie und Gesell-
schaftstheorie wird vor allem empirisch argumentiert, also unter He-
ranziehung empirisch bewährter Theorien aus den Human- und So-
zialwissenschaften sowie historischen Evidenzen. Gegen den starken 
Materialismus kann man darüber hinaus reflexiv (apriorisch) argumen-
tieren: Philosophische Reflexionen sind gar nicht möglich, wenn alles 
durch ›niedere‹ Kräfte determiniert wäre. Die These, alle Thesen seien 
bloß Symptom sexueller Leidenschaft oder Ausdruck ökonomischer In-
teressen, führt in einen performativen Widerspruch, weil sie auch für die 
These selbst gelten müsste, die damit ihren Wahrheitsanspruch verliert. 

Die Chancen für eine Annäherung von Philosophischer Anthropologie 
und Frankfurter Schule stehen auch deshalb gut, weil es heute ein neues 
Verbindungsglied gibt. Ich meine die Theorie der geteilten Intentionali-
tät von Michael Tomasello (siehe Text 8). Tomasellos Ansatz wird von 
Vertretern beider Forschungsprogramme gelobt, obwohl er selbst mit 
beiden Denkschulen nicht verbunden ist: 2014 war Tomasello der ers-
te Träger des Wiesbadener Helmuth-Plessner-Preises, den gegenwärtige 
Vertreter der Philosophischen Anthropologie maßgeblich mitbestimmen 
können. Als Tomasello 2009 den Stuttgarter Hegel-Preis bekam, hielt 
Habermas, der auch dessen Schriften positiv rezensierte, die Laudatio. 
Auf die Gemeinsamkeiten von Tomasellos Ansatz mit dem interdiszipli-
nären Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropologie bin ich 

79		 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung (1999), 32ff., 38ff. 

WARUM EINE KERNFUSION MÖGLICH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182

oben bereits eingegangen. Sollte man eine Kernfusion anstreben, wür-
de diese also hinauslaufen auf eine Kooperation der bestehenden Frank
furter Einrichtungen mit dem Leipziger Max-Planck-Institut für evolu-
tionäre Anthropologie, an dem Michael Tomasello viele Jahre wirkte. 

Verpasste Chance?

Wenn es die erläuterten Parallelen zwischen der Philosophischen An
thropologie und der Frankfurter Schule gibt, so fragt sich, warum es 
denn in den vielen Jahrzehnten der gemeinsamen Existenz nicht zu ei-
ner besseren Verständigung zwischen den beiden Forschungsprogram-
men gekommen ist. Da die Philosophische Anthropologie immer nur aus 
Einzelgängern bestand, richtet sich diese Frage vor allem an die Frank-
furter Schule. Diese hat sich, vor allem in der ersten Generation, in der 
Auseinandersetzung mit anderen Ansätzen nicht gerade mit Ruhm be-
kleckert. In der Beziehung zu Heidegger wird von »Kommunikationsver-
weigerung«, in der zum Wiener Kreis (vor allem zu Otto Neurath) von 
»verpaßten Chancen« geredet.80 Dafür sind politische Gründe, ideologi-
sche Vorbehalte und schulorganisatorische Abgrenzungen verantwort-
lich, die heute keine Rolle mehr spielen sollten. Gerade im Verhältnis 
zur Philosophischen Anthropologie blieben einige Gelegenheiten unge-
nutzt, unter anderem Plessners Aufenthalt in Frankfurt/M. als Vertreter 
für Adorno 1952/53, Habermas’ Schülerschaft zu Rothacker und Ador-
nos Gespräche mit Gehlen in den 1960er Jahren. 

Es gab sogar eine Situation, die vielleicht dazu hätte führen können, 
dass beide Schulen von Anbeginn als gemeinsame Gruppe hätten auftre-
ten können. Ich meine die Berufung von Max Scheler an die Frankfurter 
Universität 1928. Diese blieb jedoch folgenlos. Denn wenige Tage nach 
seiner ersten öffentlichen Vorlesung zum Thema »Politik und Moral« er-
litt Scheler in der Nacht vom 12. auf den 13. Mai einen Herzinfarkt, am 
19. Mai 1928 starb er in Frankfurt, wurde dann aber in Köln begraben.

Was wäre geschehen, wenn Scheler noch einige Jahre gelebt hätte? Im-
merhin hatte er sich inzwischen weit von seinen früheren Überzeugungen 
entfernt, sympathisierte sogar mit den Ideen eines christlichen Sozialis-
mus. Die Vorträge, die er 1927 an der Berliner »Hochschule für Politik« 
und im Reichswehrministerium hielt, nämlich »Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs« und »Zur Idee des Ewigen Friedens und des Pazifis-
mus«81, weisen ihn als interessierten und weitblickenden Zeitgenossen 

80		 Mörchen, Adorno und Horkheimer (1981); Dahms, Positivismusstreit 
(1994), 259ff.

81		 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145–170 u. 
XIII: Zur Idee des Ewigen Friedens (1927), 77–121.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183

aus. Vor allem war er sehr offen für neue Anregungen. Man weiß, dass 
er trotz aller inhaltlichen Distanz von Horkheimer durchaus geschätzt 
wurde.82 Selbst Adorno hat sich später manchmal zu Scheler respekt-
voll geäußert.83 Hätte er sich mit Horkheimer anfreunden, hätte er den 
Ansatz der frühen Frankfurter Schule beeinflussen können? Ich glaube, 
dass die Chancen dafür sehr gut standen. Ein Indiz ist, dass sein Schü-
ler Paul Ludwig Landsberg einige Jahre später problemlos in der »Zeit-
schrift für Sozialforschung« publizieren konnte.84 Möglicherweise hätte 
also, wenn Scheler einige Jahre länger gelebt hätte, das interdisziplinäre 
Forschungsprogramm der Frankfurter Schule von vornherein stärkere 
anthropologische Anteile besessen. 

Scheler hat aber nicht nur die Philosophische Anthropologie inspi-
riert, sondern auch die Wissenssoziologie, deren wichtigster Vertreter 
Karl Mannheim 1930 in Frankfurt den Lehrstuhl für Soziologie über-
nahm. Vielleicht hätte man, mit Scheler als Vermittler, sogar Mannheim 
und dessen Assistenten Norbert Elias einbeziehen können.85 Eine Frank-
furter Schule dieser Spannweite wäre bis heute auf keine Kernfusion an-
gewiesen. Mein Vorhaben, Frankfurter Schule und Philosophische An-
thropologie nachträglich zu versöhnen, wäre überflüssig. 

82		 Vgl. Breuer, Kritische Theorie (2016), 99f.
83		 Beispielsweise in Adorno, Philosophische Terminologie, Bd. I, 212 

(26.7.1962).
84		 Vgl. Landsberg, Rassenideologie und Rassenwissenschaft (1933); vgl. ders., 

Einführung in die philosophische Anthropologie (1934). 
85		 Vgl. die Beiträge, die dem Mannheim-Kreis gewidmet sind, in: Herrschaft/

Lichtblau, Soziologie in Frankfurt (2010).

VERPASSTE CHANCE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

