II Einstieg

»In Wahrheit wiirde ein Bruch in der scheinbaren Ko-
hadrenz unseres geistigen logischen Prozesses als eine
Art Tod erscheinen. Ich bin dieser tief verwurzelten
Vorstellung bei meiner Arbeit mit Schizophrenen im-
mer wieder begegnet, und man kann sagen, dafs diese
Vorstellung grundlegend ist fiir die double-bind-Theo-
rie, die ich vor etwa 20 Jahren zusammen mit meinen
Kollegen in Palo Alto entwickelt habe. Ich mochte be-
haupten, dafs die Zeichen des Todes in jedem beliebi-
gen biologischen Kreislauf anwesend sind.«

Gregory Bateson!

»Diese Transzendenz ist nicht die Teilhabe an einem
dritten Bezugspunkt, sei es an einer Person, an einer
Wahrheit, an einem Werk, an einem Beruf. Es ist eine
Kollektivitit, die keine Gemeinschaft ist. Es ist das
Von-Angesicht-zu-Angesicht ohne Vermittelndes, und
es ist uns im Eros gegeben, in dem in der Nihe des An-
deren uneingeschrinkt die Distanz aufrechterhalten
wird, im Eros, dessen Leidenschaftlichkeit von dieser
Nihe und dieser Dualitit zugleich gebildet wird. Was
man als Misslingen der Kommunikation in der Liebe
ausgibt, stellt gerade die Positivitdt des Verhiltnisses
dar; diese Abwesenheit des Anderen ist gerade seine
Anwesenbheit als des Anderen.«

Emmanuel Lévinas®

Dieses Buch handelt von der Beziehung des Menschen zu sich selbst,
einem Selbst, das sich nicht in sich finden kann, einem Menschen, der
deshalb nur im Nicht-Selbst zu sich kommen kann, an der Schnittstelle
zu einer Welt, die er als Mensch zugleich ist wie auch nicht ist. Es han-
delt von einem Menschen, dessen Selbst nur als Relation in den Blick zu
bekommen ist, namlich als ein Selbst- und Weltverhdltnis — als ein dy-
namischer Prozess, immer in Bewegung und damit zugleich prekar und
krisenhaft.

1 Bateson (1987, 160).
2 Lévinas (1984, 64f.).

II

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Das Selbst erscheint damit seiner Natur nach unbestindig. Es bedarf
kontinuierlicher Arbeit, andauernder Bewegung, um es aufrechtzuerhal-
ten. Die geistig-korperlichen Prozesse des Menschen sind entsprechend
standig in Unruhe, denn von Moment zu Moment gilt es, ein neues
Selbst- und Weltverhaltnis aufzubauen. Die Welt und das Selbst stellen
dabei das Ergebnis eines fortdauernden Ergreifens von Unterscheidun-
gen, Setzungen und Differenzierungen dar, das als ein jeweils spezifisches
Seinsverhaltnis seine eigene Welt hervorbringt.?

Aus dieser Perspektive stehen Metaphysik und Ontologie nicht mehr
aufserhalb der menschlichen Praxis. Die Lehre vom Sein kann und darf
jetzt nicht mehr in dem Sinne hierarchisch gedacht werden, als dass das
Denken in Verbindung mit der Wahrnehmung eine gegebene Welt er-
kennen oder erschlieflen lasst. Vielmehr erscheint das Sein (griechisch:
Ov, on) selbst erst in konditionierter Koproduktion mit sozial angelie-
fertem Sinn. Auch Reflexion und Phinomenalisierung von Welt stehen
nun nicht mehr in einem hierarchischen, sondern in einem heterarchi-
schen, sich wechselseitig hervorbringenden Verhiltnis zueinander.* Ent-
sprechend kann auch Maurice Merleau-Ponty in seiner Philosophie der
Wahrnehmung formulieren: »Die phinomenologische Welt ist nicht
Auslegung eines vorgingigen Seins, sondern Griindung des Seins«, um
fortzufahren: »die Philosophie« ist »nicht Reflex einer vorgangigen
Wahrheit, sondern, der Kunst gleich, Realisierung von Wahrheit«.’ Dies
bedeutet aber auch: Hinter oder jenseits (petd, metd) der Phinomene
($pVowg, physis) und ihrer Gestaltung findet sich keine hohere oder tie-
fere Wahrheit. Jenseits der Prozesse der Ausgestaltung und Ausdifferen-
zierung von Selbst und Welt ist buchstablich nichts — Leere. Gleiches gilt
dann folgerichtig auch fiir das, was wir psychisch oder sozial als unser
Ich-Selbst empfinden oder mit diesem identifizieren. Um es mit den tref-
fenden Worten von Keiji Nishitani auszudriicken: Auch unser Ich-Selbst
erscheint als eine »Erscheinung«, »ohne etwas dahinter, was erscheint«.
Die Person kommt gleichsam »ins Dasein als >formlose Form««:®

3 Andreas Weber (2011) tibertrigt diesen Gedanken generell auf alle biologischen
Formen. Ein Lebewesen erscheint jetzt im Sinne einer »Poesie der Natur« als eine
Form, die gleichsam einen hermeneutischen Standpunkt generiert. Gemeint ist
hiermit, dass nun interne und externe Stimuli mit den durch den Lebensprozess
generierten wie auch verkorperten Werten interferieren. Hierdurch entsteht eine
Bewegung, die Kohirenz sucht, jedoch — um in den Begriffen der Hermeneutik zu
bleiben — erneut auf Verstindigungsprobleme stofSt. Bedeutung und Wert werden
damit gewissermafSen im Organismus sichtbar, nimlich als Ausdruck von Bedeu-
tung und Gefiihl in seiner eigenen Geschichtlichkeit.

4 »Ein System ist dann heterarchisch, wenn mindestens zwei verschiedene Subsyste-
me auf zwei verschiedene Weisen miteinander verbunden sind« (Klagenfurt 2007,
139).

5 Merleau-Ponty (1974, 17).

6 Nishitani (1986, 134f.).

I2

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Entsprechend der »alten Vorstellung von persona« kann auch gesagt
werden: Die Person »sei eine Maske, die ein Schauspieler aufsetzt, um
auf die Rolle hinzuweisen, die er auf der Bihne zu spielen hat. Freilich
ist es eine Maske, die vom absoluten Nichts getragen wird. Sie darf so-
gar als Maske im tblichen Sinne gelten, als geliehenes bzw. angenom-
menes >Gesicht« oder als zeitlicher oder vorldufiger Schein.

>Person ist Maske« heifst jedoch nicht, daf$ es gesondert von ihr etwas
»Wahres<« oder »Wirkliches« giabe, dafs sie zum Zwecke der Tauschung
etwas kiinstlich Ersonnenes oder daf$ sie blof§ triigerische Erscheinung
wire. Die Person ist durch und durch real, ja die realste Realitit. Sie
kommt als die einzig wirkliche Seinsweise des Menschen ins Dasein, die
nicht die geringste Tduschung oder Kiinstlichkeit enthilt. Zugleich aber
ist sie in der urspriinglichsten Weise von Grund auf zeitlich und vorlau-
fig, und zwar deshalb, weil die personale Seinsweise nur dadurch sein
kann, dafS sie eins mit dem absoluten Nichts und als dessen Vergegen-
wartigung ins Dasein tritt. «’

Zugleich entfalten sich hier — gleichsam als Nebenprodukte dieses Spiels
- ontologische und metaphysische Positionierungen innerhalb dieser Ge-
staltungsprozesse, gewissermaflen als Folgeleistungen der Performativi-
tat der hiermit einhergehenden Personifizierungen. Es entstehen Pha-
nomene, die dann als Subjekt und Objekt erscheinen. Es entstehen
Oberflichen und Schnittstellen, die als Realitit genommen werden miis-
sen, wenngleich sie sich einem Prozess verdanken, hinter dem nichts ist,
aufser dem Prozess der konditionierten Koproduktion selber. Der Begriff
der Koproduktion verweist hier — homolog zum >Gesetz der bedingten
Entstehung< innerhalb der buddhistischen Lehren® — darauf hin, dass al-
les, was erscheint, sich Bedingungen verdankt, die aufSerhalb des Hori-
zonts dessen liegen, was als die eigene Welt zuganglich ist. Koproduktion
bezeichnet die Tatsache, dass weder Beobachter noch Welt in der Erkli-
rung dessen, was der Fall ist, eine Vorrangstellung haben, sondern Be-
obachter (hier im Plural zu denken) und Welt nur in einer gemeinsamen
Koevolution entstehen konnen.’ Fiir uns Menschen, die in der Sprache
leben, heifSt dies, dass wir unsere Selbst- und Weltverhiltnis insbesonde-
re auch in Koproduktion mit Kommunikation, also der Sphire des Sozi-
alen aufbauen. Dies fiihrt jedoch schnell zu vertrackten Lagerungen, da
nun dass, was wir Glauben oder fiir gewiss halten, sich divergierender
kommunikativer Kanile verdanken kann. Schauen wir auf ein Beispiel,
das aufzeigt, was dies bedeuten kann:

7 Ebd.

8 Siehe auch Vogd (2014c, 130ff.).

9 Auch Spencer Brown (2003, ixff.) fithrt den Begriff der konditionierten Kopro-
duktion in Anlehnung an buddhistische Quellen an.

13

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Stephen Batchelor berichtet von einer Szene, die er 1973 in Dharamsala,
dem Sitz der tibetischen Exilregierung, erlebt hatte:

»Und dann gab es plotzlich einen mordsmifSigen Krach. Der Regen
hiammerte auf die Wellblechdacher der anderen Seite der Library und
ubertonte die Worte des Dalai Lama. Der Larm hielt mehrere Minu-
ten an. Der Lama am Berghang stampfte mit seinen FiifSen, blies in sei-
nen Hiiftknochen und bimmelte immer heftiger mit seiner Glocke. Die
schweren Regentropfen, die auf die Wiirdentrager und die Menschen-
menge herabfielen, horten abrupt auf.

Nachdem der Dalai Lama gegangen war und die Menge sich zerstreut
hatte, gesellte ich mich zu einer kleinen Gruppe Mitinjis. In ehrfurchts-
vollem Ton diskutierten wir dariiber, wie der Lama namens Yeshe Dor-
je den Sturm daran gehindert hatte, uns alle zu durchnissen. Ich horte
mich sagen: »Und man konnte den Regen rings um uns herum weiter
horen: driben bei der Library und auch dahinter bei den Regierungs-
gebduden.« Die anderen nickten und lachelten in ehrfiirchtigem Einver-
standnis.

Schon wihrend ich sprach, wusste ich, dass ich nicht die Wahrheit sag-
te. Ich hatte keinen Regen auf den Dichern hinter mir gehort. Nicht
einen Tropfen. Doch um iiberzeugt zu sein, dass der Lama den Regen
mit seinen Ritualen und Spriichen verhindert hatte, musste ich glauben,
dass er einen magischen Schirm errichtet hatte, um die Menschenmenge
vor dem Sturm zu schiitzen. Sonst wire das, was geschehen war, nicht
so auflergewohnlich gewesen. Wer hat noch nicht erlebt, wie in kurzer
Distanz Regen fillt, wihrend man selbst auf trockenem Boden steht?
Vielleicht hatte sich nur ein lokaler Regenguss auf den nahen Berghang
entladen. Aber niemand von uns hitte es gewagt, eine solche Moglich-
keit anzudeuten. Denn das hitte uns gefihrlich nah daran gebracht, die
Macht des Lama in Frage zu stellen und damit gewissermafSen das ganze
ausgekliigelte Glaubenssystem des tibetischen Buddhismus.

Noch mehrere Jahre lang ging ich mit dieser Liige hausieren. Es war
mein Lieblingsbeispiel (das einzige) fiir die iibernatiirlichen Krifte der
tibetischen Lamas, das ich selbst miterlebt hatte. Aber wann immer ich
es erzihlte, fuhlte es sich seltsamerweise nicht wie eine Liige an. [...] In
anderen Situationen vermied ich peinlichst, fast schon neurotisch, die
kleinste Unwahrheit zu sagen. Doch irgendwie zdhlte das hier nicht. [...]
Ich vermute, dass meine Luge sich nicht wie eine Lige anfihlte, weil
sie dazu diente, eine groflere Wahrheit zu bestitigen, an die ich glaubte.
Meine Worte kamen spontan aus meinem Herzen aufgrund der leiden-
schaftlichen Uberzeugungen, die wir miteinander teilten. Auf sonder-
bare Weise fiihlte es sich nicht so an, als hitte >ich« sie ausgesprochen.
Es war, als ob etwas viel GrofSeres, etwas, das uns alle iiberragte, durch
mich sprach«.!

10 Batchelor (2012, 16f.).

4

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Diese kurze Erzdhlung und der Versuch ihrer Interpretation durch den
Autor verweisen auf eine in unserem Zusammenhang bemerkenswerte
Dynamik. Ein Mensch kann etwas glauben, es als real empfinden und
zugleich wissen (oder zumindest mitbekommen), dass der hiermit ver-
bundene Sachverhalt so gar nicht stattgefunden hat. In der Erinnerung
miuissen hier also zwei Geddchtnisformationen mitlaufen, die ihre jeweils
eigene Dignitdt und phanomenologische Qualitit bergen, wenngleich sie
inhaltlich miteinander inkompatibel sind. Trotz dieser Inkommensura-
bilitat kommt es offensichtlich zu einem Arrangement, das diese beiden
Spuren der Erfahrung miteinander verbindet. Die Erziahlung weist auf ei-
nen fritheren, langst vergangenen Modus, in dem die Luge noch als real
erschien, also den primaren Rahmen des Selbst- und Weltverhaltnisses
des Autors dargestellt hatte. Daneben findet sich ein zeitlich spaterer Er-
fahrungsmodus, in dem der Sachverhalt als Unwahrheit markiert ist, wo-
bei jedoch nicht die Tatsache negiert wird, dass der Sprecher pathischer-
weise ebendiese Liige als grofSere spirituelle Wahrheit verkiindet hat. In
der Retrospektive erscheint das Selbst gespalten, so als ob damals eine
andere Macht vom Leib Besitz ergriffen hitte (»etwas viel Grofleres ...
durch mich sprach«). Wir treffen hier auf einen » Willen zum Glauben«,
der bestimmte Aspekte des Erlebens tiberschreiben ldsst (ohne sie zu 16-
schen), auf Gruppenphinomene, welche Selbst- und Weltverhaltnisse re-
kursiv stabilisieren (»die anderen nickten und lichelten in ehrfiirchtigem
Einverstandnis«). Dariiber hinaus stehen religiose Institutionen auf dem
Spiel (»die Macht des Lama« und damit das Glaubenssystem des tibe-
tischen Buddhismus). Die Situation und der Kontext iibertrumpfen die
Wabhrheit, bzw. generieren ihre eigene Wahrheit.

Sofern wir dieses Beispiel nicht als einen obskuren Einzelfall abtun,
sondern in dem Sinne fir verallgemeinerungsfahig halten, dass der Spre-
cher ein >normaler Mensch« ist, also keine besondere psychopathologi-
schen Merkmale hat (und alle sozialpsychologischen und kulturanthro-
pologischen Befunde sprechen dafiir, dass normale Menschen so etwas
tun!'?), lassen sich hieraus einige bemerkenswerte Schlussfolgerungen ab-
leiten: Ein Mensch ist nicht identisch mit sich selbst oder seiner Wahr-
nehmung, sondern sein Selbst- und Weltverhaltnis wird durch Gruppen-
prozesse, durch Sprache und durch (andere) symbolische Handlungen
moderiert. Dabei entsteht ein Arrangement, das seine Kohirenz nicht
in einer logischen Einheit findet, sondern nur performativ in den vollzo-
genen Handlungen — im benannten Beispiel nicht zuletzt in der Repro-
duktion der Erziahlung im Sinne eines Bekenntnisses, dessen Ausrich-
tung sich dann im Verlauf der Zeit allerdings andern kann. Im Sinne der

11 James (1975).
12 Siehe zur umfangreichen Aufarbeitung anthropologischer und kognitionswis-
senschaftlicher Befunde Boyer (2004).

L)

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Untersuchungen von Michael Tomasello ist der Mensch — anders als sei-
ne nahen Verwandten, die Schimpansen — wohl so gelagert, dass die in
sozialen Situationen geteilte Intentionalitat in Hinblick auf die Hand-
lungsorientierungen die unmittelbare Wahrnehmung und die sich hie-
raus ergebenden Kausalititen tbertrumpft.” Der Schimpanse erscheint
egozentrischer, der Mensch demgegenuiber selbst in seinem subjektiven
Fiihlen und Wollen polyzentrisch gelagert. Das Modell des methodologi-
schen Individualismus und die hiermit einhergehende Beschrankung der
Perspektive auf zweckrationale, bediirfnisorientierte strategische Hand-
lungen funktioniert beim Affen noch einigermafen, nicht mehr jedoch
beim Menschen, da sein Selbst nicht er selbst ist, wenn man hierunter eine
kohirente mit sich selbst identische Innerlichkeit versteht, aus der heraus
die Willensimpulse erwachsen. Vielmehr ist hier mit Peter Fuchs zu for-
mulieren: »Das psychische System« des Menschen, »das SELBST einbe-
griffen, ist nicht eine Intimitdit, sondern randlose Extimitdit, in der durch
Sozialisation unter unendlich vielem anderen auch die Selbstbeschrei-
bung als Intimitit verfiigbar wird« wie auch »das Erleben eines Korpers
etwa«.'* Subjekte, Objekte und die hiermit einhergehenden Beziehun-
gen (etwa Kausalititen) sind nicht einfach gegeben, sondern resultieren
aus einem Arrangement, das die Elemente, die in ihm enthalten sind,
erst mit hervorbringt. Im Sinne von Ludwig Wittgensteins spiten Arbei-
ten beruhen Realitit, Gewissheit und Zweifel sowie Glauben, Wahrheit
und Irrtum auf einem Sprachspiel — und hiermit geht zugleich eine eine
Lebensform einher, also eine gefiihlte, lebendige Praxis, die in ihrer Ge-
schichtlichkeit und Sprachlichkeit eben die Selbst- und Weltverhaltnisse
generiert, in denen diese Kategorien dann als evident erscheinen.!®

Uns Menschen bleibt entsprechend nichts anderes tibrig, als sich in
»fungierenden Ontologien«!¢ einzurichten, jenen besonderen Arten von
Fiktionen (lat. fictio: >Gestaltungs, >Personifikation¢), die eine konkrete
und erfahrbare Wirklichkeit produzieren, wenngleich diese eben nicht
voraussetzungslos — qua Substanz — gegeben ist, sondern erst durch Re-
flexion konstituiert wird — und diese Reflexionsprozesse sind wieder-
um hochgradig sozial formatiert, nimlich durch Gesellschaft und Ge-
meinschaft.

13 Tomasello (2009).

14 Fuchs (20103, 304).

15 »Das Kind lernt, indem es dem Erwachsenen glaubt. Der Zweifel kommt nach dem
Glauben« (Wittgenstein 1992, 153). » Aber mein Weltbild habe ich nicht, weil ich
mich von seiner Richtigkeit tiberzeugt habe; auch nicht, weil ich von seiner Rich-
tigkeit iiberzeugt bin. Sondern es ist der iiberkommene Hintergrund, auf welchem
ich zwischen wahr und falsch unterscheide.« Und: »Sichere Evidenz ist die, die wir
als unbedingt sicher annehmen, nach der wir mit Sicherheit ohne Zweifel handeln.
Was wir >Irrtum< nennen, spielt eine ganz bestimmte Rolle in unserem Sprachspiel,
und was wir als sichere Evidenz betrachten, auch« (Wittgenstein 1992, 159).

16 Fuchs (2004b, 11).

16

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG
Kleiner Exkurs: Problemaufriss >kritisch«

Das moderne Subjekt, das moderne Selbst oder gar die Seele sind prekar,
nicht nur in der philosophischen Reflexion und soziologischen Analyse,
sondern auch in einer Lebenspraxis, die mit Blick auf die Ausdifferenzie-
rung der Gesellschaft immer weniger zu ihrer Einheit finden kann. Als
menschliche Lebenspraxis kann sie jedoch nicht anders, als ebendies im-
mer wieder zu versuchen.'” Man mag hier im Sinne der kritischen Tradi-
tion von Entfremdung reden,'® doch dabei muss der Sprecher aber immer
schon beanspruchen, tiber das Wissen zu verfigen, worin die Natur oder
das Wesen des wahren Selbst besteht. Eine solche kritische Theorie pflegt
auf der einen Seite jene ein wenig romantisch anmutende Vorstellung ei-
ner, wenngleich nicht immer harmonischen, aber immer noch menschli-
chen Lebenswelt, die von kalten Systemrationalititen korrumpiert wird.

Auf diese Weise werden allerdings Welt und menschliche Praxis in
merkwiirdiger Weise zerteilt, nimlich in real vollzogene Praxis von uns
Menschen (die ja auch all die beklagten Systemdynamiken mitvollzieht)
und in ein kritisches Bewusstsein, dass nun aufSerhalb dieser Welt zu ste-
hen scheint (als eine weitere Praxis des Denkens, Redens und Schreibens,
die jedoch an dem Kritisierten nichts andern kann, aufSer eben die Praxis
des Kritisierens zu vollziehen). Sein und Sollen — Leben und Utopie tre-
ten in diesem Fall leicht so weit auseinander, dass sie in der Praxis nicht
mehr zusammenfinden. Insofern wir also Theodor W. Adornos berithm-
tes Diktum »Es gibt kein richtiges Leben im falschen«!nicht performativ
verstehen — namlich als Aufforderung zu einer bestimmten (politischen),
kunstlerischen und philosophischen Praxis — mutiert die Kritik also zu
einer kognitiven, epistemischen Haltung, die nur noch Entfremdung er-
kennen kann und damit geradezu den positiven Weltbezug verhindert,
den zu stiften mit dieser Kritik eigentlich angestrebt wurde.?

17 Wir treffen hier im Anklang an Ludwig Wittgenstein auf einen Konflikt der Le-
bensformen, die zu sich selbst in Spannung treten (vgl. Liitterfelds/Roser 1999).

18 Siche klassisch Karl Marx: »Indem die entfremdete Arbeit dem Menschen 1. die
Natur entfremdet, 2. sich selbst, seine eigne titige Funktion, seine Lebenstitig-
keit, so entfremdet sie dem Menschen die Gattung; sie macht ihm das Gattungs-
leben zum Mittel des individuellen Lebens. Erstens entfremdet sie das Gattungs-
leben und das individuelle Leben, und zweitens macht sie das letztere in seiner
Abstraktion zum Zweck des ersten, ebenfalls in seiner abstrakten und entfrem-
deten Form« (Marx/Engels 1968). Dazu weiterhin der Tenor einer dem Kern des
Menschen zuwiderlaufenden Lebensform bei Hartmut Rosa (2013).

19 Adorno (1969, 42.).

20 >Kritik als Weltflucht< konnte man diese Haltung an Ludwig Wittgensteins Kon-
zeption der Lebensform benennen. Wir treffen hier nimlich auf eine Praxis, die
genau jene Entfremdung mit sich bringt — also den Weltverlust hervorruft, der
beklagt wird.

17

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Das Selbst wird jetzt ein >kritisches Selbst¢, das nicht mehr anders
weifs, das Material zu nutzen, das ihm die gegenwirtige Welt anlie-
fert (»Die Welt ist alles, was der Fall ist«?!), als ebendieses zur Identi-
tat des kritischen Bewusstseins zu verdinglichen. Solchermaflen zur Le-
bensform geronnen, wird der Kritiker jetzt selbst zum eindimensionalen
Menschen,? da sein Selbst- und Weltverhaltnis vorrangig durch nichts
anderes als den Vektor seiner Kritik aufgespannt wird. Unweigerlich ge-
langen wir so aber auch in Hinblick auf seelische Fragen zu verhirteten
Verhiltnissen: namlich zu einer starren, festen Seele, die sich nur noch
in Form zynischer Vernunft,? eines zynischen Bewusstseins reproduzie-
ren kann.*

Indem es die mit ihm aufgespannten Unterscheidungen (und seien es
nun kritische) verfestigt, essentialisiert oder ontologisiert, wird die Ver-
nunft, das Denken — wir konnten auch sagen: das Ego — hiermit zu sei-
nem eigenen Gefangnis.

Die Subjekt-Objekt-Unterscheidung verfliissigen:
sepistemische Subjekte«

Mit den Beitragen dieses Bandes schlagen wir eine Perspektive vor, wel-
che epistemische, ontologische und normative Unterscheidungen wie
Subjekt und Objekt, Sein und Sollen, Selbst und Welt gewissermaflen
verflussigen lasst.

Dies geschieht, indem wir einen Schritt zurticktreten und eine Haltung
einnehmen, die Erkennen, Handeln und Welt — Epistemologie, Pragma-
tik und Ontologie — nicht mehr voneinander separiert, sondern unter
dem Blickwinkel ihrer Einheit zu betrachten erlaubt. Die benannte Tri-
as lasst sich nun als eine Form auffassen, die sich selbst in ihren eigenen
Operationen hervorbringt.”® Hierdurch ergibt sich eine dufSerst produk-
tive Perspektive auf das (moderne) Selbst und seine Probleme.

Auch Subjekte stellen aus diesem Blickwinkel selbstredend keine Ein-
heiten mehr dar. Im gleichen Sinne lasst sich auch von der Seele — um
den tieferen und obskureren Begriff fur unser pathisches Selbstempfin-
den zu verwenden — nicht mehr sinnvoll von einer Entitit oder Wesenheit

21 Wittgenstein (1990, Proposition 1).

22 Hier im Anklang Marcuse (1967).

23 Vgl. Sloterdijk (1983).

24 Oder sie versucht sich gleich im Nihilismus zu verdinglichen, vollzieht also jene
Bewegung, in der sich das Selbst stoisch an der Ablehnung von Sinn klammert,
um gerade hierdurch als Identitdt Kontur zu gewinnen. Auch hier verwechselt
das Subjekt die getroffenen Unterscheidungen, die erst das Selbst- und Weltver-
haltnis aufspannen, mit der (eigenen) Realitit.

25 Der Anklang an die soziologische Formtheorie im Anschluss an Spencer-Brown
(2005) ist beabsichtigt (vgl. Baecker 2005).

18

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

sprechen. Als Form erscheint sie jetzt vielmehr als ein »Dasein«,? das
sich zu sich selbst verhilt wie auch zu anderem Seienden, wobei dieses
Verhiltnis nicht als selbstgegeben zu sehen ist, sondern geschichtlich —
das heifSt neben der biologischen Evolutionsgeschichte kulturell — kon-
ditioniert wird.”’

Hiermit wird es moglich, die Aufmerksamkeit auf die Prozesshaftig-
keit des Seelischen zu lenken und genau in diesem Sinne mochten wir in
diesem Buch eine Perspektive auf die Selbst- und Weltverhiltnisse des
modernen Menschen richten. Letztere erscheinen jetzt als ein komplexes
Arrangement aus Korperlichkeit, Wahrnehmungen, Sprache, Gemein-
schaft und gesellschaftlichen Semantiken, was jedoch nicht daran hin-
dert, genau dies zu rekonstruieren und damit zu verstehen.

26 Heidegger (2006 [1926], 26f.).

27 »Schon die altgriechischen Seelenvorstellungen sind recht komplex. Das Sub-
stantiv psyché (Yuyn) bedeutete urspriinglich >-Hauchs, »Atem« und war in ver-
schiedener Weise mit dem Leben assoziiert. In Homers Dichtung verlisst die
psyche den Korper nach dem Tod und geht als dessen Schattenbild in den Ha-
des, die Unterwelt. Demokrit interpretierte die Seele materialistisch als konden-
sierte Ballung von Teilchen des Feuerelementes, die sich dann mit dem Tod auf-
16st. Fur Platon indes ist die Seele unsterblich, in ihren Entwicklungen jedoch
stark von den ethischen Entscheidungen des Menschen abhingig. Entsprechend
erscheint dann auch mit Sokrates die Sorge um die Seele als die vorrangige Auf-
gabe des Menschen. Fiir Aristoteles wiederum ist die Seele an den Korper ge-
bunden. Sie erscheint hier als ihr immaterielles Prinzip der Formwerdung, die
Unbelebtes zu Lebendem werden lisst, allerdings mit dem Tod auch wieder ver-
schwindet. Entsprechend lasst sich auch eine Dreigliederung der Seele in einen
vegetativen, einen animalischen und einen verniinftigen Teil ausmachen. In der
Geschichte der abendlidndischen Vorstellungen tiber die Seele, wie sie insbeson-
dere Christoph Wulf rekonstruiert hat, bildet sicherlich Augustinus einen zen-
tralen Wendepunkt, da nun »Leib und Seele in ein hierarchisches Verhiltnis
gebracht« werden, »das der Beziehung zwischen Herr und Knecht, Wille und
Werkzeug, Inhalt und Gefif gleicht. Hier wird die fir das Christentum im Ver-
gleich zur Seele folgenreiche Abwertung des Korpers vollzogen« (Wulf 1991, 5).
Die Renaissance greift demgegeniiber wieder auf das aristotelische Erbe zuriick,
erweitert dieses allerdings um die Vorstellung, dass alles im Universum als be-
seelt zu sehen sei. Ein weiterer Wendepunkt folgt mit René Descartes. Fiir ihn
war nun »nicht langer [...] der Korper Sitz der Seele, von nun an wurde er nach
dem Modell der Maschine zwar als bewegt, jedoch als seelenlos begriffen. Thm
wurde das Zentrum des Psychischen, das Selbstbewusstsein des >Ich-denke-also-
bin-ich« entgegengesetzt. Von diesem Satz ist es nicht weit zu der fiir die Aufkli-
rung charakteristischen Idee der Autonomie des Menschen, zu deren Verwirkli-
chung die Vernunft und Wissenschaften beitragen sollen (Wulf 1991, S. 5). Mit
der Romantik erscheint Seele zwar wieder als ein Gegenpol zur Vernunft, der vor
allem auch unbewusste und kulturelle Prozesse beinhaltet, doch mit der Ausdif-
ferenzierung der Wissenschaften Biologie, Medizin, Psychologie und Soziologie
im 19. Jahrhundert wird das, was in der »romantischen Seele noch zusammen-
gedacht wird«, wieder »separiert« (ebd.) (Vogd 2013, 147f.).

19

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Insbesondere von den science studies® haben wir gelernt, dass es nicht
nur hilfreich, sondern mit Blick auf die vorgefundenen empirischen La-
gerungen geradezu geboten ist, den ontologischen Charakter von For-
schungsobjekten nicht von vornherein festzulegen. Hans-J6rg Rheinber-
ger spricht in diesem Sinne von sogenannten »epistemischen Dingen «,*
die sich dadurch auszeichnen, dass sie in Hinblick auf ihren ontologi-
schen Status nicht vollstandig definiert sind, sondern gewissermafSen da-
rauf warten, in bestimmten Kontexten mit dieser oder jener Charakte-
ristik hervorzutreten. Mit Blick auf unseren Gegenstand — dem Subjekt
oder der Seele — erscheint es auch hier notwendig, den epistemischen und
ontologischen Status der untersuchten Phinomene offenzulassen. Denn
wer kann heute noch in redlicher Form davon sprechen, was das Sub-
jekt, das Selbst oder die Seele ist? Mit Till Jansen haben wir deshalb vor
einiger Zeit vorgeschlagen, an diesen Stellen von »epistemischen Subjek-
ten« zu sprechen, die Rede ist hier von >Handelndens, >Systemenc, Akteu-
ren, Beobachtern etc., »die kontext- und situationsabhingig ausflaggen
oder eben auch nicht«.** Auf diese Weise deontologisieren wir die Beob-
achtungsverhaltnisse und gelangen damit zu einer Reflexionsperspekti-
ve, die unterhalb der dem Alltagsdenken vertrauten Subjekt-Objekt-Di-
chotomie ansetzt. Wir tun diesen Schritt nicht, um die alltagspraktische
Relevanz dieser Unterscheidung zu bestreiten, sondern umgekehrt, weil
wir nur auf diesem Wege den mit ihr verbundenen empirischen Reich-
tum wiirdigen und zur Geltung bringen konnen.

Im Blick auf die Fragen, was ist (Ontologie) und wie Erkennen statt-
findet (Epistemologie), erscheinen die Verhaltnisse jetzt komplex. Epis-
temologie und Ontologie sind nun namlich ihrerseits nicht zu trennen,
sondern erscheinen tiber die Praxis als Pole einer sich wechselseitig be-
dingenden Einheit. Beide Begriffe eignen sich deshalb nur noch als heu-
ristische Kategorien, um bestimmte Bewegungen der Praxis nachzu-
vollziehen und zu bezeichnen, nicht mehr jedoch als Grundlage einer
Sozialtheorie oder gar einer Philosophie, die geeignet ist, die empirischen
Verhiltnisse menschlicher Erkenntnispraxen aufzuschlieflen, geschweige
denn zu rekonstruieren und zu verstehen.’!

28 Siehe Bruno Latour und Steve Woolgar (1986). Vgl. zur Einfiihrung auch Rof3-
ler (2008).

29 Rheinberger (2006).

30 Jansen und Vogd (2014, 455).

31 Aus diesem Grunde ist der GrofSteil der Texte, die im Namen der analytischen
Philosophie zu wissenschaftstheoretischen Fragen oder dem Korper-Geist-Pro-
blem publiziert werden, fiir ernsthafte, gegenstandsrelevante Untersuchungen
unbrauchbar. Durch das Korsett der eigenen Texttradition gebunden, gelingt es
hier nicht, Begriffe wie Subjekt, Objekt und Kausalitit so zu verfliissigen, wie es
den dynamischen Selbst- und Weltverhiltnissen menschlicher Praxen entspricht.

20

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Hiermit entsteht zugleich das Desiderat nach einer empirischen Me-
taphysik und damit die Frage nach einem methodologischen und meta-
theoretischen Zugang zu menschlichen Praxen, in denen sich Innen und
Auflen, Selbst und andere, Sprache, gesellschaftliche Semantiken und
Gemeinschaft in einer nichttrivialen Weise verschranken und dabei zu-
gleich die Unterscheidungen unserer vertrauten Selbst- und Weltverhalt-
nisse ausflaggen lassen.

Desiderat der empirischen Metaphysik

Wie wird eine empirische Metaphysik moglich und auf Basis welcher
Begrifflichkeiten lasst sich diese methodologisch konzeptionalisieren?

Einen moglichen Weg weist Bruno Latour mit seinem Vorschlag, die
Begriffe Subjekt und Objekt zu entsubstantialisieren — also nur noch re-
lational zu begreifen. Mit Latour betreten wir eine Welt aus Quasi-Ob-
jekten und Quasi-Subjekten, die durch ihre Operationen ein Feld auf-
spannen, das die Positionen innerhalb der Subjekt-Objekt-Dichotomie
hervorbringt und evident erscheinen lasst. Der Begriff » Quasi-Objekt«
wurde insbesondere von Michel Serres prominent gemacht und charak-
terisiert Prozessdynamiken um ein Objekt herum (so z. B. Jugendliche,
die Fufsball spielen), das soziale Prozesse organisiert und zugleich die
hiermit verbundenen Rollenidentititen und sozialen Gebilde organisiert
(z. B. »entstehen« durch den Fuf$ball Spieler, Mitglieder einer Mann-
schaft, Menschen, die Regeln folgen etc.).’? Quasi-Objekte bringen, so
auch Bruno Latour, gleichsam als »RiickstofSeffekt virtuelle Positionen
fuir kiinftige Subjekte hervor«.®

Latour differenziert die Quasi-Objekte dariiber hinaus in die drei
Felder »Technik«, »Fiktion« und (wissenschaftliche) »Referenz«. Die
technischen Artefakte (seien es Maschinen, Dinge des alltaglichen Ge-
brauchs oder auch Gestaltungen aus Design und Architektur) geben
dem Menschen eine Stellung — oder vielleicht besser: eine Haltung —,
uber die er sich in Wiederholung und Routine wiedererkennt. Erzih-
lungen aus Film und Literatur liefern Fiktionen an, uber die sich Men-
schen mit Sinn, Kultur und Redeweisen aufladen, um so unter anderem
qualifiziert von sich selbst reden zu konnen. Die Referenzketten wis-
senschaftlicher Kausalitat generieren schliefSlich all jene Objekte, de-
nen der Mensch sich als beobachtendes Subjekt gegentiberstellen kann.
Mit den Quasi-Objekten gelangen wir — ganz im Sinne der semiotischen
Theorie der »Auflerungsakte« — zu einer Beschreibung, die mehr bei
dem »handelnden, denkenden und sprechenden Menschen« beginnt,
der hierdurch dann fihig wird, »Techniken zu schaffen«, »Werke zu

32 Serres (1987).
33 Latour (2014, 506f.).

21

https://dol.ory/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:33.



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

imaginieren« oder »objektive Erkenntnis zu produzieren«.** Wir landen
bei multiplen Arrangements unterschiedlicher, jeweils auf ihre auf ihre
eigene Weise produktiver Prozesse, in deren Folgen sich der Mensch als
Subjekt — als Handelnder, kreativer und denkender Mensch — dadurch
erzeugen kann, dass er die von den Quasi-Objekten angebotenen Skrip-
te ibernimmt.

Die Technik und die mit ihr generierten Artefakte bringen als Kom-
plementarposition den Menschen als arbeitendes Wesen hervor. Die
Fiktion generiert die Narrative, mit deren Hilfe sich der Mensch in der
Welt als Handelnder und Erleidender (wieder)erfinden kann. Die Ob-
jekte der (wissenschaftlichen) Referenz lassen schliefSlich einen sepa-
rierten Beobachter erscheinen, der offenbar nur objektive Wahrheiten
erkennt und von den Praxen absieht, welche die hierin aufscheinenden
Subjekt-Objekt-Dichtotomien erst hervorbringen.

Wenngleich als Gegenposition zu den (Quasi-)Objekten definiert,
bleiben die Subjekte jedoch zunichst noch Leerstellen. Sie haben hier-
durch bereits eine Position gewonnen, sprechakttheoretisch gespro-
chen jedoch nur eine syntaktische, einen bestimmten Platz im Satzbau.
Im Sinne der Latour’schen Konzeption konnen diese Leerstellen jetzt
von den Quasi-Subjekten gleichsam inhaltlich gefullt und bespielt wer-
den. Dabei unterscheidet Latour drei unterschiedliche Existenzweisen,
die in Form jeweils spezifischer performativer Akte unterschiedliche
Typen der Subjektivitit generieren. Die politische Rede ldsst Men-
schen zu »freie[n] und autonome[n] Biirger[n] in einem Kollektiv«
werden. Die Texte des Rechts formen Menschen iiber Raum und Zeit
zu einer personalen Einheit, die zurechnungsfihig, also »versicherbar,
zuweisbar und verantwortlich fiir« ihre » Taten« wird.

Das »religiose Wort« schliefSlich enaktiert Menschen zu »Personen,
die anerkannt, geliebt und manchmal gerettet werden«.’> All diese
Existenzmodi kommen also dadurch zur Geltung, dass Menschen zu
Menschen in einer bestimmten Weise sprechen. Mit Blick auf die hier-
in eingelagerte Performativitit handelt es sich jeweils um ein spezifi-
sches » Auflerungsregime«, also buchstiblich um »Redeweisen«, deren

34 Latour (2014, 506f.).

35 Latour (2014, 507), und an der selben Stelle weiter: »Um die Originalitdt die-
ser [...] Gruppe [der Quasi Subjekte] in einen Satz zu kleiden, sagen wir, dafS die
Menschen, indem sie den politischen Kreis durchlaufen, fihig werden, Meinun-
gen und Positionen in einem Kollektiv zu artikulieren - sie sind freie und autono-
me Biirger in einem Kollektiv geworden; indem sie durch die Formen des Rechts
rickgebunden sind, werden sie der Kontinuitét in der Zeit und im Raum fihig
— sie sind Wesen, die versicherbar, zuweisbar und verantwortlich fiir ihre Taten
geworden sind; indem sie das religiose Wort empfangen, werden sie zu Heil und
Verderben fihig, sie sind nun Personen, die anerkannt, geliebt und manchmal
gerettet werden«.

22

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Misslingen und Gelingen von der »Form«, der »Situation« und der »To-
nalitdt« abhangt.’

Auch hier ist Subjektivitit — oder gar das Seelische — nicht per se
gegeben (und ist schon gar nicht >innen<, im Menschen zu lokalisieren).
Sie — die Subjektivitdt — verdankt sich vielmehr einer spezifischen Form
der Interaktion, die erst die fur diese Existenzweisen typischen Empfin-
dungen generieren, spiren, nachvollzieren und reflexiv aneignen lasst.
Es ist nicht die Religion, die Politik oder das Recht, das Menschen zu
Subjekten macht, sondern die diesen Formen eigenen Sprechakte, die
den Menschen erlauben, sich als erhaben (oder verdammt), als Teil einer
Gemeinschaft (oder als exkludiert), als Rechtssubjekt (oder als gesell-
schaftlich ungebunden - als vogelfrei*’) zu erfahren.

Von Latour konnen wir lernen, dass menschliche Selbst- und Welt-
verhiltnisse zwar komplex sind, diese also nicht in einer simplen Weise
in Dichotomien wie Subjekt und Objekt oder innen und aufSen aufge-
hen, jedoch dabei aber sehr wohl in ihrer Dynamik verstanden werden
konnen, insofern wir bereit sind, den epistemischen und ontologischen
Status der Begriffe >Subjekt« und >Objekt« einzuklammern.

Auf diesem Wege erschliefSen sich eine Reihe der besonderen Lage-
rungen des modernen Menschen. Dieser hat mit Hilfe der Quasi-Sub-
jekte etwa gelernt, darauf zu vertrauen, Recht zu bekommen, um sich
auf Geschiftsbeziehungen mit Fremden einlassen zu konnen. Er hort
sich gerne als Sprecher in einer Gemeinschaft und lasst sich zugleich
von der Gemeinschaft als Sprecher enaktieren, fithlt also die symboli-
sche Zuweisung als Teil seines Habitus. Er empfindet sich als spirituelles
Wesen (was auch immer dies konkret heiffen mag), indem er sich per-
sonlich gesehen und gemeint fithlt. Dies kann er jedoch nicht von sich
aus wissen, sondern es muss ihm erst von Dritten gesagt werden. Die
Quasi-Objekte ermdglichen ihm die Vertrautheit technisch vermittelter

36 Latour (2014, 511). In diesem Sinne ist es folgerichtig, wenn Latour den Mo-
dus, die Existenzweise des Religiosen nicht in der Referenz des Glaubens sieht,
also die Wahrheitsanspriiche von Glaubensinhalten fiir belanglos erkldrt. »Die
Frohe Botschaft informiert nicht. Informationsgehalt gleich null«, wie Latour
(2014, 429) lakonisch formuliert. Die Inhalte der religiosen Praxen konnen und
brauchen auch auf nichts zu verweisen. Die »Wesen< des Glaubens definieren
vielmehr eine »Subsistenz, die sich auf keinerlei Substanz stiitzt« (Latour 2014,
409). Sie entfalten ihre Kraft und Wirkung allein im Imaginativen. Sie kénnen
gerade deshalb die Wunden der Seele heilen, weil sie sich — wie die Seele selbst —
imagindren Werten verdanken. Das paradigmatische Beispiel fiir solche Prozes-
se sind fir Latour »Liebesbeziehungen« und ihre »Krisen« (ebd.). Denn gerade
in der Liebe geht es um jene Form der Subjektivierung, die darauf beruht, sich
einer ebenso wenig begreifbaren wie beherrschbaren Alteritit auszuliefern, die
einen zugleich ermichtigen wie auch zerstoren, einen also zu hochster Subjekti-
vitdt erheben wie auch in Verzweiflung und Einsambkeit stiirzen kann.

37 Siehe Giorigio Agamben (2002).

23

https://dol.ory/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:33. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Routen, die Sicherheit einer verlisslichen Welt. Die Fiktionen aus Text,
Bild und Film stellen ihm Skripte und Blueprints zur Verfugung, um sich
in Syntax und Semantik einrichten, also eine eigene Erzdhlung (er-)fin-
den zu konnen. Die Wissenschaft generiert dariiber hinaus Wahrheiten,
in denen definierte Beobachtungsverhaltnisse bestehen.

Wie auch immer, der moderne Mensch hatte gelernt, die Welt seiner
Quasi-Subjekte und Quasi-Objekte so einzurichten, dass er in seiner
alltdglichen Praxis unzweifelhaft als Subjekt erschien. Die hiermit ver-
bundenen Prozesse und Vorginge, welche diese Gewissheit produzie-
ren, erschienen dabei durch die Routinen ihrer Anwendung verdeckt.

Was geschieht aber, wenn die Zuhandenheit®® der hiermit verbunde-
nen selbstlaufigen Konstitutionsprozesse aufbricht oder prekir wird?
Da der sichere Hafen der Subjektivitit nicht in einem Selbst liegt, ist
in der Innenschau kein Halt und Grund zu erwarten. Ebenso erschei-
nen die kulturellen Artefakte der vermeintlichen objektiven Welt und
mit ihnen verbundenen Institutionen bei genauerem Hinschauen alles
andere als gewiss. Aus diesem Grunde sind Krisen des Selbst (und der
hiermit einhergehenden Empfindungen von Identitit) zu erwarten, so-
bald die oben benannten Prozesse ins Wanken kommen, also nicht mehr
zu einem hinreichend plausiblen Arrangement zusammenfinden, um die
Illusion eines »naiv realistischen Selbstmif§verstindnis« zu ndhren.*
Die hiermit verbundenen Krisen lassen sich deshalb auch nicht allein
als ein innerpsychisches Geschehen begreifen. Dies hatte schon Emile

38 Hier im Anklang an Heideggers Zuhandenheit als Modus der Selbstvergessen-
heit im Zeuggebrauch, die dann als ontologische Gewissheit erscheint: » Zuban-
denbeit ist ontologisch-kategoriale Bestimmung von Seiendem, wie es >an sich
ist«« (Heidegger 2006 [1926], 71 kursiv im Original).

39 Metzinger (1998), und weiter aus einer philosophischen und anthropologischen
Perspektive: »Der naive Realismus ist fiir biologische Systeme wie uns selbst eine
funktional addquate Hintergrundannahme gewesen. Diesen Gedanken muf$ man
nun im letzten Schritt wieder auf das Selbstmodell anwenden. Wir selbst sind Sys-
teme, die nicht in der Lage sind, ihr eigenes subsymbolisches Selbstmodell als
Selbstmodell zu erkennen. Deshalb operieren wir unter den Bedingungen eines
»naiv-realistischen Selbstmissverstindnisses<: Wir erleben uns selbst, als wiren
wir in direktem und unmittelbarem epistemologischem Kontakt mit uns selbst.
De facto sind wir selbst also Systeme, die sich selbst stindig mit dem von ih-
nen selbst erzeugten subsymbolischen Selbstmodell >verwechseln<. Indem wir
dies tun, generieren wir eine stabile und koharente >Ich-Illusions, die wir auf der
Ebene des bewufSten Erlebens nicht transzendieren konnen. Und genau das ist
es, was es bedeutet, eine nicht-begriffliche Erste-Person-Perspektive zu besitzen,
einen prareflexiven, phinomenalen Standpunkt, der allen spateren Formen von
begrifflich vermitteltem und reflexivem SelbstbewufStsein zugrunde liegt, allen
spateren Formen von sozialer Kognition und Ich-Du-Beziehungen. Der Kern der
Subjektivitiat des Mentalen liegt also in diesem Akt der >Selbstverwechselung:
Ein Mangel an Information, ein Mangel an epistemischer Transparenz fithrt zur
Entstehung eines phinomenalen Selbst« (Metzinger 1998, 3671).

24

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Durkheim in seiner berithmten Studie zum Selbstmord gezeigt.*® Ge-
sellschaftliche Anomalien konnen zu solch groflen Erschiitterungen der
Seele fithren — so der Befund —, dass der Freitod auf einmal aus sozialen
Griuinden fur all jene als Alternative erscheint, die mit der nun aufschei-
nenden Bodenlosigkeit nicht umgehen konnen. Wir begegnen hier dem
einschligigen Topos der Sinnlosigkeit, wie etwa auch in den Werken
von Albert Camus oder Samuel Beckett beschrieben ist.

Allerdings zeigen bereits Letztere auf, dass die Begegnung mit dem
Absurden nicht im Selbstmord zu miinden braucht,* sondern dass es
sich auch in »Welten ohne Grund«* hauslich einrichten ldsst — sei es ds-
thetisch, philosophisch oder mystisch, dabei jeweils in einer Bewegung,
die den Sinn des Selbst suspendiert, um auf diese Weise im Fluss des
Lebens aufzugehen zu konnen.

Beitrdge dieses Buches

Es sollte deutlich geworden sein, dass die oben benannten Risse im Sinn-
gefluige kein rein theoretisches oder spekulatives Phanomen sind, son-
dern als empirische Sachverhalte erscheinen. Der Verlust der groflen
Erzdhlungen und die Erfahrung, dass auch die kleinen Sinngebungen
nicht mehr tragen, die Einsicht, dass die Institutionen von Recht, Poli-
tik, Wahrheit und Religion auf sandigem Grund gebaut sind, dass Tech-
niken versagen konnen (allein schon mit Blick auf die nicht beherrsch-
baren okologischen Konsequenzen), erscheinen allesamt als empirische
wie auch in Hinblick ihrer Sinndynamik rekonstruierbare Phinomene.*

Gleiches gilt fur die Bedrohung der psychischen Stabilitdt — man den-
ke etwa an Zusammenbriiche, wie sie in psychologischen und psychiatri-
schen Fachbtichern beschrieben werden. Auch hier reifSen immer wieder
Ontologien und Epistemologien auf und es geschehen Briiche, welche
das Seelenleben tief erschiittern. Ebenso deutlich sind aber empirische
Bewegungen auszumachen, die neue Seins- und Weltverhaltnisse, viel-
leicht mit einer etwas veranderten fungierenden Ontologie, ermoglichen.
Arrangements des Selbst werden briichig, fallen teilweise auseinander,
um dann erneut unter Rekombination unterschiedlicher vorfindlicher
Materialien zu entstehen. Empfindungen, Wahrnehmungen, Quasi-Sub-
jekte und Quasi-Objekte konnen nicht anders, als sich jeweils zu einem

40 Durkheim (1973).

41 Siehe dann Camus (2013) aus philosophischer Perspektive zur Frage des Selbst-
mords und einer Antwort, die daraufhin verweist, dass die Begegnung mit und
die Anerkennung des Absurden nicht mit der Verneinung des Lebens einherzu-
gehen braucht.

42 Vogd (2014c¢)

43 Siehe zur okologischen Frage etwa Luhmann (1986).

25

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Arrangement zu verschranken, das Selbst und Welt erneut in Form ei-
ner Ordnung aufrichtet.*

Die Studien dieses Buches richten den Blick einerseits auf den episte-
mischen und metaphysischen Reichtum dieser Prozesse, wie auch auf
auf die Verirrungen und Verwirrungen, die hiermit einhergehen konnen.

Dabei werden im folgenden Kapitel zunachst die theoretischen Grund-
lagen erarbeitet, die notwendig sind, um diese Prozesse verstehen zu
konnen. Es wird gezeigt, wie die aus einer systemischen Perspektive ge-
forderte polykontexturale Haltung sich mit einer leiborientierten phino-
menologischen Perspektive verbinden lasst. In Bezug auf die erkenntnis-
theoretischen und philosophischen Perspektiven von Gotthard Gunther
und Maurice Merleau-Ponty zeigen sich erstaunliche Parallelelen, die
bislang wenig aufgegriffen, geschweige denn fiir empirische Forschung
nutzbar gemacht worden sind.

Bei der ersten empirischen Studie handelt es sich um das Beispiel ei-
ner Patientin, die ihre Psychiatrieerfahrungen zunachst nicht integrieren
kann, dann aber iiber ein Beziehungsangebot lernt, ein kritisch-reflexi-
ves Verhiltnis zu sich selbst zu entwickeln. Psyche, Organisation und In-
teraktion verzahnen sich hier in einer besonderen Weise. Es wird deut-
lich, was eine leiborientierte polykontexturale Perspektive leisten kann.
Methodologische Zuginge werden sichtbar und zudem leuchtet bereits
eine implizite ethische Dimension auf, denn es zeigt sich, dass es in der
Tat einen Unterschied macht, wie sich ein Arzt zu dem verhilt, was er
seinen Patienten sagt.

Die zweite Studie beschiftigt sich mit der Frage, wie in ihrer Genese
unwahrscheinliche und unter modernen Verhiltnissen zudem anzweifel-
bare religiose Haltungen und Sinnsysteme etabliert werden konnen. Am
Beispiel der im tibetischen Buddhismus verbreiteten Phowa-Meditation
des >bewussten Sterbens« wird untersucht, wie fiir westliche Adept/innen
auf den ersten Blick befremdlich und esoterisch anmutende spirituelle
Lehren mit zunehmender Praxis an Evidenz und Sinnhaftigkeit gewin-
nen konnen, indem sich Gruppenprozesse, Visualisierungen, korperori-
entierte Ubungen und psychisches Erleben zu einem iibergreifenden Ar-
rangement verschranken. Dabei wird sich zeigen, dass es im Einklang
mit den Arbeiten von John Dewey und William James sinnvoll ist, das

44 Man denke hier beispielsweise an die Odyssee der Eisschnellliuferin Claudia
Pechstein: Dopingvorwurf, Rekurs auf medizinische Wahrheiten, Anrufung der
Justiz, die sich jedoch nicht zustindig sicht, Momente der Entgleisung und Ver-
zweiflung nach dem Gerichtsurteil, dann Rekonstitution der eigenen Identitit in
Abgrenzung zu Flichtlingen, die vermeintlich mehr Rechtsstaatlichkeit bekdmen
als das >Opfer< Pechstein, dann Rekonstitution als Kimpfernatur und schlief3-
lich wieder der Rekurs auf den Kérper — das eigene Laufen, was wiederum eine
Letztevidenz hinsichtlich der eigenen Identitit generiert (allerdings nur so lan-
ge, wie der Korper mitspielt) (vgl. Kiyak 2016).

26

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Religiose weniger als eine spezifische Art von experience zu verstehen,
denn als ein adjustment hin zu einer epistemischen Perspektive, die alle
Erfahrungen in einem verdanderten Licht erscheinen lasst.*

In der dritten Studie steht die Frage im Vordergrund, unter welchen
Konstellationen einer konditionierten Koproduktion es zum >Einschnap-
pencin eine Todesbereitschaft kommen kann. Angefangen beim Selbst-
mord und endend beim gesellschaftlich und gemeinschaftlich hoch
integrierten Terror im Nationalsozialismus werden unterschiedliche Ar-
rangements aufgezeigt, in denen sich das Ich-Selbst gegentiber dem Leib
zu hypostasieren beginnt, um auf diesem Wege epistemische Weichen-
stellungen aufzeigen zu konnen, die in individuellen und kollektiven Ka-
tastrophen miinden.

Hiermit stellt sich abschliefSend die Frage der Beziehung zwischen Epis-
temologie, Leiblichkeit und Ethik, der ein langeres eigenstindiges Kapi-
tel gewidmet ist. Ethik, so der wichtige Befund hangt damit zusammen,
wie ein Mensch sich selbst und seine Welt hervorbringt, dabei nicht zu-
letzt ob er sich als Teil der Welt oder aufSerhalb der Welt stehend emp-
findet, ob er sich im Rekurs auf die Imagindren der Gesellschaft als ein
unabhingiges Seelenwesen (>Ich«) versteht oder ob er sich im lebendigen
Beziehungsnetz einer verganglichen Leiblichkeit einrichten kann. In die-
sem Kapitel wird einerseits eine Auseinandersetzung mit der ethischen
Tradition der praktischen Philosophie zu leisten sein, zum anderen wird
Wittgensteins Desiderat der impliziten Ethik in Hinblick auf leiborien-
tierte und polykontexturale Perspektiven ausgearbeitet. Nicht zuletzt
entsteht auf diese Weise ein notwendiges Gegengewicht zur vermeintli-
chen ethischen Enthaltsamkeit systemtheoretischen Denkens und For-
schens.

45 Dewey (1986) und James (1997 [1901]).

27

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32. —



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-12 - am 24.01.2026, 06:13:32.



https://doi.org/10.5771/9783845291062-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

