Verhalten, Handeln, Interagieren

Zu den mikrosoziologischen Grundlagen der Praxistheorie

Stefan Hirschauer

Pierre Bourdieus Kritik des scholastischen Denkens hat ein Bias der Sozial-
und Kulturwissenschaften identifiziert, der sowohl gravierender als auch
schwerer zu beheben ist als die bekannten Partikularismen sozialer Mitglied-
schaften: etwa Andro- und Eurozentrismus. Er ist deshalb so tiickisch, weil er
den Erfolgsbedingungen dieser Ficher — ihrer Differenzierung vom alltags-
weltlichen Denken — entspringt. Der Epistemozentrismus ist eine déformation
professionnelle. Bourdieu etablierte damit eine Alteritit der Praktiken: Praxis
ist das, was nicht Theorie ist, das Andere der Sozialwissenschaft. Der von ihm
gesetzte Stachel lautet: »daf schon das Nachdenken tiber die Praxis und das
Sprechen tiber sie uns von der Praxis trennt« (Bourdieu 2001: 67).

Auch wenn Bourdieu »die Praxis< auf diesem Wege exotisierte, weil er die
eigenen Praktiken der Soziologie nicht hinreichend beleuchtete, so gibt es
beim Blick auf den Stand der Dinge der Praxistheorien doch Anlass, seinen
erkenntniskritischen Verdacht erneut aufzunehmen. Zwar geh6rt zum Mar-
kenkern aller Praxistheorie die Frontstellung zu rationalistischen Handlungs-
theorien — man ist sich einig, was Handeln nicht ist — danach aber gabeln sich
recht schnell die Wege, vor allem die von Poststrukturalismus und praxeologi-
scher Mikrosoziologie. Es gibt da ein paar Spannungen im Fundament. Dieser
Aufsatz ist ein Beitrag zur Entwicklung und Klirung des Vokabulars. Er macht
einige Begriffsvorschlige und benennt ein paar Baustellen. Ich will zunichst
auf drei Vorteile aufmerksam machen, die die Vorstellung vom Handeln als
Praxis mit sich bringt: den Verzicht auf eine anthropologische Distinktion
des Handelns vom Verhalten, eine Aufficherung unterschiedlicher Aktivitdts-
niveaus (1) und eine Konzeption des Handelns als Koaktivitit, die eine Offnung
fur Artefakte als Partizipanden des Handelns erlaubt (2.). AnschlieRend be-
trachte ich das Interagieren als Prototyp eines sozial verteilten Handelns, das
die problematische Unterscheidung von »doings< und »sayings< unterlduft und
eine genuin soziologische Dezentrierung des Subjektes begriindet. Uberdies

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Stefan Hirschauer

sind Interaktionen als Fall visueller Kommunikation ein anderer Ort der Zir-
kulation von Zeichen als Diskurse (3.). Vor diesem Hintergrund mache ich
einen Vorschlag fiir einen methodologisch differenzierten Gebrauch der Be-
griffe Tdtigkeit, Handlung und Praktik (4.), die zugleich mit unterschiedlichen
Vorstellungen von menschlichen Partizipanden als Akteure, Subjekte und
Teilnehmer verbunden sind (5.). Abschlieffend werfe ich die Frage nach dem
Verhiltnis von Praktiken und sozialer Differenzierung auf (6.). Mein Haupt-
anliegen ist es, darauf hinzuweisen, dass der praxistheoretische Denkstil ohne
stirkere Berticksichtigung des Interagierens zuriickgeworfen wird auf den sin-
gularisierten Akteur und die Sprache. Dieses Risiko ist angelegt im latenten
Handlungs/Struktur-Rahmen bei Bourdieu und in intellektualistischen Rest-
bestinden im praxistheoretischen Denken.

1. HANDELN UND VERHALTEN

Die Begriffe Praxis und Praktiken sind ein Nachfolgekonzept fiir Handlun-
gen, das die titige und situierte Seite des Handelns und Verhaltens sowie eine
vom Akteur dezentrierte Verteilung von Titigkeit hervorhebt. Von Handlungs-
theorien aus betrachtet, sind Praktiken im Wesentlichen Handlungen ohne
>Akteure<, nimlich ein Strom des Handelns ohne Stilisierung eines souvera-
nen Zentrums und rationalen Ursprungs. Praktiken sind primir eine neue,
Individuen dezentrierende Art, das Handeln zu konzipieren. Aulerdem wird
das Handeln in Praxistheorien in Abgrenzung zu rationalistischen und inten-
tionalistischen Handlungstheorien materialistischer verstanden. >Praxis« ist
der kérperliche Vollzug sozialer Phinomene. >Praktiken< sind bestimmbare
Formen dieses Vollzugs: Typen von Aktivititen, Weisen des Handelns, Ver-
haltensmuster, Interaktionsformen. Menschliches Handeln und Verhalten —
d.h. Praxis — findet also im Rahmen von Praktiken statt, d.h. im Rahmen von
kulturell vorstrukturierten ways of doing, in deren Verlaufsmuster sich Han-
delnde bei ihrem Tun verwickeln. Praktiken sind situationsiibergreifende ana-
lytische Einheiten, die das Handeln auf eine neue, kultursoziologische Weise
betrachten lassen. Wer bestimmte Handlungen ausfithrt, nimmt an der (schon
vorstrukturierten) Praktik des X teil. Insofern wollen Praxistheorien Theorien
des Handelns sein, die dieses herausgel6st aus der alten Entgegensetzung von
Handlung und Struktur betrachten.

Von Handeln und Verhalten ist zu sprechen, weil Praxistheorien mit ihrem
materialistischen Blick bis >hinunter< auf Bewegungen tiefer ansetzen als
Handlungstheorien. Handeln ist auch >sich verhalten kénnenc. Es gibt drei
Ressourcen eines solchen kulturell kompetenten Verhaltens: den gekonnten
Einsatz des sozialisierten Kérpers, den geschickten Gebrauch von Dingen, und
den korrekten Gebrauch von Zeichen. Es sind Dimensionen, die in den meis-

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

ten Praktiken verschmelzen, deren Hervortreten aber auch fiir eine einfache
deskriptive Typologie genutzt werden kann: Es gibt Praktiken, in denen das
korperliche Agieren (etwa der Kampf), das Hantieren mit Dingen, oder das
Kommunizieren (der Gebrauch von Zeichen) im Vordergrund stehen.

Max Weber (1972: 10ff.) definierte das Handeln in einem Gegensatz zum
blofRen Verhalten als ein subjektiv sinnhaftes Tun. Er meinte allerdings, dass
sich beim Gewohnheitshandeln (und beim affektuellen) diese Sinnhaftigkeit
verliere — es nihere sich wieder dem bloflen Verhalten. Was wird aus diesem
Sinnkriterium, wenn man das Gewohnheitshandeln nicht wie Weber als >vor-
modern«< marginalisiert, sondern es wie die Praxistheorien als eigentliches
Fundament der Strukturiertheit des Sozialen rehabilitiert (Reckwitz 2003:
294)? Die strukturalistische Tradition in den Praxistheorien legt die Antwort
nahe, dass der Sinn aus kulturellen Wissensordnungen kommt: ein System von
Differenzen nach dem Modell der Sprache. Dabei soll es aber nicht allein um
diskursives Wissen gehen, sondern um ein Wissen, das in kérperlichen Skills
und praktischen Schemata verankert ist. Der Sinn unseres Gewohnheitshan-
delns stammt primir aus kollektiven >Gepflogenheitens, die es wie eine Gram-
matik regulieren.

Neben der strukturalistischen Theorie der Semiose gibt es aber auch eine
in den aktuellen Syntheseversuchen der Praxistheorien vernachlissigte prag-
matistische Tradition, zu der Saussures und Webers amerikanischer Zeitge-
nosse George Herbert Mead gehort. Sinn entspringt in seinem Denkstil nicht
der Relation zweier distinkter Zeichen, sondern der Beziehung zweier inter-
agierender Lebewesen. Der empirische Modellfall ist hier nicht die Sprache,
sondern die Interaktion. Sein grundsitzlicher Vorteil fiir die Entwicklung der
Praxistheorien liegt darin, dass er sich nicht so verdichtig eng am vorrangigen
Arbeitsmittel von Intellektuellen orientiert. Interessant ist Meads Ansatz aber
auch fiir die Frage, wo die Sozialitit des Handelns zu verorten ist. Wihrend bei
Weber das soziale Handeln erst dem subjektiv sinnhaften Verhalten aufsitzt,
wird bei Mead schon das elementare Sich-Verhalten als etwas Soziales gefasst.
Statt singuldrer Akte sinnbegabter Individuen findet sich ein durchgehender
Aktivititsfluss, der fur das einzelne Lebewesen mit modalen Schwankungen
zwischen Routine und reflexiver Problemlésung abliuft, dessen Normalfall
aber ein gemeinsames Handeln ist. Vermutlich sind die theoretischen Intuitio-
nen von Weber und Mead auch durch deren Muttersprachen gesteuert worden.
Webers >Handlung« wirkt inspiriert durch einen Wortstamm, der einen Kor-
perteil als ausfithrendes Organ eines denkenden und entscheidenden Indivi-
duums enthilt: >Handeln< heifdt, dessen vorgingige geistige Entwiirfe umzu-
setzen. Das amerikanische >act(ing)< evoziert dagegen eine Theaterwelt (wie
spiter explizit bei Goffman), in der es um das gemeinsame Darstellen einer (dra-
matischen) sHandlung« geht. Dieses »acting« ist nicht primir zu koordinieren,
sondern auf Parts in einem Ensemble zu verteilen.

- am 14.02.2026, 21:37:20.

47


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Stefan Hirschauer

In Webers Unterscheidung des Handelns vom Verhalten tiber den >sub-
jektiv gemeinten Sinn< steckt auflerdem eine Auszeichnung menschlicher
Akteure. Der Handlungsbegriff wird sozusagen anthropozentrisch einge-
fuhrt, als Distinktionsbegriff gegeniiber >blolem Verhalten<. Wenn die Pra-
xistheorien statt des zweckrationalen das Gewohnheitshandeln mit geringer
Bewusstseinsbeteiligung ins Zentrum stellen, fahren sie in einer nachmoder-
nen Perspektive das Menschliche am Handeln wieder herunter. Sie nehmen
eine speziesistische Distinktion in den Grundbegriffen der Soziologie zuriick.
Homo sapiens sapiens ist ein animal symbolicum (Ernst Cassirer). Vergleicht
man es unbefangen mit anderen Entititen, lisst sich feststellen, dass sich auch
Menschen oft impulsiv wie Tiere verhalten und reagieren, oder dass ihre Kor-
per auch physische Wirkungen haben und herumstehen oder -liegen wie viele
Dinge.! Mit dem Antirationalismus der Praxistheorien lisst sich insofern auch
das Animalische am Menschen rehabilitieren: Vieles Interagieren ist Reagie-
ren, vieles Darstellen ist »sich verhaltens, vieles Tun ist eher Kampf als Kom-
munikation, manches Arbeiten ist bloR ein Sich-Beschiftigen und >Rumma-
chen<. Auch deshalb ist es nur konsequent, anstelle der Intersubjektivitit die
Repetitivitit von Praktiken als zentrales Explanandum zu identifizieren (Reck-
witz 2003: 292). Menschliche Aktivititen sind weniger Kreationen eines Ak-
teurs als Exemplare einer Spezies, sie teilen kulturelle Verhaltensprogramme.
Insofern versdumt es Bruno Latour (2001) in seiner treffenden Ironie iiber die
artefaktvergessene Mikrosoziologie als nur Pavianen angemessenem Ansatz,
die Interaktionsforschung auch als eine >Pavianforschung« zu wiirdigen. Latour
preist eine tiberraschend vielfiltige Aktivitit der Dinge neben dem erfinderi-
schen Handeln der Ingenieure; die von Mead inspirierte Mikrosoziologie (etwa
von Garfinkel oder Goffman) sah die Menschen sich die meiste Zeit nur ver-
halten. Sie ist eine soziologische Verhaltenswissenschaft.

Dabei hat man Verhalten und Handeln nicht gleichgesetzt. Der verhaltens-
wissenschaftliche Weg vom Verhalten zum Handeln fiihrt nicht wie der geis-
teswissenschaftliche iiber den subjektiv gemeinten Sinn und einen vorgingi-
gen Handlungsentwurf, sondern iiber eine wachsende Selbststeuerung, mit der
sich Handelnde hervorbringen. Diese Selbststeuerung beruht darauf, dass wir
wahrnehmen, was wir tun und aufgrund dessen in Handlungsvollziige lau-
fend eingreifen kénnen (Ryle 1969: 31). Wir modifizieren unser hindisches
Tun in der Anpassung an das Verhalten von Objekten, wir sehen unsere Lenk-
bewegungen an Richtungsinderungen und koénnen nur durch ihre stindige
Korrektur geradeaus fahren, wir sehen unsere Hand schreiben, wir héren uns
sprechen und korrigieren uns, weil wir uns merken, wie wir einen Satz an-
gefangen haben usw. Zum Handeln braucht es Feedback-Schleifen und Ge-

1 | In der entspannten sozialbehavioristischen Perspektive von Mead: »Social beings
are things as definitely as physical things are social« (Mead 1932: 177).

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

lingenskriterien. Es gibt da eine elementare Dialogizitit. In Interaktion mit
Anderen wird dieses Feedback noch verstirkt, entweder in expliziten Lernsitu-
ationen durch ihre Beobachtungen und sprachlichen Hinweise oder indem sie
bzw. wir uns kontinuierlich ihre Augen leihen, um unser eigenes Verhalten zu
kontrollieren und zu modifizieren. Die von Cooley und Mead betonte Spiege-
lung in den Augen des Anderen ist eine Verlingerung des Autofeedbacks. Wer
etwas tut, treibt also nicht einfach nur ein Geschehen voran, er wird vielmehr
auch von ihm ergriffen und erlebt sich in ihm auf eine bestimmte Weise. Er
wird zum Zeugen des eigenen Tuns und kann auferdem die Wahrnehmung
seiner selbst auch noch auf andere verteilen.

Wenn man die rationalistischen Idealisierungen des Handlungsbegriffes
auf diese Weise zuriicknimmt und so seinen empirischen Realititsgehalt er-
heblich steigert, dann kommt noch ein weiterer Aspekt praktischen Handelns
in den Blick. Der Begriff des Handelns wird in handlungstheoretischen An-
sdtzen immer mit einer aktivistischen Idealisierung gebraucht: Handeln heifst
dort etwas unternehmen und nicht einfach passiv zu bleiben und es zu unter-
lassen. Bei niichtern-verhaltenswissenschaftlicher Betrachtung stellen sich die
»doingss, die titigen Involvierungen von Menschen, aber nicht so dualistisch
strukturiert (aktiv/passiv) dar, sondern in einem Kontinuum von Aktivitits-
niveaus:

Kontinuum von Aktivititsniveaus

Wir kénnen etwas explizit tun (handeln i.e.S., z.B. uns aufraffen, nun endlich
aufzustehen), wir kénnen es aber auch routiniert vollziehen (praktizieren i.e.S.,
z.B. unser Frithstiick wie immer machen), wir kénnen etwas als ein Neben-
engagement beildufig mitvollziehen (z.B. im Gesprich einen Passanten griilen
oder eine Kleinigkeit miterledigen), etwas anstoflen und geschehen machen
(z.B. einen Stein zum Rollen bringen, einen Eindruck erwecken, ein Geriicht
weitergeben, ein Handeln >veranlassens, also delegieren), es aber auch nur ge-

- am 14.02.2026, 21:37:20.

49


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Stefan Hirschauer

schehen lassen (einfach zdgern und abwarten, eine Intervention unterlassen,
einen Zusammenstofl nicht aufhalten, ein Gerticht unkommentiert wirken
lassen). Wir konnen etwas aber auch ganz unbeachtet liegen lassen (ein Ereig-
nis ignorieren, ein Thema nicht aufgreifen, einen Anwesenden nicht beach-
ten, einen Gegenstand ungebraucht lassen) oder gar uns iiberlassen (dem Lauf
der Dinge, der persuasiven Rhetorik, der erotischen Verfiihrung, dem Schlaf,
aber auch der Strdmung, dem Wind oder wie der Surfer: dem Schwung der
Welle).2 Dabei kann es aber passieren, dass wir uns etwas unterlaufen lassen
(das Essen brennt an, wir fangen uns einen Virus ein, ein Gesprichsverlauf
wird unangenehm), so dass wir zukiinftig darauf achten, es nicht entstehen zu
lassen (es kommen zu sehen und zu blockieren oder wenigstens zu verlangsa-
men und zu storen) oder es routiniert zu unterbinden (es in Schach zu halten,
zu umgehen und vermeiden, etwa das entgleisende Gesicht oder die unkon-
trollierte Lautduflerung) oder es gar explizit zu konterkarieren (das Geriicht zu
bekimpfen, den Infekt zu behandeln, den Zusammenstof aufzuhalten, der
Versuchung zu widerstehen).

Die systematische Bedeutung dieser unterschiedlichen Aktivititsniveaus
liegt zunichst darin, dass ein Handelnder sich nicht einfach nur gegebenen
situativen Bedingungen und dem kontingenten Tun der Anderen gegeniiber
sieht; sein eigenes Tun fidelt sich vielmehr ein in schon laufende eigendyna-
mische Geschehnisse: Interaktionen, Diskurse, korperliche und physikalische
Ereignisse, mit denen er >mitlduft« oder auf die er sich einlisst. Praxistheorien
l6sen sich so von der Idee des >reinen Handelns«< wie sie fiir juristisch-mora-
lisches Denken so wichtig ist. Zu welchem Grade das individuelle Tun dabei
ein Handeln oder ein Verhalten ist, ist eine Frage der jeweiligen Bewusstseins-
beteiligung, Selbststeuerung, Initiative, Impulsivitit und affektiven Engagiert-
heit. In jedem Fall aber kommt es zu einer sozialen Entlastung des unterneh-
merischen Akteurs: An die Stelle des unternehmenden Handelns tritt eine
Koaktivitdt mit anderen. Dabei 6ffnet die Berficksichtigung niedrigstufiger
Aktivititen das Handeln fiir andere Teilnehmer als Menschen: fiir Artefakte,
situative Settings und selbsttitige korperliche Prozesse. Wenn menschliche
Handelnde viele Dinge nur anstofRen oder geschehen lassen, so kann man on-
tologisch entspannter danach fragen, wie vorstrukturierte situative Gelegen-
heiten (inklusive ihrer materiellen Settings) umgekehrt Menschen handeln
lassen. Die Aufmerksambkeit verschiebt sich von den »inneren Aufforderungenc

2 | Sensibler fiir solche flachen Aktivitatsniveaus ist ein nicht an den européaischen
Ethnotheorien des Handelns geschultes Denken: Jullien (1996). Auch dies hat (wie die
Differenz von »Handlung« und »actq) u.a. Griinde in der Sprache. Im Illokano auf den Phi-
lippinen gibt es drei Formen des Kausativ: »pa« heifit machen, dass etwas geschieht;
»pange«, jemanden dazu bringen, etwas zu tun; und »panang«, jemanden dazu bringen,
dass er etwas geschehen Idsst (Jirgen Streeck, mdl. Mitteilung).

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

(den Motiven) oder den verbalen Aufforderungen generalisierter Anderer (den
Normen) zu den situativen Umstdnden, die uns Handlungen nahelegen, und
zwar sowohl ihre Erwartbarkeit (als von den Teilnehmern kognitiv gerahmte
Anlisse) als auch ihre Machbarkeit — als mit Dingen, Menschen und Zeichen
angefiillte Gelegenheiten, die uns etwas tun machen oder lassen. Fiir Parsons
(1937/1968) stiefen Akteure auf Situationen als neutrale Betitigungsfelder, in
der pragmatistischen Tradition geht es eher um Situationen und ihre Hand-
lungen. Wenn wir in sie geraten, muten sie uns zu, etwas zu tun oder zu lassen

(Joas 1992: 2306).

2. MATERIELLE PARTIZIPANDEN VERTEILTEN HANDELNS

Diese Einbettung des Handelns in andersgeartete Prozesse wirft die Frage auf,
tiber wie viele Handlungstriger sich ein sozialer Prozess jeweils verteilt und
welche ontologischen Qualititen diese haben. Handlungen haben Urheber,
Praktiken Triger oder Teilnehmer. Ein Vorteil des Begriffs Praxis ist zunichst,
dass er deren Zahl offen lasst. Man kénnte auch sagen, das Handeln ist jener
Ausschnitt einer Praktik, der von nur einem Korper getragen wird. >Handlun-
genc sind das, was die Akteure von den praktischen Titigkeiten wahrnehmen,
die sie vollziehen. Und es gibt Tétigkeiten, die sich aufgrund der erforderlichen
Bewegungsabliufe fiir ein, zwei oder mehr Personen anbieten. Man verglei-
che nur Zihneputzen und Tanzen, Essen und Sprechen, Skat und Doppelkopf,
Quintett- und Fuflballspielen, Theaterspielen und Demonstrieren.

Die Koaktivitit in solchen Praktiken geht aber iiber menschliche Triger
hinaus. Ein FufRballspiel ohne Ball, Tor und Feld wire keines. Und das Geige-
spielen im Orchester wird durch ganz unterschiedliche Haltepunkte gefiihrt:
durch das Instrument mit seinen eingebauten Moglichkeiten und Grenzen,
durch die Noten mit ihren Schriftzeichen, durch den Dirigenten und seinen
Taktstock sowie durch das akustische Feedback der erzeugten Tone, die Abwei-
chungen von Takt und Harmonie, die das Geigen immer wieder neu justieren
lassen. Das Handeln hangelt sich gewissermaflen an Gelindern entlang, es
gelingt als kérperlicher Vollzug, indem es sich auf verschiedene Stiitzpunkte
stiitzt, die es fithren und kontinuieren, darunter das korperliche und kognitive
Gedichtnis, zuhandene Artefakte und Interaktionspartner (Schindler 20ma).
Diese verschiedenen Teilnehmer sind nicht alle gleichermaflen und gleich-
rangig an allen Praktiken beteiligt. Alle Praktiken involvieren den Koérper —
mal unscheinbar (in der kommunikativen Praxis des Sprechens, Lauschens
oder Schreibens), mal spektakulir (im sexuellen oder kimpferischen Agieren).
Aber nicht alle — wenn auch die soziologisch wichtigsten — involvieren Andere
(Interagieren und Kommunizieren). Und nicht alle — wenn auch die meisten

- am 14.02.2026, 21:37:20.

51


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Stefan Hirschauer

— involvieren Artefakte. Sprechen, singen, kiissen oder schwimmen z.B. geht
recht gut ohne.

Wenn das meiste menschliche Handeln zusammen mit Dingen geschieht,
ist die Frage, ob sie selbst >handeln< kénnen, nicht gut gestellt. Bruno Latours
Stilisierung der Dinge als >Aktanten« bleibt noch in einem handlungstheore-
tischen Rahmen: Die Grammatik braucht starke Subjekte, von der Praxis aus
betrachtet sind Dinge blof Partizipanden, die genauso situiert werden miissen
wie die menschlichen Teilnehmer.? (Was sie »von sich aus tung, z.B. rosten und
verfallen, ist nicht so bedeutsam). Umgekehrt kann die Aktivitit der Dinge
aber auch erst dann angemessen gewiirdigt werden, wenn man auf Menschen-
seite die Intentionalitit und Bewusstseinsbegleitung herunterfihrt und ihre
Alleinautorschaft am Handeln durch dessen >Verteilung« zuriicknimmt. Nach
diesen Ziigen fragt sich allerdings, in welcher Sprache man die Koaktivitit von
Artefakten fasst, wenn man nicht metaphorisch sprechen will. Im Umkreis
der Akteur-Netzwerk-Theorie ist man noch stark an einem anspruchsvollen
Handeln orientiert. Dinge sind fiir Latour in der Lage, sich in Situationen hi-
nein zu vermitteln, weil sie mit eigenen Handlungsprogrammen ausgestattet
sind. Jedes Artefakt hat ein Skript und einen Aufforderungscharakter, es kann
»Vorbeikommende packen und sie dazu zwingen, Rollen in seiner Erzihlung
zu spielen« (Latour 2006: 480).

Aufforderungen sind aber Sprechakte, die einen Impuls, einen Handlungs-
anfang implizieren. Plausibler scheint mir ein Reden dariiber, welches Han-
deln die Dinge prifigurieren und disponieren, was sie nahe legen und wozu
sie einladen. Sie tun dies vor allem auf zwei Weisen: Zum einen kénnen sie
Kérperhaltungen, Bewegungen und Verhaltensweisen physisch erméglichen,
erzwingen und inhibieren (so wie eng geschnittene Kleidungsstiicke), weil sie
den Hinden, Fiilen und Sinnen spezifische Widerstinde, Stiitzpunkte und
Ankniipfungsméglichkeiten bieten. Zum anderen legen sie ein Handeln nahe,
weil ihnen wie unserem Verhalten (s. 3.) kommunikative Zeichen eingebaut
sind, zu was sie taugen. Damit steckt in ihnen aber keine >Gebrauchsanwei-
sung«. Die liegt ihnen vielmehr bei und gibt tatsichlich Anweisungen. Die
Dinge machen eher Gebrauchssuggestionen, die zugleich schwicher (weniger
eindeutig) und stirker (nachhaltiger, schlechter ignorierbar) sind als die An-
weisungen. Der Unterschied wird klar, sobald man versucht, eine Koaktivi-
tit mit Artefakten, etwa das Schuhe-Zubinden oder das Cello-Spielen, in Ge-
brauchsanweisungen zu explizieren. Das praktische Wissen ist in einen Nexus
von Kérpern und Dingen eingelassen und kann sich nur in ihrem Zusam-

3 | DerBegriff Partizipanden meint nicht nur den Kreis der durch wechselseitige Wahr-
nehmung situativ Dazugehdrigen (der»participants<), sondern alle Entitaten, die in den
Vollzug einer Praktik involviert sind: auch Tiere und Pflanzen, Kérper und Textdokumen-
te, Artefakte und Settings (Hirschauer 2004: 74).

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

menspiel als Praxis entfalten. Eine Versprachlichung zu einer Gebrauchsan-
weisung, also eine Handlungsanleitung fiir die eigenen Hinde, wire extrem
komplex. Die Beschreibung wiirde die fruchtbare Symbiose des Handelns-
mit-Dingen nur in eine Dichotomie von Handlung und Gebrauchsgegenstand
aufspalten und die >Handlung« als eine humanistische Abstraktion aus dieser
Symbiose erkennbar machen.

Wenn man das, was Menschen tun, weniger humanistisch ambitioniert be-
trachtet, kann man die Koaktivitit von Artefakten also klarer erkennen. Sie bie-
ten Widerstinde, geben Halt, treiben an, verstirken und animieren uns. Man
kann sagen: Die meisten Dinge >handeln< so schwach wie Kleidungsstiicke
»kommunizieren«. Dies hat Grenzen. Dinge kénnen motivieren und reagieren,
aber sie erwarten und erwidern nichts. Zwar sind sie oft angeordnet und ge-
formt, als >wartetenc« sie nur auf einen spezifischen Gebrauch und Menschen
konnen diese unbewegte Form (wie eine Korperhaltung) als Ausdruck einer
Erwartung wahrnehmen, aber enttiuschen kann man Dinge nicht. Lisst man
sie liegen, vermissen sie uns nicht.*

Anders als die Intersubjektivitit, von der die Dinge ausgeschlossen waren,
kann die Interaktivitit also auch den Gebrauch von Dingen einschlieflen. Thre
Berticksichtigung erneuert dabei den schwachen Sinn der Interaktion als
>Wechselwirkung« (Simmel): ein physischer Austausch ohne Reziprozitit. Um-
gekehrt sind die Dinge wichtig, weil sie ihrerseits tiber die Interaktion hinaus-
fiihren (so Latour 2001). Die Grenzen der Mikrosoziologie lagen lange darin,
sich das Handeln nur unter Anwesenden verteilt vorzustellen, also statt in Be-
wusstseinsleistungen nun in Situationen zentriert. Die Verteiltheit des Han-
delns lisst sich aber nicht auf einzelne Situationen begrenzen; unter anderem
die Dinge 6ffnen Interaktionen fiir die Historizit4t und Nachbarschaftlichkeit
von Situationen, fir Intersituativitit (Hirschauer 2015).

3. >DoINGS AND SAYINGS«? INTERAGIEREN ALS ZEIGEN

Bis hierhin habe ich das Handeln noch weitgehend aus der Perspektive des
individuell Handelnden rekonstruiert. Dies legt auch der Begriff der Praktiken
nahe, weil er nicht (wie Parsons) mit dem sozialen Handeln, sondern (wie We-
ber) mit dem individuellen Handeln beginnt, um auch das Handeln mit Din-
gen und mit sich selbst zu beriicksichtigen (Reckwitz 2003: 292). In der Per-

4 | Ich abstrahiere hier von der unterschiedlichen »Intelligenz., die man Artefakten im-
plementieren kann, um ihre Responsivitat zu steigern. Natiirlich kann man Computer so
programmieren, dass sie uns»Vernachldssigung« signalisieren, oder Tamagotchis, dass
sie ohne uns sterben. Wenn sie dann Mitleid oder Trauer ausldsen, ist das soziologisch
ernst zu nehmen. Der Normalfall von Gebrauchsgegensténden ist es nicht.

- am 14.02.2026, 21:37:20.

53


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Stefan Hirschauer

spektive der Mead’schen Tradition ist dieser Zug aber nicht unproblematisch.
Er revidiert die relative Dezentrierung des Handelnden in der Interaktion (er
fokussiert erneut den Akteur) und er wirft die Frage auf, ob man das Handeln
mit Dingen und in Bezug auf das Selbst dem Handeln mit Anderen verlustfrei
gleichstellen kann.

Vor allem zwei Probleme stellen sich. Das erste ist die Frage, wie man die
Sozialitit von Praktiken bestimmt. Praxistheoretisch kann man sagen, dass
alles Handeln sozialen Charakter hat, weil es auf tiberindividuellen, nimlich
kulturellen Voraussetzungen beruht. Man kann sie etwa in den Gepflogenhei-
ten starker Gemeinschaften (wie der Shaker bei Schatzki) oder (wie Bourdieu)
in der sozialisatorischen Prigung durch einen >Habitus< verorten.’ Dann wird
Sozialitdt aber jeweils historisch vorausgesetzt. Die fiir Interaktionen relevante
Sozialitit wird dagegen erst in deren Verlauf erzeugt. Dem eher schwachen Im-
plikationsverhiltnis steht also ein Emergenzverhiltnis gegentiber: Sinnhafte
soziale Phinomene (z.B. soziale Beziehungen) entstehen erst in Interaktionen.®

Das zweite Problem ist die Frage, wie sich das Verhiltnis von Praktiken zu
Diskursen noch bestimmen ldsst, wenn man erstere wieder auf Akteure rezen-
triert. Die folgende praxistheoretische Beschreibung der Sozialitit des Inter-
agierens soll aus diesem Dualismus herausfiithren. Sie richtet sich gegen einen
»scholastischen Rest<in den Praxistheorien, der sich am besten in einer Formel
aufspiiren lisst, die oft zitiert, aber nicht gut durchdacht ist: Schatzkis Rede
vom »nexus of doings and sayings« (2002: 76f.). In einem in der analytischen
Philosophie bekannten Tonfall kénnte man fragen: Ist >doings< und >sayings«

5 | Reckwitz (2003: 288) spricht ganz allgemein von »kollektiven Wissensordnungen,
aus denen Praktiken ihre Sozialitdt bezogen. Nach aller soziologischer Forschung iber
soziale Gebilde jenseits von Tonnies’ Gemeinschaften - Interaktionen, Organisationen,
Netzwerke usw. - fragt sich aber, ob Praktiken noch so starken gemeinschaftlichen
Riickhalt haben kénnen. Nicht zuletzt Reckwitz’ eigene Kritik an den Homogenitats-
unterstellungen im Denken von Multikulturalitat (2008) Idsst daran zweifeln.

6 | DerUnterschied lasstsich an einem gern gewahlten Beispiel fiir eine selbstbezoge-
ne Praktik illustrieren: das Lesen (Reckwitz 2003: 286). Was ist sozial am Lesen? Dass
es eine kollektiv geformte Tatigkeit ist, in der man gelernt hat, den Kdrper still zu hal-
ten, sich innerlich zu sammeln und konzentriert zu annotieren? Oder dass man sich in
eine kommunikative Beziehung mit Abwesenden begibt - durchaus auch in Erwartung,
dem Autor einmal zu begegnen oder gegenliber anderen Abwesenden spéter einmal als
belesen« dazustehen? Offenbar ist die Sozialitdt einsamen Handelns mit Rekurs auf
ihre »Sozialisiertheitczu schwach bestimmt: Es bleibt eine Orientierung am Anderen. Zu
fragen ist eher: Wie sind die Anderen auch als Abwesende in Dingen, in Texten und im
Selbstbezug imaginativ prdsent?

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

zu unterscheiden, nicht so, als unterschieden wir >Obst< und >Apfel<?” Denn
zu den sozialtheoretischen Errungenschaften des 20. Jahrhunderts gehort es,
dass der Dualismus von Tun und Sagen von zwei Seiten tiberbriickt wurde. Auf
der einen Seite stellten die Sprechakttheorien fest, dass AuRerungen Handlun-
gen sind, die tiberdies, so der Grundgedanke von >Performativitit, auch Kor-
pereinsatz verlangen.® Auf der anderen Seite stellten die Mikrosoziologien fest,
dass ein jedes Tun eine stets mitlaufende kommunikative Seite hat, mit der es
anzeigt, was fiir ein Tun es ist. Es ist dieses >Accountings, das es von bloRem
Verhalten unterscheidet.

Dies war auch mit einer Aufwertung der prisentativen Symbolismen
(Susanne Langer) verbunden. Da diese Anzeigen (Goffman 1963 spricht von
»signs given off«) viel schwicher als sprachliche Mitteilungen intentional kon-
trolliert werden, sondern auf einer Zuschreibung von Zeichenhaftigkeit durch
den Rezipienten beruhen,’ ist jedes Verhalten unter Beobachtung sofort an
Sinn gebunden, was es unmoéglich macht, in Anwesenheit Anderer nicht zu
kommunizieren (Luhmann 1987: 561). Im Gegensatz dazu liegt die intellektu-
alistische Verfithrung des Zeichensystems der Sprache gerade darin, dass der
Sprecher und viel mehr noch der Schreiber Kontrolle tiber das Setzen von Zei-
chen ausiibt. Schreiben ist ein Fall hochkontrollierten Zeichengebrauchs. Der
»Akteur« der Handlungstheorie war daher immer auch ein Autor. Der Inter-
aktionismus bricht mit dieser Autorschaft des Handelnden.

Beim Expressiven wird also nicht nur vom Rezipienten bestimmt, was ein
Zeichen bedeutet (z.B. das Wort »Feuer«), sondern schon, was tiberhaupt als
ein Zeichen gilt. Er muss Korperhaltungen, Gesichter und Kleidung slesenc<
kénnen. Und der Handelnde muss wissen, dass schon sein blofles Erscheinen
solche Symbole absondert, dass er gewissermaflen unter einer bestindigen
>Bedeutungsdrohung« handelt. Wer mit Zeichen handelt, handelt mit leicht

7 | InderTatbezeichnet Schatzki die sayings«als eine Unterklasse der»doings«(2002:
72), meint aber etwas mystifizierend, dass der Gebrauch von Wértern »for deep rea-
sons, however, which it is safe to say no one has yet fully fathomed« (2002: 76) doch zu
einer Unterscheidung von diskursiven und nicht-diskursiven Handlungen zwinge - an-
geblich um der Uberschétzung des Diskursiven nach dem linguistic turn vorzubeugen.
Tatsdchlich ist es umgekehrt: Sowohl Schatzkis kategoriale Hervorhebung der»sayings«
als auch seine begriffliche Markierung des»Nicht-Diskursiven«ist linguizistisch.

8 | Siehe zum Sprechen als Bewegung Sudnow (1979).

9 | Das liegt daran, dass diese Zeichen in der Regel nicht Uber die Eindeutigkeit der
»Lautgesten« (Mead) verfiigen. Wéren sie eine Sprache (was sie nichtsind), miisste man
sich statt artikulierter Vokabeln und Buchstaben eher ein Stammeln, Murmeln, Summen
und Lautieren vorstellen (Mead 1991: 81-115), das dem Ohr st&ndig Rhythmen und Me-
lodiefragmente, aber keine Partitur anbietet. Es hat die Sinnvereindeutigung selbst zu
leisten. Daher die Ubiquitdt von »interpretative worke.

- am 14.02.2026, 21:37:20.

55


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Stefan Hirschauer

entflammbarem Material. Im Sich-Verhalten steckt daher eine kommunika-
tive Reserviertheit. Wahrend Handeln fiir Weber und Schiitz motivbewusstes
Verhalten war, ist es fiir Goffman beobachtungsbewusstes (»conscious«) Ver-
halten. Als Darstellen enthilt es eine elementare Aufmerksamkeit fiir Andere:
das Bewusstsein davon, Zuschreibungen aufgrund nicht-gesteuerter Zeichen
ausgesetzt zu sein.

Sagen wir es einmal schematisch: In einer individualistischen Perspektive
auf das Handeln fiihrt der Weg vom Verhalten tiber den subjektiven Sinn und
die Selbststeuerung zum handelnden Akteur. Im interaktionistischen Denkstil
kommt man tiber das kommunikative Anzeigen (den interaktiven Sinn) und
die Verteilung des Handelns zum darstellenden Teilnehmer. Wie kann man auf
dieser Basis die Selbstperpetuierung eines Handelns als kulturelle Praxis ver-
stehen? Offenbar hat man hier eine Innen- und eine Auflenseite dieses Han-
delns zu beriicksichtigen (Reckwitz 2003: 290), man kann auch sagen: eine
selbst-bildende (1) und selbst-darstellende (2) Seite.

(1) Die strukturalistische Tradition in der Praxistheorie hebt hervor, dass
alles Handeln eine selbst- und kérperbildende Seite hat. Es sozialisiert den Kor-
per des Handelnden und dessen Hexis zeigt, was er schon linger getan hat.
Man denke nur an das in Bewegung Setzen des eigenen Korpers, in dem sich
bei hiufiger Wiederholung Gewohnheiten ablagern, die den Gang >in Gang
halten<kénnen. Umgekehrt, von den Praktiken aus betrachtet, verlangen diese
von den Handelnden das Einnehmen bestimmter Haltungen des Korpers, des
Denkens, der Gefiihle — sie bieten >Subjektformen< (Reckwitz 2010: 192) und
stelecaffektive Strukturen«< (Schatzki 2002: 8off.), von denen die Handelnden
einen Grofteil ihrer intentionalen Gerichtetheit beziehen. Mit unserem Han-
deln vollziehen wir also nicht nur soziale Tatsachen (i.S. der Ethnomethodo-
logie), wir bilden zugleich ein je spezifisches Selbst aus. Vor allem Bourdieu
hat die reproduktionstheoretische Pointe dieser Perspektive expliziert. Wenn
Akteure in der Praxis einen Habitus erwerben, so trigt diese tiefe korperliche
Sozialisiertheit umgekehrt auch zur Verstetigung der Praxis bei. Die Prakti-
zierenden erwerben in ihr einen praktischen Sinn, einen Sinn fiir ein Tun,
nimlich die Empfinglichkeit, die Geneigtheit und die Kompetenz, diesem
praktischen Tun gewissermafien handelnd zu erliegen.

(2) Die mikrosoziologische Tradition in der Praxistheorie betont statt der
Spuren, die das Handeln im Handelnden hinterlisst, die Zeichen, die es an sei-
ner Auflenseite erzeugt. Dies beginnt mit der kommunikativ-selbstreferenziel-
len Seite allen Tuns (etwa der schlichten Gerichtetheit des Gehens): Es zeigt
an, was es ist. Nur deshalb sind Praktiken iiberhaupt beobachtbar. Sie haben
keinen dunklen sinnhaften >Untergrund« — etwa in einem kulturellen Unbe-
wussten, sondern eine sinnhafte Oberfldche, die auch von den Praktizierenden
»gelesen< und verstanden werden kann.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

Auf der Basis dieser elementaren Selbstexplikation entfaltet das Handeln
ein stummes Vormachen, eine 6ffentliche Schauseite: Es fithrt seinem Publi-
kum vor Augen, wie etwas geht, es sozialisiert also andere. Dass Lernen aufier-
halb von spezifisch erzieherischen Settings »einfach so« stattfinden kann, liegt
eben daran, dass es >didaktische« Nebeneffekte allen Handelns gibt. >Learning
by doing« beruht auch auf einem bestindigen >teaching by doing« (Schindler
20ub). Darstellungen zeigen, was geht und was nicht geht, und sie machen
vor, wie es geht (ohne dass der Lernerfolg damit schon garantiert wire). Thre
Zeichenhaftigkeit erlaubt es einzusteigen, mitzuspielen, fortzufahren.

Gilbert Ryle rekurrierte fiir den unmittelbaren Zusammenhang des Vor-
machens und Nachmachens (also des Weitermachens) neben dem Sprechen
auf den Fall des kompetenten Gehens und verkniipfte dabei das Thema der
Selbststeuerung des Handelns zwanglos mit dem der Rezeptionssteuerung
Anderer. Ein Bergsteiger, so Ryle, achtet beim Gehen auf das, was er tut, er
ist auf Unfille vorbereitet, spart seine Krifte, er priift und versucht, er geht
mit Verstand. »Er ist gleichzeitig damit beschiftigt zu gehen und sich das Ge-
hen unter Bedingungen dieser Art beizubringen« (1969: 50). Diese Selbstbe-
fihigung macht aber beim Handelnden nicht halt. Auch der Betrachter lernt
im Verlauf seiner Tétigkeit. »Handeln und Verstehen sind grob gesagt blof3
verschiedene Ausiitbungen desselben Handwerks... Der Urheber fiithrt an, der
Zuschauer folgt, aber ihr Weg ist der gleiche« (ebd.: 68). Man braucht dafiir,
so Ryle, keine geheimnisvolle (rintersubjektive<) Sympathie zwischen Seelen.
Er legt nahe, das Handeln als ein interaktives Anfithren und Folgen in einer
geteilten Praxis zu begreifen. Wir folgen nicht nur mit den Fiilen den Wegen
und mit den Hinden den Bedienelementen (also den materiellen Partizipan-
den), wir folgen auch mit den Augen den Bewegungen und abgesonderten vi-
suellen Zeichen eines Handelnden.

Es gibt eben nicht nur das der Praxis implizit eingekorperte Wissen (das
Koénnen), es gibt auch ein durch sie implizit gezeigtes Wissen in einer ganz alltig-
lichen Wissensvermittlung, ein performed knowledge (Hirschauer 2008). Wenn
man das Handeln als Praxis verstehen will, muss man sich daher nicht nur auf
eine Absenkung seines Aktivititsniveaus einstellen (s.o.), man muss auch das
Explizititsniveau seiner kommunikativen Seite herunterfahren. Dann zeigen
sich anstelle des Dualismus von doings und sayings unterschiedliche Grade
der Artikuliertheit, ein Kontinuum der Explizitdt (Hirschauer 2011). Natiirlich
hat der stumme Kérper als Kommunikationsmedium eine Formulierungs-
schwiche, aber sowohl beim Zeigen als auch beim Sagen gibt es niedere und
elaborierte Formen, die etwas mehr oder weniger klar in Worte fassen oder zur

10 | Ich vereinfache die kommunikative Seite des Tuns hier auf Visualitat. Natirlich
gibt es auch taktile Zeichen (etwa beim Kiissen oder Tanzen) und die Akzentfarbung des
Sprechens lauschen wir einander ab.

- am 14.02.2026, 21:37:20.

57


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Stefan Hirschauer

Anschauung bringen: vom vieldeutigen Schweigen iiber das Gestammel und
die informelle miindliche Rede bis zum formulierten Satz und erstarrten Dis-
kurs; oder vom stillen Verharren iiber die gerichtete Bewegung und die Geste,
bis zur padagogischen Demonstration und grafischen Darstellung.

Vieles von dem, was wir Handeln nennen, ist also visuelles Kommunizie-
ren. Es verlangt vom Koérper nicht die Stimme, sondern den beobachtungs-
bewussten Einsatz von Bewegungen, Gesten, Fingern, Augen und Kleidungs-
stiicken. Schatzkis schiefer Dualismus von doings und sayings lasst sich damit
zum einen in eine Unterscheidung von Kommunikationsmodi tiberfithren (so
schon Goffman 1963), zum anderen in die Unterscheidung unterschiedlich
akzentuierter empirischer Formen des Handelns, in denen das Kommunizie-
ren oder das (individuelle und kooperative) Agieren und Hantieren im Vorder-
grund stehen (siehe 1.).

Der Gegensatz verschwindet damit aber nicht vollstindig. Er wiederholt
sich auf einer anderen analytischen Ebene in der historischen Kultursoziologie
als Gegensatz von Praktiken und Diskursen (Reckwitz 2010) mit einer dhn-
lichen Ambivalenz wie bei Schatzki: Soll man Diskurse als »Spezialform von
Praktiken« (als Praktiken der Reprisentation) auffassen (Reckwitz 2o010: 191)
oder »produzieren« sie die Wissensordnungen, die in der Praxis zum Einsatz
kommen (ebd.: 193)? Die Bedeutung der prisentativen Seite allen Tuns macht
es m.E. leichter, beides aufeinander zu beziehen. Vier Vorschlige hierzu:
1. Im Vordergrund der Differenz von Diskursen und Praktiken steht nicht das
Zeichensystem (verbal/visuell), sondern der materielle Triger der Kommuni-
kation — ob es sich um den Kérper als primires Medium der Reprisentation
handelt oder um von ihm entkoppelte Medien. Aus der Perspektive der Dis-
kurse sind Praktiken das unentwegte Gebrabbel der Koérper. Menschliches
Verhalten ist eben jene Form kultureller Selbstreprisentation, die sich durch
Korper artikuliert — und nicht durch Texte oder Bilder (Hirschauer 2008).
2. Diskurse sind m.E. genauso wenig Praktiken wie Verkehrs-, Waren- und
Geldstrome es sind. Es sind Stréme hochartikulierter (professionalisierter,
arbeitsteilig erzeugter) Sprach- und Bildkommunikation. Sie bieten der Praxis
— dem menschlichen Handeln und Verhalten — eine semantische Infrastruk-
tur, so wie ihr Stadtlandschaften und Technologien materielle Infrastrukturen
bieten. Diskurse limitieren das Sagbare und Denkbare, Artefakte das Machba-
re. 3. Diskurse sind (wie Interaktionen oder historische Gepflogenheiten) Sinn-
quellen von eigenem Gewicht, aber sie bleiben auf zwei Weisen von Praktiken
abhingig. Zum einen entstehen sie in einer Klasse von Praktiken, die ebenso
spezifisch ist wie die der Herstellung technischer Artefakte: im Schreiben, Le-
sen, Zitieren, Fotografieren, Filmen und der medialen Distribution diskursiver
Produkte. Zum anderen bleibt auch die Zirkulation ihrer Zeichen angewie-
sen auf eine praktische Vollzugs- und Anschlusstitigkeit. Die Praktiken als
verkorperte Kulturtechniken (Reckwitz 2010: 188) vermitteln also zwischen der

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

materiellen Kultur und den Symbolsystemen. 4. Die Produktion von Diskur-
sen ist die vorrangige Praxis von Experten, es ist unser scholastisches Metier.
Insofern tritt die diskurstheoretische Uberschitzung der Wirksamkeit von
Diskursen auf die Praxis die Nachfolge der Uberschitzung des Autors in den
Handlungstheorien an.

4. Die INDIVIDUEN DER PRAXIS:
TATIGKEITEN — HANDLUNGEN — PRAKTIKEN

Bis hierhin habe ich ohne weitere Differenzierung von Praxis und Praktiken
gesprochen. Vor dem Hintergrund der kommunikativen Seite des Interagie-
rens sei nun ein Vorschlag fiir einen differenzierteren Gebrauch der beiden
Begriffe gemacht. Die Praxis — das Verhalten und Handeln — besteht nicht ein-
fach aus diskreten Entititen, sondern aus einem Verhaltensstrom (i.S. Meads).
Innerhalb seiner werden zu bestimmten Anlissen aber singulire Entititen
hergestellt, die >Individuen< der Praxis gewissermaflen. Es scheint mir sinn-
voll, drei zu unterscheiden, und zwar methodologisch, nimlich anhand der Fra-
ge, woher sie ihre sinnhafte Einheit beziehen. Eine Titigkeit bezieht sie aus der
Praxis selbst, eine Handlung von den Teilnehmern, eine Praktik von Beobach-
tern. Tdtigkeiten, Handlungen und Praktiken sind drei Reprisentationsformen
menschlichen Verhaltens, die sich nach den Quellen und dem Niveau ihrer
Sinnbestimmtheit unterscheiden lassen.

1. Tatigkeiten markieren sich in ihrem Vollzug selbst als bestimmte Aktivi-
titen. Dies geschieht a) durch die implizite Selbstanzeige allen Verhaltens als
Aktivitit eines bestimmten Typs, die die Ethnomethodologie >accountability«
nannte. Das Verhalten beansprucht eine erkennbare sinnhafte Individualitit.
(»Was machst du da?« — »Sieh dochl«); b) geschieht es durch die implizite Sinn-
zuschreibung an Verhaltensziige durch die Reaktion von Interaktionspartnern,
die im Gefolge Meads als deren >objektiver Sinn« charakterisiert wurde.

2. Handlungen sind Verhaltenseinheiten, die durch die handelnden oder
beobachtenden Teilnehmer einem Akteur als Sinnstiftungszentrum zuge-
schrieben werden. Es sind also a) Selbstdeutungen des Sichverhaltenden, typi-
scherweise in Befragungssituationen (etwa in Beichtstithlen, Verhéren oder
sozialwissenschaftlichen Interviews), wo sie als Post-hoc Rationalisierungen
in bestimmten Motivvokabularen (C.W. Mills) verbalisiert werden — gewis-
sermafien die sprachliche Schauseite des Tuns. Handlungen kommen dabei
durch die Vereinnahmung eines Verhaltens durch einen Urheberschaft rekla-
mierenden Sprecher zustande. b) Verhaltensweisen konnen aber auch durch
Zuschreibung dieser Autorschaft durch andere zu Handlungen erklirt werden
(Joas 1992: 224). Diese Zuschreibenden kénnen Teilnehmer sein, aber auch
interpretierende Beobachter (Juristen, Psychoanalytiker, Historiker und ana-

- am 14.02.2026, 21:37:20.

59


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Stefan Hirschauer

lytische Philosophen), die das Verhalten als hoherstufige Handlung in kom-
plexere Sinnbeziige einordnen, etwa als Ausdruck einer Personlichkeit, Folge
schicksalhafter Umstinde oder Ausléser ganzer Ereignisketten. Die Intention
des Handelnden behilt aber auch in der handlungstheoretischen Beobachtung
eine fundierende Stellung, weil sie das Problem der klassifikatorischen Belie-
bigkeit 16sen muss, das der Beobachter von AuRerungen hat (vgl. Habermas
1995: 290; Schatzki 2002: 706). Die Interaktionsteilnehmer 16sen es dagegen
(wie die Konversationsanalyse zeigte) bestindig durch ihre Anschlussiufle-
rungen (s.o. 1b).

Sinnhaftigkeit wird in diesen vier Darstellungsformen also durch Selbst-
anzeigen im Verhalten als X (1a), durch Bedeutungszuweisung im Interaktions-
kontext, also durch das Auffassen und Behandeln von etwas als X (1b), durch
nachtrigliche verbale Selbstauskunft (2a) oder durch analytische Fremddeu-
tung (2b) hergestellt. Zwischen 1 und 2 wechselt in der Regel das Kommuni-
kationsmedium: Wihrend die praktische Selbst- und Fremddarstellung eines
Verhaltens typischerweise als ein in das Tun eingelassenes implizites Zeigen
vollzogen wird, sind Selbstauskunft und Fremddeutung sprachliche Leistun-
gen.

3. Praktiken dagegen lassen sich identifizieren, wenn man das Handeln
als Kulturtechnik betrachtet. Thre Typisierung zu einem >Individuumc< kann
nur ein Beobachter leisten.” Praktiken sind also (wie hoherstufige Handlun-
gen oder auch Diskurse) ein Beobachterschema, und zwar eines, das formale
Muster, eben ways of doing, identifiziert. Die Beobachter stiitzen sich dabei
zunichst auf eine rudimentire Individuierung durch Tatigkeitsworte der All-
tagssprache (»laufenc, »rechnen«), dariiber hinaus aber auch auf Ahnlichkei-
ten eines Tuns an anderen Orten und zu anderen Zeiten, die den Horizont der
Praktizierenden — ihr situatives Erleben und explizites Wissen — iibersteigen
konnen. Kulturwissenschaftliche Beobachter kénnen etwa zu sehen beanspru-
chen und zu zeigen versuchen, dass ein Verhaltensmuster hybride geografi-
sche und historische Herkiinfte hat (Reckwitz 2010: 201).

Die Perspektivierung des Verhaltens durch >Praktiken< besteht darin, der
Titigkeit als >kind of doing« und der Handlung als »personalized doing« einen
kulturell vermittelten >way of doing« zur Seite zu stellen. In der menschlichen
Praxis sind Titigkeit, Handlung und Praktik verschiedene Arten von >Indi-
viduen<. Dabei ist das Konzept der Praktik etwas flexibler darin, zwischen
>Mikro< und >Makro« zu >zoomen<. Wihrend eine Titigkeit zwar gréber oder
feiner typisiert werden kann (reden — vortragen — predigen), aber immer zeit-
lich limitiert bleibt, und eine Handlung zwar bei Betrachtung ihrer Spitfol-

11 | Diese Alteritét der Deutung findet sich schon im deutschen Sprachgebrauch: Was
vor Ort »géngige Praxis« ist, ist fiir den fremden Hinzukommenden oft eine »seltsame
Praktik« (etwa sexueller oder 6konomischer Art).

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

gen in ihrer Reichweite ausgedehnt, aber immer an einen Akteur gebunden
bleibt, kann eine Praktik sowohl eine Verhaltensnuance bezeichnen (die lokal
gepflegte Technik der Hangschrigfahrt) als auch eine Kérpertechnik der Fort-
bewegung (das Skifahren) oder einen ganzen Komplex sportlicher Mobilitit
(den Skisport, inklusive Lehrbetrieb, Produktion und Lifttechnik). Der >Zoomc«
kann also je nach Fragestellung verindert werden.

5. NACHFOLGER DES AKTEURS: TEILNEHMER ODER SUBJEKTE?

Eine weitere offene Frage in der Praxistheorie ist, wer da eine Titigkeit austibt
und darstellt, eine Handlung vollzieht und deutet, eine Praktik praktiziert —
die Frage nach dem menschlichen Subjekt des Handelns. Kontrovers schei-
nen mir zwei konkurrierende Formen seiner Dezentrierung. Auf der einen
Seite findet sich der Strukturalismus mit seiner »resoluten Dezentrierung«
(Reckwitz 2010: 185) des Subjektes. Der alte Autor seiner Handlungen wird als
»subjektumc« enttarnt und in seinen Subjektivierungsprozessen rekonstruiert.
Exemplarisch fiir diesen Denkstil ist Pierre Bourdieu. Seine Vorstellung von
Praktiken als kulturelle Verhaltensprogramme evoziert eine Freud’sche Denk-
figur: Nicht ich, sondern etwas Anderes handelt ohne Bewusstseinssteuerung
in mir und aus mir heraus und mit mir als >Agenten<. Der Habitus fiel bei
Bourdieu so zwingend und maichtig aus, weil er ein in seinen Augen iiberstar-
kes Subjekt brechen musste. Dies trifft auch auf den heroischen Entscheider
bei Rational Choice oder auf das transzendentale Subjekt der klassischen Phi-
nomenologie zu, nicht aber auf den von Interaktionen an den Rand gedring-
ten >Teilnehmer<!'? Bourdieu erhielt sich dagegen im alten Koordinatensystem
von Handlung und Struktur einen starken Akteur als intellektuellen Bezugs-
punkt. Seine Unterscheidung von inkorporierter und objektivierter Sozialitit
blieb auf das Subjekt zentriert, da sich die gemeinten Phinomene im Akteur
oder auflerhalb seiner befinden, nicht aber zwischen >Teilnehmern< bzw. ihren
Aktivitaten.

Sein Anliegen war es, zu betonen, dass sich Akteure nicht voraussetzungs-
los begegnen, da sie immer schon eine Sozialitit in sich tragen, die sie zur

12 | Dasgilt fiirdas>membercder Ethnomethodologie und auch fiir Goffman, derin der
Rahmenanalyse das Subjekt ganz zu einer situationsrelativen »Formel« aufloste. Ver-
glichen damit hallt im poststrukturalistischen Begriff des Subjektes die Uberméchtig-
keit seiner cartesianischen, existenzialistischen und rationalistischen Heroisierungen
immer noch nach. Der Begriff impliziert eine gewisse Hysterie: Das»Subjekt«ist zugleich
heroisierter Autor und beherrschtes subjectum. Entspannter fiir das Gemeinte scheinen
mir Begriffe wie Selbstformierung oder Selbstbildung (vgl. Alkemeyer/Buschmann in
diesem Band).

- am 14.02.2026, 21:37:20.

61


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Stefan Hirschauer

Teilnahme an Praxis befihigt. Diese Kritik richtete auch Goffman (1983) gegen
den Symbolischen Interaktionismus. Bourdieu ging aber von den Handlun-
gen, d.h. der punktualen verbalen Selbstauskunft des Akteurs nicht in die
Flache seiner kontinuierlichen Zeigeaktivitit, sondern in die Tiefe seines >kul-
turellen Unbewusstens, in dem der soziologische Beobachter dann seine Deu-
tungshoheit ausbreitete. Die Mikrosoziologie nach Alfred Schiitz wandte sich
dagegen von den Selbstdeutungen der Leute (deren angebliche Ubernahme
Bourdieu ihr nachsagte) zur kommunikativen Seite ihres korperlichen Tuns.
Diese ist auf ganz unangestrengte Weise immer schon sozial und liegt offen
zutage, ohne Notwendigkeit (und ohne Lizenz) zu einer theoretischen Speku-
lation iiber einen >hinter« ihr liegenden Habitus. Dabei kam es zu einer sanf-
teren (aber nachhaltigen) Dezentrierung des Subjekts als in seiner Konfron-
tation und Brechung: nimlich zu einer Vorstellung verteilten Handelns. Thr
besterforschter Fall sind verbale Interaktionen. Die Gesprichsforschung zeigte
z.B. die Dialogizitit des Monologs, der durch Zuhérersignale getragen wird,
oder den Sprecherwechsel, der Redeziige distribuiert. Das >Turntaking« ist ein
exemplarischer Mechanismus der Umverteilung des Handelns.

Man kann daher zwei Arten >verteilten< Handelns unterscheiden: Eine
Interaktion ist ein Handeln, das mit Anwesenden geteilt wird und sich nur ver-
mittels des Sprecherwechsels in individuelle >Ziige< aufspalten ldsst, eine Prak-
tik ist eine Art des Handelns, die mit vielen Abwesenden geteilt wird. Dar{iber
hinaus unterscheidet sich die Intensitit des Teilens: Interaktionsziige sind un-
vollstindige Bestandteile einer gemeinsamen Titigkeit, unmittelbare Beitrige
zu einer »joint action«. In Gesprichen, Kooperationen, organisierter Arbeitstei-
lung geht das eine nicht ohne das andere. Die Sozialitit von Praktiken ist ver-
glichen damit schwicher. Ihre Teilnehmer machen etwas auf dhnliche Weise.
Dabei ist es verbindend, wenn sie sich dadurch als Mitglieder einer sozialen
Einheit erkennen konnen (z.B. einer Dialektgemeinschaft, eines Milieus oder
einer soziologischen Schule). Aber oft erkennen sie das eben nicht selbst, son-
dern nur ein Fremder, der dazu kommt und die Gemeinsamkeit expliziert.

Teilnehmer und Subjekte sind zwei recht verschiedene Nachfolger des
Akteurs: Der Teilnehmer von Interaktionen ist der konsequent in Beziehun-
gen gedachte Akteur. Er ist Element einer Sprecher-Hérer- oder Darsteller-Zu-
schauer-Relation. Er hat immer schon diese Koakteure. Das >Subjekt« ist eine
vergleichsweise solipsistische Entitit, die auf der einen Seite immer noch
primir in einem exklusiven Selbstbezug gedacht, auf der anderen als Objekt
anonymer gesellschaftlicher Krifte vorgestellt wird. Die >Subjektivierung« be-
gegnet dem allzu starken Akteur in der Logik der alten Entgegensetzung von
Individuum und Gesellschaft. Mit >Selbstbildung<« kann man dagegen (wie
oben gesagt) bezeichnen, dass jedes Handeln auch den Handelnden formt (so
wie es ihn und sich kontinuierlich Anderen darstellt). Wenn Praktiken Formen
des Handelns sind, entsprechen ihnen Formen des Selbst. Man schliipft in

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

sie hinein und kommt — mehr noch als beim Einnehmen von Rollen — ver-
indert aus ihnen heraus. Bourdieu meinte aber mehr als diesen kontinuier-
lichen psycho-physischen Umbau des Handelnden in seiner eigenen Praxis.
Sein Modell der Subjektivierung ist die habituelle Einschleifung, eine massive
Sozialisiertheit mit Haut und Haar, die die Gegenwirtigkeit des Tuns in sei-
ner in ihm verborgenen Geschichte versenkt. Wenn man die Historizitit der
Praxis, ihre >Fernsteuerungs, so iiberzieht, dann gewinnt man nicht mehr nur
praxeologische Beschreibungen der kontinuierlichen Formung des Handeln-
den im Handeln, man kommt zu einer praxistheoretischen >Subjektivierung<
von Teilnehmern, die den >oversocialized man« des Strukturfunktionalismus
nur durch einen >overculturalized manc ersetzt.

6. PRAKTIKEN UND SOZIALE DIFFERENZIERUNG

Eine letzte Baustelle der Praxistheorien betrifft das Verhiltnis der Praxis zur
sozialen Differenzierung in jene Gebilde wie sie unter dem Titel sMikro/Ma-
kro< untersucht worden sind, z.B. Interaktionen, Gruppen, Netzwerke oder
Organisationen. In welchem Verhiltnis steht das Handeln jeweils zu diesen
Einheiten und zu den Praktiken? Klar scheint mir, dass Praktiken nicht die
»kleinste Einheit« des Sozialen« (Reckwitz 2003: 290) sind. Das Konzept soll
ja zeit- und raumiibergreifende Handlungsmuster bezeichnen, an denen viele
teilnehmen, und es bietet, wie gesagt, groflere Chancen des >Zoomens« als der
Begriff der Handlung.

Nehmen wir als Beispiel eine Praxis, die zu denen gehért, mit denen Per-
sonen hergestellt werden: das Griiflen — eine je spezifische Kombination von
Blicken, Berithrungen und Worten, mit denen man sich in Begegnungen
Aufmerksambkeit schenkt. Man kann einen Gruf als Teil unterschiedlicher
sozialer Einheiten betrachten. 1. Man kann ihn als Teil grofRerer Handlungs-
einheiten sehen: Die schiichtern gehobene Hand mag dem Handelnden einen
ersten Kontaktversuch zu einer begehrten Person bedeutet haben — und diese
Intention wire konstitutiv fiir die Handlung (Habermas 1995: 290). Tatsich-
lich hat der Gruf (den die Begehrte iibersah) aber die schon wache Eifersucht
ihres Begleiters erregt und eine Beziehung in die Krise gestiirzt, an deren Be-
stand eine Familie und ein Unternehmen hingen. Eine einfache Handlung
kann eben immer auch komplexe andere vollziehen, die sich auf die beabsich-
tigte auftiirmen (Schatzki 2002: 72f.). 2. Als Praktik ist der Gruf als eine Art
und Weise des GriiRens zu qualifizieren, die mit Milieus, Generationen, Ge-
schlechtsklassen usw. variiert: >Man macht es< unter britischen Minnern der
Arbeiterklasse anders als unter franzésischen Damen der Oberschicht, und
man muss wissen, wie es geht — wie lissig, wie verbindlich, wie distanziert,
wie kérperlich usw. 3. Als Teil einer Interaktion ist ein Gruf als Eréffnungszug

- am 14.02.2026, 21:37:20.

63


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Stefan Hirschauer

die Hilfte einer Paarsequenz (Grufl — Gegengruf), in der er adressatenspezi-
fisch gedufert wird (Schulterklopfen fiir ihn, Umarmung fiir sie) und einen
Zugzwang setzt: eine Erwiderungserwartung, der kaum zu widerstehen ist.
Zugleich kann das kontaktfreudige Handheben durch die Reaktion aber auch
als eine Aufdringlichkeit behandelt werden, genauso wie das rikelnde Recken
des Arms als >Grufl<, obwohl es gar nicht so intendiert war, sich aber retro-
spektiv bei entsprechend humorvollem Sinn fiir Missverstindnisse so nutzen
lieRR. 4. Als Teil einer sozialen Beziehung ist der Gruf ein wichtiges rituelles
Schaltelement in einer Interaktionskette (i.S. von Randall Collins), mit der
Ankniipfungen an vergangene Begegnungen hergestellt und Versprechen auf
Fortsetzung gemacht werden. Das Wie des Griifsens qualifiziert die Beziehung
als >Beziehungszeichen< und die Grufiverweigerung markiert den Krisenfall
des »Schneidens«< von Bekannten. 5. Als Teil eines Netzwerkes ist ein Gruf eine
kommunikative Schaltstelle, von der aus sich ein Absender einem abwesenden
Empfinger in Erinnerung bringt, indem er etwas »ausrichtet< und iiber einen
Mittelsmann weiterleitet. Dem Gegriiflten mag sich bei Uberbringung vor al-
lem das soziale Kapital der Mittelsperson erschlielen. 6. Als Teil einer Organi-
sationsroutine kann der >zuvorkommende« Grufl gegeniiber dem Vorgesetzten
durch sein Timing ein Tribut an einen Statushdheren sein, also die Hierarchie
der Organisation vollziehen — dann wird er nicht ausgerichtet, sondern entrich-
tet. Er kann gegentiber Statusgleichen eine Auszeit der Informalitit markieren
(»Mahlzeitl«) und er kann durch seine Form auch die Art der Organisation
qualifizieren und reproduzieren (etwa eine Armee oder eine Schule).

Jedes Handeln ist nicht nur Exemplar einer historisch gewachsenen und
lokal gepflegten oder importierten Praktik, es ist immer auch Beitrag zu ver-
schiedenen sozialen Entititen, deren Eigendynamik die Handelnden zum Teil
sehr unmittelbar spiiren kénnen und die ihr Handeln je spezifisch dezentrie-
ren. Diese Einheiten lassen sich nicht auf >communities of practice« reduzie-
ren. Und sie sind von unterschiedlicher Art: Handlungstheoretisch gehort eine
Handlung einfach zu hoherstufigen Handlungen (Schatzki unterscheidet etwa
doings, actions, tasks und projects), die jemand zu einem Zeitpunkt gleichzei-
tig vollzieht. Differenzierungstheoretisch ist sie ein Beitrag zu diversen sozia-
len Prozessen auf unterschiedlichen Emergenzniveaus.

Die Mikro/Makro-Unterscheidung und Bourdieus Ansatz reagierten beide
auf die Unterscheidung von Handlung und Struktur, die ein Nachfolger des
Gegensatzes von Individuum und Gesellschaft in der Vorzeit der Soziologie
war (Barnes 2001). Der Habitus synthetisierte den Dualismus zu einem mas-
siv >strukturierten Handelns, die Mikro/Makro-Unterscheidung ficherte ihn
dagegen in eine Differenzierung von sozialen Bausteinen nach ihrer Grofen-
ordnung auf, in die die Handelnden je unterschiedlich eingetragen wurden:
als Anhingsel sozialer Situationen, als Triger sozialer Rollen, als Beitriger zu
Handlungsketten, als >Enden« sozialer Beziehungen, als Mitglieder von Grup-

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

pen und Organisationen, als Kreuzungspunkt sozialer Kreise und Knoten-
punkt von Netzwerken. Fiir Bourdieu ist das, was eine Handlung iibersteigt,
die Historizitit, die ihr kausal >zugrunde liegts, fiir den Denkstil >verteilten
Handelns<sind es die Verkettungen, in denen sie sich ereignet und die sie aus-
16st, was sie also fortsetzt und zu was sie beitrigt.

Die Grundziige der Praxistheorien wurden in der Soziologie also im Hori-
zont von Handlungs-Struktur-Theorien formuliert, die insbesondere Bourdieu
zu Uiberwinden versuchte, aber dabei ihr Kernproblem erbte — das Verhiltnis
von sozialer Reproduktion (Repetivitit) und Wandel. Die Losung dieses Prob-
lems wird mit der Beriicksichtigung der Pluralitit sozialer Gebilde leichter. In
der Uberschneidung aller sozialen Entititen (Individuen, Interaktionen, Be-
ziehungen, Gruppen, Netzwerke, Organisationen etc.) gibt es jene Mismatches,
die man etwa fiir Kulturkontakt und gesellschaftliche Differenzierung fest-
stellen kann (Reckwitz 2010: 194; Hillebrandt 2009: 76f.), dessen elementars-
ter Fall aber die Begegnung zweier verschieden sozialisierter Teilnehmer in
Interaktionen ist. Der Denkstil sozialer Differenzierung von Gebilden nach
Grofsenordnung hat einen spezifischen Vorteil gegeniiber der Konfrontation
der starken Selbststeuerung des Akteurs in Handlungstheorien mit seiner
Fernsteuerung bei Bourdieu, ndmlich die Idee der >losen Kopplung« (Goffman
1983) der Gebilde, ein freies Zusammenspiel, in dem die Unbestimmtheit des
Sozialen besser erhalten bleibt als in einer Kausalerklirung. Es ist nicht nétig,
den Akteur durch seine >Subjektivierung« zu brechen, es reicht, ihn zu zer-
streuen.

Ziehen wir ein kurzes Fazit. Die Praxistheorie ist ein in Entwicklung be-
findliches »Vokabular« (Reckwitz 2003: 284). Dabei flieen Sprechgewohn-
heiten tiber Soziales aus unterschiedlichen Theorietraditionen zusammen.
Auch wenn sie sich nicht immer trennscharf einzelnen Ansitzen zuordnen
lassen, so ist die in diesem Aufsatz vorgenommene Differenzierung vielleicht
hilfreich:

Fokussierte Ver- | Sinnquellen Menschliche Formierung
haltenseinheiten Partizipanden der Partizipanden
Titigkeiten interaktiver Sinn | Teilnehmer Handlungsverteilung
Handlungen subjektiver Sinn | Akteure Selbststeuerung
Praktiken kollektiver Sinn | Subjekte Subjektivierung

Sprechgewohnheiten in Theorien des Handelns

Problematisch an Praktiken als >Typ der Handlungserklarung:« ist der im Kol-
lektivismus der >Wissensordnungen«< nachhallende Individualismus des Ak-
teurs. Es ist richtig, das Hantieren mit Dingen und das selbstbezogene Han-
deln zu berticksichtigen, aber es scheint mir unangemessen, es gleichrangig

- am 14.02.2026, 21:37:20.

65


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Stefan Hirschauer

neben das Interagieren und Kommunizieren mit Anderen zu stellen. Aufler-
dem revidiert es jene genuin soziologischen Dezentrierungen des Subjekts,
die es als Teilnehmer an Interaktionen und langwelligeren sozialen Prozessen
charakterisierten. Deshalb habe ich versucht, das Denken von Praxis wieder
stirker an mikrosoziologische Grundbegrifte anzuschliefen. Denn was die
empirische Praxisforschung vorfindet, sind nicht >subjektivierte« Handelnde,
sondern Teilnehmer an sozialen Prozessen von variabler Dauer und Ausdeh-
nung.

LITERATUR

Barnes, Barry (2001): »The Macro/Micro Problem and the Problem of Structu-
re and Agency, in: George Ritzer/Barry Smart (Hg.), Handbook of Social
Theory, London, S. 339-351.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.

Goffman, Erving (1963): Behavior in Public Places. Notes on the Social Organi-
zation of Gatherings, New York.

Goftman, Erving (1983): »The Interaction Order«, in: American Sociological
Review 48, S. 1-17.

Habermas, Jiirgen (1995): »Handlungen, Operatinen, kérperliche Bewegun-
gen, in: ders., Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunika-
tiven Handelns, Frankfurt a.M., S. 273-306.

Hillebrandt, Frank (2009): Praktiken des Tauschens. Zur Soziologie symboli-
scher Formen der Reziprozitit, Wiesbaden.

Hirschauer, Stefan (2004): »Praktiken und ihre Kérper. Uber materielle Par-
tizipanden des Tuns, in: Karl H. Hérning/Julia Reuter (Hg.), Doing Cul-
ture. Zum Begriff der Praxis in der gegenwirtigen soziologischen Theorie,
Bielefeld, S. 73-91.

Hirschauer, Stefan (2008): »Korper macht Wissen. Fiir eine Somatisierung des
Wissensbegriffs«, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesell-
schaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir
Soziologie in Kassel, Bd. II., Frankfurt a.M., S. 974-984.

Hirschauer, Stefan (2011): »Sei ein Mann! Implizites Zeigen und praktisches
Wissen, in: Robert Schmidt/Wiebke-Marie Stock/Jérg Volbers (Hg.), Zei-
gen. Dimensionen einer Grundtitigkeit, Weilerswist, S. 89-104.

Hirschauer, Stefan (2015): »Intersituativitit. Teleinteraktionen und Koaktivi-
tit jenseits von Mikro und Makro«, in: Bettina Heintz/Hartmann Tyrell
(Hg.), Interaktion — Organisation — Gesellschaft revisited. Anwendungen,
Erweiterungen, Alternativen. Sonderband der Zeitschrift fiir Soziologie,
Stuttgart, S.109-133.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verhalten, Handeln, Interagieren

Joas, Hans (1992): Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M.

Jullien, Francois (1999): Uber die Wirksamkeit, Berlin.

Latour, Bruno (2001): »Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Inter-
objektivitit«, in: Berliner Journal fiir Soziologie 11, S. 237-252.

Latour, Bruno (2006): »Uber technische Vermittlung: Philosophie, Soziologie
und Genealogie«, in: Andrea Belliger/David Krieger (Hg.), ANThologie,
Bielefeld, S. 483-528.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theo-
rie, Frankfurt a.M.

Mead, George Herbert (1932/2002): »The objective reality of perspectives, in:
ders., The Philosophy of the Present, New York.

Mead, George Herbert (1991): Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht
des Sozialbehaviorismus, Frankfurt a.M.

Parsons (1937/1968): The Structure of Social Action, New York.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (4),
S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Multikulturalismustheorien und der Kulturbe-
griff. Vom Homogenititsmodell zum Modell kultureller Interferenzen,
in: ders.: Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld,
S. 69-93.

Reckwitz, Andreas (2010): »Auf dem Weg zu einer kultursoziologischen Analy-
tik zwischen Praxeologie und Poststrukturalismus«, in: Monika Wohlrab-
Sahr (Hg.), Kultursoziologie. Paradigmen — Methoden — Fragestellungen,
Wiesbaden, S. 179-205.

Ryle, Gilbert (1949/1969): Der Begrift des Geistes, Stuttgart.

Schatzki, Theodore R. (2002): The site of the social: A philosophical account of
the constitution of social life and change, University Park.

Schindler, Larissa (2o11a): Kampffertigkeit. Eine Soziologie praktischen Wis-
sens, Stuttgart.

Schindler, Larissa (2011b): »Teaching by doing: Zur kérperlichen Vermittlung
von Wissen, in: Michael Meuser/Reiner Keller (Hg.), Kérperwissen. Uber
die Renaissance des Korperlichen, Wiesbaden, S. 335-350.

Sudnow, David (1979): Talk’s Body. A Mediation between two key boards, New
York.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrifl der verstehenden
Soziologie, Tiibingen.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839424049-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

