
1. Kontexte und Bezugspunkte

1.1 Das Türkenbild in der deutschen Literatur

Wenn wir fast immer über Gastar-

beiter ohne Gastarbeiterbeteiligung

gesendetes Wort, geliefertes Bild, ge-

schriebenen Text sehen, dann haben

wir zu Recht zu fragen, WER sagt

WAS? (Şinasi Dikmen)1

Was weiß man in Deutschland – oder im Westen generell – über die türkische Kultur

und speziell über türkischeTheatertraditionen? Es scheint mitunter, als besäße die Tür-

kei überhaupt keine Theatergeschichte, als existierten keine bedeutenden türkischen

Kulturtraditionen jenseits einiger inderBRD ›repräsentativer‹ und inderVergangenheit

oft auchfinanzkräftig geförderter folkloristischerDarbietungenwie etwademSaz-Spiel

und dem Bauchtanz. In seinem Artikel »Schluss mit dem ›Tükenbonus‹!« aus dem Jahr

1989 schildert der Berliner Musiker und Komponist Tayfun Erdem die »Tragikomödie«,

die sich im Bereich der Förderung türkischer und anderer ›ausländischer‹ Kultur an

deutschen Kulturämtern abspielt. Die gänzlich planlose Förderpolitik, so urteilt er hier,

sei in erster Linie der Unkenntnis deutscher ›Experten‹ zuzuschreiben – ein Argument,

das ich in diesem Abschnitt aufgreife und mittels einer Darstellung der deutschen

Türkei-/Türkenrezeption kontextualisieren und eingehender begründen werde. Hier

ein längerer Auszug aus Erdems Text:

So konnten es sich bis heute einige gutmütige, aber ahnungslose Beamte in öffentli-

chen Kulturämtern leisten, Hunderttausende von DM für irgendwelche Veranstaltun-

gen der »Ausländer« zu verteilen, obwohl sie über die Musik, Literatur oder Malerei

dieser Menschen weniger Bescheid wussten als über einen gestern entdeckten Ko-

meten in den Weiten des Weltalls. […] Wenn es darum geht, durch die Aneignung

»fremder« Kulturen eine Bereicherung des eigenen Lebens zu bewirken und nicht nur

1 In seinem Artikel »Die Gastarbeiter in deutschen Massenmedien« aus dem Jahr 1983 (S. 32).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

eine »solidarische« Geste gegenüber einem »ausländischen« Künstler oder einer »aus-

ländischen« Künstlerin zu machen, dann müssen wir einsehen, dass solch ein Ziel ein

höheres Wissensniveau und ein detaillierteres Kennenlernen erfordert. Heißt das,

dass nun jeder gleich ein Türkei-Spezialist sein muss? Auf keinen Fall! Aber eins ist

doch klar: Mit der bisher herrschenden Konsumhaltung gegenüber einer »exotischen«

Kultur konnte unter den günstigsten Umständen die Niveaulosigkeit, die Mittelmä-

ßigkeit und die Langeweile einer »Gastarbeiterkultur« nicht überschritten werden,

und eben dies ist jetzt das Resultat 15 Jahre intensiver Förderung durch die »links-li-

berale« und »ausländerfreundliche« Öffentlichkeit dieses Landes. Warum soll ein Saz-

Spieler (Saz ist eine Art Langhalslaute), der nun wirklich monoton spielt, sich Mühe

geben, beim nächsten Konzert farbiger zu spielen, wenn er auch in diesem ärmlichen

Zustand durch die Förderung einiger wohlwollender, aber ahnungsloser Kulturdezer-

nentInnen tausend DM kassieren kann, nur weil er halt dieses »exotische« Ur-Instru-

ment Saz spielt? (S. 147f.)2

Gewiss ist die Entwicklung nicht an dieser Stelle stehen geblieben. In den vergange-

nen zwei Jahrzehnten sind sowohl in Bezug auf das Verständnis von ›türkischer‹ Kultur

als auch im Bereich der Förderung derselben durchaus Veränderungen zu verzeichnen.

Doch ›dramatisch‹ sind diese, wie ich vor allem in Kapitel 3 detailliert aufzeigen werde,

gewissnicht.Gerade imBereichdes türkischenTheaters–sei es imIn-oderAusland–ist

weiterhin ein gewaltiges Wissensdefizit seitens der deutschen Öffentlichkeit und deut-

scherTheatermacher feststellbar. Dabei reicht in Europa die Beschäftigungmit orienta-

lischen Theaterformen weit zurück. In Deutschland wurde dies etwa schon mit Goethe

zu einem bewussten Programm erhoben.3 Vor allem ab Anfang des 20. Jahrhunderts er-

hielt dieses Interesse verstärkte Impulse.Soorientierten sich etwaEdwardGordonCraig

und Antonin Artraud wesentlich an östlichenTheaterformen und Bertolt Brecht formu-

lierte seinen Verfremdungseffekt nach Vorbild desTheaters des fernen Ostens. Auffällig

und für dieseArbeit vonbesondererRelevanz ist freilich,dass sichdas europäischeThea-

terinteresse am ›orientalischen‹Theater ausschließlich auf denFernenOsten beschränk-

te. Brecht beispielsweise blickte auf Japan und Artaud auf Indien; türkische Traditionen

2 Ich werde auf das Thema ›Türkenbonus‹ noch häufiger zu sprechen kommen. Bezüglich der so-

zialen Stellung türkischer Künstler und der Förderung ihrer Kunst von Seiten deutsche Kulturäm-

ter sei auf zwei weitere, ebenfalls in den 1980er Jahren erschienene Artikel Aras Örens verwiesen:

»Auf der Suche nach Synthese und Eigenwert. Türkisches Theaterleben in Berlin oder: Von derNot-

wendigkeit sozialer und kultureller Gleichberechtigung« (1981) und »Von derWürde des Künstlers

gegenüber dem missionarisch-bürokratischen Egoismus« (1986). In den neunziger Jahren äußert

sich Kemal Kurt in »LiterarischesGhetto: Der Provinzialismus des deutschenKulturbetriebs« (1993)

ähnlich wie Erdem und Ören. Auch Pazarkayas Artikel »Literatur ist Literatur« (1986) steht in die-

sem Kontext. Hier macht er Defizite im Verständnis deutscher Kritiker an deren generischer Klas-

sifizierung »Gastarbeiterliteratur« fest. Pazarkayas Kritik ist zugleich auch ein Aufruf an Autoren

fremder Herkunft, durch die Qualität ihrer Texte selbst dafür Sorge zu tragen, »dass wir von der

Literatur dieses Landes nicht ausgegrenzt werden« (S. 63).

3 Ich verweise hier auf Erika Fischer-Lichtes zwei Artikel »Interculturalism in Contemporary Theatre«

(S. 28) und »Theater, Own and Foreign. The Intercultural Trend in Contemporary Theater« (S. 12ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 33

dagegenwurden nicht rezipiert.4 Eine Begründung findet dieses Versäumnis,wie ich in

der Folge ausführen werde, in der Türkenrezeption vergangener Jahrhunderte, die im

westlichen Europa und gerade in Deutschland von Negativbildern geprägt war, die im

Kontakt und über Konfrontationen mit dem Osmanischen Reich entstanden und zum

Teil bis in die Gegenwart nachwirken. Ich werde zunächst kurz einige zentrale histori-

sche Stationender deutschenTürkenrezeption nachzeichnenund imAnschluss daran in

mehr Detail auf gegenwärtige Bilder und Haltungen sowohl in der Literatur als auch in

denMedien eingehen.

1.1.1 Historische Türkenbilder

Die Geschichte des Kontakts und der Interaktion zwischen Deutschland und dem Na-

hen Osten nahmmit den Kreuzzügen desMittelalters ihren Anfang und setzte sich vom

15. bis zum 17. Jahrhundertmit der Expansion desOsmanischen Reiches fort, deren gra-

duelle Eindämmung schließlich in die Hochzeit des europäischen Kolonialismus des 19.

Jahrhunderts mündete. Trotz einiger grundlegender Unterschiede kann auch die bis-

lang letzte, bis heute andauernde Phase, die nach dem Zweiten Weltkrieg oder genauer

mit dem deutsch-türkischen Arbeitsabkommen im Jahr 1961 begann, als eine Fortset-

zung dieser Geschichte gelten, da die Bilder vergangener Jahrhunderte in einem nicht

unwesentlichenMaßeweiterhin bei der Rezeption undDarstellung des Türken eine Rol-

le spielen. Diese Beständigkeit des pejorativen Türkenbildes liegt nicht zuletzt auch in

der abwertenden Haltung des Westens gegen den Islam begründet, die sich vor allem

seit den Terrorattacken vom 11. September 2001 weiter verschlechtert hat.5

Bereits die Chroniken der Kreuzfahrer und die zu Propagandazwecken verfasste

Kreuzzugdichtung waren vom Bild des grausamen, gottlosen Orientalen bestimmt.

4 Wenn dagegen in Deutschland z.T. schon ab dem Mittelalter, v.a. aber ab der Romantik wie etwa

bei Friedrich Schlegel schwärmerisch vom Orient gesprochen wurde, so bezog sich dies nicht nur

auf den fernen Osten, sondern dazu auch auf einen ewigen, unveränderlichen Orient, also ein

zeitentrücktes Symbol (vgl. Mennemeier S. 24f.).

5 Ich werde dies in meiner Studie nicht weiterverfolgen, doch ist es unerlässlich, zumindest auf die

Verbindung zwischen Türkenbild und Islambild hinzuweisen. Sandra Hestermann charakterisiert

sie in »The German-Turkish Diaspora and Multicultural German Identity« (2003) wie folgt: »[T]he

image of Islam has traditionally been defined in radical opposition toWestern culture and society,

giving rise to a whole array of negative stereotypes. These stereotypes have portrayed the ›Muslim

Other‹ as an enemy, as an alien, aggressive and hostile conqueror, and as a menace to Western

civilization. This pejorative image of Islam continues to determine the German attitude towards

Turkish co-citizens […] Naturally, this view of Islam is extremely biased and hardly takes into ac-

count the heterogeneity of Islam« (S. 336). Ebenso erwähnt sie, dass im Gegenzug der Islam (oder

die Islamrezeption) auch Einfluss auf das Deutschlandbild hier ansässiger Türken nehme. Dies

geschehe über islamische Organisationen, die häufig fundamentalistische Tendenzen aufwiesen.

DerWesten erscheine hier als unmoralisch und korrupt; die Autorin spricht in diesem Kontext von

einem »occidental discourse« (S. 337). Zu islamischen Organisationen in der BRD vgl. Ursula Spu-

ler-Stegmanns BandMuslime in Deutschland: Nebeneinander oderMiteinander? (1998, bes. S. 109–28);

einen guten Überblick über die Geschichte des Islams in Deutschland bietet Muhammad Salim

Abdullah in »Muslime in Deutschland – Geschichte und Herausforderungen« (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Dochwaren nicht alle Darstellungen ausschließlich negativ; mitunter zollten die Kreuz-

fahrerberichte demFeind auch Anerkennung,wobei das Lob zumeist höfisch konnotiert

war; zu Idealisierungen des Orients kam es etwa in Wolfram von Eschenbachs Epen

Parzival (um 1200/10) undWillehalm (um 1215/20), in denen das Bewusstsein eines grenz-

überschreitenden Ritterstandes vorherrscht. In den folgenden Jahrhunderten war es

jedochüberwiegenddas negativeOrientalenbild, das sich auf dieOsmanenübertrug, als

diese insbesondere nach der Eroberung Konstantinopels im Jahre 1453 zu einer akuten

Bedrohung für den Westen anwuchsen, was in zwei Belagerungen Wiens kulminierte.6

Zwei TexteMartin Luthers von 1529, dem Jahr der ersten Belagerung, sind exemplarisch

für diesen Zeitraum: In »Vom Krieg wider die Türken« wie auch in »Heerpredigt wider

den Türken« erscheint der Türke als Antichrist, der den Teufel anbetet und Frauen und

Kinder schändet. Luther ruft hier Kampf gegen die gott- und kulturlosen Türkenhorden

auf. Auch die Volksschauspiele sowie die Türkenlieder und Türkendrucke jener Jahrhun-

derte bieten mehrheitlich ein ähnliches Bild. Gerade anhand der Türkenlieder, die sich

zeitlich vom Ende des 14. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts eingrenzen lassen – also

parallel zumVorrücken und Zurückweichen der Osmanen in Europa –, ist der graduelle

Wandel des Türkenbildes gut erkennbar: Mit dem ersten Sturm auf Wien begann die

große Türkenpanik, die bis zur zweiten Belagerung im Jahre 1683, demWendepunkt in

der Expansion des Osmanischen Reiches, anhielt. Nachdem die Osmanengefahr durch

den Karlowitzer Vertrag von 1699 gebannt war, mutierte der einst furchteinflößende

Türke in den Liedern zunehmend zur Spottfigur. Die negativen Eigenschaften des

Türken, so Nina Berman in ihrem Band Orientalismus, Kolonialismus und Moderne (1997),

erhielten sich in dieser Gestalt in veränderter Form, die Kreuzzugsmentalität früherer

Jahrhunderte fand gleichsam eine zeitgenössische Variante (vgl. S. 134f.).7

Die graduelle Entmachtung des Osmanischen Reiches fand im 18. und 19. Jahr-

hundert seinen Fortgang. Das neue Machtverhältnis und die daraus resultierende

›Harmlosigkeit‹ des Türken, dazu auch die veränderten ökonomischen und politischen

Beziehungen mit dem Osmanischen Reich sorgten in weiten Teilen Europas für eine

regelrechte Türkeneuphorie. Zugleich ließ der Toleranzgedanke der Aufklärung in der

deutschen Literatur ein neues, positiveres Orientbild entstehen; als exemplarisch ist

hier Gotthold Ephraim Lessings Nathan derWeise (1779) zu nennen, dessen muslimische

Herrscher dem Ideal der aufgeklärten Humanität entsprechen und sich wie Nathan

selbst in ihrem Handeln von den Prinzipien der Vernunft und Ethik leiten lassen.

Insgesamt ist für diesen Zeitraum eine positivere Darstellung des Türken bis hin zu

seiner Idealisierung kennzeichnend; der einstige Barbar wurde dabei mitunter sogar

»zum kunstsinnigen und kultivierten Exoten« hochstilisiert (vgl. Bayaz S. 198). Für viele

6 Die Osmanen gingen bei ihren Eroberungszügen z.T. tatsächlich sehr brutal vor; insofern basie-

ren bestimmte Darstellungen durchaus auf der Realität, wurden dann aber weiter überzeichnet

und hielten sich anschließend über die Jahrhunderte hinweg als kulturelle Stereotype, obwohl sie

inzwischen ihrer Grundlage entbehrten. (Ich danke Nina Berman für diese Hinweise.)

7 Weitere Literatur zum Thema: Zur Entwicklung in den Türkenliedern siehe Şenol Özyurts Die Tür-

kenlieder und das Türkenbild in der deutschen Volksüberlieferung vom 16. bis zum 20. Jahrhundert (1972),

zur Repräsentation in der Türkenoper DanielW.WilsonsHumanität und Kreuzzugsideologie um 1780

(1984).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 35

Romantiker fungierte der Orient als eine Art Projektionsfläche für eigene Idealbildun-

gen und auch Johann Wolfgang von Goethes Orientbild war von einem anerkennenden

Verhältnis zum Osten, dabei aber auch von Klischees und Idealisierungen geprägt, wie

es sich etwa in seinemWest-Östlichen Divan (1819) ausdrückt.8

Im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts kam es dann allerdings zu einer gegenläu-

figen Entwicklung: Bedingt durch ein rasches Bevölkerungswachstum und wirtschaftli-

che Krisen entstand in Europa der Drang zur Auswanderung und territorialen Expan-

sion kombiniert mit exzessiv eurozentrischem Denken.9 Wie Edward Said in seinem

Werk Orientalism (1978) ausführt, war die Literatur der Kolonialzeit bemüht, durch den

Gegenentwurf eines rückständigen Orients die Herrschaft Europas über den Rest der

Welt zu legitimieren. Als exemplarisch für die Türkendarstellung jener Zeit kann Karl

Mays sechsbändiger Orientzyklus (1881–1888) gelten. Der Autor reproduziert hier jedes

erdenkliche zu seiner Zeit kursierende Klischee. So ist nach Berman eineHierarchie ori-

entalischer Völker ersichtlich, in der sich das Interesse europäischer Staaten am Balkan

widerspiegelt: Während freie arabische Beduinenvölker und Kurden überwiegend posi-

tiv erscheinen, sind es vor allem Türken und Balkanvölker, die als minderwertig darge-

stellt werden (vgl. S. 144). Türken treten in Mays Texten in erster Linie als Kolonialher-

ren auf, unter denen andere Völker zu leiden haben.Doch sie erscheinen nichtmehr be-

drohlich, sondern eher als tollpatschige,unterprivilegierteWitzfiguren,vondenenkeine

wirkliche Gefahr mehr ausgehen kann (vgl. ebd. S. 136).

Kolonialistisch-nationalistische Ideologien fanden auch in der Weimarer Republik

eine Weiterführung: »Die Zeit der Kolonien wurde romantisiert; man begeisterte sich

weiter an der ›kulturbringenden‹ Mission der Deutschen.« (Lützeler S. 25) Ein beson-

ders folgenschweres Beispiel bietet Hans Grimms Roman Volk ohne Raum (1926), der den

Nationalsozialisten »das Stichwort für ihre expansionistische Politik der sogenannten

Lebensraum-Beschaffung [gab]. In Hitlers Partei setzte sich kolonialistisches Denken

bruchlos fort.« (Ebd. S. 26) Dennoch erfuhr das deutsche Türkenbild in jenen Jahren ei-

ne Änderung, da die Türkei in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert ökonomisch, di-

plomatisch und militärisch in Deutschlands unmittelbare Nähe rückte, wobei frühere

Kollaborationen zwischen Preußen und Osmanen ab Ende des 18. Jahrhunderts fortge-

setzt und intensiviert wurden.10 In der türkischen Geschichtemarkieren die 1920er Jah-

8 Zu Goethes Orientbild imWest-Östlichen Divan vgl. Katharina MommsensWerk Goethe und die ara-

bische Welt (1988), zu Goethes Türkenbild vgl. ihren Aufsatz »Die Türken im Spiegel von Goethes

Werk« (1995).

9 Obgleich Deutschland aufgrund seiner politischen Gespaltenheit erst 1871 ins koloniale Rennen

einstieg und seine Kolonien nach der misslungenen Weltmachtpolitik des Wilhelminischen Kai-

serreiches schon 1920 wieder verlor, hat es nach Paul Michael Lützeler dennoch eine signifikan-

te koloniale Vergangenheit. Spätestens nach der Gründung des Deutschen Kolonialvereins im Jahr

1882 beteiligte sich Deutschland aktiv amGeschehen und entwickelte sich rasch zum drittgrößten

Kolonialland derWelt (vgl. Lützeler S. 24). Bermanmerkt zudem an, dass Deutschlands ökonomi-

sche Beteiligung am Kolonialismus bis weit vor die Gründung des Kaiserreiches zurückreicht (vgl.

S. 51ff.).

10 Schon der PreußenkönigWilhelm I nahm 1739 Osmanen (»lange Kerls«) in seine Armee auf. Unter

seinem Nachfolger Friedrich II. (dem Großen) kam es sogar zu einer Aufstellung geschlossener

muslimischer Truppenteile in der preußischen Armee (vgl. hierzu Abdullah S. 35ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

re eine entscheidende nationaleWendephase. In einer prekären Situation, als vom einst

übermächtigen Osmanischen Reich nach dem an deutscher Seite verlorenen Weltkrieg

nur noch ein Rumpfstaat übrig blieb, der noch dazu von der Auflösung bedroht war, ge-

langMustafa Kemal (später Atatürk genannt) eine umfassende »Reformierung von Staat

und Gesellschaft nach europäischen Vorbildern« (Adanir S. 39). Nach Ausrufung der Re-

publik am 29. Oktober 1923 erzwang er durch Radikalerlasse die sogenannte kemalis-

tische Kulturevolution mit dem Ziel einer völligen Abkehr von der islamischen Klassik

(vgl. ebd. S. 49). Besonders in den 1930er Jahren betrieb die Türkei eine Intensivierung

der Beziehungen zuDeutschland,was während des ZweitenWeltkriegs in einemNicht-

angriffspakt resultierte und bis kurz vor Kriegsende die türkische Neutralität zur Folge

hatte. Verstärkt wurde die Verbindung zwischen beiden Nationen auch dadurch, dass

im Anschluss an die Machtergreifung der Nazis zahlreiche deutsche, darunter auch jü-

dische Gelehrte (wie etwa Erich Auerbach, Joachim Ritter und Ernst Reuter) in der Tür-

kei Zuflucht fanden und in der Folge bei der Errichtung eines modernen Staatswesens

behilflich waren (vgl. Bayaz S. 198f.). Auch im Bereich der darstellenden Künste kam es

vor allemzwischenMuhsinErtuğrul, demReformator des türkischenTheaters, unddem

deutschen Regisseur und Schauspieler Carl Ebert ab 1936 zur Zusammenarbeit, wie ich

im nächsten Kapitel weiter ausführen werde.

1.1.2 Zeitgenössische Türkenbilder

Erzählende Literatur

Das oben beschriebene engere Verhältnis zwischen Deutschland und der Türkei hatte

Einfluss darauf, dass es im Rahmen des deutschen Wirtschaftswunders der 1950er und

1960er Jahre am 30.Oktober 1961 zumArbeitsabkommen zwischen beiden Ländern kam,

was in der Folge zu einer ständig wachsenden Präsenz einer signifikanten türkischen

Minderheit in der BRD führte. Als eine der Konsequenzen dieses »dauerhaftenMit- und

Nebeneinanders« beschreibt der Autor Yüksel Pazarkaya in seinem Artikel »Vom Kom-

parsen zumProtagonisten« (1999), »dass das Bild des Türken – in der Vergangenheit von

staatlicher und kirchlicher Ideologie geprägt – durch unmittelbare Begegnung im tägli-

chen Leben aus erster Hand neu gezeichnet wird« (S. 192).Man könnte damit von einem

neuen Kapitel in der deutschen Türkenrezeption sprechen, die sich aus dem direkten

und dauerhaften Kontakt mit den Migranten entwickelte. Dennoch hat das über Jahr-

hunderte gefestigte Türkenbild auch weiterhin Einfluss auf die Literatur, wenngleich

deutsche Gegenwartsautoren im Großen und Ganzen um eine kritischere Auseinander-

setzungmit Vorurteilen undKlischees bemüht sind, als dies zumBeispiel in denMedien

der Fall ist.Nazire Akbulut bemerkt hierzu in ihrer 1993 erschienenen StudieDas Türken-

bild in der neueren deutschen Literatur 1979 – 1990:

Obwohl die Spur des historischen Türkenbildes in der Gegenwart noch existiert, gehen

die Autoren mit diesem Motiv anders um als zuvor. Das türkische Fremdbild hat nicht

die Funktion, Abenteuer und Exotik hervorzurufen, sondern es erhält die Funktion,

zum interkulturellen Leben in der Bundesrepublik Deutschland positiv beizutragen.

Dies geschieht, indem die Autoren sich mit dem negativen Fremdbild (Türken) aus-

einandersetzen. (S. 212)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 37

DieFigurdes türkischenMigrantenfindet abEndeder 1960er JahreEingang indieWerke

zeitgenössischer deutscher Schriftsteller, denen es dabei in den meisten Fällen um eine

differenzierte Bestandaufnahme sozialer und kultureller Stereotypisierungen geht. Au-

toren wie Heinrich Böll, Jakob Arjouni und Sten Nadolny thematisieren und kritisieren

in ihren Romanen das negative deutsche Türkenbild, welches Türken als minderwertig

und kulturlos darstellt und entwerfen Gegenbilder.11 Nach Akbulut gelingt es den Au-

toren dabei allerdings nicht immer, selbst den Fallstricken einer klischeehaften Darstel-

lung zu entrinnen. Türkenfiguren treten vor allem dort in Erscheinung, wo es dem Au-

tor darum geht, Kritik an der eigenen Gesellschaft zu üben. Dies hat zur Folge, dass die

Figur des Türken in den meisten Fällen hinter ihrer Funktion zurücktritt und lediglich

als eine Art Instrument oder auch Katalysator gelten kann; selten kommt es dabei zu

tiefgründigen Charakterzeichnungen. Bölls Nebencharakter Mehmet in Gruppenbild ei-

ner Dame (1971) etwa steht so ausschließlich im Zeichen der Kritik an deutschen Verhält-

nissen, dass er distanziert und leblos wirkt (vgl. ebd. S 91). Einige der Autoren, wie zum

Beispiel GünterWallraff mitGanz unten (1985), tragen trotz bester Intentionen sogar un-

gewollt zumEntstehen neuer Vorurteile bei, indem sie türkischeMigranten einseitig als

Opfer der deutschen Gesellschaft charakterisieren, denen es mit wohlwollendem Mit-

leid zu begegnen gilt. »Ist Mitleid der vornehme Ausdruck für Verachtung? Sind wir alle

nur unterdrückt und naiv?«, fragt die Schriftstellerin Aysel Özakin in Reaktion aufWall-

raffs Text in ihrem 1986 erschienen Artikel »Ali hinter den Spiegeln« und kritisiert die

Praxis deutscher Intellektueller,Migranten in eine graue, einheitliche Gastarbeitermas-

se zu homogenisieren als einMittel der Unterdrückung, das zugleich der Reinwaschung

des Selbst dient.12 Diskriminierungen rutschen bei solch einschränkenden und instru-

mentalisierenden Behandlung gleichsam durch die Hintertür in die Darstellung hinein.

11 Hier eine chronologische Liste zentraler Erzähltexte deutschsprachiger Gegenwartsautoren, in de-

nen türkische Charaktere auftreten (ohne Anspruch auf Vollständigkeit): Heinrich Böll: Gruppen-

bild mit Dame (1971, verfilmt 1980), Barbara Frischmuth: Das Verschwinden des Schattens in der Son-

ne (1973), Max von der Grün: Stellenweise Glatteis (1973, verfilmt 1975), Ruth Herrmann: Wir sind

doch nicht vomMond (1975), Siegfried Lenz: »Wie bei Gogol« (1975), Ilse van Heyst: Alles für Karagöz

(1976), Manfred Esser: Ostend Roman (1978), Max von der Grün: Flächenbrand (1979), Botho Strauß:

Rumor (1980), GünterWallraff: Ganz unten (1985, als Film 1986), HanneMede-Flock: Im Schatten der

Mondsichel (1985), Jakob Arjouni: Happy birthday Türke! (1985, verfilmt 1991 u.a. mit Özdamar), Ja-

kob Arjouni: Mehr Bier (1987), Sten Nadolny: Selim oder die Gabe der Rede (1990), Jakob Arjouni: Ein

Mann, einMord (1991), Frischmuth:Der Blick über den Zaun (1996), Frischmuth:Die Schrift des Freundes

(1998), Jakob Arjouni: Kismet (2001).

12 »Ich erlebe ständig, dass sogenannte emanzipierte Deutsche, die selbst eine nationale Identität

ablehnen und für eine individuelle eintreten, dazu neigen, Völker ärmerer Länder als Block zu

sehen. Individuen kommen in dieser klischeehaften Vorstellung nicht vor. In ihren Augen ist ein

Türke mittlerweile kaum etwas anderes als ein Angehöriger einer unterdrückten, mittellosen, un-

gebildeten Masse« (Özakin S. 6f.). Arlene A. Teraoka reagiert etwa in EAST, WEST, and Others: The

Third World in Postwar German Literature (1996) auf Wallraff Inszenierung des Gastarbeiters Ali Si-

nirlioğlu. Ihres Erachtens inszeniert sich der Autor selbst auf verschiedenen Ebenen, während die

Figur des Türken nur als eine Art Kulisse dient, welche ihn (Wallraff) in Szene setzt (vgl. S. 135–62).

Auf Wallraff Bezug nehmen zum Beispiel Secef Aygün, Frank Fabian und Hüseyin Kuru in einem

2002 erschienen Werk, in dem sie Türken aus einer ganz anderen Perspektive darstellen: Ganz

oben. Türken in Deutschland.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Im Großen und Ganzen ist in der Erzählliteratur dennoch eine Entwicklung hin zu

einer kritischeren und vielschichtigeren Auseinandersetzungmit Türkenbildern zu ver-

zeichnen: Imgleichen Jahr, alsWallraff denTürkenquasi als unterprivilegiertes undhilf-

loses Opfer der deutschen Gesellschaft festschrieb, drehte Arjouni diese Darstellung in

Happy Birthday, Türke! effektiv auf den Kopf, indem er den Türken zumHelden und Ord-

nungshüter des Romans erhob; sein Protagonist Kemal Kayankaya ist allerdings – und

dies lässt sich positiv wie negativ beurteilen – nicht als repräsentative Türkenfigur zu

betrachten, vielmehr handelt es sich bei ihm nach Akbulut eher um einen assimilier-

ten Türken ohne türkischeWurzeln (vgl. S. 214).13 Die Tendenz zu einer anspruchsvollen

Türkendarstellung findet in Nadolnys Selim oder die Gabe der Rede (1990) ihren vorläufigen

Höhepunkt. Das Zentralthema dieser mehr als zwei Jahrzehnte umfassenden Beschrei-

bung einer deutsch-türkischen Freundschaft ist die Problematik des Fremdverstehens.

Der Zweifel an der Begreifbarkeit des ›Anderen‹ aus einer Außenperspektive ist dabei

gleichsam programmatisch in den Text hineingeschrieben. Selim ist ein vielschichtiger

Charakter, dessen Wesen auch nach 500 Seiten noch Rätsel aufgibt. Der ›Türke als sol-

cher‹ – so die Hauptaussage des Romans – ist niemals fassbar; vielmehr existieren Tür-

ken nur im Auge des jeweiligen Betrachters.14

13 Nicht nur entkräftigt Arjouni Vorurteile über Türken, indem er sie verkrachten deutschen Existen-

zen in den Mund legt und auf diese Weise als eine Methode dieser Charaktere entlarvt, eigene

Probleme auf andere abzulenken (zur Sündenbockfunktion des Türken vgl. Akbulut S. 179), son-

dern er kreiert mit seinem Protagonisten auch eine vieldeutige Gestalt: Kayankaya, ein Türke mit

deutschem Pass, ist der türkischen Kultur völlig entfremdet und seiner Muttersprache nicht mehr

mächtig.Was ihn als ›Türken‹markiert, ist nur Name und Aussehen – sowie diverse Festschreibun-

gen seitens der Gesellschaft. Teraoka bemerkt hierzu: »His complex and heterogeneous choices,

attitudes, and actions deny an allegiance to any one identity, any recognizable type« (»Detect-

ing Ethnicity«, S. 278). Kayankayas Identität erscheine damit performativ im Sinne Judith Butlers:

»[He] will enact different and very noticeable, visible ›identities‹ […] In doing so, he embodies and

enacts a performative, not essentialist, notion of racial and cultural identity« (ebd. S. 279). Als

Spieler zwischen Kulturen und Traditionen wirft er Licht auf die Konstruiertheit von Konzepten

wie Identität und Kultur und hinterfragt damit deutsche Vorstellungen von Deutschtum und Tür-

kischheit.

14 Alexander ist ein Charakter in der Geschichte und zugleich deren fiktiver Autor. Aus dieser Doppel-

rolle heraus ist er bemüht, sich dem ›Faszinosum‹ Selim anzunähern, indem er als Erzähler hinter

verschiedene Charaktere zurücktritt und dem Text zudem eine Reflektionsebene beifügt, in der

er den eigenen Prozess des Schreibens kritisch hinterfragt. Kritiker, die Nadolny vorwerfen, dabei

den Orient zu essentialisieren und den Türken als Spektakel zu inszenieren (so etwa Dirke S. 62f.),

übersehen, dass die Idealisierung Selims nur eine Phase in Alexanders narrativer Entwicklung ist,

die durch die Erzählhaltung in Frage gestellt und im weiteren Handlungsverlauf negiert wird: In-

dem der ›wahre‹ Selim am Ende des Romans unauffindbar bleibt, entzieht er sich gleichsam einer

abschließenden Festschreibung. Zuletzt gesteht auch Alexander: »Ich habe aus einem lebenden

Menschen, der mir fast ein Bruder war, eine Romanfigur gemacht« (Nadolny S. 474). Das letzte

Kapitel trägt bezeichnenderweise den Titel »Selim siegt«. Nadolny selbst äußerte sich in einem

Interview von 1993 zur Problematik der Fremdbeschreibung (vgl. Pazarkayas Artikel »Der Türke

Selim«).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 39

Dramatische Literatur

Eine ähnliche Entwicklung des Türkenbildes ist im zeitgenössischen deutschen Drama

nicht zu verzeichnen.15 Nachdemhier bereits 1967 in Jochen Ziems »Nachrichten aus der

Provinz« erstmals eine generisch gezeichnete türkische Figur in einer Nebenrolle auf-

trat, erschien bereits 1975 das bis dato einzige Stück eines deutschen Autors, das einen

türkischen Charakter als Protagonisten führt. Renke Korns »Die Reise des Engin Öz-

kartal von Nevşehir nach Herne und zurück« zeigt Stationen der Reise eines türkischen

Arbeiters, der, da er in seiner Heimat keine Anstellung finden kann, in die BRD geht,

dort derKonjunkturflaute zumOpfer fällt und indie Illegalität der Schwarzarbeit getrie-

ben am Ende abgeschoben wird. Der Autor, dem es primär darum geht, auf allgemeine

Probleme der Arbeitswelt zu Zeiten der Wirtschaftsrezession aufmerksam zu machen,

bedient sich hierzu der Figur des türkischen Gastarbeiters als einer zweifach benach-

teiligten, den Gesetzen der Ökonomie doppelt ausgesetzten Personengruppe. Trotz der

desolaten Arbeitslage und der misslichen Situation gerade der Gastarbeiter vermeidet

es Korn jedoch, seine türkischen Charaktere wieWallraff einseitig als unterprivilegierte

Opfer zu porträtieren.16

Korns relativ differenzierte Türkendarstellung blieb im deutschen Drama eine Aus-

nahme; repräsentativer für das hier vorherrschendeTürkenbild sinddagegenStückewie

Groß und klein (1978) von Botho Strauß und Franz Xaver Kroetz’ Furcht und Hoffnung der

BRD (1984). Das ganze Ausmaß der Funktionalisierung der Türkenfigur drückt sich in

diesen beiden Dramen im Bild des ›sprachlosen‹ Türken aus – und das zu einer Zeit,

als dieses Bild der sozialen Realität in der BRD längst nicht mehr entsprach und bereits

zum Klischee erstarrt war.17 Kroetz lässt in der Szene »Gastarbeiterdeutsch« einen Tür-

kenmit einer deutschen Frau auftreten, die ihn offenbar für ein sexuelles Abenteuers zu

sichnachHause eingeladenhat.EinGesprächspartner ist dieserTürke jedochnicht, son-

dern eher ein Ansprechpartner (oder Resonanzboden), da er selbst in der Szene stumm

bleibt und den Redefluss der Frau lediglich mit Blicken, Gesten oder einem gelegentli-

chen Lachen kommentiert. Merkwürdig scheint mir in diesem Zusammenhang der Ti-

tel der Szene: Von »Gastarbeiterdeutsch« kann hier eigentlich kaum die Rede sein, da

sich der Türke ja im Verlauf der gesamten Szene nicht selbst äußert; stattdessen ist es

15 Im Bereich des Dramas liegen folgende Texte mit türkischen Charakteren vor: Jochen Ziem:Nach-

richten aus der Provinz – 18 Verhaltensweisen (1967), Renke Korn: »Die Reise des Engin Özkartal von

Nevşehir nach Herne und zurück« (1975), Botho Strauß: Groß und klein (1978; verfilmt 1980 von Pe-

ter Stein), Peter Stein, mit Jürgen Kruse: »Klassen Feind« (1981; verfilmt 1983), Franz Xaver Kroetz:

Furcht und Hoffnung in der BRD (1983; 1997 unter Furcht und Hoffnung in Deutschland erneut erschie-

nen), Barbara Frischmuth: »Eine Liebe in Erzurum« (Hörspiel, 1994).

16 Korn scheint sich in Vorbereitung zu dem Stück u.U. sogar mit türkischen Theaterformen befasst

zu haben; zumindest weist der Anfang des Dramas darauf hin. Womöglich in Anlehnung an die

Tradition des türkischen Dorfdramas eröffnet es in einem armen, von reichen Landbesitzern un-

terdrückten anatolischen Dorf. Als Vorlage könnte Korn auch die Verfilmung von Necati Cumalıs

Stück »Susuz Yaz« (Trockener Sommer) gedient haben, das im Jahr 1964 einen Preis beim Berliner

Film Festival gewonnen hatte (vgl. Halman S. 43f.). Vgl. hierzu meine Ausführungen in Kapitel 2.

17 Hierzu Akbulut: »Anfang der 70er Jahre wird der türkische ›Gastarbeiter‹ – historisch gesehen –

nicht mit seiner mindestens zehnjährigen Erfahrung in der bundesdeutschen Gesellschaft darge-

stellt, sondern als Neuankömmling vom Standpunkt eines deutschen Intellektuellen aus. […] Bis

zur ersten Hälfte der 80er Jahre werden die Figuren ›sprachlos‹ dargestellt.« (S. 174)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

die Frau, die über die deutsche Sprache den Gastarbeiter verbalisiert und verbalisierend

festschreibt.

Ähnlich hilf- und wortlos präsentiert sich auch die Türkenfigur in Groß und klein. Da

gerade dieses wohl bekannteste Stück mit türkischer ›Beteiligung‹ türkischstämmige

Schauspieler über die Jahre fast wie ein Fluch verfolgen sollte und ich in den nächsten

Kapiteln wiederholt darauf zu sprechen kommen werde, sei es hier in etwas mehr De-

tail vorgestellt.18 In diesem lose gefügtem Stationendrama tritt ein Türke insbesondere

in der Titelszene in Erscheinung. Stumm ist dieser Charakter mit dem ›sprechenden‹

NamenArslan (türkisch für »Löwe«) zwar nicht, doch bleibt seine Sprache durchweg un-

verständlich. Die Regie führt die Figur wie folgt ein:

Von links kommt eine Frau mit ihrem Mann, einem Türken. Sie hakt bei ihm unter.

Nachdem sie an der Haustür vorbeigegangen sind, bleibt der Türke abrupt stehen,

wendet sich in den Bühnenhintergrund und beginnt einzelne Schreie auszustoßen. Er

brüllt einsilbige deutsche Wörter. »Beiß.« Dann nach einer Pause: »Tür.« Es klingt wie

militärische Befehle. […] Der Türke brüllt, jeweils von längeren Pausen unterbrochen:

»Scheiß.« »Mach.« »Bier.« Da löst sich die Frau von ihrem Mann, weicht zur Seite und

betrachtet ihn wie einen Fremden. (Groß und klein, S. 81)

Neben deutschen Wörtern, die Arslan zusammenhangslos von sich gibt, äußert er spä-

ter in der Szene auch kurze türkische Sätze, die seine Frau jedes Mal prompt (und ak-

kurat) ins Deutsche überträgt. Bezeichnend ist dabei vor allem folgende Passage, da die

Frauhier, indemsieArslansWorte verständlichmacht,damit zugleichgegendessenaus-

drücklichenWillen handelt:

TÜRKE: Sus, tercüme etme.

FRAU: Schweig. Übersetze nicht.

[…]

TÜRKE: Ağzını kapa!

FRAU: Halt’s Maul.

[…]

TÜRKE: Sus! Sus! Sus!

FRAU: Schweig, schweig, schweig. (Ebd. S. 86f.)

Als die Frau den immer dringlicheren Aufforderungen ihres Mannes nicht nachkommt,

fällt dieser darauf zurück, einsilbige deutsche Worte auszustoßen; vor allem das Wort

»Eins!« wiederholt er unentwegt. Ein angetrunkener Junge fragt ihn darauf,was es denn

zu zählen gäbe, und beantwortet seine Frage prompt selbst: »Zählt sich selber, Kanake.«

(Ebd. S. 87)

Arslans gesamtes Auftreten ist darauf angelegt, ein Gefühl der Befremdung zu er-

zeugen; sogar die eigene Frau steht ihm zum Teil ratlos gegenüber. Anders als der Türke

18 Meray Ülgen und Şinasi Dikmenmussten beide um 1980mit der Rolle des fluchenden Türken vor-

liebnehmen, bevor sie den Entschluss fassten, selbst den Rahmen für eigene dramatische Produk-

tionen zu schaffen. Auch Serdar Somuncu wurde die Rolle Mitte der 1990er Jahre angeboten; dass

es es sich leisten konnte, sie abzulehnen, weist auf ein gewandeltes Selbstbewusstsein türkisch-

deutscher Künstler hin. (Vgl. hierzu auch Kapitel 4.8.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 41

bei Kroetz gibt er zwar Laute von sich, doch diese sind entweder ohne Kontext und so-

mit unverständlich oder aber nur in Vermittlung durch Arslans deutsche Frau zugäng-

lich. Die Machtlosigkeit des Türken wird nirgendwo deutlicher als im Kontrast mit sei-

ner Frau: Nicht nur ist er selbst imdeutschenUmfeld sprachlos, er kann außerdemnicht

einmal die Übertragung seiner Worte kontrollieren. Insofern ist das Brüllen dieses ›Lö-

wen‹ wohl als Reaktion auf seineHilflosigkeit undDemütigung zu verstehen; der Ausruf

»Eins!« stünde dann, wie der Junge andeutet, für Vereinzelung und Einsamkeit. Bei al-

ler Stilisierung ist Arslan auch ein höchst unwahrscheinlicher Charakter: Dass er keinen

einzigen halbwegs zusammenhängenden deutschen Satz von sich zu geben vermag, er-

scheint umso unglaubwürdiger, als er mit einer Deutschen verheiratet ist, die ihrerseits

die türkische Sprache gemeistert hat.19

Mitte der 1980er Jahre verschwand die Figur des Türken weitgehend aus dem deut-

schen Drama.Wenn in diesem Bereich also keine vergleichbare Entwicklung wie in der

erzählenden Literatur auszumachen ist und Dramatiker stattdessen konventionellere

Darstellungen – das heißt ›entmächtigte‹ Gastarbeiterfiguren – zu favorisieren schei-

nen, so hat das teils mit dem zeitlichen Rahmen zu tun, in dem der Türke hier in Er-

scheinung trat, mag daneben aber wohl auch im visuellen Charakter des Theaters be-

gründet liegen, der Klischeebildern offenbar zuträglich ist. Das Drama »Klassen Feind«,

eine Adaption Nigel Williams Erfolgsstückes »Class Enemy« (1978), die Peter Stein 1981

mit Jürgen Kruse an der Berliner Schaubühne inszenierte, betritt zwar insofern Neuland,

als es anstelle der Gastarbeiterfigur erstmals einen Vertreter der zweiten Generation auf

die Bühne schickt, doch in konzeptueller Hinsicht bleibt die Figur des Ahmet Kitabci,

der von den übrigenCharakteren freundschaftlich-herablassend »Kebab« genanntwird,

weiter im alten Schema gefangen und spielt als (mehrfach) Ausgegrenzter die gewohnte

Rolle des Türken.20

19 Obgleich ein Türke sonst kaum in Erscheinung tritt, nimmt das Stück wiederholt Bezug auf Mi-

granten. So heißt es etwa an einer Stelle: »Bei uns braucht keiner die Scheiße von anderen Leu-

ten fressen. […] Nur Geisteskranke greifen [in Mülltonnen] rein. Nichtsesshafte greifen da rein.«

(S. 133f.) Migranten erscheinen hier wie Geistesgestörte als kranke Außenseiter der Gesellschaft.

Neben direkten Hinweisen finden sich auch implizite Bezüge: Man könnte sogar so weit gehen,

dieHauptfigur Lotte selbst einenmetaphorischen ›Türken‹ zu bezeichnen, da sie durchweg als hei-

matlose, sozial benachteiligte ›Migrantin‹ gezeichnet ist, die von einer Szene zur nächsten wan-

dert, den Kopf in viele Türen steckt, jedoch nirgends Kontakt und menschliche Nähe findet. Die

Kritik nannte das Stück in diesem Sinne auch ein »Seelen-Stationendrama« (Emrich S. 117). Lottes

Stationen symbolisieren die Suche nach einer verloren Vergangenheit in einer fremden moder-

nen Welt. Ausdruck findet dies gerade auf sprachlicher Ebene: Alle Szenen entwerfen Bilder der

Kommunikationslosigkeit, von denen das des brüllenden Türken nur das lautstärkste darstellt.

20 Das Stück wurde für einen türkischen Schauspieler zum Karrieresprungbrett: Tayfun Bademsoy,

der sowohl in der Bühnenversion als auch in Steins Verfilmung von 1983 den türkischen Charak-

ter darstellte, stieg in der Folge zu einem der bekanntesten Schauspieler türkischer Herkunft in

Deutschland auf. Steins damaliges Interesse an der türkischen Kultur fand auch anderweitig Aus-

druck: Zwischen 1979 und 1984 förderte er an der Schaubühne das sogenannte Türkenprojekt, auf

das ich in Kapitel 3.2.1 in Detail eingehe. Außerdem bestand ein enger Kontakt zu Strauß, der ab

1970 einige Jahre lang unter Steins Intendanz als Dramaturg beschäftigt war. Sein Stück »Groß und

klein« brachte Stein 1978mitMerayÜlgen, einemderHauptakteure des späteren Türkenprojektes,

zur Uraufführung und verfilmte es zwei Jahre darauf auch.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

In den letzten 20 Jahren bedienten sich deutsche Autoren der Figur des Türken nur

noch selten.Der Grund liegtmeines Erachtens darin, dass die erste Generation von Tür-

ken in Deutschland gleichsam ein größeres literarisches oder dramatisches Potential

aufwies als spätere Generationen. Zentral ist hier das Bild des Gastarbeiters, das sich

hervorragend in eine literarische Figur überführen und für eigene Zwecke funktionali-

sieren ließ.21 Im Laufe der 1980er Jahre wurde es jedoch zunehmend schwieriger, dieses

Bild weiter aufrecht zu erhalten – es hatte sich überlebt, daman bei türkischenMigran-

ten längst nichtmehr von Gastarbeitern sprechen konnte. Zwar ist es zu begrüßen, dass

die Literatur diese Entwicklung reflektiert, doch erscheintmir derMangel an türkischen

Charakteren in der Literatur der letzten beiden Jahrzehnte auch problematisch, da es

auf ein generelles ›Fehlen‹ im deutschen Panorama hinweist: Der Türkewird von der Öf-

fentlichkeit nicht weiter wahrgenommen, ist zwar vorhanden und doch zugleich nicht

wirklich anwesend.22

In den Medien

Weitaus präsenter ist der Türke in den zeitgenössischen deutschen Medien, doch stellt

sich hier das Türkenbild noch viel weniger differenziert als im Bereich der Literatur dar.

Gerade politische beziehungsweise kulturpolitischeDiskurse undDebatten, häufig aber

auch allgemeine Bezugnahmen auf die türkisch-deutsche Minoritätskultur bedienen

sichmehr oderminder explizit des herkömmlichenOsmanenbildes eines zivilisatorisch

rückständigen Kriegervolkes, das die Grundwerte des Westens bedroht. Im Bereich der

Politik wäre hier besonders die Diskussion über den Beitritt der Türkei in die Europäi-

scheUnion zu erwähnen.So äußerte sich zumBeispiel der angeseheneHistorikerHans-

UlrichWehler im September 2002 in der Zeit unter dem Titel »Das Türkenproblem« wie

folgt:

Das muslimische Osmanenreich hat rund 450 Jahre lang gegen das christliche Europa

nahezu unablässig Krieg geführt; einmal standen seine Heere sogar vor den Toren

Wiens. Das ist im Kollektivgedächtnis der europäischen Völker, aber auch der Türkei

21 Dies lässt sich auch im Bereich des deutschen Films festmachen. Einen ausgezeichneten Über-

blick bietet Deniz Göktürk in ihremArtikel »Migration und Kino: SubnationaleMitleidskultur oder

transnationaleRollenspiele?« (2000),wo sie unter anderemanmerkt, dass es sich eingebürgert ha-

be, denMigranten »als Opfer amRande der Gesellschaft« darzustellen, was besonders für die Figur

des türkischen Gastarbeiters gelte, der immer noch als der »siebte Mann«, eine mytisch stumme

Figur, erscheine (S. 330).

22 IrmgardAckermannsAufsatz »Deutsche verfremdet gesehen.DieDarstellung des ›Anderen‹ in der

›Ausländerliteratur‹« (1997) ergänzen meine Ausführungen, indem die Autorin die Deutschenbil-

der in der Literatur türkischstämmiger Autoren untersucht. Sie unterscheidet drei Darstellungs-

arten: eine kulturkontrastive, typisierende Darstellung (z.B. bei Şinasi Dikmen), eine individuelle

Darstellung, die die Fremdheit weitgehend aufhebt (etwa bei Aysel Özakin und Renan Demirkan)

sowie bewusst mehrkulturelle Darstellung (wie bei Aras Ören). Karin Emine Yeşilada wiederum

befasst such in »Die geschundene Suleika« (1997), wie schon der Untertitel des Aufsatzes verrät,

mit dem »Eigenbild der Türkin in der deutschsprachigen Literatur türkischer Autorinnen«.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 43

tief verankert. Es spricht darum nichts dafür, eine solche Inkarnation der Gegnerschaft

in die EU aufzunehmen. (S. 9)23

Eine vergleichbare Rhetorik ist auch in der im Oktober 2000 von Friedrich Merz, dem

Fraktionschef der CDU, angefachten Leitkulturdebatte feststellbar, in welcher er unter

völliger Vernachlässigung der ethnisch-kulturellen Vielfalt der BRD vehement für deut-

scheGrundwertemit Leitbildcharakter eintrat.24DebattendieserArt verweisen zumTeil

auf allgemeine Probleme des deutschen Selbstverständnisses, wie etwa der Liederma-

cherWolf Biermann in Reaktion aufMerz äußerte: »[U]nsere besondere deutsche Angst

vor den Ausländern, überhaupt vor allem Fremden, ist im Grunde nur die spiegelver-

kehrte Angst vor uns selber […] Wir sind nicht mit uns selbst im Reinen.« (DieWelt vom

08.11.2000, S. 33). Daneben geht es in beiden Fällen aber auch um die Frage der Loka-

lisierung der Türkei und der Türken. Solange diese nämlich jenseits der ideologisch-

imaginären Grenzlinie auszumachen sind, die den Westen vom Osten trennt, und da-

mit die Identität des kulturell wie ökonomisch geeinten Europas, beziehungsweise der

Vorstellung einerdeutschenKulturnation stützen,übernehmen sie einewichtige stabili-

sierendeFunktion.WirddieseGrenze jedochüberwunden (wie es imFalle vonMigration

geschieht) oder verschoben (was ein EU-Beitritt der Türkei zur Folge hätte), dann sieht

sich das Konstrukt ›Europa‹ –wie auch das Konstrukt ›Deutschland‹ – einer zweifachen

Bedrohung ausgesetzt: demWegfall seines Gegenpols und dem Zwang, eine erhöhte in-

nere Diversität anerkennen zu müssen. Dies mag den dringlichen Ton Wehlers erklä-

ren, wenn er davor warnt, dassman »diese Kulturgrenze nicht in einem Aktmutwilliger

Selbstzerstörung einfach ignorieren« könne (zit. in Bollmann S. 6).

DiegegenwärtigeDiskussionumdenEU-Beitritt derTürkeimachtdeutlich,wieprä-

sent (und somit heraufbeschwörbar) das alte Türkenbild bis heute ist. Dies hat zwangs-

läufigAuswirkungen auf dieRezeptionder in derBRD lebenden türkischstämmigenMi-

norität. David Horrocks und Eva Kolinsky unterstreichen in Turkish Culture in German

Society Today (1996), dass unter allen ethnischen Minderheiten Deutschlands vor allem

Türken besonders diskriminiert und in den Medien als Repräsentanten des Fremden

schlechthin konstruiert werden: »Among the ›others‹ living in Germany, Turks seem to

appear particularlymonochrome, culturally backward, anunderclass brainwashedby Is-

lamic fundamentalism.« (S. xx)25 Türken würden statisch und undifferenziert als ho-

23 Andreas Eckert, Hamburger Professor für die Geschichte Afrikas, reagierte aufWehlers Polemiken

und die daraus resultierenden bundesweiten Debatten, indem er der deutschen Geschichtswis-

senschaft eine hoffnungslose Provinzialität attestierte: »Gefangen in der AltenWelt« (so auch der

Titel seines Kommentars) sei die überwiegende Mehrheit der deutschen Historiker; das Fremde

(das Außereuropäische) falle hierzulande weiterhin in den Fachbereich der Ethnologie (vgl. S. 40).

Ein anderer Kritiker konstatierte: »Wie ein Kreuzritter schustert [Wehler] sich die Welt als Gegen-

satz von ›Islam‹ und ›Christentum‹ zusammen und stellt fest, dass jener wächst und dieses ›bald

weit überholt‹ sein wird. Dem Islam – das ist für den Experten der europäischen Sozialgeschichte

klar – wurde die Herkunft ›aus der Welt kriegerischer arabischer Nomadenstämme‹ zumWesen.«

(Walther S. 9)

24 Einen guten Überblick bietet Volker Hummel Beitrag »Leitkultur und Kultur Light« in Die Zeit,

44/2000.

25 Vgl. hierzu auch Hiltrud Arens Ausführungen in ihrem Band »Kulturelle Hybridität« in der deutschen

Minoritätenliteratur der achtziger Jahre (bes. S. 154–157). Die Einschätzung (oder Tatsache), dass Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

mogene Gruppe ohne interne Differenzierung betrachtet – kurz: als das absolut ›An-

dere‹. Dabei dient in den Worten des Schriftstellers Zafer Şenocak das Bild »vom ewig

rückständigen und grausamenOrient und Orientalen« vor allem der »Fixierung eigener

Identität« (»Atlas«, S. 30).26 An anderer Stelle verwendet Şenocak auch den Begriff Exo-

tisierung und stellt diesbezüglich fest:

Die Mehrheit neigt immer dazu, die Kultur der Minderheit zu exotisieren, vor allem

wenn sie aus Gegenden stammt, die im Laufe der europäischen Geistesgeschichte

bereits exotisiert worden sind. Die türkische Kultur ist eine solche. Die Türkei liegt im

Orient. Der Begriff Orient markiert eines der mächtigsten Bilder, das die europäische

Phantasie in den letzten Jahrhunderten geschaffen und in die Köpfe eingepflanzt hat;

es lebt heute meist von Mythen und Klischees. (»Deutsche werden«, S. 12)

Şenocaknimmthier implizit aufEdwardSaidsOrientalismus-BegriffBezug,derdieMe-

thodewestlicherKolonialmächte kennzeichnet, ihre östlichenTerritorienunterAbsolut-

setzung eigenerWerte undMaßstäbe als zivilisatorisch retardierte, defektiveWelten zu

kodifizieren.27Was Said in einem breiteren europäischen Rahmen festmacht, lässt sich

ken in der BRD eine besondere Zielscheibe für Diskriminierungen bieten, hat auch damit zu tun,

dass sie die bei weitem größte und damit auch auffälligste Minderheit darstellen. Hieraus werde

ich an späterer Stelle noch eingehen.

26 Der Kabarettist und Karikaturist Muhsin Omurca äußert sich dazu so: »Die Deutschen haben ei-

ne Identitätskrise. Sie suchen nach einem gemeinsamen Nenner. Sie glauben, ihre Identitätskri-

se in dem Moment abgeschafft zu haben, wo sie gemeinsam auf die Straße gehen, um gegen

die Andersartigen zu demonstrieren« (persönliches Interview 2003). Weilweise mag diese Unsi-

cherheit einer generellen Krise westlicher Kultur in Zeiten der (Post)Moderne zuzuschreiben sein,

die charakterisiert sind durch Massenmigrationen, wechselnde Bezugspunkte und kontinuierli-

che Umwertungsprozesse und, so der Soziologen Alberto Melucci, in einer »homelessness of per-

sonal identity« resultieren (S. 109). Doch daneben geht es hier auch um spezifisch deutsche natio-

nale (und nationalistische) Konstellationen. Ich verweise auf Helmuth Plessners Darstellung von

Deutschland als einer »verspätetenNation« inDieverspäteteNation.ÜberdiepolitischeVerführbarkeit

bürgerlichen Geistes (1959, erstmals 1935 unter dem Titel Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang

seiner bürgerlichen Epoche erschienen) sowie auf die These eines deutschen Sonderwegs (bes. Hans-

UlrichWehler in dem 1973 erschienen Band Das deutsche Kaiserreich von 1871–1918). Vgl. auch Claus

Detjens Artikel »Das vereinte Deutschland braucht eine Gründungslegende. Die ›verspätete Nati-

on‹ sucht noch ihre Identität« (2000).

27 Said beschreibt den Orient als »a European invention«, errichtet in der Absicht, die eigene Vor-

macht zu stärken (Orientalism, S. 1). Im Verhältnis zwischen Okzident und Orient manifestiert sich

laut Said also »a relationship of power, of domination, of varying degrees of a complex hegemony«

(ebd. S. 5). Orientalismus bezeichnet für ihn damit einen Machtdiskurs, »a Western style for dom-

inating, restructuring, and having authority over the Orient« (ebd. S. 3). Durch diese Praxis würde

ein ›tatsächlicher existierender‹ Osten in einen diskursiven ›Orient‹ überführt und von diesem suk-

zessive ersetzt, um so das Selbstbild und die Identität desWestens, bzw. der jeweiligenwestlichen

Nation zu stärken. Laut Bart Moore-Gilbert vollzieht sich der Vorgang »principally by distinguish-

ing and then essentializing the identities of East and West through a dichitomizing system of

representations embodied in the regime of stereotype, with the aim of making rigid the sense of

difference between the European andAsiatic parts of theworld. As a consequence, the East is char-

acteristically produced inOrientalist discourse as – variously – voiceless, sensual, female, despotic,

irrational and backward. By contrast, the West is represented as masculine, democratic, rational,

moral, dynamic and progressive.« (S. 39)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 45

mit Şenocak auch auf die deutsche Situation übertragen, obgleich sich in diesem Fall

die ›Kolonialsituation‹ anders, nämlich als innerhalb der Grenzen des eigenen Landes

lokalisiert, darstellt.28 Wie Nevzat Yalçintaş bereits Anfang der 1980er Jahre bemerkte,

behinderte die in der BRD vorherrschende Tendenz, »die Türkei als kulturloses, barbari-

sches, nur auf Kriege bedachtes Land zu diffamieren«, lange Zeit jede konstruktive Aus-

einandersetzungmit türkischenKulturtraditionen (S. 278).Dies begründet nicht nur die

eingangs erwähnte Unwissenheit deutscher Kritiker undKulturdezernenten über türki-

scheTheaterformen,sondernbeeinflusst auchdieAufnahmeundBeurteilung türkischer

Künstler und ihrerWerke in der BRD.Noch im Jahr 1993 beklagte in diesemKontext etwa

derAutorKemalKurt,dass sich inDeutschlandein »literarischesGhetto« fürnicht-deut-

scheSchriftsteller entwickelt habe (»Ghetto«,S. 13).29 Eine vergleichbareTendenz ist,wie

28 Emine Sevgi Özdamar spricht davon, dass im Kontext der Arbeitsmigration »Kolonien innerhalb

des eigenen Landes [Deutschland]« entstanden seien (persönliches Interview 2002). Eine Passage

aus ihrer Erzählung »Fahrrad auf dem Eis« führt diesen Gedanken weiter aus: »Und Deutschland

ist ein Wald. Bis sie den Weg raus gefunden hatten, war die Kolonialzeit vorbei. Man sagt, des-

wegen haben die Deutschen die Kolonien im Land selber geschaffen, die Gastarbeiter. […] Und

in Deutschland musste die Sprache, die von Ausländern gesprochen wird, einen langen Weg ma-

chen, sich biegen, gebrochen werden und wieder gradestehen.« (Hof im Spiegel, S. 95). Bezeich-

nenderweise verbindet die Autorin hier die Kolonisierungsthesemit dem Sprachgebrauch derMi-

granten. Stefanie Bird weist inWomen Writers and National Identity (2003) auf eine zentrale Prob-

lematik (künstlerischer) Äußerungen im fremden Idiom hin: »Although the historical relationship

between Germany and Turkey has not been one of colonizer to colonized, the marginal position

of Turks in Germany, seeking to articulate their identity in the face of prejudice and the pressure

to assimilate to German cultural norms creates parallels, for example indigenous African or Asian

writers faced with the dilemma of whether to write in their own tongue or that imposed by the

nation which colonized them« (S. 162). In diesem Kontext sei auf Gayatri Chakravorti Spivaks und

Homi Bhabhas Theorien verwiesen: Spivak stellt in »Can the Subaltern Speak?« (1988) die Frage, in-

wieweit eine Minorität sich in einem fremden autoritären Zeichensystems Ausdruck verschaffen

kann, ohne dabei mit der Sprache und Ausdrucksform der Mehrheitsgesellschaft zugleich auch

deren Werte und Strukturen (und damit deren Ideologie) zu übernehmen. Bhabha glaubt, dass

dies durch kleine Verschiebungen und Verrückungen als eine Art künstlerischer ›Akzentuierung‹

möglich sei. Siehe hierzu sein wegweisendes Werk The Location of Culture aus dem Jahr 1994, wo

er vom wechselseitigen Abhängigkeitsverhältnis zwischen Kolonisator und Kolonisiertem spricht

und die ›Mimikry‹ als eine strategische Subversivität der Unterdrückten gegen ihre Unterdrücker

einführt. Seine Vorstellung einer Hybridisierung des kulturellen und sprachlichen Ausdrucks steht

in diesem Zusammenhang, wobei Kritiker wieWolfgangWelsch in seinem Aufsatz »Transcultura-

lity – the Puzzling Form of Cultures Today« (1999) und Kader Konuk in Identitäten im Prozess (2001)

kritisieren, dass der Begriff konzeptuell noch immer auf der Annahme essentiell verschiedener

Kulturen basiere.

29 Es existierten, so Kurt weiter, »[g]etrennte Anthologien, getrennte Verlage, getrennte [Litera-

tur-]Preise«, der Autor fremder Herkunft müsse »unentwegt seine Andersartigkeit, seine Fremd-

heit, seineNicht-Zugehörigkeit betonen«, umüberhaupt eine Chance zu haben, publiziert zu wer-

den. Deutlich wird die Praxis der ›Ghettoisierung‹ auch anhand der diversen Klassifizierungen der

Literatur von Autoren fremder Herkunft als Gastarbeiter-, Ausländer- oder Minderheitenlitera-

tur. Für eine kritische Aufarbeitung dieser und ähnlicher begrifflicher Festlegungen der Literatur

türkisch-deutscher Autoren vgl. die Einleitung zu Arens (bes. S. 29ff.). Benennungen dieser Art

drücken eine ›ausgrenzende Vereinnahmung‹ aus, d.h. eine Praxis, die die Literatur nicht-deut-

scher Schriftsteller dem deutschen Literaturbetrieb einverleibt, ihnen dort jedoch eine abgelege-

ne Ecke zuweist und damit aus demKanon ausgrenzt (vgl. Konuk S. 114). Ich verweise hier auf Leslie

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ich in Kapitel 3 erläuternwerde, auch imBereich des türkisch-deutschenTheaters offen-

kundig. Erst seit Mitte der 1990er Jahre sind im Bereich der türkisch-deutschen Kunst –

das gilt neben Literatur auch für Film,Theater und Kabarett – umfassende Änderungen

zu verzeichnen, dieman treffend unter demTitel ›Ausbruch aus demethnischenGhetto‹

zusammenfassen könnte.30

In engem Bezug zur Exotisierung türkischer Kultur (und in gewissem Sinne auch

verbundenmit demBegriff einer türkischen Ghetto-Kultur) steht die Diskussion um ei-

nen vermeintlichen ›Türkenbonus‹. Unter Verweis auf Anthologien und Literaturprei-

se, die ab Ende der 1970er Jahre eigens für ausländische Schriftsteller eingerichtet wur-

den, stellte etwaHorstHamm in Fremdgegangen – freigeschrieben. Einführung in die deutsch-

sprachige Gastarbeiterliteratur (1988) fest, dass von einer deutschen Ignoranz gegenüber

der Gastarbeiterliteratur keine Rede sein könne, und behauptete: »Man kann sogar da-

von ausgehen, dass in deutscher Sprache schreibende Gastarbeiter leichter einen Ver-

leger finden als ›normale‹ deutsche Schriftsteller. Der Makel ›Gastarbeiter‹ ist hier von

Vorteil«. (S. 30) Einerseits sei mit Hinweis auf meine bisherigen Ausführungen betont,

dass – von möglichen Einzelfällen abgesehen – in der BRD wohl kaum von einem Tür-

kenbonus die Rede sein kann.31 Andererseits muss auch Erwähnung finden, dass sich

türkisch-deutsche Künstler selbst mit aller Entschiedenheit gegen eine etwaige Praxis

der Bevorzugung zur Wehr setzten, so zum Beispiel Tayfun Erdem, der in seinem Arti-

kel »Schluss mit dem ›Türkenbonus‹!« (1989), aus dem ich bereits eingangs zitierte, wie

folgt argumentiert: »Ein solcher ›Türkenbonus‹ ist aber imGrunde nichts anderes als ei-

ne passive Gleichgültigkeit und Oberflächlichkeit gegenüber der Kultur des ›Anderen‹,

sei es aus Ignoranz oder fauler Selbstgefälligkeit, oder sei es aus scheuer Zurückhaltung

oder sogar Schüchternheit vor einerwirklichenEntdeckungder ›anderen‹ Kultur.« (S. 147)

Adelsons Diskussion einer ethnozentrischen Herangehensweise an die Literatur vonMigranten in

ihrem Artikel »Migrantenliteratur oder deutsche Literatur« (1991). Vgl. auch Pazarkayas bereits er-

wähnten Aufsatz »Literatur ist Literatur« (1986), in dem er sich gegen eine solche Vereinnahmung

entschieden zur Wehr setzt, sowie in Reaktion darauf Horst Hamms Fremdgegangen – freigeschrie-

ben. Einführung in die deutschsprachige Gastarbeiterliteratur (1988) und Walter Raitz’ Aufsatz »Ein-

fache Strukturen, deutliche Worte« (1989). Diese Publikationen verdeutlichen, dass die deutsche

Literaturkritik noch gegen Ende der Achtziger von ähnlich restriktiven Haltungen geprägt war wie

(kultur)politische Debatten.

30 Ich führe diesen Ausbruch in den Kapiteln 3 und 4 anhand der Generationenabfolge türkisch-deut-

scher Künstler in größeremDetail aus. Auf Feridun Zaimoğlu, einen derHauptrepräsentanten die-

ser Entwicklung, gehe ich im Resümee meiner Studie ein.

31 Ein Abschnitt aus dem von Lerke von Saalfeld herausgegebenen Band Ich habe eine fremde Sprache

gewählt –Ausländische Autoren schreiben deutsch (1998) stützt diese Behauptung: »[D]ie deutsche Li-

teratur pflegt noch immermit großer Inbrunst ihren eigenen Garten, in der ausländische Autoren,

die sich, aus irgend welchen Gründen auch immer, in der deutschen Sprache zuWort melden, sel-

ten Beachtung und Anerkennung finden. Ein Schriftsteller fremder Zunge findet nicht so leicht

Zugang in den Parnass deutscher Dichtung, der kunstvolle Umgang mit der Sprache als Litera-

tur wird ihm nicht zugetraut, obwohl manche der Ausländer aus einer reicheren Erzählkultur als

der deutschen Literatur stammen.« (S. 10) Und auch ein vor wenigen Jahren in der Frankfurter All-

gemeinen erschienener Artikel konstatiert: »[I]m Inneren der Kulturnation wacht die Germanistik

darüber, wer dazugehört und wer nicht. Migrationsliteratur führt allenfalls ein Schattendasein in

irgendwelchen Unterfächern multi-, inter-, trans- oder plurikultureller Forschung.« (Magenau)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 47

Nicht ohne Polemik stellt Erdem in diesem Kontext auch die Frage, ob hinter der häu-

fig undurchsichtigen Förderpolitik der Kulturämter »nicht unterschwellig die Meinung

[stecke], dass die Türkinnen und Türken eigentlich zu Top-Leistungen in der Kultur der

›zivilisierten‹ westlichenWelt nicht fähig sind« und fordert abschließend ein Ende aller

»Doppelkriterien« (ebd. S. 148). Erdems Text korrespondiert mit der Kritik an den För-

derungsrichtlinien des Berliner Kultursenats seitens vieler türkischstämmiger Künstler,

die mich in Kapitel 3 beschäftigen wird.

Dass Hochstilisierung, Romantisierung oder Exotisierung nichts als die Kehrseite

von Abwertung und Verachtung ist, wird auch im Falle des darstellerischen Spagats in

Spiegel–Darstellungen der späten 1990er Jahren deutlich, wo Türken sowohl verteufelt

als auch exotisiert werden. Ich verweise hier insbesondere auf das Titelbild der Spiegel-

Ausgabe 16/1997,wounter der SchlagzeileGefährlich fremd das »Scheitern dermultikultu-

rellen Gesellschaft« in Deutschland proklamiert wird; eine junge Frau schwenkt hier die

türkische Fahne, während im Hintergrund Mädchen mit Kopftüchern die Koranschule

besuchen und bewaffnete Mitglieder einer türkischen Jugendgang bedrohlich dreinbli-

cken. Am anderen Ende der Repräsentations-Skala steht der zwei Jahre darauf erschie-

nene Artikel »Erregend fremd«, in dem der Leser in die faszinierend fremde Welt ei-

nes ›angetürkten‹ Kreuzbergs eintauchen kann, dessen Bewohner der kulturellen und

geschlechtlichen Hybridität frönen (vgl. Smoltczyk). Türken werden in diesen Beschrei-

bungen einmal stigmatisiert und dann wieder als Spektakel inszeniert. Wie sie auch in

Szene gesetzt werden, sie passen nicht in den deutschen Alltag und erscheinen selbst

kurz vor der Jahrtausendwende noch als Fremdkörper und Kuriositäten. Von einer an-

erkannten Normalität multikultureller Vielfalt in der Bundesrepublik sind beide Artikel

jedenfalls gleich weit entfernt.

In diesem Kontext ist abschließend ein Blick auf den legalen Status von Auslän-

dern in der Bundesrepublik beziehungsweise auf die diesbezügliche Gesetzgebung

angebracht:32 Vom juristischen Standpunkt betrachtet ist in Deutschland jeder ein

›Ausländer‹, der nicht nach dem Grundgesetz Deutscher ist, sich also nicht im Besitz

der deutschen Staatsangehörigkeit befindet. Traditionell wurde diese gemäß dem Ab-

stammungsprinzip, das heißt nach der Zugehörigkeit der Eltern durch Geburt erteilt

(jus sanguinis) – eine Regelung, die auf das Reichs- und Staatsangehörigkeitsgesetz von

1913 zurückgeht. Da nach dem Zweiten Weltkrieg beide Staaten in ihren Verfassungen

den Rechtsstandpunkt der einheitlichen deutschen Staatsangehörigkeit bestätigten,

überstand dieses Gesetz die Dauer der staatlichen Trennung unbeschadet. Auch nach

der Wiedervereinigung änderte sich an der Situation zunächst nichts. Eine Reform des

Staatsbürgerschaftsrechtes war zwar ab 1992 geplant, doch bis zum Regierungswechsel

wurden keine Schritte in diese Richtung unternommen. Erst im Januar 2000 kam die

überfällige Gesetzesänderung zustande; seither gilt neben dem Abstammungs- auch

das Geburtsortprinzip, das den Erwerb der Staatsangehörigkeit mit dem Geburtsort

32 Ich halte mich hier an das Online-Lexikon der Beauftragten der Bundesregierung für Migration,

Flüchtlinge und Integration. Eine gute Übersicht von Debatten und Gesetzen zum Staatsbürger-

schaftsrecht bis Mitte der 1990er Jahre bietet William A. Barbieri Jr., Ethics of Citizenship: Immigra-

tion and Group Rights in Germany (1998) sowie Çiğdem Akkaya et al., Länderbericht Türkei (1998, bes.

S. 305–12).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

verknüpft (jus soli). Bis zu einem gewissen Grad trug die liberale Regierung damit zwar

der sozialen Situation einer Einwanderergesellschaft Rechnung; allerdings scheiterte

der ursprüngliche Plan, auch die doppelte Staatsbürgerschaft zuzulassen, am Wider-

stand der politischen Opposition: Nach dem CDU-Sieg bei der Hessenwahl im Februar

1999 fehlte für den Reformvorschlag im Bundesrat die Mehrheit.33

Komplementär zur Staatsbürgerschaftsdebatte vermittelt auch das Ausländerrecht

Einblicke in das deutsche Verhältnis zum ›Fremden‹. Dieses beinhaltet die grundlegen-

den Bestimmungen über den Rechtsstatus vonMenschen ohne deutsche Staatsangehö-

rigkeit, die sich in Deutschland aufhalten. Als die Bundesregierung in den 1950er und

1960er Jahren in der Phase des ökonomischen Aufschwungs Anwerbeabkommenmit an-

deren Staaten abschloss und damit die Zuwanderung der sogenannten ›Gastarbeiter‹

in Gang setzte, war deren Integration in die deutsche Gesellschaft nicht vorgesehen.

Folglich wurde eine dieser neuen Situation angepasste Gesetzgebung nicht als Priori-

tät eingestuft, was zur Folge hatte, dass das nationalsozialistische Recht, die (nur termi-

nologisch entnazifizierte) Ausländerpolizeiverordnung von 1938, als Bundesrecht wei-

ter Bestand hatte, bis im Oktober 1965 endlich das erste Ausländergesetz der BRD ver-

abschiedet wurde. Da man jedoch Mitte der 1960er Jahre weiterhin von einem zeitlich

begrenzten Aufenthalt der Arbeitsmigranten ausging, wurde von verbindlichen Festle-

gungen größtenteils abgesehen; stattdessen räumtemandenBundesländern bei der Be-

willigung der Aufenthaltserlaubnis einen breiten Ermessensspielraum ein. Das Gesetz

wurde mithin auch als »Blankoermächtigung an die Verwaltung« bezeichnet (Pfaff).

Aber selbst als sich abMitte der 1970er Jahre immer deutlicher abzeichnete, dass die

Mehrheit der Arbeitsmigranten nicht in ihre Herkunftsländer zurückkehren würde, re-

agierten deutsche Politiker nur zögerlich. Da man sich so lange weigerte, die soziale

Realität, ein Einwandererland zu sein, anzuerkennen, wurden nötige Gesetzgebungen

schlichtweg versäumt. Erst im Januar 1991 trat eine Novellierung des Ausländergesetzes

inKraft, inder erstmals offiziell Bestätigung fand,dassüberhaupt eineEinwanderung in

die BRD stattgefunden hatte.34 Eine Einbürgerung nach demGeburtsortprinzip und die

Mehrstaatigkeit waren allerdings weiter ausgeschlossen, was der Novelle die Bezeich-

33 Instrumental für den Erfolg der CSU in Hessen war Robert Kochs umstrittene Unterschriftenakti-

on gegen die doppelte Staatsbürgerschaft von 1998, mit der er seiner Partei nach dem Debakel

bei den Bundestagswahlen frischen Aufwind verschaffte. In dieser Kampagne, die ironischerwei-

se unter dem Motto »Ja zur Integration!« stattfand, spielte die Polemik gegen ausländische und

v.a. türkische Migranten Kampagne eine zentrale Rolle (vgl. Mansel S. 4). Viele türkische Künst-

ler, darunter auch Muhsin Omurca, reagierten empört auf diese Aktion und ihre Resonanz in der

Öffentlichkeit: »Ich kann es immer noch nicht glauben, aber es ist die Wahrheit: In sechs Wochen

hatte die Union fünf Millionen Unterschriften beisammen. Sie wussten noch nicht einmal genau,

wogegen sie eigentlich unterschrieben. Hauptsache gegen Ausländer!« (Persönliches Interview

2003) Als Reaktion auf die Doppelpass-Debatte verfasste Omurca sein Kabarettstück Kanakmän –

Tags Deutscher, nachts Türke (2000) (vgl. Kapitel 4).

34 Das Gesetz formulierte inhaltliche Entscheidungen und beließ somit den einzelnen Bundeslän-

dern weniger Spielraum (vgl. Rittstieg: S. x-xi). Im Vergleich zur vorherigen Regelung war die Neu-

fassung detaillierter und komplizierter. Für ausländische Arbeitnehmer brachte das Gesetz zwar

z.T. Erleichterungen (z.B. Rechtsansprüche auf gesicherten Aufenthalt und Familiennachzug), war

insgesamt aber dennoch nicht zufriedenstellend und v.a. nicht leicht zu durchschauen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 49

nung »nationalistisch geprägtes Abschottungsgesetz« einbrachte (»Ausländergesetz«).35

Erst in jüngster Vergangenheit entstand das Vorhaben, das Ausländergesetz durch ein

modernesZuwanderungsgesetz zuersetzen.DieRegierungskoalitionverabschiedete im

Wahljahr 2002 zwar ein entsprechendes Gesetz im Bundestag, aus formalen Gründen

erklärte das Bundesverfassungsgericht dieses jedoch kurz darauf für ungültig. Seither

schwillt die Debatte zwischen Regierung und Opposition in diesem bislang letzten Ka-

pitel einer »offizielle[n] Anerkennung der Zuwanderung als Realität« (Geis S. 4). Erst seit

Mai 2004 scheint man einer Einigung allmählich näher zu kommen.

Welche Bedeutung haben die angesprochenen Gesetzesgrundlagen und Debatten

für die deutsche Konzeptualisierung des Ausländers, und wie steht man hierzulan-

de dem Phänomen der kulturellen Vielfalt gegenüber? Beim Begriff ›Ausländer‹ ist

zwischen einer rechtlich-politischen Dimension und einer Alltagsbedeutung zu un-

terscheiden. Die rechtliche Sicht, die einen Ausländer als Menschen ohne deutsche

Staatsangehörigkeit charakterisiert, ist vor allem insofern problematisch, als sie auch

Personen miteinschließt, die in Deutschland geboren wurden. Der Alltagsgebrauch

wiederum klassifiziert Menschen unabhängig ihrer Staatsangehörigkeit aufgrund

äußerer Merkmale, beziehungsweise hinsichtlich ihres kulturellen Hintergrundes als

Ausländer. Angelika Königseder führt dies in ihrem Artikel »Türkische Minderheiten in

Deutschland« (2001) wie folgt aus:

Die Annahme der deutschen Staatsbürgerschaft erleichtert den Zuwanderern zwar

den Alltag in Deutschland, löscht jedoch keineswegs die Voreingenommenheit in den

Köpfen der Deutschen. […] Das andersartige Aussehen macht jemanden zum »Frem-

den«, daran ändert auch die Annahme der deutschen Staatsbürgerschaft wenig. Das

hängt damit zusammen, dass die Definition des »Fremden« das Konstrukt der Beob-

achtenden ist. Als »fremd« wird definiert, wer in der eigenenWahrnehmung »anders«,

unbekannt oder unvertraut wirkt. Der Begriff des »Fremden« trifft somit nicht nur auf

Ausländer aus staatsbürgerlicher Sicht zu, sondern auch auf Menschen mit anderen

Lebensformen, Traditionen, Gewohnheiten und anderem Aussehen. (S. 22f.)

Der Alltagsgebrauch des Begriffs ›Ausländer‹ erscheint damit nicht weniger fragwürdig

als die gesetzlichen Formulierungen, da er allzu sehr von Vorurteilen und Klischeeden-

ken geprägt ist und die Diversität der Kulturen und ethnischen Gruppen unberücksich-

tigt lässt,welche für die deutscheGesellschaft kennzeichnend ist. IndiesemZusammen-

hang sollte auch auf die generelle Problematik jeder statistischen Erfassung von Auslän-

dergruppen hingewiesen werden.36

35 Für eine umfassendere Besprechung des Ausländergesetzes von 1991 siehe das im selben Jahr von

Klaus Barwig et al. herausgegebene Buch Das neue Ausländerrecht.

36 Das Statistische Bundesamtmit Stand vom 16. September 2003 1.912.200 inDeutschland lebender

Türken (vgl. »Bevölkerung«). Diese Zahl ist insofern problematisch, als sie einerseits in Deutsch-

land Geborenen ohne deutsche Staatsbürgerschaft miteinbezieht, andererseits aber naturalisier-

te Türken und deren Nachkommen ausschließt. Ebenso unberücksicht bleibt eine unbekannte

Zahl türkischer Staatsbürger, die ohne Aufenthaltsgenehmigung in der BRD leben. Naturalisierte

Türken tauchen ebenso wenig in Statistiken auf wie Kinder aus Mischehen, da Daten über ethni-

sche Zugehörigkeiten nirgends festgehalten werden. Gemäß dem Essener Zentrum für Türkeistu-

dien beträgt die Zahl der türkischstämmigen Deutschen derzeit rund 470.000 (vgl. »Türken«).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Zusammenfassend sei festgehalten: Im Rahmen der deutschen Rezeption – oder

auch Festschreibung – des ›Türken‹ sind bis heute zwei Bilder maßgeblich, die beide

längst nicht mehr der Realität entsprechen und damit als Klischees gelten müssen: das

des kriegerischen, kulturlosen Osmanen und das des ebenso sprach- wie (wiederum)

kulturlosen Gastarbeiters. Während diese Bilder im Bereich der Politik und in öffentli-

chenMedienweiter gleichermaßen präsent sind, konzentrierte sich die Literatur ab den

späten 1960er Jahren auf den Gastarbeiter, der gegen Mitte der 1980er Jahre aus dem

Blick- und Interessenfeld entschwand – und mit ihm auch die türkische Minorität als

Ganzes. Seit dieser Zeit, die im Bereich des türkisch-deutschen Theaters mit den gro-

ßen Gruppengründungen koinzidiert, beginnen türkischstämmige Künstler verstärkt,

gegen ihre Missrepräsentation oder auch fehlende Repräsentation in der deutschen

Kunstszene und in den Medien anzuschreiben und anzuspielen und greifen dabei vor

allem in Bereich von Satire und Kabarett diskriminierende Klischeebilder und Diskurse

ihrer deutschen Umgebung auf.

1.1.3 Standort der Türken in Deutschland

In Reaktion auf oben beschriebene politische Debatten und kulturpolitische Richtlinien

und in Abwendung von juristischen Standpunkten bezüglich der staatlichen Zugehö-

rigkeit türkischstämmiger Minoritätskünstler geht es mir in dieser Arbeit darum, eine

in meinem Verständnis einheimische Theatertradition zu beschreiben. Wenn ich hier

die Bezeichnung ›einheimisch‹ für türkisch-deutsche Theater- und Kabarettprojek-

te verwende beziehungsweise beanspruche, obgleich deren Wurzeln zu einem nicht

unwesentlichen Teil im türkischen Kulturraum liegen, so berufe ich mich dabei auf

Yüksel Pazarkayas Worte: »Wenn etwas in dieser Gesellschaft entsteht, dann ist es ein

Erzeugnis dieser Gesellschaft, in welcher Sprache auch immer. Man kann sich sperren,

aber das hilft nichts.« (»Die Fremde«, S. 109)37 Dies ist eine Einschätzung, die inzwi-

schen auch einige Literatur- und Kulturkritiker vertreten. In den vergangenen Jahren

haben sich insbesondere Deniz Göktürk und Leslie Adelson wiederholt für eine stärkere

Einbettung der Geschichte der türkischstämmigen Bevölkerungsgruppe in den erwei-

terten Bezugsrahmen der deutschen Nachkriegsgeschichte ausgesprochen (das heißt

von der Teilung Deutschlands bis zu dessenWiedervereinigung sowie der Verarbeitung

von und kritischen Auseinandersetzung mit diesen Ereignissen). Nationalsozialismus

und Holocaust, die für die deutsche Nachkriegsgeschichte bestimmend seien, ließen

sich nach Adelson auch für die Konzeptualisierung des kulturellen Kontaktes zwischen

Türken und Deutschen fruchtbar machen und böten so eine Alternative zu den bislang

überwiegend soziologisch ausgerichteten Studien zur türkischen Minorität und ihrer

Kunst. Es sind vor allem die ›Berührungspunkte‹ zwischen Juden und Türken, denen

37 Sicherlich ist eine solche Zuordnung lediglich als Geste zu verstehen. Doch ist sie, wie ich in vielen

Gesprächen feststellen konnte, durchaus im Sinne der meisten türkisch-deutschen Künstler, die

sich zwar nicht in jedem Fall als ›deutsche‹ Künstler, doch als zur deutschen Kunstszene zugehörig

fühlen. Welchen Stellenwert dabei das türkische Element besitzt, variiert je nach Künstler und

Projekt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 51

Adelson besondere Bedeutung beimisst. In ihrem 2000 erschienenen Artikel »Touching

Tales of Turks, Germans, and Jews« stellt sie diesbezüglich fest:

[B]road historical narratives of barbarism and civilization are often the (teleo)logical

touchstones on which evaluative accounts of the Third Reich and its place in moder-

nity rely, as do those of the so-called Islamic »Orient« and its place in Europe. In this

broad narratological sense twentieth-century tales of Germans and Jews are not so

much analogous to those of Germans and Turks as they are proximate. In a word, they

»touch.« (S. 98)

Adelson betont, dass es keine genaue Übereinstimmung, sondern lediglich diverse

Bezüge undBerührungspunkte zwischen Juden und Türken gibt: »References to Turkish

figures in German culture today may at times bear traumatic traces to German-Jewish

history, but Turkish figures do not merely stand for Jewish ones.« (Ebd. S 99f.) Deutsche

politische Diskurse allerdings würden Türken bereits ab den 1970er Jahren zum Teil

recht direkt als »the Jews of today« identifizieren (ebd. S. 100). In Reaktion auf diese

Diskurse reflektieren auch Künstler türkischer Abstammung seit den 1990er Jahren in

ihren Werken verstärkt das Verhältnis zwischen Juden und Türken. Adelson verweist

hier auf Zafer Şenocak und Feridun Zaimoğlu,wobei vor allem Şenocak in seinen Texten

vielfältigte Bezüge zur jüdisch-deutschen Kultur herstellt.38

Letztlich geht esAdelsonhier (wie auch in ihrem2002 erschienenenArtikel »TheTur-

kish Turn in Contemporary German Literature andMemoryWork«) darum, literarische

Erzeugnisse türkischstämmiger Autoren nicht länger in Isolation und Ausgrenzung,

sondern als inhärenten Bestandteil der deutschen Nachkriegsliteratur zu lesen.39 Die

gegenwärtige türkisch-deutsche Literatur – und, wie ich zeigen werde, auch die Büh-

nenkunst – lässt sich damit auch im Sinne von »memory work« verstehen, das heißt,

sie trägt ihren Teil zur Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit bei. Diese Tendenz

der ›inneren‹ Beteiligung türkischstämmiger Künstler an Themen der deutschen Ge-

schichte markiert die endgültige Ankunft der einstigen Migranten. Im Rahmen dieser

Arbeit sind hier vor allem Muhsin Omurca und Serdar Somuncu zu nennen, mit deren

Projekten ich mich in Kapitel 4 eingehend beschäftigen werde.

38 Zu erwähnen ist insbesondere Şenocaks Roman Gefährliche Verwandtschaft aus dem Jahr 1998.

Doch er stellte schon 1992 in seinem Essay »Deutschland – Heimat für Türken?« die programmati-

sche Frage, ob türkischeMigranten durch ihre Übesiedlung nach Deutschland nicht zugleich auch

in die jüngste deutsche Vergangenheit einwandern würden (vgl. S. 16). Wie Adelson hervorhebt,

beinhaltet Şenocaks literarische Auseinandersetzung mit der deutschen Geschichte »a subjective

and imaginative rethinking of relationships between the Nazi past and a postunification present,

one that includes an ethnic diversity wrought by migration« (»Turkish Turn«, S. 232). Vgl. hierzu

auch Yeşiladas Interview »Darf man Türken und Juden vergleichen, Herr Senocak?« sowie Kathari-

na Halls Aufsatz »›Bekanntlich sind Dreiecksbeziehungen am kompliziertesten‹: Turkish. Jewish,

and German Identity in Zafer Şenocak’s Gefährliche Verwandtschaft« aus dem Jahr 2003.

39 Es scheint mir in diesem Kontext erwähnenswert, dass in Chiellinos Handbuch Interkulturelle Lite-

ratur in Deutschland (2000), der bislang umfassendsten Beschreibung literarischer und kultureller

Erzeugnisse vonMinoritäten, jüdische Künstler gar nicht berücksichtigt sind. Yasemin Yıldız nennt

dies in ihrer Rezension einen »methodological blind-spot«. Dieses Beispiel deutet an, dass auch

Kritiker und Künstler mit eigenem migrantischem Hintergrund mitunter zu exklusiven Klassifi-

zierungen und Ausgrenzungen neigen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

1.2 Vergleich mit dem jüdisch-deutschen Theater

Wie eben dargelegt, geht es Leslie Adelson darum, dieWerke türkischstämmiger Künst-

ler in den gesellschaftlichen Rahmen der deutschen Nachkriegszeit einzubetten; dabei

stellt sie vor allemBerührungspunkte zur jüdisch-deutschenKultur fest.40DieseVerbin-

dung zwischen Türken und Juden ließe sich auf denTheaterbereich ausweiten, wo man

beispielsweiseVergleicheüberdenProzessderEtablierungder jeweiligenTheaterszenen

anstellen könnte. Von Interesse wäre hier etwa, Reaktionen seitens derMehrheitsgesell-

schaft zu untersuchen und zu prüfen, inwiefern sie Einfluss auf dieTheaterentwicklung

genommen haben und welche bürokratischen, institutionellen und sozialen Hindernis-

se zu überkommenwaren oder noch zu bewältigen sind.Bevor ich näher auf die jüdische

Theatertradition eingehe, sei kurz eine weitere Verbindungslinie angedeutet.

Parallelen sind nämlich auch in der Selbstpositionierung türkischer und jüdischer

Künstler und Intellektueller vis-a-vis der deutschen Gesellschaft erkennbar: Identitäts-

debatten, die in den vergangenen Jahrzehnten innerhalb der türkisch-deutschen Min-

derheit stattfanden, haben ihre Vorläufer in vergleichbaren Debatten deutscher Juden

vor allem ab dem 19. Jahrhundert. Damals entstanden innerhalb des Judentums zwei

konträre Bewegungen: das Reform-Judentum (mit dem Ziel der sozialen und kulturel-

len Integration an das jeweilige ›Gastland‹) und das neo-orthodoxen Judentum (mit dem

Ziel einer Rückbesinnung auf religiöse/kulturelle Traditionen).41 Zwischen diesen bei-

den Polen kam es zu den unterschiedlichsten Standpunkten. Dabei entwickelte sich die

jüdische Identität gerade in Deutschland zu einem Schauplatz diverser Festschreibun-

gen und Konzeptualisierungen.42 Für jüdische Autoren wurde ihre Identität als ›deut-

40 Dazu sei angemerkt, dass heutigeMinoritäts- und Fremdendiskurse in Deutschland, wie HelgaW.

Kraft in ihrem 2003 erschienenen Artikel »Staging Xenophobia in the 1990s« hinweist (vgl. S. 113),

von der nationalsozialistischen Vergangenheit und dem deutschen Antisemitismus beeinflusst

sind.

41 Hier ist auch auf divergierende Haltungen von Ost- und West-Juden aufgrund unterschiedlicher

Lebensumstände, konträrer Anschauungen und ideologischer Haltungen etwa zum Zionismus

zu verweisen. Diese Gruppen trafen aufeinander, als viele Juden in den letzten Jahrzehnten des

19. Jahrhunderts aufgrund von Pogromen aus Russland nach Westen flohen (vgl. Mendes-Flohr/

Reinharz S. 301 und S. 419).

42 Paul R. Mendes-Flohr und Jehuda Reinharz geben in ihrer Anthologie The Jew in the Modern World

– A Documentary History (1980) im Kapitel »Jewish Identity Challenged and Redefined« (S. 214–49)

einen Überblick über die Diversität der Haltungen jüdisch-deutscher Intellektueller im Zeitraum

von Mitte des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts. So konvertierten viele von ihnen zum Christen-

tum – teils aus innerer Überzeugung, teils weil sie sich dadurch wie etwa Heinrich Heine gesell-

schaftliche Vorteile erhofften. Andere, so zum Beispiel Walter Rathenau, entschieden sich zwar

gegen einen Religionswechsel, plädierten jedoch für eine vollständige kulturelle Assimilation an

den deutschen Kontext. Bei einer weiteren Gruppe schlug die Abwertung des Judentums in For-

men von Selbsthass um und einige, darunter OttoWeniger, nahmen sich deshalb sogar das Leben.

Andererseits vertraten viele Juden auch Positionen, die das Judentum bekräftigten, ab Ende des

Jahrhunderts oft im Rahmen der Zionistischen Bewegung, so Theodor Lessing, der über diese zum

jüdischen Glauben zurückfand. Repräsentativ für eine Haltung jenseits beider Pole steht der Lite-

rat Gustav Landauer, der sich in seiner Schrift »Sind das Ketzergedanken« (1913) sowohl als Deut-

scher als auch als Jude positionierte und so der Komplexität seiner Identität Rechnung trug. Eine

umfangreiche Kontextualisierung von Identitätsdiskursen jüdischer Künstler umdie Jahrhundert-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 53

sche Juden‹ spätestensmit derMachtübernahmederNationalsozialistenproblematisch,

und dies galt ebenso für ihre Beziehung zur deutschen Sprache; freilich gab es auch hier

verschiedene Positionen.43 Es ist auffällig, dass diese Schwierigkeiten nicht zu einem

Verstummen,wohl aber zu einer erhöhten Komplexität der Selbstrepräsentation und zu

einer entschiedeneren kritischen Haltung führten.

Sander Gilman und Jack Zipes sehen die Leistung der 20.000 bis 30.000 Juden, die

nach dem Holocaust in Deutschland verblieben, darin, dass es ihnen gelang, sich in-

nerhalb der deutschen öffentlichen Sphäre und Kulturtradition zu behaupten und ei-

ne jüdische Präsenz zu schaffen, die wesentlich zur Revitalisierung der deutschen Ge-

sellschaft beitrug (vgl. S. xxii).44 Die beiden Autoren unterscheiden drei Phasen der jü-

dischen Nachkriegsliteratur in der BRD: (a) den Zeitraum von 1945 bis 1966 (»Return of

OutsideVoices«),als sich JudenmitDarstellungendesHolocaustundseinerFolgeneinen

Platz in der deutschen Kultur zu erschreiben begannen und eine marginalisierte Positi-

on einnahmen; (b) die Jahre 1967 bis 1989 (»Clash with Philo-Semitism«), als für jüdische

Autoren die Frage nach der eigenen Identität zentral wurde und sich in Reaktion auf zu-

nehmend antisemitische Tendenzen in der deutschen Gesellschaft ab den 1980er Jahren

eine selbstbewusste jüdische Minorität formierte, die aktiv ins Kulturgeschehen in der

wende unternimmt Nina Berman in Orientalismus, Kolonialismus undModerne (1997) in ihrem Kapi-

tel über Else Lasker-Schüler (S. 261–345). Die Konfrontationslinien zwischen Assimilation an die

deutsche Gesellschaft und Besinnung auf jüdische Werte, zwischen Selbsthass und Selbstbeja-

hung verlaufen in dieser Darstellung an den Schnittstellen der Orient-Diskurse jener Jahre, d.h.,

die ›Positionssuche‹ der jüdischenMinderheit vollzieht sich hier im Rahmen einer als orientalisch

verstandenen Identität. Bezüglich Laske-Schüler spricht Berman etwa von einem »orientalisch-jü-

dischen Selbstverständnis« und von »Selbstbejahung durch die Kenntlichmachung der jüdischen

oder orientalischen Identität«, wie sie v.a. in den öffentlichen Selbstinszenierungen der Künstlerin

Ausdruck fanden (vgl. S. 330 und S. 334).

43 In der Einleitung zum 1997 erschienenen Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German

Culture 1096–1996 erläutern die Herausgeber Sander L. Gilman und Jack Zipes dies wie folgt: »Exi-

le and flight in 1933 meant different things to different Jews in Germania. Many left for all corners

of the world – and a few returned because they could not live without their language and culture.

Some stayed and hoped that it would all be over soon. Many, many died in the camps, writing

sketches, poems, and even operas right to the end. Some returned after the Shoah from Pales-

tine, New York, or Shanghai. Some continued to think of themselves as Jewish writers in exile

from a lost, never again to be, romanticized Germania. Some acculturated themselves into their

new world and yet continued to think of themselves as Jewish writers in Germany once removed.«

(S. xviii-xix) An dieser Stelle sei auf drei zentrale Publikationen jüdischer Kritiker hingewiesen:

Der von Michel R. Lang und Henryk M. Broder herausgegebene Band Fremd im eigenen Land (1979)

verleiht demwachsendenGefühl der Entfremdung von Juden inDeutschland Ausdruck, dazu aber

auch ihrer Insistenz, Gehör zu finden; Alphons Silbermanns Juden inWestdeutschland: Selbstbild und

Fremdbild einerMinorität (1992) behandelt tradierte Vorurteilen und Stereotypen auf deutscher und

jüdischer Seite nach 1945; und die von Elena Lappin (Broders Schwester) herausgegebeneAntholo-

gie Jewish Voices, GermanWords: Growing Up Jewish in Postwar Germany and Austria (1994) lässt junge

jüdische Autoren selbst zu Wort kommen.

44 Die Ausführungen von Gilman/Zipes beschränken sich auf Westdeutschland, das ab 1949 Juden

zur Rückkehr ermunterte, wohingegen die offizielle Haltung in der DDR Juden so sehr diskrimi-

nierte, dass dieMehrheit von ihnen demStaat bis 1953 den Rücken kehrte (vgl. S. xxiii). Hier finden

russische Praktiken eine Fortsetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

BRD eingriff; und (c) die Zeit ab 1990 (»Resurgence of New Jewish Writers«), da jüdi-

sche Autoren auf die neuen historischen Bedingungen des vereinten Deutschlands und

eines weiter erstarkenden politischen Konservatismus mit Kritik bis hin zur Provokati-

on reagierten.45 Von einer »Wiedergeburts-Phase seit 1989« spricht Y.Michal Bodemann

in Bezug auf die jüdische Präsenz im wiedervereinten Deutschland, wo unter anderem

durch Zuwanderung »eine jüdische Renaissance« in den Bereich des Möglichen gerückt

sei (Gedächtnistheater, S. 24).

Obgleich sich die Geschichte der jüdischen mit der der türkischen Minorität natür-

lich nur bedingt vergleichen lässt, da sie zum einen weiter zurückreicht und zum an-

deren grundlegende Unterschiede aufweist, verdeutlicht dieser literarische Überblick

gleichwohl, dass sich in den letzten Jahrzehnten gewisse künstlerische Entwicklungen

recht parallel und zeitgleich vollzogen.46 Ich verweise hier auf das zunehmend selbstbe-

wusstere Auftreten jüdischer Künstler ab den 1980er Jahrenmit ihrem Fokus auf Fragen

der Eigenrepräsentation sowie dem Anschreiben gegen kulturelle Klischees – eine Ten-

denz,die auch imtürkisch-deutschenTheaterundhier vor allem imBereichdesKabarett

auffällig ist.EinenweiterenBezugbietetderprovokativeGestus jüdischerAutoren inden

1990er Jahren, der ebenfalls türkischstämmige Schriftsteller wie etwa Feridun Zaimoğlu

kennzeichnet. Im Bereich der Rezeption durch die deutsche Kritik findet sich eine Par-

allele darin, dass Werke jüdischer wie auch türkischer Autoren häufig kaum Beachtung

fanden oder lediglich im Rahmen ethnologischer und soziologischer Studien Interesse

weckten (vgl. Remmler S. 801).

Im Bereich jüdischer und türkischer Bühnenaktivitäten in Deutschland sind gleich-

falls Berührungspunkte zu verzeichnen. Gewisse Parallelen finden sich bereits in den

volkstümlichenTheaterformen beider Völker, obgleich das Judentum aufgrund von kon-

fessionellen Einwänden keine bedeutendeTheatertradition besitzt und die Zeit des Na-

tionalsozialismus den erst spät entstandenen jüdischen Theatern in Deutschland (und

auch jenseits seiner Grenzen) einen jähen und nachhaltigen Bruch bescherte:

Nach dem Zweiten Weltkrieg war das jüdische Theater in Europa fast nicht mehr

vorhanden, und jahrelang wurde völlig vergessen (verdrängt?), dass es eine solche

Theaterform auch in Westeuropa gegeben hatte. Mit den Theaterpraktikern und ih-

45 Als Repräsentanten der ersten Phase nennen Gilman/Zipes unter anderem Ilse Aichinger und Ste-

fan Heym sowie Max Horkheimer und Theodor Adorno; für die zweite Phase stellen sie Marcel

Reich-Ranicki, Hans Meyer, Norbert Elias, Alphons Silbermann und Ralph Giordano vor; als Bei-

spiele für die bislang letzte Phase erwähnen sie etwa Henryk M. Broder und Maxim Biller (S. xxiv-

xxx). Ab den frühen 1980er Jahren stieß eine dritte Generation jüdisch-deutscher Autoren dazu,

unter ihnen Barbara Honigmann, Esther Dischereit und Rafael Seligmann (vgl. Remmler S. 796ff.).

Diese beschäftigen sich etwa damit, was es bedeutet, eine Doppelidentität zu besitzen, und sie

reflektieren über die Realität der ›Absenz‹ jüdischer Kultur, bzw. über deren einseitiger Festschrei-

bung in der BRD (ebd. S. 800).

46 Hestermann bezeichnet als einen der Hauptunterschiede: »Modern migrant communities«, dar-

unter auch die der Türken in der BRD, »were not constituted by forced dispersal from their original

homelands (which had been the case in the prototypical Jewish dispora).« (S. 334) Dies hat Einfluss

auf das Selbstverständnis und Eigenbild der jeweiligen Minorität.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 55

rem Publikum waren euch die jiddischen Theaterhistoriker vertrieben oder ermordet,

und ihre Arbeiten waren in Vergessenheit geraten. (Dallinger S. 11f.)47

Traditionell bot nur das im Frühjahr begangene eintägige Purimfest Raum für szeni-

sche Darbietungen. Diese entwickelten sich ab dem 16. Jahrhundert und erreichten ih-

ren Höhepunkt in den folgenden zwei Jahrhunderten. Das Purimspiel weist dabei ge-

wisse Ähnlichkeitenmit traditionellen türkischenTheaterformen auf: Beide Traditionen

entwickelten sich etwa zeitgleich und wurden mündlich überliefert; daneben gleichen

sie sich auch in ihrer verweisenden (anti-illusorischen), oft satirisch-kritischen Darstel-

lungsart, der zentralen Bedeutung musikalischer Einlagen und der zahlreichen Wort-

fehden der typenhaft gezeichneten Figuren,umnur einige zentrale Elemente zu nennen

(vgl. hierzu Dallinger S. 16 und S. 19ff.).

Zur Ausbildung eines eigentlichen jüdischen Theaters kam es erst im Rahmen des

veränderten Geisteslebens zur Zeit der Aufklärung. Der Beginn einer jüdischen Drama-

tik datiert im späten 18. Jahrhundert durch Vertreter der jüdischen Haskalah, doch erst

knapp 100 Jahre später entstanden – in jiddischer Sprache – erste organisierte Thea-

tergruppen in Russland.48 Der Hauptschauplatz des jiddischen Theaters liegt seit etwa

1917 in den Vereinigten Staaten und dort insbesondere in New York;49 doch auch in Eu-

ropa und auch in deutschsprachigen Ländern entstanden Theaterszenen, so etwa das

1919 gegründete Moskauer Jiddische Staatliche Künstlertheater, das bis 1952 aktiv war,

oder Gruppen in Warschau und Wilna, Berlin, München und Wien.50 Wie Brigitte Dal-

linger amBeispielWiens beschreibt, wurde das jiddischeTheater, das in den 1920er und

47 Dies gilt in ertser Linie für ›traditionelles‹ jiddisches Theater. In Abgrenzung dazu sei darauf

hingewiesen, dass akkulturierte und assimilierte jüdische Theaterschaffende wie Bertolt Brecht

(1898–1956) und Fritz Kortner (1892–1970) nach Kriegsende ihre Tätigkeit als Teil der deutschen

Kulturszene wieder aufnahmen.

48 Als »Vater« des jiddischenTheaters gilt AbrahamGoldfaden (1840–1908), der 1867 im rumänischen

Jassy Stücke Stücke in der Tradition der Aufklärung zu verfassen begann und 1880 in Russland ei-

ne Gruppe zusammenführte (vgl. neben Dallinger S. 22–24 auch Beck). Wie Dallinger erwähnt,

wurde das jüdische Theater in Russland jedoch bereits 1883 wieder verboten, was z.T. dadurch un-

terlaufen wurde, dass sich Ensembles als deutsche Theater ausgaben (S. 25). Von großem Einfluss

waren Moses Hurwitz (1844–1910) und Joseph Lateiner (1853–1935), die ebenfalls in den 1880er

Jahren mit Wandertruppen durch Europa reisten und dann nach New York übersetzen, wo sie für

konkurrierende Truppen eine Vielzahl von Stücken verfassten und so dort zum Entstehen einer

Theaterszene beitrugen (ebd. S. 27–29). Hierzu Wolfgang Beck: »Da die ersten Theatergruppen

keine festen Häuser und nur ein begrenztes Publikum hatten, waren sie gezwungen, dessen Be-

dürfnissen nach Sentimentalität und heimatlicher Musik nachzukommen und in extrem kurzen

Abständen neue Produktionen zu erstellen. Dies führte zu fabrikmäßiger Herstellung mehr oder

weniger zusammenhangloser Stücke, von Gegnern mit dem Sammelnamen ›shund‹ bezeichnet.«

Zu erwähnen ist ebenso Jacob Gordin (1853–1909), der um die Jahrhundertwende das goldene

Zeitalter des Jiddischen Theaters in den USA maßgeblich mitgestaltete (vgl. Dallinger S. 30).

49 Zu dieser Zeit entstanden landesweit organisierte Amateurgruppen; das erste professionelle

Theater, das Yiddish Art Theater konnte sich von 1918 bis 1950 halten (Beck). Für einen umfang-

reichen Bericht über die Geschichte des jüdischen Theaters in New York vgl. Rhoda Helfman Kauf-

mans Dissertation The Yiddish Theater in New York and the Immigant Yewish Community: Theater as

Secular Ritual aus dem Jahr 1986.

50 Für eine Beschreibung der jüdischen Theaterszene Berlins sei auf Peter Sprengels Werk Populäres

jüdisches Theater in Berlin von 1877 bis 1933 (1997) verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

1930er Jahren seine Blütezeit erfuhr, von traditionsbewussten galizischen Juden getra-

gen, die ab 1880 auf der Flucht vor Pogromen zunehmend westliche Metropolen bevöl-

kerten; die einheimischen, akkulturierten Juden standen demTheater der Einwanderer

in der Mehrheit ablehnend gegenüber, zum Teil da sie es für zu populär-folkloristisch

hielten, aber auch,weil sie darin eine Provokation für die Antisemiten befürchteten (vgl.

S. 183 und S. 194). Ab der Jahrhundertwende, insbesondere aber nach dem Ersten Welt-

krieg vollzog sich imRahmendes erstarkendenpolitischenZionismus eineNationalisie-

rung des jüdischenTheaters. Zu Beginn der 1930er Jahre entstand inWien außerdem ein

zionistischesWahlkabarett (vgl. ebd. S. 165f.).51

Wie schon erwähnt, bereitete der Nationalsozialismus den jüdischenTheateraktivi-

täten imdeutschenRaumzumindest in seiner (semi)professionellen Ausformung ein jä-

hes und nachhaltiges Ende. ImAmateurbereich aber kam esweiterhin zu Produktionen;

Veranstaltungen fanden inGhettos und sogar in Konzentrationslagern statt.52 Und auch

in der Nachkriegszeit entstanden immer wieder Amateurgruppen; meist waren diese

jedoch von kurzlebiger Natur.53 Leider ist dieser Bereich bislang – ebenso wie das tür-

kisch-deutsche Theater – kaum erforscht, geschweige denn kritisch erschlossen. Nach

Jahren sporadischer Gruppenzusammenschlüsse eröffnete der Schauspieler, Autor und

Regisseur Daniel Haw schließlich im Jahr 1998 mit dem Hamburger Schachar die erste

professionelle jüdischeTheatergruppe der Nachkriegszeit in der BRD. Das bislang wohl

spektakulärste Projekt der Gruppe fand im Jahr 2001 statt, als sie in Kooperation mit

dem 1993 gegründeten JewishTheater of New York die deutschsprachige Uraufführung von

Tuvie Tennenboms Stück »Adolf Eichmann – letzter Akt« (Original: »The Diary of Adolf

Eichmann«) austrug.54

Im Gründungsjahr des Schachar hatte sich der jüdische Regisseur Peter Zadek an-

lässlich einer Umfrage zumHolocaust-Mahnmal in Berlin in der Zeit gegen diese Stätte

51 Eine Beschreibung der weiteren Entwicklung des jüdischen Kabaretts bietet Oscar Teller – neben

Victor Schlesinger und Fritz Stöckler einer der Gründer desWienerWahlkabaretts – inDavidsWitz-

schleuder: Jüdisch-politisches Cabaret: 50 JahreKleinkunstbühnen inWien,Berlin, London,NewYork,War-

schau und Tel Aviv (1982).

52 Vgl. den vonRebeccaRorit undAlvinGoldfarbherausgegebenenBand Theatrical Performance during

the Holocaust: Texts, Documents, Memoirs (1999).

53 In manchen europäischen Ländern kam es bald nach Kriegsende zu jüdischen Theateraktivitäten,

die sich teils auch professionell formierten, so das Jiddische Staatstheater in Polen und verschiede-

ne staatlich unterstützte Gruppen in Rumänien. Allerdings gab es nach Wolfgang Beck weder in

Russland noch in Westeuropa professionelle jiddische Theatergruppen von nennenswerter Zahl.

54 Eine im Kontext meiner Arbeit interessante Episode stellen die Bemühungen der Gruppe um eine

eigene feste Theaterbühne dar: Nachdem das Theater Schachar in den ersten beiden Jahren an

verschiedenen Hamburger Stätten aufgetreten war, entstand 2000 ein Vertrag mit dem Altona-

er Stadtteilkulturzentrum HAUS Drei, welches fortan neben einer festen Bühne und technischen

Anlagen auch Probenräume zur Verfügung stellte. Allerdings kam es schon 2002 zu Diskrepanzen

und nur die Intervention der Hamburger Kulturbehörde konnte der Gruppe für das restliche Jahr

den Verbleib im Kulturzentrum sichern. Als das jüdische Theater im Anschluss daran ohne zurei-

chende Förderungen von Seiten der Hansestadt gewissermaßen auf der Straße stand, bot der TGB

(Bündnis Türkischer Einwanderer e.V.) als Interims-Theatersaal einen Proben- und Spielraum an,

den sich das Schachar seitdemmit dem türkischen Theater Tiyatro İcetisim teilt. Für eine detaillierte

Darstellung der Geschichte des Theaters sei auf dessen offizielle Webseite verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 57

ausgesprochen und stattdessen für die Eröffnung (das heißt für die finanzielle Förde-

rung) einer jüdischenTheaterbühne plädiert. Ein Auszug aus dem Artikel lautet folgen-

dermaßen:

Woran soll man sich denn erinnern – Auschwitz wird sowieso nicht so schnell ver-

gessen –, wäre es nicht besser, sich daran zu erinnern, dass die deutschen Juden in

der ersten Hälfte des Jahrhunderts, insbesondere zwischen den beiden Weltkriegen,

auf großartige Weise das Leben, vor allem die Kultur der Deutschen, befruchteten?

Und das ganz besonders in Berlin. Ich schlage daher vor, dass die Berliner ein neues

Theater eröffnen, ein jüdisches Theater, das nicht zur Erinnerung da sein soll, son-

dern zur Fortsetzung einer ganz großen jüdisch-deutschen Kultur. […] Das wäre nicht

nur eine Erinnerung, sondern eine Bereicherung, ein Gedanke an die Zukunft. (Zit. in

»Umfrage«, S. 50)

Zwei Jahre später vollzog Dan Lahaw die von Zadek geforderte Gründung eines jüdi-

schen Berliner Theaters: Das Bamah (hebräisch für ›Bühne‹) kollaboriert seit 2001 mit

dem Hamburger Schachar und brachte es so auf eine Reihe ansprechender Produktio-

nen. Trotzdem kämpfen beide Bühnen Jahr für Jahr um staatliche Förderungen – ein

Aspekt, den sie mit den türkischenTheatergruppen in Deutschland gemein haben.

ImÜberblick wären folgende Bezugspunkte zwischen jüdischen und türkischenMi-

noritätenund ihrenTheaternzunennen: (a)BereitsErwähnung fandenBezügezwischen

den traditionellen Theaterformen von Juden und Türken. (b) Auch die Entwicklung des

jüdischenTheaters in den 1920er und 1930er Jahren lässt bezüglich derDynamik der Sze-

ne Vergleichemit türkischenTheateraktivitäten in deutschen Großstädten während der

1980er Jahre zu. (c) Verbindungslinien sind des Weiteren bezüglich der Rezeption (das

heißt bezüglich der äußeren Festschreibung) seitens der Deutschen zu erkennen. So be-

merkt etwa Bodemann im Vorwort zu Gedächtnistheater: Die jüdische Gemeinschaft und ihre

deutsche Erfindung (1996), dass Juden oft »mit den Augen ethnologisierender Journalis-

ten« betrachtet, »als Genus repräsentiert« und »vereinzelte jüdische Individuen in ein

Korsett des Bedürfnisses nach Stereotypen gezwängt« würden (S. 11); das gleiche gilt,

wie dargestellt, auch für Türken. (d) Und schließlich bestehen auch heutzutage struk-

turelle Parallelen zwischen jüdischen und türkischenTheatern: Hier ist vor allem an die

aufgezwungene Marginalität beider Gruppen zu denken, die sich nach wie vor weitge-

hend im Amateurbereich abspielen, sowie an die unzureichende Subventionierung sei-

tens deutscherKulturinstitute.Zuuntersuchenwäre beispielsweise, inwiefern sich jüdi-

scheTheater der Kultur- und Sprachpflege verpflichtet fühlen oder in welchemMaß sie

eine politische Agenda verfolgen.

1.3 Bezüge zu Migrantentheatern anderer Länder

Die Tendenz, die türkische Minorität in Deutschland mit anderen Minderheiten im In-

und Ausland zu vergleichen, hat in den vergangenen Jahren zugenommen und kann im

Kontext von Robin Cohens Konzept »globaler Diasporas« gelesen werden, das auf Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

meinsamkeiten gegenwärtigerMigrantengesellschaften weltweit aufmerksammacht.55

Im Bereich des Migranten- undMinoritätstheaters kann ein solcher Vergleich wertvolle

Anregungen für weiterführende Untersuchungen bieten. Wie im Fall der jüdisch-deut-

schenMinderheit sind Entwicklungen und Hintergründe auch hier nie in direkter Ana-

logie zur Situation türkischstämmiger Künstler in der BRD zu verstehen, sondern bie-

ten höchstens aufschlussreiche Berührungspunkte. Aufgrund der Vielzahl verschiede-

nerKontexteundmöglicherBezügemussmeinExkurszudiesemThemafragmentarisch

ausfallen und will lediglich einige Impulse für die zukünftige Forschung geben. Ich be-

schränke mich darauf, kurz drei Minoritätstheaterbewegungen anzusprechen, die sich

meines Erachtens besonders für eine vergleichende Betrachtung eignen: (a) das Maori

Theater in Neuseeland sowie (b) das Latino Theater und (c) das Chicano Theater in den

USA.

In seinemAufsatz »BetweenSeparation and Integration« untersuchtChristopherB.Bal-

me interkulturelle Strategien im zeitgenössischen Maori Theater. Dieses findet in Neu-

seeland gänzlich außerhalb der offiziellen Strukturen, ohne ausreichende Förderungen

und zumeist ohne Anerkennung statt.Das gilt, wie ich imDetail ausführenwerde, in et-

wa auch für das türkischeTheater in Deutschland. Balme führt im Zusammenhang mit

dem Maori Theaters den Terminus »syncretic theater« ein und definiert ihn als »those

theatrical products which result from the interplay between the Western theatrico-dra-

matic tradition and the indigenousperformance formsof a postcolonial culture« (S. 180).

Dieses Zusammenspiel betrachtet er als »a conscious, programmatic strategy to fashion

a new form of theatre in the light of colonial or postcolonial experience«; häufig wird es

in der europäischen Sprache aufgeführt. Indem das synkretische Theater unterschied-

liche Traditionen kreativ miteinander verbindet, ohne sich der einen oder der anderen

zu unterwerfen, stellt es laut Balme »one of the most effective means of decolonizing the

stage« dar (ebd.S. 180f.).DiesesKonzept ließe sich ebenso zurCharakterisierungdes tür-

kischen Theaters in Deutschland heranziehen; allerdings müsste hier die Frage gestellt

werden, ob es den türkisch-deutschen Gruppen tatsächlich auch primär um eine Deko-

lonisierung der Bühne geht.

Beatriz J. Rizk bezeichnet das Latino Theater in den Vereinigten Staaten als »part

of a cultural resistance movement composed of marginal or ›minority‹ groups that are

questioning the validity of assumptions traditionally established and taken for granted

by mainstream cultures while becoming producers of their own systems of representa-

tions« (S. 1). Bis zu einemgewissen Punkt ließe sich dies auch über das türkischeTheater

in Deutschland sagen. Weitere Parallelen finden sich in der Rezeption durch die Mehr-

heitsgesellschaft.Rizk verweist indiesemKontext aufdasnegativeKlischeebild vonLati-

nos in den Vereinigten Staaten als »mentally limited, lazy, and incapable of determining

55 Siehe Robin Cohens Global Diasporas aus dem Jahr 1997. Die türkisch-deutsche Minderheit wurde

oft in Bezug zuMigranten gesetzt, die aus Südasien nach Europa und v.a. England kamen; weitere

Vergleichsmöglichkeiten bieten Einwanderergruppen aus nordafrikanischen Nationen in franzö-

sischsprechenden Ländern (vgl. Hestermann S. 333–35). Viele Rapper und HipHop-Künstler wie

auch Zaimoğlu beziehen sich häufig auf die afroamerikanische Minorität; dazu mehr in meinem

Resümee.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Kontexte und Bezugspunkte 59

their owndestinies« (ebd.S. 3).Und siemerkt an: »The fact is that LatinAmerican ›reality‹

has always been perceived through a series of literary texts full of cultural and racist prej-

udices.« (Ebd. S. 4). Ab den 1980er Jahren wurden die Latinos in den USA kulturell sehr

aktiv: Insbesondere in Theaterformen wie Vaudeville und Stand-Up Comedy unternah-

men sie denVersuch,Vorurteilendieser Art entgegenzuwirken.MeinesErachtens ließen

sich Vergleiche zwischen dem LatinoTheater in den USA und dem türkischenTheater in

der BRD vor allem im Bereich politischer Ausdrucksformen (etwa im Kabarett) vor dem

Hintergrund der sozialen Stellung der jeweiligen Gruppe anstellen.

Das ChicanoTheater in denUSA56 lässt Vergleiche vor allem aufgrund seiner ›auffäl-

ligen‹ Marginalisierung zu: Wie Marcos Martínez ausführt, sind Chicano Theatergrup-

pen selbst in Städtenmit hohemmexikanischen Bevölkerungsanteil unterrepräsentiert,

werden von derMehrheitsgesellschaftmissachtet und von Finanzierungsproblemen ge-

plagt; zumTeil aus letzteremGrund findetman hier verhältnismäßig viele Solisten.Wie

dies im türkisch-deutschenTheater bereits seit den 1980er Jahren der Fall ist, deutet sich

inder jüngstenVergangenheit auch innerhalbderChicano-›Szene‹ dieTendenzan,nicht

mehr nur ethnische (das heißt mexikanisch-amerikanische) Themen auf die Bühne zu

bringen. Häufig geht es in Stücken um Fragen der Identität, oft werden auch Themen

wieRassismusangesprochen.DieProduktionenweisenviel subtile Ironie auf,äußern je-

doch nicht selten auch direkte soziale Kritik und verleihen so der Perspektive einer nach

wie vor an den Rand der Gesellschaft gedrängten Minorität Ausdruck.Martínez hierzu:

»The Chicano theater is a movement that gives voice to an aesthetic sensibility that re-

mains marginalized within American theater.This particular form of theater addresses

the lack of voice among the formerly colonized.« (Martínez S. 22)

Diese flüchtigen Einblicke mögen genügen, um auf Berührungspunkte zwischen dem

türkisch-deutschen Theater und Minoritätstheatern anderer Länder aufmerksam zu

machen. Viele der erwähnten Aspekte – wie auch bestimmte Entwicklungen und Ten-

denzen im jüdischenMinoritätstheater –werden sich in den zwei Hauptkapiteln dieser

Arbeit im Bereich der türkisch-deutschen Bühnenprojekte wiederfinden – freilich stets

nur in Annäherung undmit gewissen Variationen.Diese Abweichungen liegen darin be-

gründet, dass sich die (kultur)politischen Hintergründe der einzelnen ›Gastländer‹ nie

gleichen; daneben spielen stets auch Unterschiede zwischen den nationalen Geschich-

ten,MentalitätenundTraditionenderHerkunftsländerder jeweiligenMigrantengruppe

eine wesentliche Rolle.

Die für das türkisch-deutsche Theater und Kabarett relevanteste Verbindungslinie

führt jedoch weder zum jüdischen Minoritätstheater noch zu den oben erwähnten

Migrantenbühnen, sondern zu den Bühnentraditionen und demTheaterleben im Her-

kunftsland der Einwanderer, in der Türkei. Ohne die Kenntnis traditioneller türkischer

Theaterformen und des modernen türkischen Theaters müsste jede Beschreibung der

Bühnenkunst türkischstämmiger Künstler in Deutschland Stückwerk bleiben, da ohne

sie maßgebliche Querverweise verloren gingen und Ursachen für viele Entwicklungen

56 Für die Ausführungen in diesemAnschnitt sei aufMartínez S. 18–23 verwiesen. Zur Eigendefinition

von Mexican-Americans als Chicanos vgl. Martínez S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

nur unzureichend erklärbar wären. Aus diesem Grund werde ich im nächsten Kapitel

genauer auf diesen Ausgangspunkt des türkisch-deutschenTheaters eingehen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

