1. Kontexte und Bezugspunkte

1.1 Das Tiirkenbild in der deutschen Literatur

Wenn wir fast immer Uber Castar-
beiter ohne CGCastarbeiterbeteiligung
gesendetes Wort, geliefertes Bild, ge-
schriebenen Text sehen, dann haben
wir zu Recht zu fragen, WER sagt
WAS? (Sinasi Dikmen)'

Was weifd man in Deutschland - oder im Westen generell - iiber die tiirkische Kultur
und speziell iiber tiirkische Theatertraditionen? Es scheint mitunter, als besif3e die Tiir-
kei iiberhaupt keine Theatergeschichte, als existierten keine bedeutenden tiirkischen
Kulturtraditionen jenseits einiger in der BRD >reprisentativer<und in der Vergangenheit
oftauch finanzkraftig geforderter folkloristischer Darbietungen wie etwa dem Saz-Spiel
und dem Bauchtanz. In seinem Artikel »Schluss mit dem >Tiikenbonus<« aus dem Jahr
1989 schildert der Berliner Musiker und Komponist Tayfun Erdem die »Tragikomédiex,
die sich im Bereich der Férderung tiirkischer und anderer auslindischer< Kultur an
deutschen Kulturimtern abspielt. Die ginzlich planlose Forderpolitik, so urteilt er hier,
sei in erster Linie der Unkenntnis deutscher >Experten< zuzuschreiben — ein Argument,
das ich in diesem Abschnitt aufgreife und mittels einer Darstellung der deutschen
Tiirkei-/Turkenrezeption kontextualisieren und eingehender begriinden werde. Hier
ein lingerer Auszug aus Erdems Text:

So konnten es sich bis heute einige gutmiitige, aber ahnungslose Beamte in 6ffentli-
chen Kulturdmtern leisten, Hunderttausende von DM fiir irgendwelche Veranstaltun-
gen der »Auslander« zu verteilen, obwohl sie Giber die Musik, Literatur oder Malerei
dieser Menschen weniger Bescheid wussten als iiber einen gestern entdeckten Ko-
meten in den Weiten des Weltalls. [..] Wenn es darum geht, durch die Aneignung
»fremder« Kulturen eine Bereicherung des eigenen Lebens zu bewirken und nicht nur

1 In seinem Artikel »Die Gastarbeiter in deutschen Massenmedien«aus dem Jahr1983 (S. 32).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

eine »solidarische« Geste gegeniiber einem »ausldndischen« Kiinstler oder einer »aus-
landischen« Kiinstlerin zu machen, dann miissen wir einsehen, dass solch ein Ziel ein
hoheres Wissensniveau und ein detaillierteres Kennenlernen erfordert. Heifdt das,
dass nun jeder gleich ein Tirkei-Spezialist sein muss? Auf keinen Fall! Aber eins ist
doch klar: Mit der bisher herrschenden Konsumhaltung gegeniiber einer»exotischen«
Kultur konnte unter den glinstigsten Umstidnden die Niveaulosigkeit, die Mittelma-
Rigkeit und die Langeweile einer »Gastarbeiterkultur« nicht iberschritten werden,
und eben dies ist jetzt das Resultat 15 Jahre intensiver Forderung durch die »links-li-
berale« und »ausldnderfreundliche« Offentlichkeit dieses Landes. Warum soll ein Saz-
Spieler (Saz ist eine Art Langhalslaute), der nun wirklich monoton spielt, sich Miihe
geben, beim nachsten Konzert farbiger zu spielen, wenn er auch in diesem armlichen
Zustand durch die Férderung einiger wohlwollender, aber ahnungsloser Kulturdezer-
nentlnnen tausend DM kassieren kann, nur weil er halt dieses »exotische« Ur-Instru-
ment Saz spielt? (S. 147f.)*

Gewiss ist die Entwicklung nicht an dieser Stelle stehen geblieben. In den vergange-
nen zwei Jahrzehnten sind sowohl in Bezug auf das Verstindnis von stitrkischer< Kultur
als auch im Bereich der Férderung derselben durchaus Verinderungen zu verzeichnen.
Doch »dramatisch« sind diese, wie ich vor allem in Kapitel 3 detailliert aufzeigen werde,
gewiss nicht. Gerade im Bereich des tiirkischen Theaters — sei esim In- oder Ausland - ist
weiterhin ein gewaltiges Wissensdefizit seitens der deutschen Offentlichkeit und deut-
scher Theatermacher feststellbar. Dabei reicht in Europa die Beschiftigung mit orienta-
lischen Theaterformen weit zuriick. In Deutschland wurde dies etwa schon mit Goethe
zu einem bewussten Programm erhoben.? Vor allem ab Anfang des 20. Jahrhunderts er-
hielt dieses Interesse verstirkte Impulse. So orientierten sich etwa Edward Gordon Craig
und Antonin Artraud wesentlich an 6stlichen Theaterformen und Bertolt Brecht formu-
lierte seinen Verfremdungseffekt nach Vorbild des Theaters des fernen Ostens. Auffillig
und fiir diese Arbeit von besonderer Relevanz ist freilich, dass sich das europdische Thea-
terinteresse am>orientalischen< Theater ausschlieflich auf den Fernen Osten beschrink-
te. Brecht beispielsweise blickte auf Japan und Artaud auf Indien; tiirkische Traditionen

2 Ich werde auf das Thema >Tlrkenbonus< noch hdufiger zu sprechen kommen. Beziglich der so-
zialen Stellung tiirkischer Kiinstler und der Férderung ihrer Kunst von Seiten deutsche Kulturdm-
ter sei auf zwei weitere, ebenfalls in den 1980er Jahren erschienene Artikel Aras Orens verwiesen:
»Auf der Suche nach Synthese und Eigenwert. Tirkisches Theaterleben in Berlin oder: Von der Not-
wendigkeit sozialer und kultureller Gleichberechtigung« (1981) und »Von der Wiirde des Kiinstlers
gegeniiber dem missionarisch-biirokratischen Egoismus« (1986). In den neunziger Jahren duflert
sich Kemal Kurtin»Literarisches Ghetto: Der Provinzialismus des deutschen Kulturbetriebs« (1993)
dhnlich wie Erdem und Oren. Auch Pazarkayas Artikel »Literatur ist Literatur« (1986) steht in die-
sem Kontext. Hier macht er Defizite im Verstindnis deutscher Kritiker an deren generischer Klas-
sifizierung »Castarbeiterliteratur« fest. Pazarkayas Kritik ist zugleich auch ein Aufruf an Autoren
fremder Herkunft, durch die Qualitat ihrer Texte selbst dafiir Sorge zu tragen, »dass wir von der
Literatur dieses Landes nicht ausgegrenzt werden« (S. 63).

3 Ich verweise hier auf Erika Fischer-Lichtes zwei Artikel »Interculturalism in Contemporary Theatre«
(S. 28) und »Theater, Own and Foreign. The Intercultural Trend in Contemporary Theater« (S. 12ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

dagegen wurden nicht rezipiert.* Eine Begriindung findet dieses Versiumnis, wie ich in
der Folge ausfithren werde, in der Tiirkenrezeption vergangener Jahrhunderte, die im
westlichen Europa und gerade in Deutschland von Negativbildern geprigt war, die im
Kontakt und iiber Konfrontationen mit dem Osmanischen Reich entstanden und zum
Teil bis in die Gegenwart nachwirken. Ich werde zunichst kurz einige zentrale histori-
sche Stationen der deutschen Tirkenrezeption nachzeichnen und im Anschluss daran in
mehr Detail auf gegenwirtige Bilder und Haltungen sowohl in der Literatur als auch in
den Medien eingehen.

1.1.1  Historische Tiirkenbilder

Die Geschichte des Kontakts und der Interaktion zwischen Deutschland und dem Na-
hen Osten nahm mit den Kreuzziigen des Mittelalters ihren Anfang und setzte sich vom
15. bis zum 17. Jahrhundert mit der Expansion des Osmanischen Reiches fort, deren gra-
duelle Eindimmung schliefllich in die Hochzeit des europdischen Kolonialismus des 19.
Jahrhunderts miindete. Trotz einiger grundlegender Unterschiede kann auch die bis-
lang letzte, bis heute andauernde Phase, die nach dem Zweiten Weltkrieg oder genauer
mit dem deutsch-tiirkischen Arbeitsabkommen im Jahr 1961 begann, als eine Fortset-
zung dieser Geschichte gelten, da die Bilder vergangener Jahrhunderte in einem nicht
unwesentlichen Mafle weiterhin bei der Rezeption und Darstellung des Tiirken eine Rol-
le spielen. Diese Bestindigkeit des pejorativen Tiirkenbildes liegt nicht zuletzt auch in
der abwertenden Haltung des Westens gegen den Islam begriindet, die sich vor allem
seit den Terrorattacken vom 11. September 2001 weiter verschlechtert hat.®

Bereits die Chroniken der Kreuzfahrer und die zu Propagandazwecken verfasste
Kreuzzugdichtung waren vom Bild des grausamen, gottlosen Orientalen bestimmt.

4 Wenn dagegen in Deutschland zT. schon ab dem Mittelalter, v.a. aber ab der Romantik wie etwa
bei Friedrich Schlegel schwirmerisch vom Orient gesprochen wurde, so bezog sich dies nicht nur
auf den fernen Osten, sondern dazu auch auf einen ewigen, unverinderlichen Orient, also ein
zeitentriicktes Symbol (vgl. Mennemeier S. 24f.).

5 Ich werde dies in meiner Studie nicht weiterverfolgen, doch ist es unerlésslich, zumindest auf die
Verbindung zwischen Tiirkenbild und Islambild hinzuweisen. Sandra Hestermann charakterisiert
sie in »The German-Turkish Diaspora and Multicultural German Identity« (2003) wie folgt: »[T]he
image of Islam has traditionally been defined in radical opposition to Western culture and society,
giving rise to a whole array of negative stereotypes. These stereotypes have portrayed the >Muslim
Other<as an enemy, as an alien, aggressive and hostile conqueror, and as a menace to Western
civilization. This pejorative image of Islam continues to determine the German attitude towards
Turkish co-citizens [..] Naturally, this view of Islam is extremely biased and hardly takes into ac-
count the heterogeneity of Islam« (S. 336). Ebenso erwihnt sie, dass im Gegenzug der Islam (oder
die Islamrezeption) auch Einfluss auf das Deutschlandbild hier ansassiger Tiirken nehme. Dies
geschehe iiber islamische Organisationen, die haufig fundamentalistische Tendenzen aufwiesen.
Der Westen erscheine hier als unmoralisch und korrupt; die Autorin spricht in diesem Kontext von
einem »occidental discourse« (S. 337). Zu islamischen Organisationen in der BRD vgl. Ursula Spu-
ler-Stegmanns Band Muslime in Deutschland: Nebeneinander oder Miteinander? (1998, bes. S.109—-28);
einen guten Uberblick iiber die Geschichte des Islams in Deutschland bietet Muhammad Salim
Abdullah in »Muslime in Deutschland — Geschichte und Herausforderungen« (2000).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

33


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Doch waren nicht alle Darstellungen ausschlieflich negativ; mitunter zollten die Kreuz-
fahrerberichte dem Feind auch Anerkennung, wobei das Lob zumeist hofisch konnotiert
war; zu Idealisierungen des Orients kam es etwa in Wolfram von Eschenbachs Epen
Parzival (um 1200/10) und Willehalm (um 1215/20), in denen das Bewusstsein eines grenz-
iiberschreitenden Ritterstandes vorherrscht. In den folgenden Jahrhunderten war es
jedoch iberwiegend das negative Orientalenbild, das sich auf die Osmanen tibertrug, als
diese insbesondere nach der Eroberung Konstantinopels im Jahre 1453 zu einer akuten
Bedrohung fiir den Westen anwuchsen, was in zwei Belagerungen Wiens kulminierte.®
Zwei Texte Martin Luthers von 1529, dem Jahr der ersten Belagerung, sind exemplarisch
fiir diesen Zeitraum: In »Vom Krieg wider die Tiirken« wie auch in »Heerpredigt wider
den Tiirken« erscheint der Tiirke als Antichrist, der den Teufel anbetet und Frauen und
Kinder schindet. Luther ruft hier Kampf gegen die gott- und kulturlosen Tirkenhorden
auf. Auch die Volksschauspiele sowie die Tiirkenlieder und Tiirkendrucke jener Jahrhun-
derte bieten mehrheitlich ein ihnliches Bild. Gerade anhand der Tiirkenlieder, die sich
zeitlich vom Ende des 14. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts eingrenzen lassen — also
parallel zum Vorriicken und Zuriickweichen der Osmanen in Europa —, ist der graduelle
Wandel des Tiirkenbildes gut erkennbar: Mit dem ersten Sturm auf Wien begann die
grof3e Tiirkenpanik, die bis zur zweiten Belagerung im Jahre 1683, dem Wendepunkt in
der Expansion des Osmanischen Reiches, anhielt. Nachdem die Osmanengefahr durch
den Karlowitzer Vertrag von 1699 gebannt war, mutierte der einst furchteinflofende
Tiirke in den Liedern zunehmend zur Spottfigur. Die negativen Eigenschaften des
Tiirken, so Nina Berman in ihrem Band Orientalismus, Kolonialismus und Moderne (1997),
erhielten sich in dieser Gestalt in verinderter Form, die Kreuzzugsmentalitit fritherer
Jahrhunderte fand gleichsam eine zeitgengssische Variante (vgl. S. 134f.).”

Die graduelle Entmachtung des Osmanischen Reiches fand im 18. und 19. Jahr-
hundert seinen Fortgang. Das neue Machtverhiltnis und die daraus resultierende
sHarmlosigkeit< des Tiirken, dazu auch die verinderten 6konomischen und politischen
Beziehungen mit dem Osmanischen Reich sorgten in weiten Teilen Europas fiir eine
regelrechte Tirkeneuphorie. Zugleich liefd der Toleranzgedanke der Aufklirung in der
deutschen Literatur ein neues, positiveres Orientbild entstehen; als exemplarisch ist
hier Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise (1779) zu nennen, dessen muslimische
Herrscher dem Ideal der aufgeklirten Humanitit entsprechen und sich wie Nathan
selbst in jhrem Handeln von den Prinzipien der Vernunft und Ethik leiten lassen.
Insgesamt ist fiir diesen Zeitraum eine positivere Darstellung des Tiirken bis hin zu
seiner Idealisierung kennzeichnend; der einstige Barbar wurde dabei mitunter sogar
»zum kunstsinnigen und kultivierten Exoten« hochstilisiert (vgl. Bayaz S. 198). Fiir viele

6 Die Osmanen gingen bei ihren Eroberungsziigen z.T. tatsichlich sehr brutal vor; insofern basie-
ren bestimmte Darstellungen durchaus auf der Realitit, wurden dann aber weiter tiberzeichnet
und hielten sich anschliefiend tber die Jahrhunderte hinweg als kulturelle Stereotype, obwohl sie
inzwischen ihrer Grundlage entbehrten. (Ich danke Nina Berman fiir diese Hinweise.)

7 Weitere Literatur zum Thema: Zur Entwicklung in den Tiirkenliedern siehe Senol Ozyurts Die Tiir-
kenlieder und das Tiirkenbild in der deutschen Volksiiberlieferung vom 16. bis zum 20. Jahrhundert (1972),
zur Représentation in der Tiirkenoper Daniel W. Wilsons Humanitit und Kreuzzugsideologie um 1780
(1984).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

Romantiker fungierte der Orient als eine Art Projektionsfliche fiir eigene Idealbildun-
gen und auch Johann Wolfgang von Goethes Orientbild war von einem anerkennenden
Verhiltnis zum Osten, dabei aber auch von Klischees und Idealisierungen geprigt, wie
es sich etwa in seinem West-Ostlichen Divan (1819) ausdriicke.?

Im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts kam es dann allerdings zu einer gegenliu-
figen Entwicklung: Bedingt durch ein rasches Bevolkerungswachstum und wirtschaftli-
che Krisen entstand in Europa der Drang zur Auswanderung und territorialen Expan-
sion kombiniert mit exzessiv eurozentrischem Denken.” Wie Edward Said in seinem
Werk Orientalism (1978) ausfiithrt, war die Literatur der Kolonialzeit bemiiht, durch den
Gegenentwurf eines riickstindigen Orients die Herrschaft Europas iiber den Rest der
Welt zu legitimieren. Als exemplarisch fir die Tiirkendarstellung jener Zeit kann Karl
Mays sechsbindiger Orientzyklus (1881-1888) gelten. Der Autor reproduziert hier jedes
erdenkliche zu seiner Zeit kursierende Klischee. So ist nach Berman eine Hierarchie ori-
entalischer Volker ersichtlich, in der sich das Interesse europdischer Staaten am Balkan
widerspiegelt: Wihrend freie arabische Beduinenvélker und Kurden itberwiegend posi-
tiv erscheinen, sind es vor allem Tiirken und Balkanvélker, die als minderwertig darge-
stellt werden (vgl. S. 144). Tiirken treten in Mays Texten in erster Linie als Kolonialher-
ren auf, unter denen andere Volker zu leiden haben. Doch sie erscheinen nicht mehr be-
drohlich, sondern eher als tollpatschige, unterprivilegierte Witzfiguren, von denen keine
wirkliche Gefahr mehr ausgehen kann (vgl. ebd. S. 136).

Kolonialistisch-nationalistische Ideologien fanden auch in der Weimarer Republik
eine Weiterfithrung: »Die Zeit der Kolonien wurde romantisiert; man begeisterte sich
weiter an der >kulturbringenden< Mission der Deutschen.« (Liitzeler S. 25) Ein beson-
ders folgenschweres Beispiel bietet Hans Grimms Roman Volk ohne Raum (1926), der den
Nationalsozialisten »das Stichwort fiir ihre expansionistische Politik der sogenannten
Lebensraum-Beschaffung [gab]. In Hitlers Partei setzte sich kolonialistisches Denken
bruchlos fort.« (Ebd. S. 26) Dennoch erfuhr das deutsche Tiirkenbild in jenen Jahren ei-
ne Anderung, da die Tiirkei in der ersten Hilfte des 20. Jahrhundert 6konomisch, di-
plomatisch und militirisch in Deutschlands unmittelbare Nihe riickte, wobei frithere
Kollaborationen zwischen Preufien und Osmanen ab Ende des 18. Jahrhunderts fortge-
setzt und intensiviert wurden.” In der tiirkischen Geschichte markieren die 1920er Jah-

8 Zu Goethes Orientbild im West-Ostlichen Divan vgl. Katharina Mommsens Werk Goethe und die ara-
bische Welt (1988), zu Coethes Tiirkenbild vgl. ihren Aufsatz »Die Tiirken im Spiegel von Goethes
Werk« (1995).

9 Obgleich Deutschland aufgrund seiner politischen Gespaltenheit erst 1871 ins koloniale Rennen
einstieg und seine Kolonien nach der misslungenen Weltmachtpolitik des Wilhelminischen Kai-
serreiches schon 1920 wieder verlor, hat es nach Paul Michael Liitzeler dennoch eine signifikan-
te koloniale Vergangenheit. Spatestens nach der Griindung des Deutschen Kolonialvereins im Jahr
1882 beteiligte sich Deutschland aktivam Geschehen und entwickelte sich rasch zum drittgroften
Kolonialland der Welt (vgl. Lutzeler S. 24). Berman merkt zudem an, dass Deutschlands 6konomi-
sche Beteiligung am Kolonialismus bis weit vor die Griindung des Kaiserreiches zuriickreicht (vgl.
S. 51ff).

10 Schon der PreuRenkonig Wilhelm | nahm 1739 Osmanen (»lange Kerls«) in seine Armee auf. Unter
seinem Nachfolger Friedrich Il. (dem GrofSen) kam es sogar zu einer Aufstellung geschlossener
muslimischer Truppenteile in der preufischen Armee (vgl. hierzu Abdullah S. 35ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

35


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

re eine entscheidende nationale Wendephase. In einer prekiren Situation, als vom einst
iibermichtigen Osmanischen Reich nach dem an deutscher Seite verlorenen Weltkrieg
nur noch ein Rumpfstaat iibrig blieb, der noch dazu von der Auflésung bedroht war, ge-
lang Mustafa Kemal (spiter Atatiirk genannt) eine umfassende »Reformierung von Staat
und Gesellschaft nach europiischen Vorbildern« (Adanir S. 39). Nach Ausrufung der Re-
publik am 29. Oktober 1923 erzwang er durch Radikalerlasse die sogenannte kemalis-
tische Kulturevolution mit dem Ziel einer volligen Abkehr von der islamischen Klassik
(vgl. ebd. S. 49). Besonders in den 1930er Jahren betrieb die Tiirkei eine Intensivierung
der Beziehungen zu Deutschland, was wihrend des Zweiten Weltkriegs in einem Nicht-
angriffspakt resultierte und bis kurz vor Kriegsende die tiirkische Neutralitit zur Folge
hatte. Verstirkt wurde die Verbindung zwischen beiden Nationen auch dadurch, dass
im Anschluss an die Machtergreifung der Nazis zahlreiche deutsche, darunter auch jii-
dische Gelehrte (wie etwa Erich Auerbach, Joachim Ritter und Ernst Reuter) in der Tiir-
kei Zuflucht fanden und in der Folge bei der Errichtung eines modernen Staatswesens
behilflich waren (vgl. Bayaz S. 198f.). Auch im Bereich der darstellenden Kiinste kam es
vor allem zwischen Muhsin Ertugrul, dem Reformator des tiirkischen Theaters, und dem
deutschen Regisseur und Schauspieler Carl Ebert ab 1936 zur Zusammenarbeit, wie ich
im nichsten Kapitel weiter ausfithren werde.

1.1.2  Zeitgenossische Tiirkenbilder

Erzahlende Literatur

Das oben beschriebene engere Verhiltnis zwischen Deutschland und der Tiirkei hatte
Einfluss darauf, dass es im Rahmen des deutschen Wirtschaftswunders der 1950er und
1960er Jahre am 30. Oktober 1961 zum Arbeitsabkommen zwischen beiden Lindern kam,
was in der Folge zu einer stindig wachsenden Prisenz einer signifikanten tiirkischen
Minderheit in der BRD fithrte. Als eine der Konsequenzen dieses »dauerhaften Mit- und
Nebeneinanders« beschreibt der Autor Yitksel Pazarkaya in seinem Artikel »Vom Kom-
parsen zum Protagonisten« (1999), »dass das Bild des Tiirken — in der Vergangenheit von
staatlicher und kirchlicher Ideologie geprigt — durch unmittelbare Begegnung im tagli-
chen Leben aus erster Hand neu gezeichnet wird« (S. 192). Man kénnte damit von einem
neuen Kapitel in der deutschen Tiirkenrezeption sprechen, die sich aus dem direkten
und dauerhaften Kontakt mit den Migranten entwickelte. Dennoch hat das iber Jahr-
hunderte gefestigte Tiirkenbild auch weiterhin Einfluss auf die Literatur, wenngleich
deutsche Gegenwartsautoren im Grofen und Ganzen um eine kritischere Auseinander-
setzung mit Vorurteilen und Klischees bemiiht sind, als dies zum Beispiel in den Medien
der Fallist. Nazire Akbulut bemerkt hierzu in ihrer 1993 erschienenen Studie Das Tiirken-
bild in der neueren deutschen Literatur 1979 —1990:

Obwohl die Spur des historischen Tiirkenbildes in der Gegenwart noch existiert, gehen
die Autoren mit diesem Motiv anders um als zuvor. Das tiirkische Fremdbild hat nicht
die Funktion, Abenteuer und Exotik hervorzurufen, sondern es erhilt die Funktion,
zum interkulturellen Leben in der Bundesrepublik Deutschland positiv beizutragen.
Dies geschieht, indem die Autoren sich mit dem negativen Fremdbild (Tiirken) aus-
einandersetzen. (S. 212)

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

Die Figur des tiirkischen Migranten findet ab Ende der 1960er Jahre Eingang in die Werke
zeitgenossischer deutscher Schriftsteller, denen es dabei in den meisten Fillen um eine
differenzierte Bestandaufnahme sozialer und kultureller Stereotypisierungen geht. Au-
toren wie Heinrich Boll, Jakob Arjouni und Sten Nadolny thematisieren und kritisieren
in ihren Romanen das negative deutsche Tiirkenbild, welches Tiirken als minderwertig
und kulturlos darstellt und entwerfen Gegenbilder." Nach Akbulut gelingt es den Au-
toren dabei allerdings nicht immer, selbst den Fallstricken einer klischeehaften Darstel-
lung zu entrinnen. Tirkenfiguren treten vor allem dort in Erscheinung, wo es dem Au-
tor darum geht, Kritik an der eigenen Gesellschaft zu itben. Dies hat zur Folge, dass die
Figur des Tiirken in den meisten Fillen hinter ihrer Funktion zuriicktritt und lediglich
als eine Art Instrument oder auch Katalysator gelten kann; selten kommt es dabei zu
tiefgriindigen Charakterzeichnungen. Bélls Nebencharakter Mehmet in Gruppenbild ei-
ner Dame (1971) etwa steht so ausschliefllich im Zeichen der Kritik an deutschen Verhilt-
nissen, dass er distanziert und leblos wirkt (vgl. ebd. S 91). Einige der Autoren, wie zum
Beispiel Giinter Wallraff mit Ganz unten (1985), tragen trotz bester Intentionen sogar un-
gewollt zum Entstehen neuer Vorurteile bei, indem sie tiirkische Migranten einseitig als
Opfer der deutschen Gesellschaft charakterisieren, denen es mit wohlwollendem Mit-
leid zu begegnen gilt. »Ist Mitleid der vornehme Ausdruck fiir Verachtung? Sind wir alle
nur unterdriickt und naiv?«, fragt die Schriftstellerin Aysel Ozakin in Reaktion auf Wall-
raffs Text in threm 1986 erschienen Artikel »Ali hinter den Spiegeln« und kritisiert die
Praxis deutscher Intellektueller, Migranten in eine graue, einheitliche Gastarbeitermas-
se zu homogenisieren als ein Mittel der Unterdriickung, das zugleich der Reinwaschung
des Selbst dient.” Diskriminierungen rutschen bei solch einschrinkenden und instru-
mentalisierenden Behandlung gleichsam durch die Hintertiir in die Darstellung hinein.

1 Hier eine chronologische Liste zentraler Erzahltexte deutschsprachiger Gegenwartsautoren, in de-
nen tlrkische Charaktere auftreten (ohne Anspruch auf Vollstandigkeit): Heinrich Boll: Gruppen-
bild mit Dame (1971, verfilmt 1980), Barbara Frischmuth: Das Verschwinden des Schattens in der Son-
ne (1973), Max von der Griin: Stellenweise Glatteis (1973, verfilmt 1975), Ruth Herrmann: Wir sind
doch nicht vom Mond (1975), Siegfried Lenz: »Wie bei Gogol« (1975), IIse van Heyst: Alles fiir Karagiz
(1976), Manfred Esser: Ostend Roman (1978), Max von der Griin: Fldchenbrand (1979), Botho Strauf:
Rumor (1980), Glinter Wallraff: Ganz unten (1985, als Film 1986), Hanne Mede-Flock: Im Schatten der
Mondsichel (1985), Jakob Arjouni: Happy birthday Tiirke! (1985, verfilmt 1991 u.a. mit Ozdamar), Ja-
kob Arjouni: Mehr Bier (1987), Sten Nadolny: Selim oder die Gabe der Rede (1990), Jakob Arjouni: Ein
Mann, ein Mord (1991), Frischmuth: Der Blick iiber den Zaun (1996), Frischmuth: Die Schrift des Freundes
(1998), Jakob Arjouni: Kismet (2001).

12 »lch erlebe stindig, dass sogenannte emanzipierte Deutsche, die selbst eine nationale Identitat
ablehnen und fir eine individuelle eintreten, dazu neigen, Volker drmerer Lander als Block zu
sehen. Individuen kommen in dieser klischeehaften Vorstellung nicht vor. In ihren Augen ist ein
Turke mittlerweile kaum etwas anderes als ein Angehériger einer unterdriickten, mittellosen, un-
gebildeten Masse« (Ozakin S. 6f). Arlene A. Teraoka reagiert etwa in EAST, WEST, and Others: The
Third World in Postwar German Literature (1996) auf Wallraff Inszenierung des Gastarbeiters Ali Si-
nirlioglu. lhres Erachtens inszeniert sich der Autor selbst auf verschiedenen Ebenen, wahrend die
Figur des Tiirken nur als eine Art Kulisse dient, welche ihn (Wallraff) in Szene setzt (vgl. S. 135-62).
Auf Wallraff Bezug nehmen zum Beispiel Secef Aygiin, Frank Fabian und Hiiseyin Kuru in einem
2002 erschienen Werk, in dem sie Tiirken aus einer ganz anderen Perspektive darstellen: Ganz
oben. Tiirken in Deutschland.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

37


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Im GrofRen und Ganzen ist in der Erzihlliteratur dennoch eine Entwicklung hin zu
einer kritischeren und vielschichtigeren Auseinandersetzung mit Tiirkenbildern zu ver-
zeichnen: Im gleichen Jahr, als Wallraff den Tiirken quasi als unterprivilegiertes und hilf-
loses Opfer der deutschen Gesellschaft festschrieb, drehte Arjouni diese Darstellung in
Happy Birthday, Tiirke! effektiv auf den Kopf, indem er den Tiirken zum Helden und Ord-
nungshiiter des Romans erhob; sein Protagonist Kemal Kayankaya ist allerdings — und
dies lisst sich positiv wie negativ beurteilen — nicht als reprisentative Tiirkenfigur zu
betrachten, vielmehr handelt es sich bei ihm nach Akbulut eher um einen assimilier-
ten Tiirken ohne tiirkische Wurzeln (vgl. S. 214).” Die Tendenz zu einer anspruchsvollen
Tiirkendarstellung findet in Nadolnys Selim oder die Gabe der Rede (1990) ihren vorliufigen
Hoéhepunkt. Das Zentralthema dieser mehr als zwei Jahrzehnte umfassenden Beschrei-
bung einer deutsch-tirkischen Freundschaft ist die Problematik des Fremdverstehens.
Der Zweifel an der Begreifbarkeit des >Anderenc aus einer Auflenperspektive ist dabei
gleichsam programmatisch in den Text hineingeschrieben. Selim ist ein vielschichtiger
Charakter, dessen Wesen auch nach 500 Seiten noch Ritsel aufgibt. Der >Tirke als sol-
cher« - so die Hauptaussage des Romans — ist niemals fassbar; vielmehr existieren Tiir-
ken nur im Auge des jeweiligen Betrachters.™

13 Nicht nur entkraftigt Arjouni Vorurteile Gber Tiirken, indem er sie verkrachten deutschen Existen-
zen in den Mund legt und auf diese Weise als eine Methode dieser Charaktere entlarvt, eigene
Probleme auf andere abzulenken (zur Siindenbockfunktion des Tiirken vgl. Akbulut S. 179), son-
dern er kreiert mit seinem Protagonisten auch eine vieldeutige Gestalt: Kayankaya, ein Tiirke mit
deutschem Pass, ist der tiirkischen Kultur vollig entfremdet und seiner Muttersprache nicht mehr
machtig. Was ihn als>Tirken<markiert, ist nur Name und Aussehen —sowie diverse Festschreibun-
gen seitens der Gesellschaft. Teraoka bemerkt hierzu: »His complex and heterogeneous choices,
attitudes, and actions deny an allegiance to any one identity, any recognizable type« (»Detect-
ing Ethnicity«, S. 278). Kayankayas Identitat erscheine damit performativ im Sinne Judith Butlers:
»[He] will enact different and very noticeable, visible identities<[...] In doing so, he embodies and
enacts a performative, not essentialist, notion of racial and cultural identity« (ebd. S. 279). Als
Spieler zwischen Kulturen und Traditionen wirft er Licht auf die Konstruiertheit von Konzepten
wie Identitat und Kultur und hinterfragt damit deutsche Vorstellungen von Deutschtum und Tiir-
kischheit.

14 Alexanderistein Charakterin der Geschichte und zugleich deren fiktiver Autor. Aus dieser Doppel-
rolle heraus ist er bemiiht, sich dem>Faszinosum«Selim anzundhern, indem er als Erzdhler hinter
verschiedene Charaktere zurticktritt und dem Text zudem eine Reflektionsebene beifiigt, in der
er den eigenen Prozess des Schreibens kritisch hinterfragt. Kritiker, die Nadolny vorwerfen, dabei
den Orient zu essentialisieren und den Tiirken als Spektakel zu inszenieren (so etwa Dirke S. 62f.),
libersehen, dass die Idealisierung Selims nur eine Phase in Alexanders narrativer Entwicklung ist,
die durch die Erzdhlhaltung in Frage gestellt und im weiteren Handlungsverlauf negiert wird: In-
dem der>wahre<Selim am Ende des Romans unauffindbar bleibt, entzieht er sich gleichsam einer
abschliefdenden Festschreibung. Zuletzt gesteht auch Alexander: »Ich habe aus einem lebenden
Menschen, der mir fast ein Bruder war, eine Romanfigur gemacht« (Nadolny S. 474). Das letzte
Kapitel tragt bezeichnenderweise den Titel »Selim siegt«. Nadolny selbst dufierte sich in einem
Interview von 1993 zur Problematik der Fremdbeschreibung (vgl. Pazarkayas Artikel »Der Tiirke
Selim«).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

Dramatische Literatur
Eine dhnliche Entwicklung des Tiirkenbildes ist im zeitgendssischen deutschen Drama
nicht zu verzeichnen.” Nachdem hier bereits 1967 in Jochen Ziems »Nachrichten aus der
Provinz« erstmals eine generisch gezeichnete tiirkische Figur in einer Nebenrolle auf-
trat, erschien bereits 1975 das bis dato einzige Stiick eines deutschen Autors, das einen
tiirkischen Charakter als Protagonisten fithrt. Renke Korns »Die Reise des Engin Oz-
kartal von Nevsehir nach Herne und zuriick« zeigt Stationen der Reise eines tirkischen
Arbeiters, der, da er in seiner Heimat keine Anstellung finden kann, in die BRD geht,
dort der Konjunkturflaute zum Opfer fillt und in die Illegalitit der Schwarzarbeit getrie-
ben am Ende abgeschoben wird. Der Autor, dem es primir darum geht, auf allgemeine
Probleme der Arbeitswelt zu Zeiten der Wirtschaftsrezession aufmerksam zu machen,
bedient sich hierzu der Figur des tiirkischen Gastarbeiters als einer zweifach benach-
teiligten, den Gesetzen der Okonomie doppelt ausgesetzten Personengruppe. Trotz der
desolaten Arbeitslage und der misslichen Situation gerade der Gastarbeiter vermeidet
es Korn jedoch, seine tiirkischen Charaktere wie Wallraff einseitig als unterprivilegierte
Opfer zu portritieren.™

Korns relativ differenzierte Tiirkendarstellung blieb im deutschen Drama eine Aus-
nahme; reprisentativer fiir das hier vorherrschende Tiirkenbild sind dagegen Stiicke wie
GrofS und klein (1978) von Botho Straufd und Franz Xaver Kroetz’ Furcht und Hoffnung der
BRD (1984). Das ganze Ausmaf} der Funktionalisierung der Tirkenfigur driickt sich in
diesen beiden Dramen im Bild des >sprachlosenc Tiirken aus — und das zu einer Zeit,
als dieses Bild der sozialen Realitit in der BRD lingst nicht mehr entsprach und bereits
zum Klischee erstarrt war.” Kroetz lisst in der Szene »Gastarbeiterdeutsch« einen Tiir-
ken mit einer deutschen Frau auftreten, die ihn offenbar fiir ein sexuelles Abenteuers zu
sichnach Hause eingeladen hat. Ein Gesprichspartnerist dieser Tiirke jedoch nicht, son-
dern eher ein Ansprechpartner (oder Resonanzboden), da er selbst in der Szene stumm
bleibt und den Redefluss der Frau lediglich mit Blicken, Gesten oder einem gelegentli-
chen Lachen kommentiert. Merkwiirdig scheint mir in diesem Zusammenhang der Ti-
tel der Szene: Von »Gastarbeiterdeutsch« kann hier eigentlich kaum die Rede sein, da
sich der Tiirke ja im Verlauf der gesamten Szene nicht selbst dufiert; stattdessen ist es

15 Im Bereich des Dramas liegen folgende Texte mit tirkischen Charakteren vor: Jochen Ziem: Nach-
richten aus der Provinz —18 Verhaltensweisen (1967), Renke Korn: »Die Reise des Engin Ozkartal von
Nevsehir nach Herne und zuriick« (1975), Botho Straufs: Grof3 und klein (1978; verfilmt 1980 von Pe-
ter Stein), Peter Stein, mitJirgen Kruse: »Klassen Feind« (1981; verfilmt 1983), Franz Xaver Kroetz:
Furcht und Hoffnung in der BRD (1983; 1997 unter Furcht und Hoffnung in Deutschland erneut erschie-
nen), Barbara Frischmuth: »Eine Liebe in Erzurum« (Horspiel, 1994).

16  Korn scheint sich in Vorbereitung zu dem Stiick u.U. sogar mit tiirkischen Theaterformen befasst
zu haben; zumindest weist der Anfang des Dramas darauf hin. Woméglich in Anlehnung an die
Tradition des tiirkischen Dorfdramas eroffnet es in einem armen, von reichen Landbesitzern un-
terdriickten anatolischen Dorf. Als Vorlage konnte Korn auch die Verfilmung von Necati Cumalis
Stiick »Susuz Yaz« (Trockener Sommer) gedient haben, das im Jahr1964 einen Preis beim Berliner
Film Festival gewonnen hatte (vgl. Halman S. 43f.). Vgl. hierzu meine Ausfithrungen in Kapitel 2.

17 Hierzu Akbulut: »Anfang der 70er Jahre wird der tiirkische >Gastarbeiter< — historisch gesehen —
nicht mit seiner mindestens zehnjdhrigen Erfahrung in der bundesdeutschen Gesellschaft darge-
stellt, sondern als Neuankémmling vom Standpunkt eines deutschen Intellektuellen aus. [..] Bis
zur ersten Halfte der 8oer Jahre werden die Figuren >sprachlos<dargestellt.« (S.174)

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

39


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

die Frau, die iiber die deutsche Sprache den Gastarbeiter verbalisiert und verbalisierend
festschreibt.

Ahnlich hilf- und wortlos prisentiert sich auch die Tiirkenfigur in Grof und klein. Da
gerade dieses wohl bekannteste Stiick mit tiirkischer >Beteiligung« tiirkischstimmige
Schauspieler tiber die Jahre fast wie ein Fluch verfolgen sollte und ich in den nichsten
Kapiteln wiederholt darauf zu sprechen kommen werde, sei es hier in etwas mehr De-
tail vorgestellt.”® In diesem lose gefiigtem Stationendrama tritt ein Tiirke insbesondere
in der Titelszene in Erscheinung. Stumm ist dieser Charakter mit dem >sprechendenc
Namen Arslan (tiirkisch fiir »Léwe«) zwar nicht, doch bleibt seine Sprache durchweg un-
verstindlich. Die Regie fithrt die Figur wie folgt ein:

Von links kommt eine Frau mit ihrem Mann, einem Tiirken. Sie hakt bei ihm unter.
Nachdem sie an der Haustiir vorbeigegangen sind, bleibt der Tirke abrupt stehen,
wendet sich in den Bithnenhintergrund und beginnt einzelne Schreie auszustofden. Er
briillt einsilbige deutsche Worter. »Beif.« Dann nach einer Pause: »Tiir.« Es klingt wie
militdrische Befehle. [...] Der Turke briillt, jeweils von lingeren Pausen unterbrochen:
»Scheifd.« »Mach.« »Bier.« Da l6st sich die Frau von ihrem Mann, weicht zur Seite und
betrachtet ihn wie einen Fremden. (GrofS und klein, S. 81)

Neben deutschen Wortern, die Arslan zusammenhangslos von sich gibt, duflert er spi-
ter in der Szene auch kurze tiirkische Sitze, die seine Frau jedes Mal prompt (und ak-
kurat) ins Deutsche iibertrigt. Bezeichnend ist dabei vor allem folgende Passage, da die
Frau hier, indem sie Arslans Worte verstindlich macht, damit zugleich gegen dessen aus-
driicklichen Willen handelt:

TURKE: Sus, terciime etme.

FRAU: Schweig. Ubersetze nicht.

TURKE: Agzini kapa!

FRAU: Halt’s Maul.

TURKE: Sus! Sus! Sus!

FRAU: Schweig, schweig, schweig. (Ebd. S. 86f.)

Als die Frau den immer dringlicheren Aufforderungen ihres Mannes nicht nachkommt,
fallt dieser darauf zuriick, einsilbige deutsche Worte auszustofRen; vor allem das Wort
»Einsl« wiederholt er unentwegt. Ein angetrunkener Junge fragt ihn darauf, was es denn
zu zihlen gibe, und beantwortet seine Frage prompt selbst: »Zahlt sich selber, Kanake.«
(Ebd. S. 87)

Arslans gesamtes Auftreten ist darauf angelegt, ein Gefiihl der Befremdung zu er-
zeugen; sogar die eigene Frau steht ihm zum Teil ratlos gegeniiber. Anders als der Tiirke

18 Meray Ulgen und Sinasi Dikmen mussten beide um 1980 mit der Rolle des fluchenden Tiirken vor-
liebnehmen, bevor sie den Entschluss fassten, selbst den Rahmen fiir eigene dramatische Produk-
tionen zu schaffen. Auch Serdar Somuncu wurde die Rolle Mitte der 1990er Jahre angeboten; dass
es es sich leisten konnte, sie abzulehnen, weist auf ein gewandeltes Selbstbewusstsein tiirkisch-
deutscher Kinstler hin. (Vgl. hierzu auch Kapitel 4.8.)

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

bei Kroetz gibt er zwar Laute von sich, doch diese sind entweder ohne Kontext und so-
mit unverstindlich oder aber nur in Vermittlung durch Arslans deutsche Frau zuging-
lich. Die Machtlosigkeit des Tiirken wird nirgendwo deutlicher als im Kontrast mit sei-
ner Frau: Nicht nur ist er selbst im deutschen Umfeld sprachlos, er kann aufierdem nicht
einmal die Ubertragung seiner Worte kontrollieren. Insofern ist das Briillen dieses >Lé-
wen<wohl als Reaktion auf seine Hilflosigkeit und Demiitigung zu verstehen; der Ausruf
»Einsl« stiinde dann, wie der Junge andeutet, fir Vereinzelung und Einsambkeit. Bei al-
ler Stilisierung ist Arslan auch ein héchst unwahrscheinlicher Charakter: Dass er keinen
einzigen halbwegs zusammenhingenden deutschen Satz von sich zu geben vermag, er-
scheint umso unglaubwiirdiger, als er mit einer Deutschen verheiratet ist, die ihrerseits
die tiirkische Sprache gemeistert hat."”

Mitte der 1980er Jahre verschwand die Figur des Tiirken weitgehend aus dem deut-
schen Drama. Wenn in diesem Bereich also keine vergleichbare Entwicklung wie in der
erzihlenden Literatur auszumachen ist und Dramatiker stattdessen konventionellere
Darstellungen — das heifdt entmichtigte« Gastarbeiterfiguren — zu favorisieren schei-
nen, so hat das teils mit dem zeitlichen Rahmen zu tun, in dem der Tiirke hier in Er-
scheinung trat, mag daneben aber wohl auch im visuellen Charakter des Theaters be-
griindet liegen, der Klischeebildern offenbar zutriglich ist. Das Drama »Klassen Feind,
eine Adaption Nigel Williams Erfolgsstiickes »Class Enemy« (1978), die Peter Stein 1981
mit Jiirgen Kruse an der Berliner Schaubiihne inszenierte, betritt zwar insofern Neuland,
als es anstelle der Gastarbeiterfigur erstmals einen Vertreter der zweiten Generation auf
die Bithne schickt, doch in konzeptueller Hinsicht bleibt die Figur des Ahmet Kitabci,
dervon den tibrigen Charakteren freundschaftlich-herablassend »Kebab« genannt wird,
weiter im alten Schema gefangen und spielt als (mehrfach) Ausgegrenzter die gewohnte
Rolle des Tiirken.>®

19 Obgleich ein Tirke sonst kaum in Erscheinung tritt, nimmt das Stiick wiederholt Bezug auf Mi-
granten. So heif’t es etwa an einer Stelle: »Bei uns braucht keiner die Scheifie von anderen Leu-
ten fressen. [..] Nur Geisteskranke greifen [in Miilltonnen] rein. Nichtsesshafte greifen da rein.«
(S.133f.) Migranten erscheinen hier wie Geistesgestorte als kranke Aufienseiter der Gesellschaft.
Neben direkten Hinweisen finden sich auch implizite Beziige: Man konnte sogar so weit gehen,
die Hauptfigur Lotte selbst einen metaphorischen»>Tirken<zu bezeichnen, da sie durchweg als hei-
matlose, sozial benachteiligte sMigrantin< gezeichnet ist, die von einer Szene zur nichsten wan-
dert, den Kopf in viele Tiiren steckt, jedoch nirgends Kontakt und menschliche Nihe findet. Die
Kritik nannte das Stiick in diesem Sinne auch ein »Seelen-Stationendrama« (Emrich S. 117). Lottes
Stationen symbolisieren die Suche nach einer verloren Vergangenheit in einer fremden moder-
nen Welt. Ausdruck findet dies gerade auf sprachlicher Ebene: Alle Szenen entwerfen Bilder der
Kommunikationslosigkeit, von denen das des briillenden Tiirken nur das lautstarkste darstellt.

20  Das Stiick wurde fiir einen tirkischen Schauspieler zum Karrieresprungbrett: Tayfun Bademsoy,
der sowohl in der Bithnenversion als auch in Steins Verfilmung von 1983 den tiirkischen Charak-
ter darstellte, stieg in der Folge zu einem der bekanntesten Schauspieler tiirkischer Herkunft in
Deutschland auf. Steins damaliges Interesse an der tiirkischen Kultur fand auch anderweitig Aus-
druck: Zwischen 1979 und 1984 forderte er an der Schaubiihne das sogenannte Tiirkenprojekt, auf
das ich in Kapitel 3.2.1 in Detail eingehe. Auerdem bestand ein enger Kontakt zu StrauR, der ab
1970 einige Jahre lang unter Steins Intendanz als Dramaturg beschaftigt war. Sein Stiick»GrofS und
klein«brachte Stein1978 mit Meray Ulgen, einem der Hauptakteure des spateren Tiirkenprojektes,
zur Urauffithrung und verfilmte es zwei Jahre darauf auch.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

41


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

In den letzten 20 Jahren bedienten sich deutsche Autoren der Figur des Tiirken nur
noch selten. Der Grund liegt meines Erachtens darin, dass die erste Generation von Tiir-
ken in Deutschland gleichsam ein grofieres literarisches oder dramatisches Potential
aufwies als spitere Generationen. Zentral ist hier das Bild des Gastarbeiters, das sich
hervorragend in eine literarische Figur tiberfithren und fir eigene Zwecke funktionali-
sieren liefs.** Im Laufe der 1980er Jahre wurde es jedoch zunehmend schwieriger, dieses
Bild weiter aufrecht zu erhalten - es hatte sich itberlebt, da man bei tiirkischen Migran-
ten lingst nicht mehr von Gastarbeitern sprechen konnte. Zwar ist es zu begriifien, dass
die Literatur diese Entwicklung reflektiert, doch erscheint mir der Mangel an tiirkischen
Charakteren in der Literatur der letzten beiden Jahrzehnte auch problematisch, da es
aufein generelles >Fehlen<im deutschen Panorama hinweist: Der Tiirke wird von der Of-
fentlichkeit nicht weiter wahrgenommen, ist zwar vorhanden und doch zugleich nicht
wirklich anwesend.”*

In den Medien

Weitaus prisenter ist der Tiirke in den zeitgendssischen deutschen Medien, doch stellt
sich hier das Tiirkenbild noch viel weniger differenziert als im Bereich der Literatur dar.
Gerade politische beziehungsweise kulturpolitische Diskurse und Debatten, hiufig aber
auch allgemeine Bezugnahmen auf die tirkisch-deutsche Minorititskultur bedienen
sich mehr oder minder explizit des herkémmlichen Osmanenbildes eines zivilisatorisch
rickstindigen Kriegervolkes, das die Grundwerte des Westens bedroht. Im Bereich der
Politik wire hier besonders die Diskussion iiber den Beitritt der Tiirkei in die Europii-
sche Union zu erwihnen. So dufierte sich zum Beispiel der angesehene Historiker Hans-
Ulrich Wehler im September 2002 in der Zeit unter dem Titel »Das Tiirkenproblem« wie

folgt:

Das muslimische Osmanenreich hat rund 450 Jahre lang gegen das christliche Europa
nahezu unablassig Krieg gefiihrt; einmal standen seine Heere sogar vor den Toren
Wiens. Das ist im Kollektivgedidchtnis der europiischen Volker, aber auch der Tiirkei

21 Dies lasst sich auch im Bereich des deutschen Films festmachen. Einen ausgezeichneten Uber-
blick bietet Deniz Goktiirk in ihrem Artikel »Migration und Kino: Subnationale Mitleidskultur oder
transnationale Rollenspiele?« (2000), wo sie unteranderem anmerkt, dass es sich eingeburgert ha-
be, den Migranten »als Opfer am Rande der Gesellschaft«darzustellen, was besonders fir die Figur
des tiirkischen Gastarbeiters gelte, der immer noch als der »siebte Mann, eine mytisch stumme
Figur, erscheine (S. 330).

22 Irmgard Ackermanns Aufsatz»Deutsche verfremdet gesehen. Die Darstellung des>Anderenc<inder
»Auslanderliteratur« (1997) erganzen meine Ausfithrungen, indem die Autorin die Deutschenbil-
der in der Literatur tlrkischstimmiger Autoren untersucht. Sie unterscheidet drei Darstellungs-
arten: eine kulturkontrastive, typisierende Darstellung (z.B. bei Sinasi Dikmen), eine individuelle
Darstellung, die die Fremdheit weitgehend aufhebt (etwa bei Aysel Ozakin und Renan Demirkan)
sowie bewusst mehrkulturelle Darstellung (wie bei Aras Oren). Karin Emine Yesilada wiederum
befasst such in »Die geschundene Suleika« (1997), wie schon der Untertitel des Aufsatzes verrat,
mit dem »Eigenbild der Tiirkin in der deutschsprachigen Literatur tirkischer Autorinnen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

tief verankert. Es spricht darum nichts dafiir, eine solche Inkarnation der Gegnerschaft
in die EU aufzunehmen. (S. 9)*

Eine vergleichbare Rhetorik ist auch in der im Oktober 2000 von Friedrich Merz, dem
Fraktionschef der CDU, angefachten Leitkulturdebatte feststellbar, in welcher er unter
volliger Vernachlissigung der ethnisch-kulturellen Vielfalt der BRD vehement fiir deut-
sche Grundwerte mit Leitbildcharakter eintrat.** Debatten dieser Art verweisen zum Teil
auf allgemeine Probleme des deutschen Selbstverstindnisses, wie etwa der Liederma-
cher Wolf Biermann in Reaktion auf Merz dufSerte: »[U]nsere besondere deutsche Angst
vor den Auslindern, iiberhaupt vor allem Fremden, ist im Grunde nur die spiegelver-
kehrte Angst vor uns selber [...] Wir sind nicht mit uns selbst im Reinen.« (Die Welt vom
08.11.2000, S. 33). Daneben geht es in beiden Fillen aber auch um die Frage der Loka-
lisierung der Tirkei und der Tirken. Solange diese nimlich jenseits der ideologisch-
imaginiren Grenzlinie auszumachen sind, die den Westen vom Osten trennt, und da-
mit die Identitit des kulturell wie konomisch geeinten Europas, beziehungsweise der
Vorstellung einer deutschen Kulturnation stiitzen, iibernehmen sie eine wichtige stabili-
sierende Funktion. Wird diese Grenze jedoch iiberwunden (wie es im Falle von Migration
geschieht) oder verschoben (was ein EU-Beitritt der Tiirkei zur Folge hitte), dann sieht
sich das Konstrukt >Europa< — wie auch das Konstrukt »Deutschland« — einer zweifachen
Bedrohung ausgesetzt: dem Wegfall seines Gegenpols und dem Zwang, eine erhéhte in-
nere Diversitit anerkennen zu miissen. Dies mag den dringlichen Ton Wehlers erkli-
ren, wenn er davor warnt, dass man »diese Kulturgrenze nicht in einem Akt mutwilliger
Selbstzerstérung einfach ignorieren« konne (zit. in Bollmann S. 6).

Die gegenwirtige Diskussion um den EU-Beitritt der Tiirkei macht deutlich, wie pra-
sent (und somit heraufbeschworbar) das alte Tiirkenbild bis heute ist. Dies hat zwangs-
laufig Auswirkungen auf die Rezeption der in der BRD lebenden tiirkischstimmigen Mi-
noritit. David Horrocks und Eva Kolinsky unterstreichen in Turkish Culture in German
Society Today (1996), dass unter allen ethnischen Minderheiten Deutschlands vor allem
Tiirken besonders diskriminiert und in den Medien als Reprisentanten des Fremden
schlechthin konstruiert werden: »Among the >others« living in Germany, Turks seem to
appear particularly monochrome, culturally backward, an underclass brainwashed by Is-
lamic fundamentalism.« (S. xx)* Tiirken wiirden statisch und undifferenziert als ho-

23 Andreas Eckert, Hamburger Professor fiir die Geschichte Afrikas, reagierte auf Wehlers Polemiken
und die daraus resultierenden bundesweiten Debatten, indem er der deutschen Geschichtswis-
senschaft eine hoffnungslose Provinzialitat attestierte: »Gefangen in der Alten Welt« (so auch der
Titel seines Kommentars) sei die liberwiegende Mehrheit der deutschen Historiker; das Fremde
(das Aufdereuropiische) falle hierzulande weiterhin in den Fachbereich der Ethnologie (vgl. S. 40).
Ein anderer Kritiker konstatierte: »Wie ein Kreuzritter schustert [Wehler] sich die Welt als Gegen-
satz von slslam<und >Christentum<zusammen und stellt fest, dass jener wichst und dieses >bald
weit iberholt<sein wird. Dem Islam —das ist fiir den Experten der europdischen Sozialgeschichte
klar—wurde die Herkunft>aus der Welt kriegerischer arabischer Nomadenstimme<«zum Wesen.«
(Walther S. 9)

24  Einen guten Uberblick bietet Volker Hummel Beitrag »Leitkultur und Kultur Light« in Die Zeit,
44/2000.

25  Vgl. hierzu auch Hiltrud Arens Ausfithrungen in ihrem Band »Kulturelle Hybriditit«in der deutschen
Minoritdtenliteratur der achtziger Jahre (bes. S. 154—157). Die Einschatzung (oder Tatsache), dass Tiir-

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

43


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

mogene Gruppe ohne interne Differenzierung betrachtet — kurz: als das absolut >An-

dere«. Dabei dient in den Worten des Schriftstellers Zafer Senocak das Bild »vom ewig

riickstindigen und grausamen Orient und Orientalen« vor allem der »Fixierung eigener

Identitit« (»Atlasc, S. 30).%° An anderer Stelle verwendet Senocak auch den Begriff Exo-

tisierung und stellt diesbeziiglich fest:

Die Mehrheit neigt immer dazu, die Kultur der Minderheit zu exotisieren, vor allem
wenn sie aus Gegenden stammt, die im Laufe der européischen Geistesgeschichte
bereits exotisiert worden sind. Die tiirkische Kultur ist eine solche. Die Tirkei liegt im
Orient. Der Begriff Orient markiert eines der machtigsten Bilder, das die europdische
Phantasie in den letzten Jahrhunderten geschaffen und in die K6pfe eingepflanzt hat;
es lebt heute meist von Mythen und Klischees. (»Deutsche werdenx, S. 12)

Senocak nimmthierimplizit auf Edward Saids Orientalismus-Begriff Bezug, der die Me-

thode westlicher Kolonialmichte kennzeichnet, ihre stlichen Territorien unter Absolut-

setzung eigener Werte und Maf3stibe als zivilisatorisch retardierte, defektive Welten zu

kodifizieren.”” Was Said in einem breiteren europiischen Rahmen festmacht, lisst sich

26

27

ken in der BRD eine besondere Zielscheibe fiir Diskriminierungen bieten, hat auch damit zu tun,
dass sie die bei weitem grofite und damit auch auffalligste Minderheit darstellen. Hieraus werde
ich an spaterer Stelle noch eingehen.

Der Kabarettist und Karikaturist Muhsin Omurca dufSert sich dazu so: »Die Deutschen haben ei-
ne |dentitdtskrise. Sie suchen nach einem gemeinsamen Nenner. Sie glauben, ihre Identitatskri-
se in dem Moment abgeschafft zu haben, wo sie gemeinsam auf die Strafle gehen, um gegen
die Andersartigen zu demonstrieren« (personliches Interview 2003). Weilweise mag diese Unsi-
cherheit einer generellen Krise westlicher Kultur in Zeiten der (Post)Moderne zuzuschreiben sein,
die charakterisiert sind durch Massenmigrationen, wechselnde Bezugspunkte und kontinuierli-
che Umwertungsprozesse und, so der Soziologen Alberto Melucci, in einer shomelessness of per-
sonal identity«resultieren (S.109). Doch daneben geht es hier auch um spezifisch deutsche natio-
nale (und nationalistische) Konstellationen. Ich verweise auf Helmuth Plessners Darstellung von
Deutschland als einer»verspiteten Nation«in Dieverspitete Nation. Uber die politische Verfiihrbarkeit
biirgerlichen Geistes (1959, erstmals 1935 unter dem Titel Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang
seiner biirgerlichen Epoche erschienen) sowie auf die These eines deutschen Sonderwegs (bes. Hans-
Ulrich Wehler in dem 1973 erschienen Band Das deutsche Kaiserreich von 1871-1918). Vgl. auch Claus
Detjens Artikel »Das vereinte Deutschland braucht eine Griindungslegende. Die sverspatete Nati-
oncsucht noch ihre Identitit« (2000).

Said beschreibt den Orient als »a European invention, errichtet in der Absicht, die eigene Vor-
macht zu starken (Orientalism, S.1). Im Verhaltnis zwischen Okzident und Orient manifestiert sich
laut Said also »a relationship of power, of domination, of varying degrees of a complex hegemony«
(ebd. S. 5). Orientalismus bezeichnet fiir ihn damit einen Machtdiskurs, »a Western style for dom-
inating, restructuring, and having authority over the Orient« (ebd. S. 3). Durch diese Praxis wiirde
einstatsichlicher existierender<Osten in einen diskursiven>Orientciberfihrt und von diesem suk-
zessive ersetzt, um so das Selbstbild und die Identitat des Westens, bzw. der jeweiligen westlichen
Nation zu starken. Laut Bart Moore-Gilbert vollzieht sich der Vorgang »principally by distinguish-
ing and then essentializing the identities of East and West through a dichitomizing system of
representations embodied in the regime of stereotype, with the aim of making rigid the sense of
difference between the European and Asiatic parts of the world. As a consequence, the East is char-
acteristically produced in Orientalist discourse as—variously —voiceless, sensual, female, despotic,
irrational and backward. By contrast, the West is represented as masculine, democratic, rational,
moral, dynamic and progressive.« (S. 39)

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

mit Senocak auch auf die deutsche Situation iibertragen, obgleich sich in diesem Fall
die >Kolonialsituation« anders, nimlich als innerhalb der Grenzen des eigenen Landes
lokalisiert, darstellt.”® Wie Nevzat Yalgintas bereits Anfang der 1980er Jahre bemerkte,
behinderte die in der BRD vorherrschende Tendenz, »die Tiirkei als kulturloses, barbari-
sches, nur auf Kriege bedachtes Land zu diffamierenc, lange Zeit jede konstruktive Aus-
einandersetzung mit tiirkischen Kulturtraditionen (S. 278). Dies begriindet nicht nur die
eingangs erwihnte Unwissenheit deutscher Kritiker und Kulturdezernenten tiber tiirki-
sche Theaterformen, sondern beeinflusst auch die Aufnahme und Beurteilung tiirkischer
Kinstler und ihrer Werke in der BRD. Noch im Jahr 1993 beklagte in diesem Kontext etwa
der Autor Kemal Kurt, dass sich in Deutschland ein »literarisches Ghetto« fiir nicht-deut-
sche Schriftsteller entwickelt habe (»Ghettox, S. 13).” Eine vergleichbare Tendenz ist, wie

28  Emine Sevgi Ozdamar spricht davon, dass im Kontext der Arbeitsmigration »Kolonien innerhalb
des eigenen Landes [Deutschland]« entstanden seien (personliches Interview 2002). Eine Passage
aus ihrer Erzahlung »Fahrrad auf dem Eis« fiihrt diesen Gedanken weiter aus: »Und Deutschland
ist ein Wald. Bis sie den Weg raus gefunden hatten, war die Kolonialzeit vorbei. Man sagt, des-
wegen haben die Deutschen die Kolonien im Land selber geschaffen, die Gastarbeiter. [...] Und
in Deutschland musste die Sprache, die von Ausldndern gesprochen wird, einen langen Weg ma-
chen, sich biegen, gebrochen werden und wieder gradestehen.« (Hof im Spiegel, S. 95). Bezeich-
nenderweise verbindet die Autorin hier die Kolonisierungsthese mit dem Sprachgebrauch der Mi-
granten. Stefanie Bird weist in Women Writers and National Identity (2003) auf eine zentrale Prob-
lematik (kiinstlerischer) Auerungen im fremden Idiom hin: »Although the historical relationship
between Germany and Turkey has not been one of colonizer to colonized, the marginal position
of Turks in Germany, seeking to articulate their identity in the face of prejudice and the pressure
to assimilate to German cultural norms creates parallels, for example indigenous African or Asian
writers faced with the dilemma of whether to write in their own tongue or that imposed by the
nation which colonized them« (S. 162). In diesem Kontext sei auf Gayatri Chakravorti Spivaks und
Homi Bhabhas Theorien verwiesen: Spivak stelltin»Can the Subaltern Speak?« (1988) die Frage, in-
wieweit eine Minoritat sich in einem fremden autoritidren Zeichensystems Ausdruck verschaffen
kann, ohne dabei mit der Sprache und Ausdrucksform der Mehrheitsgesellschaft zugleich auch
deren Werte und Strukturen (und damit deren Ideologie) zu bernehmen. Bhabha glaubt, dass
dies durch kleine Verschiebungen und Verriickungen als eine Art kiinstlerischer Akzentuierung«
moglich sei. Siehe hierzu sein wegweisendes Werk The Location of Culture aus dem Jahr 1994, wo
er vom wechselseitigen Abhdngigkeitsverhiltnis zwischen Kolonisator und Kolonisiertem spricht
und die >Mimikry<als eine strategische Subversivitit der Unterdriickten gegen ihre Unterdriicker
einfithrt. Seine Vorstellung einer Hybridisierung des kulturellen und sprachlichen Ausdrucks steht
in diesem Zusammenhang, wobei Kritiker wie Wolfgang Welsch in seinem Aufsatz »Transcultura-
lity —the Puzzling Form of Cultures Today« (1999) und Kader Konuk in Identitdten im Prozess (2001)
kritisieren, dass der Begriff konzeptuell noch immer auf der Annahme essentiell verschiedener
Kulturen basiere.

29  Es existierten, so Kurt weiter, »[gletrennte Anthologien, getrennte Verlage, getrennte [Litera-
tur-]Preise«, der Autor fremder Herkunft miisse »unentwegt seine Andersartigkeit, seine Fremd-
heit, seine Nicht-Zugehorigkeit betonen«, um tiberhaupt eine Chance zu haben, publiziert zu wer-
den. Deutlich wird die Praxis der>Ghettoisierung<auch anhand der diversen Klassifizierungen der
Literatur von Autoren fremder Herkunft als Gastarbeiter-, Auslander- oder Minderheitenlitera-
tur. Fiir eine kritische Aufarbeitung dieser und dhnlicher begrifflicher Festlegungen der Literatur
tlrkisch-deutscher Autoren vgl. die Einleitung zu Arens (bes. S. 29ff.). Benennungen dieser Art
driicken eine >ausgrenzende Vereinnahmung aus, d.h. eine Praxis, die die Literatur nicht-deut-
scher Schriftsteller dem deutschen Literaturbetrieb einverleibt, ihnen dort jedoch eine abgelege-
ne Ecke zuweist und damit aus dem Kanon ausgrenzt (vgl. Konuk S.114). Ich verweise hier auf Leslie

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

45


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ich in Kapitel 3 erldutern werde, auch im Bereich des tiirkisch-deutschen Theaters offen-
kundig. Erst seit Mitte der 1990er Jahre sind im Bereich der tiirkisch-deutschen Kunst —
das gilt neben Literatur auch fiir Film, Theater und Kabarett — umfassende Anderungen
zuverzeichnen, die man treffend unter dem Titel >Ausbruch aus dem ethnischen Ghetto«
zusammenfassen konnte.*°

In engem Bezug zur Exotisierung tiirkischer Kultur (und in gewissem Sinne auch
verbunden mit dem Begriff einer tiirkischen Ghetto-Kultur) steht die Diskussion um ei-
nen vermeintlichen >Tiirkenbonus«. Unter Verweis auf Anthologien und Literaturprei-
se, die ab Ende der 1970er Jahre eigens fiir auslindische Schriftsteller eingerichtet wur-
den, stellte etwa Horst Hamm in Fremdgegangen — freigeschrieben. Einfiihrung in die deutsch-
sprachige Gastarbeiterliteratur (1988) fest, dass von einer deutschen Ignoranz gegeniiber
der Gastarbeiterliteratur keine Rede sein kénne, und behauptete: »Man kann sogar da-
von ausgehen, dass in deutscher Sprache schreibende Gastarbeiter leichter einen Ver-
leger finden als snormale« deutsche Schriftsteller. Der Makel >Gastarbeiter« ist hier von
Vorteil«. (S. 30) Einerseits sei mit Hinweis auf meine bisherigen Ausfithrungen betont,
dass - von moglichen Einzelfillen abgesehen — in der BRD wohl kaum von einem Tiir-
kenbonus die Rede sein kann.*" Andererseits muss auch Erwihnung finden, dass sich
tiirkisch-deutsche Kiinstler selbst mit aller Entschiedenheit gegen eine etwaige Praxis
der Bevorzugung zur Wehr setzten, so zum Beispiel Tayfun Erdem, der in seinem Arti-
kel »Schluss mit dem >Tiirkenbonus<« (1989), aus dem ich bereits eingangs zitierte, wie
folgt argumentiert: »Ein solcher >Tiirkenbonusc<ist aber im Grunde nichts anderes als ei-
ne passive Gleichgiiltigkeit und Oberflichlichkeit gegeniiber der Kultur des >Anderens,
sei es aus Ignoranz oder fauler Selbstgefilligkeit, oder sei es aus scheuer Zuriickhaltung
oder sogar Schiichternheit vor einer wirklichen Entdeckung der >anderen< Kultur.« (S. 147)

Adelsons Diskussion einer ethnozentrischen Herangehensweise an die Literatur von Migranten in
ihrem Artikel »Migrantenliteratur oder deutsche Literatur« (1991). Vgl. auch Pazarkayas bereits er-
wihnten Aufsatz »Literatur ist Literatur« (1986), in dem er sich gegen eine solche Vereinnahmung
entschieden zur Wehr setzt, sowie in Reaktion darauf Horst Hamms Fremdgegangen — freigeschrie-
ben. Einfiihrung in die deutschsprachige Gastarbeiterliteratur (1988) und Walter Raitz’ Aufsatz »Ein-
fache Strukturen, deutliche Worte« (1989). Diese Publikationen verdeutlichen, dass die deutsche
Literaturkritik noch gegen Ende der Achtziger von dhnlich restriktiven Haltungen gepragt war wie
(kultur)politische Debatten.

30 Ichfihrediesen Ausbruch in den Kapiteln 3 und 4 anhand der Generationenabfolge tiirkisch-deut-
scher Kiinstler in grofierem Detail aus. Auf Feridun Zaimoglu, einen der Hauptreprisentanten die-
ser Entwicklung, gehe ich im Resimee meiner Studie ein.

31 Ein Abschnitt aus dem von Lerke von Saalfeld herausgegebenen Band Ich habe eine fremde Sprache
gewidihlt—Ausldndische Autoren schreiben deutsch (1998) stiitzt diese Behauptung: »[Dlie deutsche Li-
teratur pflegt noch immer mit grofRer Inbrunst ihren eigenen Garten, in der ausldndische Autoren,
die sich, aus irgend welchen Griinden auch immer, in der deutschen Sprache zu Wort melden, sel-
ten Beachtung und Anerkennung finden. Ein Schriftsteller fremder Zunge findet nicht so leicht
Zugang in den Parnass deutscher Dichtung, der kunstvolle Umgang mit der Sprache als Litera-
tur wird ihm nicht zugetraut, obwohl manche der Ausliander aus einer reicheren Erzdhlkultur als
der deutschen Literatur stammen.« (S. 10) Und auch ein vor wenigen Jahren in der Frankfurter All-
gemeinen erschienener Artikel konstatiert: »[I]Jm Inneren der Kulturnation wacht die Germanistik
dariiber, wer dazugehort und wer nicht. Migrationsliteratur fithrt allenfalls ein Schattendasein in
irgendwelchen Unterfichern multi-, inter-, trans- oder plurikultureller Forschung.« (Magenau)

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

Nicht ohne Polemik stellt Erdem in diesem Kontext auch die Frage, ob hinter der hiu-
fig undurchsichtigen Férderpolitik der Kulturimter »nicht unterschwellig die Meinung
[stecke], dass die Tirkinnen und Tiirken eigentlich zu Top-Leistungen in der Kultur der
szivilisierten< westlichen Welt nicht fihig sind« und fordert abschliefend ein Ende aller
»Doppelkriterien« (ebd. S. 148). Erdems Text korrespondiert mit der Kritik an den For-
derungsrichtlinien des Berliner Kultursenats seitens vieler tiirkischstimmiger Kiinstler,
die mich in Kapitel 3 beschiftigen wird.

Dass Hochstilisierung, Romantisierung oder Exotisierung nichts als die Kehrseite
von Abwertung und Verachtung ist, wird auch im Falle des darstellerischen Spagats in
Spiegel-Darstellungen der spiten 1990er Jahren deutlich, wo Tirken sowohl verteufelt
als auch exotisiert werden. Ich verweise hier insbesondere auf das Titelbild der Spiegel-
Ausgabe 16/1997, wo unter der Schlagzeile Gefiihrlich fremd das »Scheitern der multikultu-
rellen Gesellschaft« in Deutschland proklamiert wird; eine junge Frau schwenkt hier die
tiirkische Fahne, wihrend im Hintergrund Mddchen mit Kopftiichern die Koranschule
besuchen und bewaffnete Mitglieder einer tiirkischen Jugendgang bedrohlich dreinbli-
cken. Am anderen Ende der Reprisentations-Skala steht der zwei Jahre darauf erschie-
nene Artikel »Erregend fremdc, in dem der Leser in die faszinierend fremde Welt ei-
nes »angetiirkten< Kreuzbergs eintauchen kann, dessen Bewohner der kulturellen und
geschlechtlichen Hybriditit fronen (vgl. Smoltczyk). Tiirken werden in diesen Beschrei-
bungen einmal stigmatisiert und dann wieder als Spektakel inszeniert. Wie sie auch in
Szene gesetzt werden, sie passen nicht in den deutschen Alltag und erscheinen selbst
kurz vor der Jahrtausendwende noch als Fremdkérper und Kuriosititen. Von einer an-
erkannten Normalitit multikultureller Vielfalt in der Bundesrepublik sind beide Artikel
jedenfalls gleich weit entfernt.

In diesem Kontext ist abschlieRend ein Blick auf den legalen Status von Auslin-
dern in der Bundesrepublik beziehungsweise auf die diesbeziigliche Gesetzgebung
angebracht:** Vom juristischen Standpunkt betrachtet ist in Deutschland jeder ein
>Auslinder, der nicht nach dem Grundgesetz Deutscher ist, sich also nicht im Besitz
der deutschen Staatsangehorigkeit befindet. Traditionell wurde diese gemifd dem Ab-
stammungsprinzip, das heifdt nach der Zugehdorigkeit der Eltern durch Geburt erteilt
(jus sanguinis) — eine Regelung, die auf das Reichs- und Staatsangehérigkeitsgesetz von
1913 zuriickgeht. Da nach dem Zweiten Weltkrieg beide Staaten in ihren Verfassungen
den Rechtsstandpunkt der einheitlichen deutschen Staatsangehorigkeit bestitigten,
iiberstand dieses Gesetz die Dauer der staatlichen Trennung unbeschadet. Auch nach
der Wiedervereinigung dnderte sich an der Situation zunichst nichts. Eine Reform des
Staatsbiirgerschaftsrechtes war zwar ab 1992 geplant, doch bis zum Regierungswechsel
wurden keine Schritte in diese Richtung unternommen. Erst im Januar 2000 kam die
tiberfillige Gesetzesinderung zustande; seither gilt neben dem Abstammungs- auch
das Geburtsortprinzip, das den Erwerb der Staatsangehorigkeit mit dem Geburtsort

32 Ich halte mich hier an das Online-Lexikon der Beauftragten der Bundesregierung fiir Migration,
Fliichtlinge und Integration. Eine gute Ubersicht von Debatten und Gesetzen zum Staatsbiirger-
schaftsrecht bis Mitte der 1990er Jahre bietet William A. Barbieri Jr., Ethics of Citizenship: Immigra-
tion and Group Rights in Germany (1998) sowie Cigdem Akkaya et al., Linderbericht Tiirkei (1998, bes.
S.305-12).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

47


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

verkniipft (jus soli). Bis zu einem gewissen Grad trug die liberale Regierung damit zwar
der sozialen Situation einer Einwanderergesellschaft Rechnung; allerdings scheiterte
der urspriingliche Plan, auch die doppelte Staatsbiirgerschaft zuzulassen, am Wider-
stand der politischen Opposition: Nach dem CDU-Sieg bei der Hessenwahl im Februar
1999 fehlte fiir den Reformvorschlag im Bundesrat die Mehrheit.*

Komplementir zur Staatsbiirgerschaftsdebatte vermittelt auch das Auslinderrecht
Einblicke in das deutsche Verhiltnis zum >Fremden«. Dieses beinhaltet die grundlegen-
den Bestimmungen iiber den Rechtsstatus von Menschen ohne deutsche Staatsangeho-
rigkeit, die sich in Deutschland aufhalten. Als die Bundesregierung in den 1950er und
1960er Jahren in der Phase des 6konomischen Aufschwungs Anwerbeabkommen mit an-
deren Staaten abschloss und damit die Zuwanderung der sogenannten >Gastarbeiter«
in Gang setzte, war deren Integration in die deutsche Gesellschaft nicht vorgesehen.
Folglich wurde eine dieser neuen Situation angepasste Gesetzgebung nicht als Priori-
tit eingestuft, was zur Folge hatte, dass das nationalsozialistische Recht, die (nur termi-
nologisch entnazifizierte) Auslinderpolizeiverordnung von 1938, als Bundesrecht wei-
ter Bestand hatte, bis im Oktober 1965 endlich das erste Auslindergesetz der BRD ver-
abschiedet wurde. Da man jedoch Mitte der 1960er Jahre weiterhin von einem zeitlich
begrenzten Aufenthalt der Arbeitsmigranten ausging, wurde von verbindlichen Festle-
gungen grofitenteils abgesehen; stattdessen riumte man den Bundeslindern bei der Be-
willigung der Aufenthaltserlaubnis einen breiten Ermessensspielraum ein. Das Gesetz
wurde mithin auch als »Blankoermichtigung an die Verwaltung« bezeichnet (Pfaff).

Aber selbst als sich ab Mitte der 1970er Jahre immer deutlicher abzeichnete, dass die
Mehrheit der Arbeitsmigranten nicht in ihre Herkunftslinder zuriickkehren wiirde, re-
agierten deutsche Politiker nur zégerlich. Da man sich so lange weigerte, die soziale
Realitit, ein Einwandererland zu sein, anzuerkennen, wurden nétige Gesetzgebungen
schlichtweg versiumt. Erst im Januar 1991 trat eine Novellierung des Auslindergesetzes
in Kraft, in der erstmals offiziell Bestatigung fand, dass itberhaupt eine Einwanderung in
die BRD stattgefunden hatte.** Eine Einbiirgerung nach dem Geburtsortprinzip und die
Mehrstaatigkeit waren allerdings weiter ausgeschlossen, was der Novelle die Bezeich-

33 Instrumental fiir den Erfolg der CSU in Hessen war Robert Kochs umstrittene Unterschriftenakti-
on gegen die doppelte Staatsbiirgerschaft von 1998, mit der er seiner Partei nach dem Debakel
bei den Bundestagswahlen frischen Aufwind verschaffte. In dieser Kampagne, die ironischerwei-
se unter dem Motto »Ja zur Integration!« stattfand, spielte die Polemik gegen auslandische und
v.a. tiirkische Migranten Kampagne eine zentrale Rolle (vgl. Mansel S. 4). Viele tirkische Kinst-
ler, darunter auch Muhsin Omurca, reagierten empért auf diese Aktion und ihre Resonanz in der
Offentlichkeit: »Ich kann es immer noch nicht glauben, aber es ist die Wahrheit: In sechs Wochen
hatte die Union fiinf Millionen Unterschriften beisammen. Sie wussten noch nicht einmal genau,
wogegen sie eigentlich unterschrieben. Hauptsache gegen Auslander!« (Personliches Interview
2003) Als Reaktion auf die Doppelpass-Debatte verfasste Omurca sein Kabarettstiick Kanakmin—
Tags Deutscher, nachts Tiirke (2000) (vgl. Kapitel 4).

34  Das Gesetz formulierte inhaltliche Entscheidungen und belief somit den einzelnen Bundeslian-
dern weniger Spielraum (vgl. Rittstieg: S. x-xi). Im Vergleich zur vorherigen Regelung war die Neu-
fassung detaillierter und komplizierter. Fiir auslandische Arbeitnehmer brachte das Gesetz zwar
2.T. Erleichterungen (z.B. Rechtsanspriiche auf gesicherten Aufenthalt und Familiennachzug), war
insgesamt aber dennoch nicht zufriedenstellend und v.a. nicht leicht zu durchschauen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

nung »nationalistisch geprigtes Abschottungsgesetz« einbrachte (»Auslindergesetz«).*
Erst in jingster Vergangenheit entstand das Vorhaben, das Auslindergesetz durch ein
modernes Zuwanderungsgesetz zu ersetzen. Die Regierungskoalition verabschiedete im
Wahljahr 2002 zwar ein entsprechendes Gesetz im Bundestag, aus formalen Griinden
erklirte das Bundesverfassungsgericht dieses jedoch kurz darauf fir ungiiltig. Seither
schwillt die Debatte zwischen Regierung und Opposition in diesem bislang letzten Ka-
pitel einer »offizielle[n] Anerkennung der Zuwanderung als Realitit« (Geis S. 4). Erst seit
Mai 2004 scheint man einer Einigung allmahlich niher zu kommen.

Welche Bedeutung haben die angesprochenen Gesetzesgrundlagen und Debatten
fiir die deutsche Konzeptualisierung des Auslinders, und wie steht man hierzulan-
de dem Phinomen der kulturellen Vielfalt gegeniiber? Beim Begriff >Auslinder« ist
zwischen einer rechtlich-politischen Dimension und einer Alltagsbedeutung zu un-
terscheiden. Die rechtliche Sicht, die einen Auslinder als Menschen ohne deutsche
Staatsangehorigkeit charakterisiert, ist vor allem insofern problematisch, als sie auch
Personen miteinschlieft, die in Deutschland geboren wurden. Der Alltagsgebrauch
wiederum klassifiziert Menschen unabhingig ihrer Staatsangehorigkeit aufgrund
dullerer Merkmale, beziehungsweise hinsichtlich ihres kulturellen Hintergrundes als
Auslander. Angelika Konigseder fithrt dies in ihrem Artikel »Tirkische Minderheiten in
Deutschland« (2001) wie folgt aus:

Die Annahme der deutschen Staatsbiirgerschaft erleichtert den Zuwanderern zwar
den Alltag in Deutschland, [6scht jedoch keineswegs die Voreingenommenheit in den
Kopfen der Deutschen. [..] Das andersartige Aussehen macht jemanden zum »Frem-
den«, daran dndert auch die Annahme der deutschen Staatsbiirgerschaft wenig. Das
hdngt damit zusammen, dass die Definition des »Fremden« das Konstrukt der Beob-
achtenden ist. Als »fremd«wird definiert, wer in der eigenen Wahrnehmung »anders,
unbekannt oder unvertraut wirkt. Der Begriff des »Fremden« trifft somit nicht nur auf
Ausldnder aus staatsbiirgerlicher Sicht zu, sondern auch auf Menschen mit anderen
Lebensformen, Traditionen, Gewohnheiten und anderem Aussehen. (S. 22f.)

Der Alltagsgebrauch des Begriffs >Auslinder« erscheint damit nicht weniger fragwiirdig
als die gesetzlichen Formulierungen, da er allzu sehr von Vorurteilen und Klischeeden-
ken gepragt ist und die Diversitit der Kulturen und ethnischen Gruppen unberiicksich-
tigtldsst, welche fiir die deutsche Gesellschaft kennzeichnend ist. In diesem Zusammen-
hang sollte auch auf die generelle Problematik jeder statistischen Erfassung von Auslin-
dergruppen hingewiesen werden.>

35  Fireine umfassendere Besprechung des Ausldndergesetzes von 1991 siehe das im selben Jahr von
Klaus Barwig et al. herausgegebene Buch Das neue Auslinderrecht.

36  DasStatistische Bundesamt mit Stand vom 16. September 20031.912.200 in Deutschland lebender
Turken (vgl. »Bevolkerung«). Diese Zahl ist insofern problematisch, als sie einerseits in Deutsch-
land Geborenen ohne deutsche Staatsbiirgerschaft miteinbezieht, andererseits aber naturalisier-
te Tirken und deren Nachkommen ausschliefdt. Ebenso unberiicksicht bleibt eine unbekannte
Zahl tlrkischer Staatsbiirger, die ohne Aufenthaltsgenehmigung in der BRD leben. Naturalisierte
Turken tauchen ebenso wenig in Statistiken auf wie Kinder aus Mischehen, da Daten lber ethni-
sche Zugehdrigkeiten nirgends festgehalten werden. Gemaf dem Essener Zentrum fiir Tirkeistu-
dien betragt die Zahl der tiirkischstimmigen Deutschen derzeit rund 470.000 (vgl. »Tiirken«).

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

49


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Zusammenfassend sei festgehalten: Im Rahmen der deutschen Rezeption — oder
auch Festschreibung — des >Tiirkenc« sind bis heute zwei Bilder mafigeblich, die beide
langst nicht mehr der Realitit entsprechen und damit als Klischees gelten miissen: das
des kriegerischen, kulturlosen Osmanen und das des ebenso sprach- wie (wiederum)
kulturlosen Gastarbeiters. Wihrend diese Bilder im Bereich der Politik und in 6ffentli-
chen Medien weiter gleichermafien prisent sind, konzentrierte sich die Literatur ab den
spiten 1960er Jahren auf den Gastarbeiter, der gegen Mitte der 1980er Jahre aus dem
Blick- und Interessenfeld entschwand — und mit ihm auch die tiirkische Minoritit als
Ganzes. Seit dieser Zeit, die im Bereich des tiirkisch-deutschen Theaters mit den gro-
Ren Gruppengriindungen koinzidiert, beginnen tiirkischstimmige Kiinstler verstirke,
gegen ihre Missreprisentation oder auch fehlende Reprisentation in der deutschen
Kunstszene und in den Medien anzuschreiben und anzuspielen und greifen dabei vor
allem in Bereich von Satire und Kabarett diskriminierende Klischeebilder und Diskurse
ihrer deutschen Umgebung auf.

1.1.3 Standort der Tiirken in Deutschland

In Reaktion auf oben beschriebene politische Debatten und kulturpolitische Richtlinien
und in Abwendung von juristischen Standpunkten beziiglich der staatlichen Zugeho-
rigkeit tiirkischstimmiger Minorititskiinstler geht es mir in dieser Arbeit darum, eine
in meinem Verstindnis einheimische Theatertradition zu beschreiben. Wenn ich hier
die Bezeichnung seinheimisch« fur tiirkisch-deutsche Theater- und Kabarettprojek-
te verwende beziehungsweise beanspruche, obgleich deren Wurzeln zu einem nicht
unwesentlichen Teil im tiirkischen Kulturraum liegen, so berufe ich mich dabei auf
Yiiksel Pazarkayas Worte: »Wenn etwas in dieser Gesellschaft entsteht, dann ist es ein
Erzeugnis dieser Gesellschaft, in welcher Sprache auch immer. Man kann sich sperren,
aber das hilft nichts.« (»Die Fremdex, S. 109)*” Dies ist eine Einschitzung, die inzwi-
schen auch einige Literatur- und Kulturkritiker vertreten. In den vergangenen Jahren
haben sich insbesondere Deniz Goktiirk und Leslie Adelson wiederholt fiir eine stirkere
Einbettung der Geschichte der tiirkischstimmigen Bevolkerungsgruppe in den erwei-
terten Bezugsrahmen der deutschen Nachkriegsgeschichte ausgesprochen (das heif3t
von der Teilung Deutschlands bis zu dessen Wiedervereinigung sowie der Verarbeitung
von und kritischen Auseinandersetzung mit diesen Ereignissen). Nationalsozialismus
und Holocaust, die fir die deutsche Nachkriegsgeschichte bestimmend seien, lieRen
sich nach Adelson auch fiir die Konzeptualisierung des kulturellen Kontaktes zwischen
Tiirken und Deutschen fruchtbar machen und béten so eine Alternative zu den bislang
tiberwiegend soziologisch ausgerichteten Studien zur tirkischen Minoritit und ihrer
Kunst. Es sind vor allem die >Berithrungspunkte< zwischen Juden und Tiirken, denen

37  Sicherlichist eine solche Zuordnung lediglich als Geste zu verstehen. Doch ist sie, wie ich in vielen
Gesprachen feststellen konnte, durchaus im Sinne der meisten tlrkisch-deutschen Kiinstler, die
sich zwar nichtinjedem Fall als>deutsche«Kiinstler, doch als zur deutschen Kunstszene zugehorig
fithlen. Welchen Stellenwert dabei das tiirkische Element besitzt, variiert je nach Kinstler und
Projekt.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

Adelson besondere Bedeutung beimisst. In ihrem 2000 erschienenen Artikel »Touching
Tales of Turks, Germans, and Jews« stellt sie diesbeziiglich fest:

[Blroad historical narratives of barbarism and civilization are often the (teleo)logical
touchstones on which evaluative accounts of the Third Reich and its place in moder-
nity rely, as do those of the so-called Islamic »Orient« and its place in Europe. In this
broad narratological sense twentieth-century tales of Germans and Jews are not so
much analogous to those of Germans and Turks as they are proximate. In a word, they
»touch.« (S. 98)

Adelson betont, dass es keine genaue Ubereinstimmung, sondern lediglich diverse
Beziige und Berithrungspunkte zwischen Juden und Tiirken gibt: »References to Turkish
figures in German culture today may at times bear traumatic traces to German-Jewish
history, but Turkish figures do not merely stand for Jewish ones.« (Ebd. S 99f.) Deutsche
politische Diskurse allerdings wiirden Tiirken bereits ab den 1970er Jahren zum Teil
recht direke als »the Jews of today« identifizieren (ebd. S. 100). In Reaktion auf diese
Diskurse reflektieren auch Kinstler tiirkischer Abstammung seit den 1990er Jahren in
ihren Werken verstirkt das Verhiltnis zwischen Juden und Tiirken. Adelson verweist
hier auf Zafer Senocak und Feridun Zaimoglu, wobei vor allem Senocak in seinen Texten
vielfiltigte Beziige zur jiidisch-deutschen Kultur herstellt.>®

Letztlich geht es Adelson hier (wie auch in ihrem 2002 erschienenen Artikel »The Tur-
kish Turn in Contemporary German Literature and Memory Work«) darum, literarische
Erzeugnisse tiirkischstimmiger Autoren nicht linger in Isolation und Ausgrenzung,
sondern als inhirenten Bestandteil der deutschen Nachkriegsliteratur zu lesen.*® Die
gegenwirtige tirkisch-deutsche Literatur — und, wie ich zeigen werde, auch die Bith-
nenkunst — lisst sich damit auch im Sinne von »memory work« verstehen, das heifdt,
sie trigt ihren Teil zur Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit bei. Diese Tendenz
der innerenc« Beteiligung tirkischstimmiger Kinstler an Themen der deutschen Ge-
schichte markiert die endgiiltige Ankunft der einstigen Migranten. Im Rahmen dieser
Arbeit sind hier vor allem Muhsin Omurca und Serdar Somuncu zu nennen, mit deren
Projekten ich mich in Kapitel 4 eingehend beschiftigen werde.

38  Zu erwihnen ist insbesondere Senocaks Roman Gefihrliche Verwandtschaft aus dem Jahr 1998.
Doch er stellte schon 1992 in seinem Essay »Deutschland — Heimat fiir Tiirken?« die programmati-
sche Frage, ob tiirkische Migranten durch ihre Ubesiedlung nach Deutschland nicht zugleich auch
in die jingste deutsche Vergangenheit einwandern wiirden (vgl. S. 16). Wie Adelson hervorhebt,
beinhaltet Senocaks literarische Auseinandersetzung mit der deutschen Geschichte »a subjective
and imaginative rethinking of relationships between the Nazi past and a postunification present,
one that includes an ethnic diversity wrought by migration« (»Turkish Turn«, S. 232). Vgl. hierzu
auch Yesiladas Interview »Darf man Tirken und Juden vergleichen, Herr Senocak?« sowie Kathari-
na Halls Aufsatz »Bekanntlich sind Dreiecksbeziehungen am kompliziertesten« Turkish. Jewish,
and CGerman Identity in Zafer Senocak’s Gefiihrliche Verwandtschaft« aus dem Jahr 2003.

39  Esscheint mirin diesem Kontext erwdhnenswert, dass in Chiellinos Handbuch Interkulturelle Lite-
ratur in Deutschland (2000), der bislang umfassendsten Beschreibung literarischer und kultureller
Erzeugnisse von Minoritdten, jidische Kiinstler gar nicht beriicksichtigt sind. Yasemin Yildiz nennt
dies in ihrer Rezension einen »methodological blind-spot«. Dieses Beispiel deutet an, dass auch
Kritiker und Kinstler mit eigenem migrantischem Hintergrund mitunter zu exklusiven Klassifi-
zierungen und Ausgrenzungen neigen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

51


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts
1.2 Vergleich mit dem jiidisch-deutschen Theater

Wie eben dargelegt, geht es Leslie Adelson darum, die Werke tiirkischstimmiger Kiinst-
ler in den gesellschaftlichen Rahmen der deutschen Nachkriegszeit einzubetten; dabei
stellt sie vor allem Berithrungspunkte zur jiiddisch-deutschen Kultur fest.*® Diese Verbin-
dung zwischen Tiirken und Juden lief3e sich auf den Theaterbereich ausweiten, wo man
beispielsweise Vergleiche iiber den Prozess der Etablierung der jeweiligen Theaterszenen
anstellen kénnte. Von Interesse wire hier etwa, Reaktionen seitens der Mehrheitsgesell-
schaft zu untersuchen und zu priifen, inwiefern sie Einfluss auf die Theaterentwicklung
genommen haben und welche biirokratischen, institutionellen und sozialen Hindernis-
se zu iiberkommen waren oder noch zu bewiltigen sind. Bevor ich niher auf die jidische
Theatertradition eingehe, sei kurz eine weitere Verbindungslinie angedeutet.

Parallelen sind nimlich auch in der Selbstpositionierung tiirkischer und jiidischer
Kinstler und Intellektueller vis-a-vis der deutschen Gesellschaft erkennbar: Identitits-
debatten, die in den vergangenen Jahrzehnten innerhalb der tirkisch-deutschen Min-
derheit stattfanden, haben ihre Vorliufer in vergleichbaren Debatten deutscher Juden
vor allem ab dem 19. Jahrhundert. Damals entstanden innerhalb des Judentums zwei
kontrire Bewegungen: das Reform-Judentum (mit dem Ziel der sozialen und kulturel-
len Integration an das jeweilige >Gastland<) und das neo-orthodoxen Judentum (mit dem
Ziel einer Riickbesinnung auf religiose/kulturelle Traditionen).* Zwischen diesen bei-
den Polen kam es zu den unterschiedlichsten Standpunkten. Dabei entwickelte sich die
jidische Identitit gerade in Deutschland zu einem Schauplatz diverser Festschreibun-
gen und Konzeptualisierungen.** Fiir jiidische Autoren wurde ihre Identitit als »deut-

40 Dazuseiangemerkt, dass heutige Minoritits- und Fremdendiskurse in Deutschland, wie Helga W.
Kraft in ihrem 2003 erschienenen Artikel »Staging Xenophobia in the 1990s« hinweist (vgl. S.113),
von der nationalsozialistischen Vergangenheit und dem deutschen Antisemitismus beeinflusst
sind.

41 Hierist auch auf divergierende Haltungen von Ost- und West-Juden aufgrund unterschiedlicher
Lebensumstande, kontrarer Anschauungen und ideologischer Haltungen etwa zum Zionismus
zu verweisen. Diese Gruppen trafen aufeinander, als viele Juden in den letzten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts aufgrund von Pogromen aus Russland nach Westen flohen (vgl. Mendes-Flohr/
Reinharz S. 301 und S. 419).

42 Paul R. Mendes-Flohr und Jehuda Reinharz geben in ihrer Anthologie The Jew in the Modern World
—A Documentary History (1980) im Kapitel »Jewish Identity Challenged and Redefined« (S. 214—49)
einen Uberblick iiber die Diversitit der Haltungen jiidisch-deutscher Intellektueller im Zeitraum
von Mitte des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts. So konvertierten viele von ihnen zum Christen-
tum — teils aus innerer Uberzeugung, teils weil sie sich dadurch wie etwa Heinrich Heine gesell-
schaftliche Vorteile erhofften. Andere, so zum Beispiel Walter Rathenau, entschieden sich zwar
gegen einen Religionswechsel, pladierten jedoch fiir eine vollstandige kulturelle Assimilation an
den deutschen Kontext. Bei einer weiteren Gruppe schlug die Abwertung des Judentums in For-
men von Selbsthass um und einige, darunter Otto Weniger, nahmen sich deshalb sogar das Leben.
Andererseits vertraten viele Juden auch Positionen, die das Judentum bekréftigten, ab Ende des
Jahrhunderts oftim Rahmen der Zionistischen Bewegung, so Theodor Lessing, der Giber diese zum
judischen Glauben zuriickfand. Reprasentativ fir eine Haltung jenseits beider Pole steht der Lite-
rat Gustav Landauer, der sich in seiner Schrift »Sind das Ketzergedanken« (1913) sowohl als Deut-
scher als auch als Jude positionierte und so der Komplexitat seiner Identitit Rechnung trug. Eine
umfangreiche Kontextualisierung von Identitdtsdiskursen jidischer Kiinstler um die Jahrhundert-

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

sche Juden«spatestens mit der Machtiibernahme der Nationalsozialisten problematisch,
und dies galt ebenso fiir ihre Beziehung zur deutschen Sprache; freilich gab es auch hier
verschiedene Positionen.* Es ist auffillig, dass diese Schwierigkeiten nicht zu einem
Verstummen, wohl aber zu einer erhdhten Komplexitit der Selbstreprisentation und zu
einer entschiedeneren kritischen Haltung fithrten.

Sander Gilman und Jack Zipes sehen die Leistung der 20.000 bis 30.000 Juden, die
nach dem Holocaust in Deutschland verblieben, darin, dass es ihnen gelang, sich in-
nerhalb der deutschen 6ffentlichen Sphire und Kulturtradition zu behaupten und ei-
ne jiidische Prisenz zu schaffen, die wesentlich zur Revitalisierung der deutschen Ge-
sellschaft beitrug (vgl. S. xxii).* Die beiden Autoren unterscheiden drei Phasen der jii-
dischen Nachkriegsliteratur in der BRD: (a) den Zeitraum von 1945 bis 1966 (»Return of
Outside Voices«), als sich Juden mit Darstellungen des Holocaust und seiner Folgen einen
Platz in der deutschen Kultur zu erschreiben begannen und eine marginalisierte Positi-
on einnahmen; (b) die Jahre 1967 bis 1989 (»Clash with Philo-Semitism«), als fir jidische
Autoren die Frage nach der eigenen Identitit zentral wurde und sich in Reaktion auf zu-
nehmend antisemitische Tendenzen in der deutschen Gesellschaft ab den 1980er Jahren
eine selbstbewusste jiidische Minoritit formierte, die aktiv ins Kulturgeschehen in der

wende unternimmt Nina Berman in Orientalismus, Kolonialismus und Moderne (1997) in ihrem Kapi-
tel Gber Else Lasker-Schiiler (S. 261—345). Die Konfrontationslinien zwischen Assimilation an die
deutsche Gesellschaft und Besinnung auf jiidische Werte, zwischen Selbsthass und Selbstbeja-
hung verlaufen in dieser Darstellung an den Schnittstellen der Orient-Diskurse jener Jahre, d.h.,
die>Positionssuche«derjiidischen Minderheit vollzieht sich hier im Rahmen einer als orientalisch
verstandenen Identitat. Bezlglich Laske-Schiiler spricht Berman etwa von einem »orientalisch-jii-
dischen Selbstverstandnis« und von »Selbstbejahung durch die Kenntlichmachung der jadischen
oder orientalischen Identitdt«, wie sie v.a. in den 6ffentlichen Selbstinszenierungen der Kiinstlerin
Ausdruck fanden (vgl. S. 330 und S. 334).

43 In der Einleitung zum 1997 erschienenen Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German
Culture 1096—1996 erlautern die Herausgeber Sander L. Gilman und Jack Zipes dies wie folgt: »Exi-
le and flight in 1933 meant different things to different Jews in Germania. Many left for all corners
of the world —and a few returned because they could not live without their language and culture.
Some stayed and hoped that it would all be over soon. Many, many died in the camps, writing
sketches, poems, and even operas right to the end. Some returned after the Shoah from Pales-
tine, New York, or Shanghai. Some continued to think of themselves as Jewish writers in exile
from a lost, never again to be, romanticized Germania. Some acculturated themselves into their
new world and yet continued to think of themselves as Jewish writers in Germany once removed.«
(S. xviii-xix) An dieser Stelle sei auf drei zentrale Publikationen jlidischer Kritiker hingewiesen:
Der von Michel R. Lang und Henryk M. Broder herausgegebene Band Fremd im eigenen Land (1979)
verleiht dem wachsenden Gefiihl der Entfremdung von Juden in Deutschland Ausdruck, dazu aber
auch ihrer Insistenz, Gehor zu finden; Alphons Silbermanns Juden in Westdeutschland: Selbstbild und
Fremdbild einer Minoritit (1992) behandelt tradierte Vorurteilen und Stereotypen auf deutscher und
judischer Seite nach1945; und die von Elena Lappin (Broders Schwester) herausgegebene Antholo-
gie Jewish Voices, German Words: Growing Up Jewish in Postwar Germany and Austria (1994) lasstjunge
judische Autoren selbst zu Wort kommen.

44  Die Ausfiihrungen von Gilman/Zipes beschrianken sich auf Westdeutschland, das ab 1949 Juden
zur Riickkehr ermunterte, wohingegen die offizielle Haltung in der DDR Juden so sehr diskrimi-
nierte, dass die Mehrheit von ihnen dem Staat bis 1953 den Riicken kehrte (vgl. S. xxiii). Hier finden
russische Praktiken eine Fortsetzung.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

53


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

BRD eingriff; und (c) die Zeit ab 1990 (»Resurgence of New Jewish Writers«), da jidi-
sche Autoren auf die neuen historischen Bedingungen des vereinten Deutschlands und
eines weiter erstarkenden politischen Konservatismus mit Kritik bis hin zur Provokati-
on reagierten.® Von einer »Wiedergeburts-Phase seit 1989« spricht Y. Michal Bodemann
in Bezug auf die jidische Prisenz im wiedervereinten Deutschland, wo unter anderem
durch Zuwanderung »eine jidische Renaissance«in den Bereich des Moglichen geriickt
sei (Gedichtnistheater, S. 2.4).

Obgleich sich die Geschichte der jiidischen mit der der tiirkischen Minoritit natiir-
lich nur bedingt vergleichen lisst, da sie zum einen weiter zuriickreicht und zum an-
deren grundlegende Unterschiede aufweist, verdeutlicht dieser literarische Uberblick
gleichwohl, dass sich in den letzten Jahrzehnten gewisse kiinstlerische Entwicklungen
recht parallel und zeitgleich vollzogen.* Ich verweise hier auf das zunehmend selbstbe-
wusstere Auftreten jiidischer Kiinstler ab den 1980er Jahren mit ihrem Fokus auf Fragen
der Eigenreprisentation sowie dem Anschreiben gegen kulturelle Klischees — eine Ten-
denz, die auch im tiirkisch-deutschen Theater und hier vor allem im Bereich des Kabarett
auffilligist. Einen weiteren Bezug bietet der provokative Gestusjiidischer Autorenin den
1990er Jahren, der ebenfalls tiirkischstimmige Schriftsteller wie etwa Feridun Zaimoglu
kennzeichnet. Im Bereich der Rezeption durch die deutsche Kritik findet sich eine Par-
allele darin, dass Werke jiidischer wie auch tiirkischer Autoren hiufig kaum Beachtung
fanden oder lediglich im Rahmen ethnologischer und soziologischer Studien Interesse
weckten (vgl. Remmler S. 801).

Im Bereich jiidischer und tiirkischer Bithnenaktivititen in Deutschland sind gleich-
falls Berithrungspunkte zu verzeichnen. Gewisse Parallelen finden sich bereits in den
volkstiimlichen Theaterformen beider Volker, obgleich das Judentum aufgrund von kon-
fessionellen Einwinden keine bedeutende Theatertradition besitzt und die Zeit des Na-
tionalsozialismus den erst spit entstandenen jiidischen Theatern in Deutschland (und
auch jenseits seiner Grenzen) einen jihen und nachhaltigen Bruch bescherte:

Nach dem Zweiten Weltkrieg war das jiidische Theater in Europa fast nicht mehr
vorhanden, und jahrelang wurde véllig vergessen (verdrangt?), dass es eine solche
Theaterform auch in Westeuropa gegeben hatte. Mit den Theaterpraktikern und ih-

45  Als Reprisentanten der ersten Phase nennen Gilman/Zipes unter anderem llse Aichinger und Ste-
fan Heym sowie Max Horkheimer und Theodor Adorno; fiir die zweite Phase stellen sie Marcel
Reich-Ranicki, Hans Meyer, Norbert Elias, Alphons Silbermann und Ralph Giordano vor; als Bei-
spiele fiir die bislang letzte Phase erwdhnen sie etwa Henryk M. Broder und Maxim Biller (S. xxiv-
xxx). Ab den frithen 1980er Jahren stiefd eine dritte Generation jiidisch-deutscher Autoren dazu,
unter ihnen Barbara Honigmann, Esther Dischereit und Rafael Seligmann (vgl. Remmler S. 796ff.).
Diese beschaftigen sich etwa damit, was es bedeutet, eine Doppelidentitdt zu besitzen, und sie
reflektieren iber die Realitat der>Absenz<jiidischer Kultur, bzw. iiber deren einseitiger Festschrei-
bungin der BRD (ebd. S. 800).

46  Hestermann bezeichnet als einen der Hauptunterschiede: »Modern migrant communities«, dar-
unter auch die der Tiirken in der BRD, »were not constituted by forced dispersal from their original
homelands (which had been the case in the prototypical Jewish dispora).« (S. 334) Dies hat Einfluss
auf das Selbstverstindnis und Eigenbild der jeweiligen Minoritit.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

rem Publikum waren euch die jiddischen Theaterhistoriker vertrieben oder ermordet,
und ihre Arbeiten waren in Vergessenheit geraten. (Dallinger S. 11f.)%

Traditionell bot nur das im Frithjahr begangene eintigige Purimfest Raum fiir szeni-
sche Darbietungen. Diese entwickelten sich ab dem 16. Jahrhundert und erreichten ih-
ren Hohepunkt in den folgenden zwei Jahrhunderten. Das Purimspiel weist dabei ge-
wisse Ahnlichkeiten mit traditionellen tiirkischen Theaterformen auf: Beide Traditionen
entwickelten sich etwa zeitgleich und wurden miindlich tberliefert; daneben gleichen
sie sich auch in ihrer verweisenden (anti-illusorischen), oft satirisch-kritischen Darstel-
lungsart, der zentralen Bedeutung musikalischer Einlagen und der zahlreichen Wort-
fehden der typenhaft gezeichneten Figuren, um nur einige zentrale Elemente zu nennen
(vgl. hierzu Dallinger S. 16 und S. 19ff.).

Zur Ausbildung eines eigentlichen jiidischen Theaters kam es erst im Rahmen des
veranderten Geisteslebens zur Zeit der Aufkldrung. Der Beginn einer jiidischen Drama-
tik datiert im spiten 18. Jahrhundert durch Vertreter der jidischen Haskalah, doch erst
knapp 100 Jahre spiter entstanden — in jiddischer Sprache — erste organisierte Thea-
tergruppen in Russland.*® Der Hauptschauplatz des jiddischen Theaters liegt seit etwa
1917 in den Vereinigten Staaten und dort insbesondere in New York;* doch auch in Eu-
ropa und auch in deutschsprachigen Lindern entstanden Theaterszenen, so etwa das
1919 gegriindete Moskauer Jiddische Staatliche Kiinstlertheater, das bis 1952 aktiv war,
oder Gruppen in Warschau und Wilna, Berlin, Miinchen und Wien.*® Wie Brigitte Dal-
linger am Beispiel Wiens beschreibt, wurde das jiddische Theater, das in den 1920er und

47  Dies gilt in ertser Linie fiir straditionelles< jiddisches Theater. In Abgrenzung dazu sei darauf
hingewiesen, dass akkulturierte und assimilierte jiidische Theaterschaffende wie Bertolt Brecht
(1898-1956) und Fritz Kortner (1892—1970) nach Kriegsende ihre Tatigkeit als Teil der deutschen
Kulturszene wieder aufnahmen.

48  Als»Vater«desjiddischen Theaters gilt Abraham Goldfaden (1840-1908), der1867 im ruméanischen
Jassy Stiicke Stiicke in der Tradition der Aufklarung zu verfassen begann und 1880 in Russland ei-
ne Gruppe zusammenfithrte (vgl. neben Dallinger S. 22—24 auch Beck). Wie Dallinger erwihnt,
wurde das jiidische Theater in Russland jedoch bereits 1883 wieder verboten, was z.T. dadurch un-
terlaufen wurde, dass sich Ensembles als deutsche Theater ausgaben (S. 25). Von grofiem Einfluss
waren Moses Hurwitz (1844—1910) und Joseph Lateiner (1853—1935), die ebenfalls in den 1880er
Jahren mit Wandertruppen durch Europa reisten und dann nach New York (ibersetzen, wo sie fiir
konkurrierende Truppen eine Vielzahl von Stiicken verfassten und so dort zum Entstehen einer
Theaterszene beitrugen (ebd. S. 27—29). Hierzu Wolfgang Beck: »Da die ersten Theatergruppen
keine festen Hauser und nur ein begrenztes Publikum hatten, waren sie gezwungen, dessen Be-
dirfnissen nach Sentimentalitiat und heimatlicher Musik nachzukommen und in extrem kurzen
Abstidnden neue Produktionen zu erstellen. Dies fiithrte zu fabrikmafiiger Herstellung mehr oder
weniger zusammenhangloser Stiicke, von Gegnern mit dem Sammelnamen >shund<bezeichnet.«
Zu erwéhnen ist ebenso Jacob Gordin (1853—1909), der um die Jahrhundertwende das goldene
Zeitalter des Jiddischen Theaters in den USA maRgeblich mitgestaltete (vgl. Dallinger S. 30).

49  Zu dieser Zeit entstanden landesweit organisierte Amateurgruppen; das erste professionelle
Theater, das Yiddish Art Theater konnte sich von 1918 bis 1950 halten (Beck). Fiir einen umfang-
reichen Bericht Giber die Geschichte des judischen Theaters in New York vgl. Rhoda Helfman Kauf-
mans Dissertation The Yiddish Theater in New York and the Immigant Yewish Community: Theater as
Secular Ritual aus dem Jahr1986.

50  Fireine Beschreibung der jidischen Theaterszene Berlins sei auf Peter Sprengels Werk Populires
jiidisches Theater in Berlin von 1877 bis 1933 (1997) verwiesen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

55


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

1930er Jahren seine Bliitezeit erfuhr, von traditionsbewussten galizischen Juden getra-
gen, die ab 1880 auf der Flucht vor Pogromen zunehmend westliche Metropolen bevol-
kerten; die einheimischen, akkulturierten Juden standen dem Theater der Einwanderer
in der Mehrheit ablehnend gegeniiber, zum Teil da sie es fiir zu populir-folkloristisch
hielten, aber auch, weil sie darin eine Provokation fiir die Antisemiten befiirchteten (vgl.
S. 183 und S. 194). Ab der Jahrhundertwende, insbesondere aber nach dem Ersten Welt-
krieg vollzog sich im Rahmen des erstarkenden politischen Zionismus eine Nationalisie-
rung des jiidischen Theaters. Zu Beginn der 1930er Jahre entstand in Wien auRerdem ein
zionistisches Wahlkabarett (vgl. ebd. S. 165f.).”"

Wie schon erwihnt, bereitete der Nationalsozialismus den jiidischen Theateraktivi-
titen im deutschen Raum zumindest in seiner (semi)professionellen Ausformung ein ji-
hes und nachhaltiges Ende. Im Amateurbereich aber kam es weiterhin zu Produktionen;
Veranstaltungen fanden in Ghettos und sogar in Konzentrationslagern statt.* Und auch
in der Nachkriegszeit entstanden immer wieder Amateurgruppen; meist waren diese
jedoch von kurzlebiger Natur.” Leider ist dieser Bereich bislang — ebenso wie das tiur-
kisch-deutsche Theater — kaum erforscht, geschweige denn kritisch erschlossen. Nach
Jahren sporadischer Gruppenzusammenschliisse eréffnete der Schauspieler, Autor und
Regisseur Daniel Haw schliefilich im Jahr 1998 mit dem Hamburger Schachar die erste
professionelle jitdische Theatergruppe der Nachkriegszeit in der BRD. Das bislang wohl
spektakulirste Projekt der Gruppe fand im Jahr 2001 statt, als sie in Kooperation mit
dem 1993 gegriindeten Jewish Theater of New York die deutschsprachige Urauffithrung von
Tuvie Tennenboms Stiick »Adolf Eichmann - letzter Akt« (Original: »The Diary of Adolf
Eichmann«) austrug.>*

Im Griindungsjahr des Schachar hatte sich der jiidische Regisseur Peter Zadek an-
lasslich einer Umfrage zum Holocaust-Mahnmal in Berlin in der Zeit gegen diese Stitte

51 Eine Beschreibung der weiteren Entwicklung des judischen Kabaretts bietet Oscar Teller — neben
Victor Schlesinger und Fritz Stockler einer der Griinder des Wiener Wahlkabaretts—in Davids Witz-
schleuder: Jiidisch-politisches Cabaret: 50 Jahre Kleinkunstbiihnen in Wien, Berlin, London, New York, War-
schau und Tel Aviv (1982).

52 Vgl.denvon Rebecca Roritund Alvin Coldfarb herausgegebenen Band Theatrical Performance during
the Holocaust: Texts, Documents, Memoirs (1999).

53  In manchen europiischen Lindern kam es bald nach Kriegsende zu jidischen Theateraktivitaten,
die sich teils auch professionell formierten, so das Jiddische Staatstheater in Polen und verschiede-
ne staatlich unterstiitzte Gruppen in Rumdanien. Allerdings gab es nach Wolfgang Beck weder in
Russland noch in Westeuropa professionelle jiddische Theatergruppen von nennenswerter Zahl.

54  Eine im Kontext meiner Arbeit interessante Episode stellen die Bemithungen der Gruppe um eine
eigene feste Theaterblihne dar: Nachdem das Theater Schachar in den ersten beiden Jahren an
verschiedenen Hamburger Stitten aufgetreten war, entstand 2000 ein Vertrag mit dem Altona-
er Stadtteilkulturzentrum HAUS Drei, welches fortan neben einer festen Bithne und technischen
Anlagen auch Probenrdume zur Verfiigung stellte. Allerdings kam es schon 2002 zu Diskrepanzen
und nur die Intervention der Hamburger Kulturbehorde konnte der Gruppe fiir das restliche Jahr
den Verbleib im Kulturzentrum sichern. Als das jidische Theater im Anschluss daran ohne zurei-
chende Férderungen von Seiten der Hansestadt gewissermafien auf der StraRe stand, bot der TGB
(Blndnis Tirkischer Einwanderer eV.) als Interims-Theatersaal einen Proben- und Spielraum an,
den sich das Schachar seitdem mit dem tiirkischen Theater Tiyatro icetisim teilt. Fiir eine detaillierte
Darstellung der Geschichte des Theaters sei auf dessen offizielle Webseite verwiesen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

ausgesprochen und stattdessen fiir die Eroffnung (das heif3t fiir die finanzielle Forde-
rung) einer jidischen Theaterbithne plidiert. Ein Auszug aus dem Artikel lautet folgen-
dermafien:

Woran soll man sich denn erinnern — Auschwitz wird sowieso nicht so schnell ver-
gessen —, wire es nicht besser, sich daran zu erinnern, dass die deutschen Juden in
der ersten Halfte des Jahrhunderts, insbesondere zwischen den beiden Weltkriegen,
auf groRartige Weise das Leben, vor allem die Kultur der Deutschen, befruchteten?
Und das ganz besonders in Berlin. Ich schlage daher vor, dass die Berliner ein neues
Theater er6ffnen, ein jidisches Theater, das nicht zur Erinnerung da sein soll, son-
dern zur Fortsetzung einer ganz grofien jiidisch-deutschen Kultur. [...] Das wére nicht
nur eine Erinnerung, sondern eine Bereicherung, ein Gedanke an die Zukunft. (Zit. in
»Umfrage, S. 50)

Zwei Jahre spiter vollzog Dan Lahaw die von Zadek geforderte Griindung eines jidi-
schen Berliner Theaters: Das Bamah (hebriisch fiir >Bithne<) kollaboriert seit 2001 mit
dem Hamburger Schachar und brachte es so auf eine Reihe ansprechender Produktio-
nen. Trotzdem kdmpfen beide Bithnen Jahr fiir Jahr um staatliche Férderungen - ein
Aspekt, den sie mit den tirkischen Theatergruppen in Deutschland gemein haben.

Im Uberblick wiren folgende Bezugspunkte zwischen jiidischen und tiirkischen Mi-
norititen und ihren Theatern zu nennen: (a) Bereits Erwihnung fanden Beziige zwischen
den traditionellen Theaterformen von Juden und Tiirken. (b) Auch die Entwicklung des
jiudischen Theaters in den 1920er und 1930er Jahren lisst beziiglich der Dynamik der Sze-
ne Vergleiche mit tiirkischen Theateraktivititen in deutschen GrofRstidten wihrend der
1980er Jahre zu. (c) Verbindungslinien sind des Weiteren beziiglich der Rezeption (das
heifit beziiglich der duleren Festschreibung) seitens der Deutschen zu erkennen. So be-
merkt etwa Bodemann im Vorwort zu Gedichtnistheater: Die jiidische Gemeinschaft und ihre
deutsche Erfindung (1996), dass Juden oft »mit den Augen ethnologisierender Journalis-
ten« betrachtet, »als Genus reprisentiert« und »vereinzelte jiidische Individuen in ein
Korsett des Bediirfnisses nach Stereotypen gezwingt« wiirden (S. 11); das gleiche gilt,
wie dargestellt, auch fir Tirken. (d) Und schliefilich bestehen auch heutzutage struk-
turelle Parallelen zwischen jiidischen und tiirkischen Theatern: Hier ist vor allem an die
aufgezwungene Marginalitit beider Gruppen zu denken, die sich nach wie vor weitge-
hend im Amateurbereich abspielen, sowie an die unzureichende Subventionierung sei-
tens deutscher Kulturinstitute. Zu untersuchen wire beispielsweise, inwiefern sich jiidi-
sche Theater der Kultur- und Sprachpflege verpflichtet fithlen oder in welchem Maf} sie
eine politische Agenda verfolgen.

1.3 Beziige zu Migrantentheatern anderer Lander
Die Tendenz, die tiirkische Minoritit in Deutschland mit anderen Minderheiten im In-

und Ausland zu vergleichen, hat in den vergangenen Jahren zugenommen und kann im
Kontext von Robin Cohens Konzept »globaler Diasporas« gelesen werden, das auf Ge-

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

57


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

meinsamkeiten gegenwirtiger Migrantengesellschaften weltweit aufmerksam macht.
Im Bereich des Migranten- und Minorititstheaters kann ein solcher Vergleich wertvolle
Anregungen fiir weiterfihrende Untersuchungen bieten. Wie im Fall der jidisch-deut-
schen Minderheit sind Entwicklungen und Hintergriinde auch hier nie in direkter Ana-
logie zur Situation tirkischstimmiger Kiinstler in der BRD zu verstehen, sondern bie-
ten hochstens aufschlussreiche Berithrungspunkte. Aufgrund der Vielzahl verschiede-
ner Kontexte und moéglicher Beziige muss mein Exkurs zu diesem Thema fragmentarisch
ausfallen und will lediglich einige Impulse fir die zukiinftige Forschung geben. Ich be-
schranke mich darauf, kurz drei Minorititstheaterbewegungen anzusprechen, die sich
meines Erachtens besonders fiir eine vergleichende Betrachtung eignen: (a) das Maori
Theater in Neuseeland sowie (b) das Latino Theater und (c) das Chicano Theater in den
USA.

In seinem Aufsatz »Between Separation and Integration« untersucht Christopher B. Bal-
me interkulturelle Strategien im zeitgenossischen Maori Theater. Dieses findet in Neu-
seeland ginzlich aufierhalb der offiziellen Strukturen, ohne ausreichende Férderungen
und zumeist ohne Anerkennung statt. Das gilt, wie ich im Detail ausfithren werde, in et-
wa auch fir das tirkische Theater in Deutschland. Balme fithrt im Zusammenhang mit
dem Maori Theaters den Terminus »syncretic theater« ein und definiert ihn als »those
theatrical products which result from the interplay between the Western theatrico-dra-
matic tradition and the indigenous performance forms of a postcolonial culture« (S. 180).
Dieses Zusammenspiel betrachtet er als »a conscious, programmatic strategy to fashion
a new form of theatre in the light of colonial or postcolonial experience«; hiufig wird es
in der europdischen Sprache aufgefiihrt. Indem das synkretische Theater unterschied-
liche Traditionen kreativ miteinander verbindet, ohne sich der einen oder der anderen
zu unterwerfen, stellt es laut Balme »one of the most effective means of decolonizing the
stage« dar (ebd. S.180f.). Dieses Konzeptlief3e sich ebenso zur Charakterisierung des tiir-
kischen Theaters in Deutschland heranziehen; allerdings miisste hier die Frage gestellt
werden, ob es den tiirkisch-deutschen Gruppen tatsichlich auch primir um eine Deko-
lonisierung der Bithne geht.

Beatriz ]. Rizk bezeichnet das Latino Theater in den Vereinigten Staaten als »part
of a cultural resistance movement composed of marginal or >minority« groups that are
questioning the validity of assumptions traditionally established and taken for granted
by mainstream cultures while becoming producers of their own systems of representa-
tions« (S. 1). Bis zu einem gewissen Punkt liefe sich dies auch iiber das tiirkische Theater
in Deutschland sagen. Weitere Parallelen finden sich in der Rezeption durch die Mehr-
heitsgesellschaft. Rizk verweist in diesem Kontext auf das negative Klischeebild von Lati-
nos in den Vereinigten Staaten als »mentally limited, lazy, and incapable of determining

55  Siehe Robin Cohens Global Diasporas aus dem Jahr1997. Die tiirkisch-deutsche Minderheit wurde
oft in Bezug zu Migranten gesetzt, die aus Stidasien nach Europa und v.a. England kamen; weitere
Vergleichsmoglichkeiten bieten Einwanderergruppen aus nordafrikanischen Nationen in franzo-
sischsprechenden Liandern (vgl. Hestermann S. 333-35). Viele Rapper und HipHop-Kiinstler wie
auch Zaimoglu beziehen sich haufig auf die afroamerikanische Minoritat; dazu mehr in meinem
Resiimee.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kontexte und Bezugspunkte

their own destinies« (ebd. S. 3). Und sie merkt an: »The fact is that Latin American >reality«
has always been perceived through a series of literary texts full of cultural and racist prej-
udices.« (Ebd. S. 4). Ab den 1980er Jahren wurden die Latinos in den USA kulturell sehr
aktiv: Insbesondere in Theaterformen wie Vaudeville und Stand-Up Comedy unternah-
men sie den Versuch, Vorurteilen dieser Art entgegenzuwirken. Meines Erachtens lief3en
sich Vergleiche zwischen dem Latino Theater in den USA und dem titrkischen Theater in
der BRD vor allem im Bereich politischer Ausdrucksformen (etwa im Kabarett) vor dem
Hintergrund der sozialen Stellung der jeweiligen Gruppe anstellen.

Das Chicano Theater in den USA® lisst Vergleiche vor allem aufgrund seiner »auffil-
ligen« Marginalisierung zu: Wie Marcos Martinez ausfiihrt, sind Chicano Theatergrup-
pen selbst in Stidten mit hohem mexikanischen Bevolkerungsanteil unterreprisentiert,
werden von der Mehrheitsgesellschaft missachtet und von Finanzierungsproblemen ge-
plagt; zum Teil aus letzterem Grund findet man hier verhiltnismiRig viele Solisten. Wie
dies im tiirkisch-deutschen Theater bereits seit den 1980er Jahren der Fall ist, deutet sich
in derjiingsten Vergangenheit auch innerhalb der Chicano->Szene«die Tendenz an, nicht
mehr nur ethnische (das heifdt mexikanisch-amerikanische) Themen auf die Bithne zu
bringen. Hiufig geht es in Stiicken um Fragen der Identitit, oft werden auch Themen
wie Rassismus angesprochen. Die Produktionen weisen viel subtile Ironie auf, dufiern je-
doch nicht selten auch direkte soziale Kritik und verleihen so der Perspektive einer nach
wie vor an den Rand der Gesellschaft gedringten Minoritit Ausdruck. Martinez hierzu:
»The Chicano theater is a movement that gives voice to an aesthetic sensibility that re-
mains marginalized within American theater. This particular form of theater addresses
the lack of voice among the formerly colonized.« (Martinez S. 22)

Diese fliichtigen Einblicke mogen geniigen, um auf Berithrungspunkte zwischen dem
titrkisch-deutschen Theater und Minorititstheatern anderer Linder aufmerksam zu
machen. Viele der erwihnten Aspekte — wie auch bestimmte Entwicklungen und Ten-
denzen im jiidischen Minorititstheater — werden sich in den zwei Hauptkapiteln dieser
Arbeit im Bereich der tiirkisch-deutschen Bithnenprojekte wiederfinden — freilich stets
nur in Anniherung und mit gewissen Variationen. Diese Abweichungen liegen darin be-
griindet, dass sich die (kultur)politischen Hintergriinde der einzelnen >Gastlinder« nie
gleichen; daneben spielen stets auch Unterschiede zwischen den nationalen Geschich-
ten, Mentalititen und Traditionen der Herkunftslinder der jeweiligen Migrantengruppe
eine wesentliche Rolle.

Die fiir das tiirkisch-deutsche Theater und Kabarett relevanteste Verbindungslinie
fithrt jedoch weder zum jiidischen Minorititstheater noch zu den oben erwihnten
Migrantenbithnen, sondern zu den Bithnentraditionen und dem Theaterleben im Her-
kunftsland der Einwanderer, in der Tiirkei. Ohne die Kenntnis traditioneller tiirkischer
Theaterformen und des modernen tiirkischen Theaters miisste jede Beschreibung der
Bithnenkunst tiirkischstimmiger Kiinstler in Deutschland Stiickwerk bleiben, da ohne
sie mafigebliche Querverweise verloren gingen und Ursachen fir viele Entwicklungen

56  Firdie Ausfithrungen in diesem Anschnitt sei auf Martinez S. 18—23 verwiesen. Zur Eigendefinition
von Mexican-Americans als Chicanos vgl. Martinez S. 15.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.

59


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

nur unzureichend erklirbar wiren. Aus diesem Grund werde ich im nichsten Kapitel
genauer auf diesen Ausgangspunkt des tiirkisch-deutschen Theaters eingehen.

https://dol.org/10.14361/9783839465141-006 - am 14.02.2026, 16:55:49, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=.


https://doi.org/10.14361/9783839465141-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

