IV. Konfigurationen des Heroischen im Drama

11 apparait de temps en temps sur la surface de
la terre des hommes rares, exquis, qui brillent
par leur vertu, et dont les qualités éminentes
jettent un éclat prodigieux.

JEAN DE LA BRUYERE, LES CARA CTERES'

Im nun folgenden Teil der Arbeit sollen insgesamt fiinf Konfigurationen des He-
roischen aus der Dramenliteratur des Siecle classique vorgestellt werden. Bei
den fiinf Stiicken, von denen jedes fiir sich den textlichen Nukleus einer litera-
turgeschichtlichen Konfiguration bildet, handelt es sich um Werke, die in den
von tiefgreifenden gesellschaftlichen Verdnderungen geprégten Jahrzehnten
zwischen ca. 1630 und 1680 entstanden. Pierre Corneilles Le Cid (1637), Tristan
L’Hermites Osman (1646?/1656), Thomas Corneilles Timocrate (1656/1658),
Moliéres Le Festin de Pierre (1665/1683) und Jean Racines Phedre et Hippolyte
(1677) stehen exemplarisch fiir je ein Jahrzehnt und sollen deshalb explizit im
unmittelbaren zeitlichen Kontext ihres Entstehens und ihrer Wirkung untersucht
werden. Wenngleich den fiinf Stiicken ein unterschiedlicher Bekanntheitsgrad
zukommt, handelt es sich doch bei allen fiinf Dramen um Werke, die fiir vor-
herrschende Stromungen der jeweiligen Dekade charakteristisch sind und somit
repriasentative Bedeutung fiir die vorliegende Untersuchung besitzen. Neben den
schon frith kanonischen Texten Le Cid und Pheédre et Hippolyte beinhaltet das
Korpus auch einen im 17. Jahrhundert iiber die Mal3e erfolgreichen, heute aber
fast vergessenen (Timocrate), einen vor allem erst seit der Romantik stark rezi-
pierten (Le Festin de Pierre) sowie einen weder damals noch heute in groflerem
Umfang wahrgenommenen Text (Osman).

1 LA BRUYERE: uvres complétes. S. 97.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | GLANZ UND BLENDUNG

Neben den unterschiedlichen Heldenfiguren, die primér textimmanent hinsicht-
lich ihrer ethisch-moralischen und ihrer dsthetischen Dimension analysiert wer-
den, spielen bei der hermeneutischen ErschlieBung der Werke auch textexterne
Faktoren eine wichtige Rolle. Dazu zihlen etwa sozio-politische Rahmenbedin-
gungen, Publikumsbeziige und Positionskdmpfe im Feld der Literatur. Ziel der
Interpretationsarbeit wird insbesondere sein, anhand der paradigmatischen Arti-
kulationsform des Glanzes ein Panorama der Heldendarstellung im Drama der
franzosischen Klassik aufzuzeigen, das wesentliche Transformationen und Brii-
che, aber auch Kontinuitdten und Traditionslinien deutlich werden ldsst.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 141

1. PIERRE CORNEILLE: LE CID —
DAS PORTRAT DES HELDEN

,,Ce portrait vivant que je vous offre représente un Héros assez reconnaissable aux lauriers
dont il est couvert. Sa vie a été une suite continuelle de victoires, son corps, porté dans son
armée, a gagné des batailles aprés sa mort, et son nom au bout de six cent ans vient encore

. 2
de triompher en France.*

So lauten die ersten beiden Sétze des Widmungsbriefs, den Pierre Corneille der
Originalausgabe seines Cid von 1637 voranstellte. Bereits diese prominente
Formulierung im Paratext des Stiicks ldsst wenig Zweifel daran aufkommen,
dass es sich bei dem anfangs als Tragikomddie, spiter — ab der {iberarbeiteten
Ausgabe von 1648 — als Tragddie titulierten Werk um ein Drama mit dezidiert
heroischer Thematik handelt. In der Tat schuf Corneille mit seinem Cid ein dra-
matisches Werk, das an zentraler Stelle die Frage nach Formen und Funktionen
des Heroischen stellt. Die Titelfigur des Cid, aber auch jene Chiménes und der
Infantin, des Comte de Gormas und Don Diégues spiegeln Aspekte der Helden-
konzeption Corneilles zu dieser Zeit wider und haben die in weiten Kreisen der
Zuschauer- und Leserschaft wie auch der universitiren Kritik verbreitete Vor-
stellung vom ,héros cornélien maBgeblich mit gepriigt.’ Vor diesem Hinter-
grund liberrascht es wenig, wenn der Cid in der Forschung der letzten Jahrzehnte
beinahe einmiitig als Inbegriff der Auseinandersetzung mit dem Heroischen im
Theater des Siecle classique gedeutet wird: ,,[U]n héros nous est montré le jour
de son premier « coup de maitre »“, schreibt beispielsweise Jean Starobinski
iber das Sﬁick,4 Paul Bénichou betont die heroische ,,atmosphére de fierté et
d’indiscipline“,5 die darin herrsche, André Stegman sieht im Cid den Ausdruck

2 CORNEILLE: Euvres complétes. S. 691. Wenn nicht eigens erwéhnt, liegt den folgen-
den Interpretationen der Text der Originalausgabe von 1637 zugrunde, wie er in die
von Georges Couton besorgte kritische Werkausgabe in der Bibliothéque de la Pléia-
de (1980-1987) Eingang gefunden hat.

3 John D. Lyons hat die oft zu folgenreichen Verkiirzungen neigende Forschung zum
,héros cornélien” zuletzt iibersichtlich zusammengefasst. Seinem Appell, die reduk-
tionistische Sicht auf einen sich in allen Werken des Autors wiederfindenden Helden-
typus zugunsten einer Betonung der unterschiedlichen Formen und Figuren aufzuge-
ben, folgt diese Arbeit. Vgl. LYONS, John D.: ,,.Le mythe du héros cornélien®, in: Re-
vue d’histoire littéraire de la France 107/2 (2007), S. 433-448.

STAROBINSKI, Jean: L ‘@il vivant, Paris: Gallimard 1999. S. 44.

5 BENICHOU: Morales du Grand Siecle. S. 85.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | GLANZ UND BLENDUNG

eines ,,romanesque [...] nourrit d’héroisme*,” Michel Prigent die ,,genése d’un
ordre héro'l'que“,7 Serge Doubrovsky bezeichnet Rodrigue als ,,héros complet“g,
und wihrend Philippe Sellier Parallelen zur ritterlich-heroischen Gattung des Ar-
tusromans zieht, indem er Rodrigue einen ,,Erec ressucité* nennt,9 konstatiert
Emmanuel Minel die ,,logique épico-héroique du Cid. "

Da in den bald 400 Jahren, die seit der Erstauffiihrung des Cid vergangen
sind, bereits viel {iber das Stiick gesagt und geschrieben wurde, ist jeder Ver-
such, heute noch etwas Neues iiber den Text herauszufinden, mit besonderen
Schwierigkeiten verkniipft. Ein genauerer Blick auf die Forschungsliteratur, die
sich dem Drama unter dezidiert heroischen Gesichtspunkten gewidmet hat, zeigt
jedoch, dass es bislang kaum zum Gegenstand einer repréisentationstheoretischen
Analyse gemacht wurde, die ihre Ergebnisse — wie im vorliegenden Fall — zu-
dem aus einem zeitlich relativ breit angelegten Vergleich mit weiteren, in ganz
unterschiedlicher Weise auf das Heroische bezogenen Stiicken aus dem Dra-

menkorpus des Siecle classique gewinnt.11 Das Stiick ist auch insofern von be-

6 STEGMANN, André: L héroisme cornélien - Corneille et la vie littéraire de son temps,
Bd. 1, Paris: Colin 1968. S. 25. Im avertissement der {iberarbeiteten Ausgabe von
1648 grenzt sich Corneille jedoch von zwei spanischen Chroniken {iber die historische
Figur des Cid ab, da beide etwas hitten, ,,qui sent le roman, et peuvent ne persuader
pas davantage que celles que nos Frangais ont faites de Charlemagne et de Roland.*
Statt Epos und Roman gibt Corneille als Quelle einen historiografischen Text von
Juan de Mariana, vor allem aber natiirlich das Stiick Las mocedades del Cid von
Guillén de Castro (1619) an. Vgl. CORNEILLE: (Euvres completes. S. 692f. Zum Ver-
gleich der beiden Stiicke siche auch: FLOECK, Wilfried: ,, Las Mocedades del Cid*
von Guillén de Castro und ,,Le Cid* von Pierre Corneille, Bonn: Romanisches Semi-
nar der Universitit Bonn 1968.

7 PRIGENT, Michel: Le héros et I’Etat dans la tragédie de Pierre Corneille, Paris:
Presses Universitaires de France 2008. S. 25.

8 DOUBROVSKY, Serge: Corneille et la dialectique du héros, Paris: Gallimard 1963. S.
98.

9  SELLIER, Philippe: ,.Le Cid et le ,modéle héroique‘ de I'imagination®, in: Stanford
French Review 5/1 (1981), S. 5-19. Hier S. 18. Vgl. dazu auch: SELLIER: Le mythe du
héros ou le désir d’étre dieu. S. 82.

10 MINEL, Emmanuel: ,,La guerre pour la paix : images de I’héroisme guerrier et de la
sagesse politique chez Corneille (et Racine)”, in: GARAPON, Jean (Hrsg.): Armée,
guerre et société dans la France du XVlile siécle, Tiibingen: Narr 2006, S. 127-138.
Hier S. 129.

11 Material- und erkenntnisreiche Arbeiten, die der Frage nach dem Heroischen in der
Gesamtheit des (Euvre Corneilles nachgehen, sind dagegen Legion. Zu den einschli-
gigen monografischen Publikationen, die allesamt an franzosischen Hochschulen ent-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 143

sonderem Interesse, da es wegen des enormen Nachhalls, den es iiber die fol-
genden Jahrzehnte im franzosischen Theater hatte, als eine Art Matrix verstan-
den werden kann, auf die alle anderen Stiicke affirmativ oder abgrenzend Bezug
nehmen. Mit dem Cid, so die These, hat Corneille sowohl inhaltlich als auch
formal ein die Epoche prigendes Modell geschaffen, hinsichtlich welchem sich
seine Zeitgenossen, von Tristan L’Hermite und Thomas Corneille bis hin zu Mo-
liere und Jean Racine, bei ihren jeweiligen Auseinandersetzungen mit dem Hero-
ischen notwendigerweise positionieren mussten. Fiir die Erforschung der Trans-
formationen des Heroischen im Drama des Siécle classique, an der dieser Arbeit
gelegen ist, stellt der Cid deshalb den notwendigen Ausgangspunkt dar.

Im Folgenden wird das Stiick auf insgesamt drei Ebenen analysiert. Erstens
wird es um konzeptionelle Aspekte des verhandelten Heroismus bzw. der unter-
schiedlichen Heroismen gehen. Zweitens werden verschiedene literarische Ver-
fahren herausgearbeitet, mit deren Hilfe die Figuren im Dramentext als Helden
markiert und konstruiert werden. Eingehende Betrachtung erfahren dabei die
bislang kaum beachteten Visualisierungs- und Narrativierungsverfahren, die den
Helden als auBergewdhnliche Figur im Zeichen des Glanzes wahrnehmbar ma-
chen. Drittens wird das Stiick schlieBlich in seinen diskursgeschichtlichen Kon-
text gebettet. Anhand einzelner Streitpunkte der Querelle du Cid soll dabei, was
ebenfalls ein Novum darstellt, gezeigt werden, inwiefern gerade der Konzeption
und Artikulation des Heroischen zur Zeit der Erscheinung des Dramas ein nicht
unerhebliches Skandal- und Konfliktpotential zukam.

1.1 Ethos und Pathos des Helden

Im nun folgenden ersten Analyseschritt geht es essentiell um das Ethos der Hel-
den des Cid. Dabei spielen sowohl soziale Aspekte, bei denen es um Phdnomene
wie Macht, Anerkennung und Recht geht, eine Rolle, als auch die im engeren

standen, zdhlen insbesondere: BENICHOU: Morales du Grand Siécle.; NADAL, Octave:
Le sentiment de 'amour dans [’ceuvre de Pierre Corneille, Paris: Gallimard 1948.;
DOUBROVSKY: Corneille et la dialectique du héros.; STEGMANN: L héroisme corné-
lien - Corneille et la vie littéraire de son temps.; STEGMANN, André: L héroisme cor-
nélien - L’Europe intellectuelle et le thédtre 1580-1650., Bd. 2, Paris: Colin 1968.;
FUMAROLL, Marc: Héros et orateurs : rhétorique et dramaturgie cornéliennes, Genf:
Droz 1990.; PRIGENT: Le héros et I’Etat dans la tragédie de Pierre Corneille.;
FORESTIER: Essai de génétique théatrale.; CUENIN-LIEBER, Mariette: Corneille et le
monologue : une interrogation sur le héros, Tiibingen: Narr 2002.; MINEL, Emma-
nuel: Pierre Corneille, le héros et le roi : stratégies d’héroisation dans le thédtre cor-
nélien, Paris: Eurédit 2010.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | GLANZ UND BLENDUNG

Sinne ethisch-moralische Dimension, in der Fragen nach Sinn, Wert und Moti-
vation bestimmter heroischer Aktionsformen diskutiert werden sowie zuletzt
auch die Frage nach dem Pathos der Heldenfiguren und ihrer affektiven Wir-
kungsweise.

1.1.1 Heldentum im Zeichen von Anerkennung, Macht und Recht

Heldentum wird im Cid ganz wesentlich als ein interpersonales, ja gleichsam so-
ziales Phdnomen verhandelt, bei dem es um den Erwerb, das Zurschaustellen
und die Verteidigung von Ehre im Sinne einer allgemein anerkannten Werthaf-
tigkeit der Person geht.12 Gleich auf mehreren Ebenen wird im ersten Akt die
anerkennungsspezifische Dimension des Heroischen anhand der sozialen Stel-
lung der Figuren exponiert und durch die ,Realinjurie‘ der berithmten Ohrfeige
entscheidend dynamisiert.13 Dem auch beziiglich Einfluss und Macht einer Figur
entscheidenden, in sich hierarchisch gegliederten und gerade deshalb heftig um-
kdampften Bereich von mehr oder weniger stark anerkannter Ehre (honneur) di-
ametral gegeniiber steht dabei der Bereich der Schande (honte). Wahrend heroi-
sches Verhalten innerhalb der aristokratischen Sphire der ,repriasentativen Of-
fentlichkeit”, als die die im Cid abgebildete gesellschaftliche Distinktionswelt
samt ihres ,strengen Kodex »edlen« Verhaltens® mit einem Habermas’schen
Begriff bezeichnet werden kann,'* der Ehre zutréglich ist und die begehrte sozia-

12 Harald Weinrich zufolge ist Ehre in der Vormoderne der ,,hochste aller innerweltli-
chen Werte“, der insofern ganz wesentlich an die soziale Kategorie der Offentlichkeit
gebunden ist, als ,,die Ehre in der Meinung der anderen von dem eigenen Werte be-
steht”. Vgl. WEINRICH, Harald: ,.Die fast vergessene Ehre®, Literatur fiir Leser: Es-
says und Aufsdtze zur Literaturwissenschaft, Miinchen: Deutscher Taschenbuch-
Verlag 1986, S. 203-224. Hier S. 203-204.

13 Als ,Realinjurien‘ bezeichnet Harald Weinrich ,,beleidigende Handlungen®, die, wie
im Fall der Ohrfeige, besonders schwer wiegen, wenn ,,die Ehre des Beleidigten
gleichsam angeriihrt wird.“ Vgl. Ebd. S. 204-205.

14 HABERMAS, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersuchungen zu einer Ka-
tegorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996. S. 58ff.
Jean-Marie Constant hat — was Riickschliisse auf den allgemeinen kultur- und sozial-
geschichtlichen Hintergrund des Cid zuldsst — mehrfach herausgearbeitet, dass sich
der franzosische Adel der ersten Jahrhunderthilfte anhand einschldgig heroischer
Werte wie Tapferkeit, Ehre und Eigenméchtigkeit definierte. Vgl. dazu CONSTANT:
Der Adel und die Monarchie in Frankreich vom Tode Heinrichs IV. bis zum Ende
der Fronde*. Insbes. S. 137ff.; CONSTANT, Jean-Marie: ,,Héroisme, ambition et ac-
culturation dans la noblesse seconde au temps d’Henri IV et Louis XIII, in: Cahiers
Tristan L’Hermite 36 (2014), S.23-35. Insbes. S. 24-26. Zum Verhiltnis von

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 145

le Anerkennung verbiirgt, resultiert Schande analog dazu aus einem Mangel an
heroischer Agency. Wie im Fall der Ohrfeige, die Don Diégue altersbedingt hin-
nehmen muss und nicht, wie es sein Ehrenkodex fordert, selbst vergelten kann,
ex negativo deutlich wird, spielt das Motiv der Tat hier eine entscheidende Rol-
le. Der von Rodrigue gefasste Entschluss, die Ehre der Familie wieder herzustel-
len, indem er den Vater richt, ist unter diesen Vorzeichen ein wichtiger erster
Schritt zur Heldwerdung.15 Noch wichtiger ist aber, dass er den scheinbar {iber-
legenen Comte in einem Duell, das die Dramaturgie des Kampfes von David ge-
gen Goliath aufgreift,16 tatsichlich besiegt und so die Schande des Vaters besei-
tigt: ,,Il m’a prété sa main, il a tué le Comte, / Il m’a rendu I’honneur, il a lavé
ma honte* (IL,vii,727-728)."

Ehre respektive Schande werden, wie mit Blick auf die literarischen Repra-
sentationsverfahren der Heroisierung und Deheroisierung noch genauer heraus-
zuarbeiten sein wird, als sichtbare Glanz-Zeichen verhandelt, die den sozialen
Status einer Figur anzeigen und in Form einer symbolischen Wéhrung zirkulie-
ren.'® Die 6konomische Parallele dringt sich auch deshalb auf, da das symboli-
sche Kapital der gezollten oder verweigerten Anerkennung, das im Cid unmit-
telbar mit dem Grad der Heldenhaftigkeit der Figuren interferiert, einerseits be-
grenzt und umkampft ist, andererseits aber qua Stand von allen Kontrahenten fiir
sich reklamiert wird. Wie deutlich anhand des Konfliktes erkennbar wird, der im
ersten Akt zwischen dem Comte und Don Diegue eskaliert, geht es den aristo-
kratischen Anwiértern auf den Heldentitel neben dem Bediirfnis, sich der eigenen

,Héroisme et Noblesse* in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts vgl. ferner:
SUTCLIFFE: Guez de Balzac et son temps. Littérature et politique. S. 113—163.

15 Jean Garagnon interpretiert die Stanzen in diesem Sinne. Vgl. GARAGNON, Jean:
»Corneille et la naissance du héros : une relecture des stances de Rodrigue®, in:
RONZEAUD, Pierre (Hrsg.): Pierre Corneille, le Cid: anthologie critique, Paris:
Klincksieck 2001, S. 162-178.

16 Siegessicher und tiberheblich spricht der Comte kurz vor dem fiir ihn tédlich enden-
den Duell noch von einem ,,combat inégal“, der fiir ihn keinen Zuwachs an Ehre und
Ruhm bedeuten kénne: ,,Trop peu d’honneur pour moi suivrait cette victoire : / A
vaincre sans péril on triomphe sans gloire.* (11,11,434-436)

17 Rodrigue ersetzt dabei die heroische Position des Vaters. ,,[V]a combattre, et montrer
a ton Roi / Que ce qu’il perd au Comte il le recouvre en toi*, gibt Don Diegue diesbe-
ziiglich seinem Sohn als Ansporn mit auf den Weg in die Schlacht gegen die Mauren
(11,vi,1109-1110).

18 Die Dimension des Visuellen betont auch Alain Faudemay bei seiner umfangreichen
Studie zur Kultur der sozialen Distinktion im Frankreich des 17. Jahrhunderts. Vgl.
FAUDEMAY: La distinction a I’dge classique. Insbes. S. 113-279.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | GLANZ UND BLENDUNG

heroischen Ahnenreihe als ,,Généreux héritier d’une illustre famille
(IV.,iii,1219) wiirdig zu erweisen,19 stets auch darum, den Rivalen zu deklassie-
ren und den exzeptionellen Status als Held, der oft superlativisch und damit ex-
kludierend gedeutet wird, fiir sich alleine geltend zu machen. Im Konflikt um
das Amt als Erzieher des Thronfolgers wird die Gunsterweisung des Monarchen
von beiden Adeligen in ein direktes Verhiltnis zur Anerkennung ihres heroi-
schen Status gesetzt.20 Die Wahl, die letztlich auf Don Diegue, den &lteren der
beiden Bewerber, fillt und dadurch dessen vergangene Heldentaten wiirdigt,
wird im selben Zug als Deheroisierung des jiingeren, sich zum gegenwértigen
Zeitpunkt der Dramenhandlung als Held auszeichnenden Comte empfunden. Da
dieser vom Ko6nig an anderer Stelle aber als ,,valeur méme* und ,,Dieu des com-
bats* bezeichnet wird (II,vi,569), wihnt er sich als wiirdigeren Kandidaten und
macht Don Diegue die ,,marque d’honneur” (I,iv,148) streitig. Seine eigenen
,exemples vivants“ des Heroismus (L,iV,185) seien es, die dem Prinzen bei sei-
ner Erziehung von Nutzen sein konnten, nicht die ,,froides lecons® (L,iv,199), die
die heroische Vergangenheit Don Diegues bereithalte. Nachdriicklich betont der

19 Marcel Oddon hebt den engen Zusammenhang hervor, der in Corneilles Werk — zu-
mal in der frithen Phase seiner groBlen Tragddien — zwischen den Konzepten von
générosité und héroisme besteht. Vgl. dazu: ODDON, Marcel: ,,Tragédies et tragi-
comédies de Pierre Corneille: L’ organisation formelle et sémantique de I’'univers des
personnages*, in: KONIGSON, Elie (Hrsg.): Les voies de la création théatrile, Paris:
CNRS 1980, S.227-261. Hier S. 251ff. Die in der Forschung, ausgehend von Lan-
sons 1894 publiziertem Aufsatz iiber den Corneille’schen Aéros und den Descar-
tes’schen généreux viel diskutierte Frage, ob die Heldenpsychologie Corneilles unmit-
telbar von der rationalistischen Philosophie Descartes’ beeinflusst war, soll hier be-
wusst nicht aufgegriffen werden. Vgl. LANSON, Gustave: ,.Le héros cornélien et le
,généreux selon Descartes. Etude sur les rapports de la psychologie de Corneille et
de la psychologie de Descartes.”, in: Revue d’Histoire littéraire de la France (1894),
S. 397-411. Zuletzt hat Simon Schopf die ausufernde Kontroverse zusammengefasst
und iiberzeugend dargelegt, wieso es auf Lansons ,,Frage nach der ,,identité d’esprit*
[...] keine definitive Antwort geben [kann und soll].* Vgl. SCHOPF, Simon: ,,Ist der
Cid ein Kartesianer? Von Psychologie und Ethik in Descartes’ Traité des passions
und Corneilles Le Cid“, in: HeLix-Dossiers zur romanischen Literaturwissenschaft 4
(2011), S. 83-101. Hier S. 100.

20 Die Tatsache, dass der Konig in Corneilles Stiick einen heroischen Feldherrn zum Er-
zieher seines Nachfolgers machen und diesen so gleichsam bei einem Helden in die
Schule schicken mochte, unterstreicht im Bereich der Literatur die Bedeutung, die
dem Heroischen im Frankreich der Entstehungszeit des Cid selbst fiir das Selbstver-
standnis der Monarchie zukam. Vgl. dazu weiterfithrend die Ausfithrungen in Kapitel
1.2 dieser Arbeit.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 147

Comte, der eine meritokratische Position einnimmt und die Contenance bezeich-
nenderweise gerade in dem Moment endgiiltig verliert, als Don Diégue ihm vor-
hilt, das Amt nicht verdient zu haben, die aktuelle Funktion und Bedeutung sei-
nes Heldentums:

,,Mon nom sert de rempart a toute la Castille,

Sans moi, vous passeriez bient6t sous d’autres lois,
Et si vous ne m’aviez, vous n’auriez plus de Rois.
Chaque jour, chaque instant, entasse pour ma gloire

Laurier dessus laurier, victoire sur victoire* (L,iv,192-196)

Der Held ist seiner Selbstbeschreibung zufolge als Garant unzihliger Siege nicht
nur der Verteidiger Kastiliens, sondern auch die Instanz, die dem Konig seine
Macht sichert. Wihrend sich Don Di¢gue des eigenen Status dadurch vergewis-
sert, dass er die Epigonenhaftigkeit des Comte (,,Vous étes aujourd’hui ce
qu’autrefois je fus“ (I,iv,206)) sowie die Gunst des Konigs betont, die ihm in
Form des Erziehertitels 6ffentlich erwiesen wurde, dreht sein Rivale die Macht-
verhéltnisse zumindest rhetorisch um. Indem der Comte die Abhidngigkeit des
Koénigs von seinen Leistungen betont, versucht er, seine Ehre als heroischer
Feldherr allein tiber seine Taten zu begriinden.21 In seinen Augen besetzt die
,,marque d’honneur®, die sein Rivale ostentativ zur Schau stellt, im 6ffentlichen
Reprisentationssystem einen Platz, der ihr nicht zusteht und die er dadurch zu
zerstoren trachtet, dass er sie durch den ,,affront insigne® (I,v,251) der im sozia-
len Raum ausgeteilten Ohrfeige konterkariert,”

21 Der Comte vertritt in dem Stiick am deutlichsten die feudalaristokratische Position,
derzufolge der Monarch allenfalls als Primus inter pares und nicht als absoluter Herr-
scher wahrgenommen wird: ,,Pour grands que soient les Rois, ils sont ce que nous
sommes* (L,iv,151). In der ersten Szene des zweiten Aktes tritt der Wille zur Unab-
hingigkeit des Comte im Dialog mit Don Arias, der Stimme des Konigs, besonders
deutlich hervor. Die Macht des Koénigs wird dabei u.a. metonymisch als ,,sceptre qui
sans moi tomberait de sa main“ (IL,1,382) bezeichnet.

22 Arlette Jouanna arbeitet die soziohistorische Bedeutung der ,,défense de 1’honneur
blessé heraus und betont dabei — was auch im Cid deutlich wird — die Ebene der
symbolischen Reprisentation: ,,.L’intégrité de ’honneur, c’est-a-dire de cette dignité
personelle faite de I’estime collective d’autrui et du sentiment intérieur de valoir plus
que le commun, était une partie essentielle de la grandeur ; pour la conserver, il fallait
qu’elle soit manifestée aux yeux de tous par des gestes symboliques et des signes des-
tinés a rendre sensible une dimension autrement immatérielle.” JOUANNA: Le devoir
de révolte. S. 237.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | GLANZ UND BLENDUNG

Uber ihre Rivalitit hinweg teilen der Comte und Don Diégue als Vertreter des
gleichen Standes mit Blick auf den Wert, der dem Heroischen beigemessen wird,
nichtsdestotrotz eine identische Ideologie.23 In deren Zentrum steht dem aristo-
kratischen Ethos feudaler Pragung entsprechend die bedingungslose Sorge um
die Anerkennung der eigenen Person innerhalb der Stamdesgemeinschaft.24 Kei-
ne der Figuren mochte sich ohne Weiteres den Titel eines ganz vom Monarchen
abhéngigen ,,Courtisan“ (I,iv,213) gefallen lassen und unterstreicht stattdessen
emphatisch den aus eigener Kraft erworbenen Glanz heroischer Taten (,,éclat de
[s]es hauts faits* (I,iv,214)). Die personliche und familidre Ehre ist fiir die Ver-
treter des Hochadels ein absoluter Wert, der sich als Imperativ Geltung ver-
schafft und ein Gefiihl wie Liebe zum reinen Vergniigen degradiert: ,,L’amour
n’est qu’un plaisir, et I’honneur un devoir.” (IIL,vi,1069) Wéhrend diese Ge-
wichtung der Prinzipien fiir die Generation der Viter evident erscheint, stehen
Rodrigue und Chiméne an der Schwelle zu einer neuen Zeit. Die Stimme des
Gefiihls wird lauter, Ehre und Liebe geraten — was dem Stiick seine nie ganz auf-
16sbare, tragische Spannung verleiht — zunehmend in ein Interdependenzverhalt-
nis: ,,Je t’ai fait une offense, et j’ai di m’y porter, / Pour effacer ma honte et
pour te mériter (I11,iv,905-906).”

23 Jean Starobinski zufolge spiegelt der Heroismus der Corneille’schen Dramen die Ide-
ologie der Aristokratie wider, ist dabei aber gleichzeitig von einer meritokratisch-
buirgerlichen Psychologie geprdgt. STAROBINSKI: ,,Sur Corneille. Insbes. S. 727.
Anhand der Figur des Comte lésst sich die plausible These besonders gut verifizieren.

24 Bernhard Teuber sieht im Cid einen ,angestammten und bereits anachronistischen
Adels-Ethos“ zum Ausdruck gebracht, Roland Galle spricht vom ,archaische[n]
Kampf der Viter”. TEUBER, Bernhard: ,,Die Tragodie als Theater der Macht. Reprd-
sentation und Verhandlung kéniglicher Souverdnitdt bei Seneca und im frithneuzeitli-
chen Drama der Romania“, in: LUDEKE, Roger und Virginia RICHTER (Hrsg.): Thea-
ter im Aufbruch: Das europdische Drama der Friihen Neuzeit, Tiibingen: Niemeyer
2008, S. 155-180. Hier S. 172.; GALLE, Roland: ,,Uber den Helden im Drama des 17.
und 18. Jahrhunderts“, in: HORTSCHANSKY, Klaus (Hrsg.): Opernheld und Opern-
heldin im 18. Jahrhundert, Hamburg: Verlag der Musikalienhandlung Wagner 1991,
S. 9-20. Hier S. 11.

25 Die Pointe der Dramenhandlung besteht auf der Ebene der Liebesthematik indes da-
rin, dass Rodrigue glaubt, die Liebe Chimeénes nur retten zu kdnnen, indem er sich fiir
die Ehre entscheidet, Chiménes Vater aus Rache t6tet und dadurch diese ihrerseits zu
Rache verpflichtet. Da Chiméne vom selben Ehrenkodex wie Rodrigue geleitet wird,
ist es ihr nicht moglich, einen Mann zu lieben, der sich ehrlos verhilt. Anders als fiir
die Generation ihrer Viter ist das Dilemma zwischen Ehrenpflicht und Liebesdienst
fiir Rodrigue und Chiméne mit seelischem Leiden verbunden. Erich K&hlers Deutung

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 149

Das Drama ist jedoch, wie Claude Haas jiingst luzide herausgearbeitet hat, auch
insofern ein ,,Schwellentext®, als es ein ambivalentes Verhéltnis zum absolutisti-
schen Modell souverdner Herrschaft artikuliert.”® Es zeigt einerseits einen Sou-
verdn, der von den Leistungen seiner heroischen Untertanen abhéingt.27 Anderer-
seits schafft es der Konig durchaus, sich zumindest in der Inszenierung vor sei-
nem hdofischen Umfeld als absoluter Souverdn darzustellen. In dieser Rolle kon-
trolliert er {iber die Verleihung von Posten und Ehrentitel erfolgreich ein Gratifi-
kationssystem und domestiziert die Helden als Hoflinge (Don Diegue) bzw.
schickt sie in die Ferne, um ihren Einfluss zu schmilern (Rodrigue). Haas zufol-
ge ist es gerade nicht so, dass der Konig in seiner Autoritit dadurch geschwicht
wird, dass er den Cid neben sich dulden muss.® Vielmehr nutzt der Souveréin

der Dilemmasituation als epochemachende ,,Vermenschlichung des Heroismus* ist
damit zuzustimmen. KOHLER, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der franzésischen
Literatur. Vorklassik, hrsg. v. Henning KRAUB und Dietmar RIEGER, Freiburg: Uni-
versitatsbibliothek Freiburg 2006. S. 155.

26 Vgl. HAAS, Claude: ,,Heute ein Konig? Zur Dramenzeit des Souverdns®, in: HAAS,
Claude und Andrea POLASCHEGG (Hrsg.): Der Einsatz des Dramas: Dramenanfinge,
Wissenschaftspoetik und Gattungspolitik, Freiburg: Rombach 2012, S. 253-276. Hier
S. 267.

27 Im examen der Ausgabe von 1660 nimmt Corneille, der im Kontext der Querelle du
Cid auch wegen der politischen Implikationen des Stiicks angefeindet wurde, noch
einmal Bezug auf die relativ schwache Konigsfigur und rdumt selbstkritisch ein, dass
die ,,manicre dont ce dernier agit moglicherweise ,,pas assez vigoureuse™ erscheine.
»[J]e me suis cru bien fondé a le faire agir plus mollement qu’on ne ferait en ce
temps-ci, ou I’autorité Royale est plus absolue®, fiihrt Corneille mit Blick auf den
zeitgeschichtlichen Kontext der Abfassung des examen weiter aus — ein Jahr spiter,
1661, tibernimmt Ludwig XIV. endgiiltig die Macht. Vgl. CORNEILLE: (Euvres com-
pletes. S. 702—703. Paul Scotts Interpretation des Stiicks betont die Schwiche des
Konigs und unterstreicht ,his role as a foil, allowing the heroic qualities of other
characters to be drawn out while never becoming a hero in his own right.”“ SCOTT,
Paul: ,,Ma force est trop petite: Authority and Kingship in Le Cid“, in: Forum for
Modern Language Studies 45/3 (2009), S. 292-304. Hier S. 300. Corneilles Willen,
die Macht des Souverdns zu dieser Zeit stiarker zu betonen, driickt sich auch im Fron-
tispiz der Edition von 1660 aus, das den Konig in zentraler und erhobener Position im
Thron sitzend zeigt, wie er iiber die Geschicke von Chiméne und Don Diegue richtet.

28 Die Corneille’sche Tragddie, in der die machtpolitische Spannung zwischen einem
schwachen Konig und einem starken Helden am deutlichsten und konfliktreichsten
ausgestaltet wird, ist zweifelohne das im Kontext der Fronde entstandene Stiick Ni-
comede (1651), in dem Corneille der rebellischen Heldenfigur Ziige zeitgendssischer
Fronde-Fiihrer verleiht. Vgl. Dazu : DELON, Jacques: ,,Corneille et la Fronde dans

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | GLANZ UND BLENDUNG

gezielt die Situation, in der er die Bestitigung des Ehrentitels als ,,souveridne Un-
terwerfung heroischer Grofle® darstellen kann.”” Vor den wichtigsten Vertretern
seines Reichs setzt sich der Konig, indem er im Imperativ spricht (,,Sois désor-
mais le Cid®), als ein Befehlshaber in Szene, in dessen Machtbereich (,,sous mes
lois*), auf dessen Geheil hin und mit dessen Segen der Held agiert:

,»Sois désormais le Cid, qu’a ce grand nom tout cede,
Qu’il devienne I’effroi de Grenade et Toléde,
Et qu’il marque a tous ceux qui vivent sous mes lois

Et ce que tu me vaux et ce que je te dois.” (IV,iii,1235-1238)

Als Befehlshaber, Gesetzgeber, Richter und oftmals auch vermittelnder Schlich-
ter handelt der Souverin trotz der Sympathie fiir das selbstherrliche Verhalten
seiner Untertanen, die aus manchen seiner Repliken spricht, insgesamt gerade
nicht nach dem heroischen Ethos der ehrversessenen Adeligen: ,,Vous parlez en
soldat, je dois agir en Roi* (II,vi,602) heif}t es in einem Dialog mit Don Sanche,
der den Unterschied zwischen heroischer Gesinnung und monarchischer Praxis
deutlich macht.”’

Mit dem Hinweis auf die Funktion des Konigs als oberster Richter und
Schlichter ist die rechtliche Bedeutungsebene angesprochen, die im Cid eng mit
der politischen und der heroischen verbunden ist. Dies zeigt sich beispielsweise
in der berithmten ,Gerichtsszene‘, in der Chiméne und Don Diégue vor dem Ko-
nig im Beisein der einflussreichsten Aristokraten fiir die Unterstiitzung ihrer An-
liegen werben — die Bestrafung respektive die Verschonung Rodrigues. Der Ko-

Nicomede*, in: FERRIER-CAVERIVIERE, Nicole (Hrsg.): Themes et genres littéraires
aux XVIle et XVIlle siécles : mélanges en [’honneur de Jacques Truchet, Paris:
Presses Universitaires de France 1992, S. 341-348. Hier S. 345-346.

29 HAAS: ,,Heute ein Konig?* S. 265. Timothy J. Williams zufolge kommt dem Konig
der Titel des Cid zupass, da das Wort auf phonetischer Ebene an die Worter homicide
und parricide erinnert und Rodrigues Ehrentitel so immer auch von seiner Schuld
zeugt. Vgl. WILLIAMS, Timothy J.: ,,La Menace du héros: A propos du Cid de Pierre
Corneille*, in: Cahiers du Dix-septieme: An Interdisciplinary Journal 4/2 (1990),
S. 141-150.

30 Die ,heureuse confiance®, die Emmanuel Minel im Cid als Hauptcharakteristikum der
Beziehung zwischen dem Konig und den Helden mit Verweis auf die Gattungskon-
ventionen der Tragikomddie auszumachen glaubt, tduscht in Wahrheit nur {iber die
profunde Spannung hinweg, die zwischen den beiden Lagern ideologisch, politisch
und ethisch herrscht. Vgl. MINEL: Pierre Corneille, le héros et le roi: stratégies
d’héroisation dans le thédtre cornélien. S. 300.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 151

nig gibt sowohl der anklagenden als auch der verteidigenden Partei Gelegenheit,
das ,,indigne attentat* (II,vii,673) bzw. den ,,coup d’homme de bien“ (IL,vii,657)
— gemeint ist in beiden Fillen das fiir den Comte todlich endende Duell — aus ih-
rer Perspektive darzustellen. Anhand der ambivalenten Beurteilung der Taten
Rodrigues wird deutlich, dass sich heroisches Handeln — wie in Kapitel I1.1.1
ausfiihrlich dargelegt — selten ethisch eindeutig bewerten ldsst. Durch seine inha-
rente Agonalitit und Transgressivitét gerét es in Konflikt mit bestehenden Nor-
men und Gesetzen. Der Fall Rodrigues fiihrt eindriicklich vor Augen, dass der
Held in Bezug auf die Werte, Normen und Gesetze seiner Umwelt durch eine
tiefe Ambivalenz charakterisiert ist, die ihn, je nach Perspektive des Betrachters,
als Téter oder Opfer, Held oder Verbrecher erscheinen lésst. Als Modellfigur in-
dividueller Handlungsméchtigkeit folgt der Cid in letzter Konsequenz nur dem
eigenen Imperativ der Ehre und nimmt in Kauf, das Gesetz zu brechen. Crime
und vertu beziehen sich als Bewertungskategorien demnach hiufig auf densel-
ben heroischen Tatbestand. Dies gilt speziell fiir Rodrigues ,,coup d’essai‘
(IIL,vi,1052), seinen Einsatz im Duell gegen den Comte.”’ Wihrend Chiméne
und Rodrigue den Tod des Comte bei ihrem entscheidenden Aufeinandertreffen
in der vierten Szene des dritten Aktes, der rechnerischen Mitte des Stiicks, wie-
derholt als ,,crime* gegen den Vater bzw. gegen die Liebe darstellen (II1,iv,870;
1Liv,911; 1ILiv,947; 11,iv,975), zogert der Konig, die Missachtung des Duell-
verbots als Verbrechen zu inkriminieren und bezeichnet es erst dann als solches,
als er Rodrigue nach seinen Verdiensten fiir die Reconquista liber das Gesetz
stellen kann: ,,Les Mores en fuyant ont emporté son crime* (IV,V,1425).32 Dar-
iber hinaus wird Rodrigues Tat von Don Dig¢gue als ,crime glorieux*
(11,vii,733) valorisiert.”

31 Rodrigues Einsatz gegen die Mauren, der ohne koniglichen Befehl und damit eigen-
willig und rechtswidrig erfolgt, wird dagegen einmiitig positiv bewertet und als
exzeptionelle Heldentat gewiirdigt.

32 In Horace, der nichsten Tragédie Corneilles (1640/1641), wird das Motiv wieder
aufgegriffen: In der letzten Szene des Stiicks féllt dort der Konig sein abschlieBendes
Urteil iiber den problematischen Helden, der sowohl seine Stadt gerettet als auch ei-
nen Mord an der eigenen Schwester begangen hat, wobei die Verbindung von vertu
und crime rhetorisch verdichtet herausgestellt wird: ,,Vis donc, Horace, vis, guerrier
trop magnanime, / Ta vertu met ta gloire au-dessus de ton crime* (V,iii,1759-1760)

33 Anne Sancier hebt hervor, dass der crime im Cid sowohl auf einer politisch-
rechtlichen als auch auf einer moralischen Ebene verhandelt wird. Vgl. SANCIER,
Anne: ,.Les variations d’emploi du mot ,crime‘ dans trois grandes ceuvres classiques.
Le Cid, Phédre, La Princesse de Cléves*, in: FOUCART, Claude (Hrsg.): Crimes et
criminels dans la littérature frangaise, Lyon: Université Jean Moulin 1991, S. 59-70.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | GLANZ UND BLENDUNG

Wird diese ambivalente Spannung, in der Corneilles heroischer ,,homme incom-
parable® (I11,1ii,848) gleichermaBen als Retter und Verbrecher erscheint, auf der
Ebene der Dramenpoetik reflektiert? Im avertissement der Ausgabe von 1648
rekurriert der Dramatiker auf die aristotelische Poetik und deren Tragddienlehre
der gemischten Charaktere, um hervorzuheben, dass er diese im Wesentlichen
beriicksichtigt habe. Wenngleich er prinzipiell fiir einen undogmatischen Um-
gang mit Aristoteles wirbt, erklirt er, ihm insofern gefolgt zu sein, als er in sei-
nem Stiick einen Helden présentiere, der ,,ni tout méchant, ni tout vertueux®, da-
bei insgesamt aber ,,un homme plus vertueux que méchant“ sei. ,,[Plar quelque
trait de faiblesse humaine qui ne soit pas un crime* — gemeint ist Rodrigues Lie-
be zu Chiméne —, ereile ihn ein Ungliick, das er aufgrund seiner Tugendhaf-
tigkeit nicht verdiene.” Der »crime® des Duells, dem im Stiick selbst ein so gro-
Ber Platz eingerdumt wird, scheint fiir den Autor auf dieser Ebene der Betrach-
tung keine Rolle zu spielen. Dies tritt noch deutlicher hervor, als sich Corneille
etwa zehn Jahre spiter, im examen zum Cid von 1660, entschieden vom aristote-
lischen Gebot der gemischten Charaktere distanziert und fiir seine Helden ,,quel-
que chose de plus touchant, de plus €lévé et de plus aimable que cette médiocre
bonté*“ fordert. Die antiken Dichter seien gezwungen gewesen, ,,d’arréter le ca-
ractere le plus parfait des Rois et des Princes dont ils faisaient leurs Héros®, er
hingegen plédiere fiir Helden, die man als Zuschauer und Leser uneingeschriankt
bewundern kénne.”

34 CORNEILLE: (Euvres completes. S. 696. Vierzig Jahre spater beruft sich Racine in sei-
ner Vorrede zu Phédre et Hippolyte (1677) auf denselben aristotelischen Grundsatz
des gemischten Heldencharakters, prizisiert dort aber nicht, dass die Tugendhaftigkeit
den bestimmenden Zug der schuldigen Heldin ausmacht: ,,Phédre n’est ni tout a fait
coupable, ni tout a fait innocente. RACINE: Euvres completes. S. 817.

35 CORNEILLE: (Euvres completes. S. 700. Damit expliziert er ein gerade fiir seine
frithen Tragodien giiltiges poetologisches Heldenverstdndnis bewunderungswiirdiger
GrofBe, das noch deutlicher im examen zu seiner Tragddie Nicoméde zur Sprache
kommt: ,,Ce héros de ma fagon®, schreibt er dort, ,,sort un peu des régles de la tragé-
die, en ce qu’il ne cherche point a faire pitié par I’exceés de ses infortunes ; mais le
succes a montré que la fermeté des grands cceurs, qui n’excite que de I’admiration
dans I’ame du spectateur, est quelquefois aussi agréable, que la compassion que notre
art nous ordonne d’y produire par la représentation de leurs malheurs. [...] Dans
I’admiration qu’on a pour sa vertu, je trouve une manicre de purger les passions dont
n’a point parlé Aristote, et qui est peut-étre plus sfire que celle qu’il prescrit a la tra-
gédie par le moyen de la pitié et de la crainte. L’amour qu’elle nous donne pour cette
vertu que nous admirons nous imprime de la haine pour le vice contraire.” Vgl.
CORNEILLE: Fuvres complétes. S. 643. Zum Stellenwert der Katharsis innerhalb

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 153

Bewundernswertes Heldentum tritt im Cid dabei in unterschiedlicher Form in
Erscheinung. Die fiir den Heroismus so wichtigen Begriffe der vertu und der
génerosité samt ihrer entsprechenden Adjektivformen tauchen insbesondere in
Zusammenhang mit heroischen Haltungen (,,Un cceur si généreux se rend ma-
laisément™ (IL,vi,578), ,,Cette haute vertu qui réegne dans votre ame* (IL,v,515))
und heroischen Taten (,,ces mains généreuses / Que tant d’exploits fameux ren-
dent si glorieuses* (V,iii,1627-1628)) auf.’ In beiden Fillen wird dem Moment
der Uberwindung eine entscheidende Bedeutung beigemessen. Der Held beweist
seine Virtus in der erfolgreichen Auseinandersetzung mit einem inneren oder
duBeren Gegner: diesen dominiert, unterwirft und tiberwindet er.”” Besonders
beziiglich der ménnlichen Heldenfiguren ist der Cid als Apologie eines Herois-
mus der Tat zu verstehen.*® Nicht ohne Grund verbindet Rodrigue in den Stan-
zen die Entscheidung fiir die familidre Ehrenrettung mit einem Appell an seinen
,,bras“, und damit jenes Korperteil, das in metonymischer Verkiirzung wie kein
anderes flir physisch-kriegerische Heldentaten steht: ,,Allons, mon bras, du
moins sauvons 1’honneur” (I,vii,341), lauten die entscheidenden, im sich selbst
mutmachenden Plural gefassten Worte, bevor er in den Kampf gegen seinen Wi-
dersacher zieht.”’ Dass die minnlichen Protagonisten im Cid durch Taten zu

Corneilles Poetik der Admiration vgl. RUBIDGE, Bradley: ,,Catharsis through Admi-
ration: Corneille, Le Moyne, and the Social Uses of Emotion*, in: Modern Philology:
A Journal Devoted to Research in Medieval and Modern Literature 95/3 (1998),
S.316-333.

36 Zur Bedeutungsvielfalt des Begriffs der verfu im Werk Corneilles vgl. GREWE: ,, Ver-
tu* im Sprachgebrauch Corneilles und seiner Zeit.

37 Auf sprachlicher Ebene wird dies oftmals durch eine ,vertikale Semantik® ausge-
driickt. Dies ldsst sich zum Beispiel in einer Replik des Konigs nachweisen, in der
dieser kundtut, den heroismustypischen Hochmut des Comte seinerseits niederdrii-
cken zu wollen: ,,Qu’il soit brave guerrier, qu’il soit grand Capitaine, / Je lui rabattrai
bien cette humeur si hautaine.” (11,vi,567-568)

38 Serge Doubrovskys Darstellung einer im Cid waltenden, dichotomischen Opposition
zwischen einer heroisch-ménnlichen und einer unheroisch-weiblichen Sphére muss,
wie in der Folge deutlich werden wird, gleichwohl entschieden widersprochen wer-
den. Zutreffend ist die Abgrenzung nur beziiglich der Kategorie des kriegerisch-
militdrischen Heroismus. Vgl. DOUBROVSKY, Serge: ,,Corneille : masculin/féminin.
Réflexion sur la structure tragique®, in: Poétique : revue de théorie et d’analyse litté-
raires 62 (1985), S. 237-255.

39 Patrice Pavis interpretiert den ,,monologue de délibération” in den Stanzen als einen
performativen Sprechakt, der als ,,la répétition et le mime d’un duel, d’un meurtre et
d’une initiation idéologique et politique” die folgende dramatische Handlung rhe-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | GLANZ UND BLENDUNG

Helden werden, belegt daneben auch die Textstelle, in der sich die Kunde von
Rodrigues ruhmvoller Leistung (,,glorieux exploits®) wihrend der Schlacht in
der Stadt verbreitet und schlieBlich zu Chiméne durchdringt. ,,Vous ne croiriez
jamais comme chacun 1’admire®, wird dieser von ihrer Vertrauten berichtet, ,,[e]t
porte jusqu’au Ciel d’une commune voix / De ce jeune Héros les glorieux ex-
ploits® (IV,i,1112-1114). Der durch die ménnlichen Figuren reprisentierte
Tatheroismus stellt sich dabei fast ausschlieBlich als ein Kriegsheldentum dar.
So beschwort Don Diegue beispielsweise seine ,travaux guerriers (I,v,237), als
er sich nach dem erlittenen Affront der Ohrfeige in einem langen Monolog sei-
nes Wertes selbstvergewissern mochte, indem er die positiven Wirkungen seines
,,.bras® aufzihlt:

,,Mon bras, qu’avec respect toute I’Espagne admire,
Mon bras, qui tant de fois a sauvé cet Empire,
Tant de fois affermi le Trone de son Roi,

Trahit donc ma querelle, et ne fait rien pour moi ?* (I1,v,239-242)

Der Schutz des Konigreichs und die Stiarkung des Thrones sind heroische Leis-
tungen, die Don Di¢gues Sohn im Kampf gegen die feindliche Invasion wieder-
holt. Anhand des Auftrags, den der Konig dem Cid in der letzten Szene des
Stiicks erteilt, wird ferner deutlich, welche Taten vom Helden der Stunde auch in
Zukunft erwartet werden:

,,Rodrigue cependant, il faut prendre les armes.

Aprés avoir vaincu les Mores sur nos bords,

Renversé leurs desseins, repoussé leurs efforts,

Va jusqu’en leur pays leur reporter la guerre,

Commander mon armée et ravager leur terre.

A ce seul nom de Cid ils trembleront d’effroi* (V,vii,1848-1853)

torisch bereits in nuce enthélt und prafiguriert. Vgl. PAVIS, Patrice: ,,Dire et faire au
thédtre. L’action parlée dans les stances du Cid“, in: RONZEAUD, Pierre (Hrsg.):
Pierre Corneille, le Cid : anthologie critique, Paris: Klincksieck 2001, S. 179-194.
Hier S. 179. Die Frage, welche Rolle der affektiven Disposition der heroischen Figu-
ren im Kontext von Entscheidungsfindung und Tat zukommt, soll in der Folge noch
eingehender behandelt werden. An dieser Stelle sei nur kurz darauf hingewiesen, dass
Affekten wie ardeur und colére als Movens vieler Heldentaten eine zentrale Bedeu-
tung zukommt und dass das heroische Pflichtgefiih/ eng mit Emotionen wie orgueil

und fierté zusammenhéangt.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 155

Der Cid wird als stirkste der méannlichen Heldenfiguren dazu auserkoren, die
Armee des Konigs anzufiihren und in dieser Funktion den Krieg in die Heimat
der Gegner zu tragen, den dortigen Boden zu verwiisten und durch seinen Na-
men Schrecken zu verbreiten.

Richtet Chimene ihr ganzes Verhalten aber nicht nach denselben Werten aus
wie Rodrigue? Kommt ihr innerhalb des ,,couple héroique™ nicht eine spiegel-
bildliche Funktion zu?*’ Uber weite Strecken muss man dieser von Madeleine
Bertaud vertretenen These zustimmen, doch zeigt sich gerade hinsichtlich des
Moments der Tat ein wesentlicher Unterschied, der im Cid zwischen weiblicher
und ménnlicher Heldenvirtus besteht. So wie Rodrigue sich entschliefit, um sei-
ner Ehre willen Rache fiir seinen gekrankten Vater zu nehmen und sich auf ein
Duell mit dem Comte einzulassen, verfolgt Chiméne beharrlich das Ziel, den
Verantwortlichen fiir den Tod ihres Vaters zu verfolgen und zu bestrafen. Die
Identifikation mit ithrem Vater ist so stark, dass sie dessen Konflikt internalisiert:
,Rodrigue dans mon cceur combat encor mon pere. (I11,1ii,824) Als sie ihrer
Vertrauten gegeniiber den Entschluss formuliert, sich fiir ihre Ehre und gegen ih-
re Liebe zu verhalten, betont sie ferner voller Nachdruck, sich nicht auf die Re-

. . . . 41
aktion der ,,impuissantes larmes* reduzieren lassen zu wollen:

,,Quoi ? J’aurai vu mourir mon pére entre mes bras
Son sang criera vengeance et je ne 1’orrai pas !

Mon cceur honteusement surpris par d’autres charmes
Croira ne lui devoir que d’impuissantes larmes !

Et je pourrai souffrir qu’un amour suborneur

Dans un lache silence étouffe mon honneur ! (111,1i1,84 1-846)

Als schlieBlich auch in diesem Ehrenstreit alles auf ein — diesmal vom Ko&nig
geduldetes — Duell hinausléuft, ist es aber freilich nicht Chiméne selbst, die in

40 Ich tibernehme den Begriff von Madelaine Bertaud. Vgl. BERTAUD, Madeleine: ,,Ro-
drigue et Chimene : la formation d’un couple héroique®, in: Papers on French Seven-
teenth Century Literature 11/21 (1984), S. 521-545.

41 In einer frilheren Textstelle zeigt Chimeéne noch mehr Schwiche und klagt das uner-
bittliche Gesetz der Ehre an. Von den Tranen und Seufzern, die hier noch ihre nihere
Zukunft zu bestimmen scheinen, distanziert sie sich in der Folge vehement: ,,Impito-
yable honneur, mortel a mes plaisirs, / Que tu me vas coliter de pleurs et de soupirs !*
(ILii1,461-462)

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | GLANZ UND BLENDUNG

den Zweikampf geht. Don Sanche erklédrt sich zum Werkzeug ihres Willens:
,Employez mon épée a punir le coupable* (III,ii,788).42

Wihrend die Figur der Chiméne also zumindest bis zu einem bestimmten
Grad heroische Agency besitzt und den mannlichen Heldenfiguren in Bezug auf
die affektive Grunddisposition in nichts nachsteht, ist die Figur der Infantin, der
zweiten Heldin des Stiicks, nach einem anderen Muster entworfen. Dem Hero-
ismus der Tat, den die minnlichen Figuren verkdrpern und an dem auch
Chimeéne partizipiert, steht in ihrer Person ein Heroismus der Haltung und der
Tugend gegeniiber. Als zeitgendssisches literarisches Modell des weiblichen He-
roismus par excellence basiert es auf der Idee, die Heldin zur Siegerin im Kampf
gegen die eigenen Gefiihle zu stilisieren.”’ Die heroische Leistung besteht dabei
nicht mehr in einer nach auBlen gerichteten Tat, sondern gewissermallen in der
Uberwindung des ,inneren Feindes‘. Die Infantin kiimpft gegen ihre unstandes-
geméile Leidenschaft fiir Rodrigue und schafft es schlieBlich auch, den fatalen
aveu zuriickzuhalten.* Dass sie den Kampf gegen ihre Gefiihle gewinnen wird,
ist allerdings lange Zeit nicht sicher. Mehrmals artikuliert sie ihrer Vertrauten
gegeniiber den Wunsch, Rodrigue iiber die Standesgrenze hinweg zum Mann zu
nehmen und schopft nach dessen Sieg iiber den Comte Hoffnung aus der Vor-
stellung, das Objekt ihrer Liebe konne durch heroische Taten im Ausland An-
spruch auf den Thron bezwungener Konigreiche erheben und so zu einem legi-
timen Gatten werden:

,,J’0se m’imaginer qu’a ses moindres exploits

Les Royaumes entiers tomberont sous ses lois,

42 Der Umstand, dass die Figur der Chiméne im Zuge der Querelle du Cid, insbesondere
in Georges de Scudérys Observations sur le Cid, aber auch in Jean Chapelains Senti-
ments sur le Cid, als immoralische ,,fille dénaturée®, als ,,impudique* und ,,monstre*
bezeichnet wird, liegt in erster Linie darin begriindet, dass einige Zeitgenossen Cor-
neilles die letztlich konstant bleibene Liebe der Hauptfigur zu Rodrigue als dem De-
korum unangemessen bewerteten. Die Polemiken spiegeln dariiber hinaus aber auch
eine Irritation dariiber wider, dass Corneille seiner Heldin vergleichsweise agonale,
tatkréftige Ziige verliehen hat. Georges de Scudéry moniert im Zuge der Querelle be-
zeichnenderweise, dass im Cid selbst die Frauen ,se piquent de bravoure* Vgl.
CORNEILLE, Pierre: Le Cid. Avec un choix de documents sur la Querelle du Cid, hrsg.
v. Boris DONNE, Paris: Flammarion 2009. SS. 338ff., 331.

43 Zum Thema der geschlechtsspezifischen Semantik von Heldentum vgl. ferner die
Ausfiihrungen in Kapitel 111.2 dieser Arbeit.

44 Dies steht ganz im Gegensatz zu Racines Figur der Phédre, die, wie in Kapitel IV.5
noch ausfiihrlich zu zeigen sein wird, ihrer zerstdrerischen Passion freien Lauf lésst.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 157

Et mon amour flatteur déja me persuade

Que je le vois assis au trone de Grenade,

Les Mores subjugués trembler en 1’adorant,
L’Aragon recevoir ce nouveau conquérant,

Le Portugal se rendre, et ses nobles journées
Porter dela les mers ses hautes destinées,

Au milieu de I’ Afrique arborer ses lauriers :
Enfin tout ce qu’on dit des plus fameux guerriers,
Je I’attends de Rodrigue apres cette victoire,

Et fais de son amour un sujet de ma gloire.* (I1,v,537-548)

Die Hoffnungen der Infantin keimen noch weiter auf, als Rodrigue nach seinen
unerwarteten Erfolgen tiber die Mauren zum Cid geworden ist und ihre Vision
des auf Konigswiirden legitimerweise Anspriiche erhebenden ,,fameux guerrier*
Realitdt zu werden scheint. Die Stanzen der zweiten Szene des flinften Aktes, in
denen die Infantin ihren beriihmten Kampf zwischen ,,gloire* und ,,désirs, zwi-
schen ,,vertu® und ,,passions“ monologisch artikuliert (V,ii,1584-1586), dienen
dazu, ihre extreme emotionale Anspannung auch auf einer formalen Ebene zum
Ausdruck zu bringen und ihren Entschluss entsprechend zu profilieren. In Ana-
logie zu den Stanzen des ersten Aktes, in denen Rodrigue sich schlielich ener-
gisch fiir seine Pflicht entscheidet (,,Courons a la vengeance® (I,vii,348)), kann
auch die Entscheidung der Infantin als Schritt zur Realisierung ihres heroischen
Entwurfs gedeutet werden. In der dritten Szene des fiinften Aktes verleiht sie ih-
rem Pflichtbewusstsein sogar eine dezidiert heroische Semantik: ,,Je me vaincrai
pourtant™ lautet die kimpferische Formel (V,iii,1647), mit der sie ihrer Vertrau-
ten gegeniiber deklariert, sich selbst iiberwinden zu wollen.*

45 Als wichtiges Motiv klingt dabei die neostoizistisch konnotierte Tugend der
constance an. Justus Lipsius hatte das maB3geblich auf Seneca zuriickgehende Konzept
(De constantia sapientis) in seiner Ende des 16. Jahrhunderts erschienenen Schrift De
constantia in malis publicis sowie dem Traité de la constance wieder einem breiteren
Publikum zugénglich gemacht. Vgl. LIPSIUS, Justus: Traité de la constance, Tours:
De Monstroeil 1594. Zur Rezeption und Wirkung der Lehre von Justus Lipsius vgl.
MAURENS, Jacques: La tragédie sans tragique : le néo-stoicisme dans [’ceuvre de
Pierre Corneille, Paris: Colin 1966. S. 97ff. Im Stick Cinna ou la clémence
d’Auguste (1642/1643) kommt dem neostoizistisch geprigten Motiv der Selbstiiber-
windung eine zentrale Bedeutung zu. Der vormals grausame, wutgeleitete und rach-
siichtige Kaiser Augustus entscheidet sich im letzten Akt des Stiicks, den gegen ihn
intrigierenden Verschwoérern zu verzeihen und mochte fortan seinen Untertanen als
ein Tugendheld ein Vorbild sein: ,,Apprends sur mon exemple a vaincre ta colere*

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | GLANZ UND BLENDUNG

1.1.2 Admiration und terreur — Zur affektiven Wirkung des Helden
Wie insbesondere anhand der inneren Kédmpfe deutlich wird, die die Infantin im
Cid bestehen muss, spielen die Affekte als zu iberwindende Macht eine zentrale
Rolle im Kontext des Heroismus der tugendhaften Hatltung.46 Die Tatsache, dass
beim Kampf gegen ein Gefiihl wie die Liebe selbst wiederum ein Gefiihl wie der
Stolz ausschlaggebend ist, deutet jedoch darauf hin, dass sich auch im Kontext
des Tugendheroismus Affekte und Heldentum nicht klar trennen lassen. An den
deutschen Worten Ehrgefiihl und Pflichtgefiihl ldsst sich die intime und durchaus
ambivalente Verbindung ablesen, die zwischen den — in der Corneille-Rezeption
oft zu stark dichotomisch dargestellten — Bereichen von honneur und amour so-
wie devoir und passion besteht.”’ Vor dem Hintergrund einer klaren ethisch-
moralischen Hierarchie der unterschiedlichen Affekte kdmpfen die Infantin,
Chiméne und Rodrigue letztlich immer gefiihlsgeleitet gegen ihre Gefiihle.*”* Be-

lautet der Auftrag, den er der auf Rache sinnenden Emilie diesbeziiglich gibt
(V,iii,1713).

46 Im Folgenden soll terminologisch bewusst nicht zwischen den Begriffen Affekt, Emo-
tion, Gefiihl und Leidenschaft unterschieden werden, da die Begriffe in den Primér-
texten weitestgehend dquivalent verwendet werden und sich in Bezug auf die vorlie-
gende Fragestellung analytisch kein Mehrwert aus der mdglichen Differenzierung
ergibt. Fiir einen Uberblick zu aktuellen Positionen der Forschung zur History of
Emotions einerseits, zu den affect studies andererseits vgl. u.a.: REDDY, William M.:
The navigation of feeling: a framework for the history of emotions, Cambridge:
Cambridge University Press 2001.; PLAMPER, Jan: ,,The history of emotions : an in-
terview with William Reddy, Barbara Rosenwein, and Peter Stearns*, in: History and
Theory 49/2 (2010), S. 237-265.; SHOUSE, Eric: ,,Feeling, emotion, affect”, in: M/C
Journal 8/6 (2005).; LEYS, Ruth: ,,The Turn to Affect: A Critique*, in: Critical Inquiry
Critical Inquiry 37/3 (2011), S. 434-472. Fiir weiterfiihrende Uberlegungen, wie man
die beiden divergierenden Ansitze fiir die literaturwissenschaftliche Erforschung des
Heroischen fruchtbar machen konnte, vgl. WILLIS, Jakob: ,,Emotions and Affects of
the Heroic - An Analysis of Pierre Corneille’s Drama Nicoméde (1651), in: ,, Langu-
ages and Functions of the Heroic*, helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des
Heroischen 1 (2014), S. 24-35.

47 Franziska Sick spricht in diesem Kontext, was iiber meine Einschédtzung noch hinaus-
geht, sogar von einem ,,Pseudokonflikt®. Vgl. SICK, Franziska: ,,Pierre Corneille, Le
Cid (1637)“, in: KRAUB, Henning (Hrsg.): 17. Jahrhundert - Theater, Tiibingen:
Stauffenburg 2003, S. 35-69. Hier S. 66.

48 Die intensive Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen Gefiihlen und ihrer Be-
wertung, die fiir Corneille und andere Dramatiker kennzeichnend ist, spiegelt sich
auch in einflussreichen wissenschaftlichen, klerikalen und philosophischen Diskursen
der damaligen Zeit wider. Jean-Frangois Senaults De /’usage des passions und René

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 159

sonders augenscheinlich wird der Zusammenhang von Heroismus und starker
Affektivitit — auch der Abbé d’Aubignac hebt im Kontext seiner Definition der
Gattung der Tragddie die ,,passions violentes“ der heroischen Figuren hervor® —,
wenn man einen ndheren Blick auf die Beispiele des militdrisch geprigten
Tatheldentums wirft, die Corneille im Cid verhandelt. Nicht etwa ein besonders
gemaBigter Affekthaushalt ist typisch fiir kriegerische Figuren wie Don Diégue,
den Comte und Rodrigue, sondern ganz im Gegenteil ein aufbrausendes Tempe-
rament, ein Hang zu Wut und Zorn, eine wilde Entschlossenheit — insbesondere
als Reaktion auf erlittene Beleidigungen.50 Der aus der dlteren Literatur, speziell
der mittelalterlichen Epik, bekannte Topos vom furor heroicus als einer in Ext-
remféllen bis zur Raserei und zum Berserkertum fithrenden Wut des Helden,
wird im Cid wiederholt aufgegriffen.51 So zum Beispiel bei den Ereignissen rund

Descartes Les passions de I’dme sind nur zwei der prominentesten Traktate. Vgl.
SENAULT, Jean-Francois: De ['usage des passions, Paris: Journel 1641.; DESCARTES,
René: Les passions de ’adme, Paris: Le Gras 1649.

49 AUBIGNAC: La pratique du thédtre. S. 142.

50 Wahrend Corneille auch in der niachsten Tragddie, Horace (1640/1641), den titelge-
benden Helden zu wichtigen Teilen durch seine ,,illustre colére (IV,vii,1335) charak-
terisiert, beinhaltet das darauf folgende Stiick Cinna ou la clémence d’Auguste
(1642/1643) eine wichtige Modifikation. Der sich gegen die tyrannische Herrschaft
des Kaisers auflehnende Cinna entspricht durchaus noch dem fiir Corneille typischen
Muster. Mit einem der Gewalt abschworenden und den Verschworern verzeihenden
Augustus kennt das Stiick aber noch einen zweiten Helden, der Gnade (clémence)
walten lédsst, wo wiitende Rache zu erwarten wire. Vgl. dazu ausfiihrlicher: WILLIS,
Jakob: ,,Pierre Corneille’s Cinna ou la clémence d’Auguste in Light of Contemporary
Discourses on Anger (Le Moyne, Descartes, Senault)*, in: ENENKEL, Karl und Anita
TRANINGER (Hrsg.): Discourses of Anger in the Early Modern Period, Boston: Brill
2015, S.331-354. Wie Margot Brink iiberzeugend gezeigt hat, l4sst sich beziiglich
der diskursiven Verhandlung der Emotionen von Wut und Zorn im Frankreich des
Siecle classique eine entscheidende Transformation beobachten. Wahrend Wut in den
ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts, so auch im Cid, noch als ,,passion noble et
héroique* betrachtet wurde, sei sie insbesondere in den Jahrzehnten nach der Fronde
immer stdrker in Kritik geraten und schlielich zu einer ,,colére civilisée* umgeformt
worden. Vgl. dazu: BRINK: ,,La colére dans le processus de la civilisation: transfor-
mations d’une passion héroique dans la littérature du XVIlieme siécle®.

51 Bereits in der homerischen Heldenepik spielt das Motiv des maBlosen Zornes, bezo-
gen auf die Figur des Achill, bekanntermaBen eine zentrale Rolle. ,,Singe, Gottin, den
Zorn des Peleiaden Achilleus lautet nicht zufdllig der erste Hexameter der //ias, hier
in der Ubersetzung von Johann Heinrich VoB: HOMER: Ilias und Odyssee. S. 5. Vgl.
dazu weiterfithrend: BAUDY, Gerhard: ,,Der Zorn des Achilleus - Anthropologie der

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | GLANZ UND BLENDUNG

um den Affront der 6ffentlich ausgeteilten Ohrfeige in der vierten Szene des ers-
ten Aktes: Gegenseitige Provokationen und Beleidigungen fiihren, was auch an
der zunehmenden Kiirze der zu Stichomythien neigenden Repliken abzulesen ist,
zu einer sich emotional immer stirker erh6henden Spannung zwischen Don
Diégue und dem Comte, wobei Letzterer schlieBlich handgreiflich wird und sei-
nen Rivalen nicht mehr nur verbal, sondern auch physisch demiitigt. Als der
Comte spiter Don Arias gegeniiber die Geschehnisse in rationalisierter Form
darstellt, weist er darauf hin, dass er im Moment der Gewalttat ,,le sang un peu
chaud und ,,le bras un peu prompt* (I1,1,354) gehabt, dass er, mit anderen Wor-
ten, affektgeleitet gehandelt habe. Diese Form der affektinduzierten Gewalt, die
einzig Don Arias, der Reprdsentant der koniglichen Zentralgewalt, kritisiert,
wird von allen kriegerisch-heroischen Figuren des Cid gleichermalien valorisiert.
So loben sowohl der Comte wie auch Don Dic¢gue die ,,ardeur Rodrigues
(Lvi,267; 11,ii,427), an der sie glauben, den kommenden Helden erkennen zu
konnen: Als Don Dic¢gue seinem Sohn die berithmte Frage ,,Rodrigue, as-tu du
ceeur 7 (I,vi,263) stellt und daraufhin von diesem erwidert bekommt, dass er
seinen Mut — die Begriffe ceeur und courage stehen in einem engen etymologi-
schen Verhiltnis — jederzeit unter Beweis stellen wiirde, wéhnt er seinen Sohn
wiirdig und fahig, sein heroisches Erbe anzutreten und ihn fiir den erlittenen Af-
front zu rdchen:

,,Agréable colére,

Digne ressentiment a ma douleur bien doux !

Je reconnais mon sang a ce noble courroux,

Ma jeunesse revit en cette ardeur si prompte,

Viens mon fils, viens mon sang, viens réparer ma honte,
Viens me venger.* (I,vi,264-269)

Ahnlich duBert sich der Comte bei seinem fatalen Aufeinandertreffen mit Rodri-
gue. Obwohl er sich betont siegessicher gibt und Rodrigue davor warnt, das

Affekte in der Ilias*, in: NISCHIK, Reingard M. (Hrsg.): Leidenschaften literarisch,
Konstanz: Universitédtsverlag Konstanz 1998, S. 33—-61. Fiir einen grundlegenden Ar-
tikel zum Phénomen des furor heroicus im Kontext der mittelalterlichen, speziell der
keltischen Epik, vgl. BIRKHAN: ,,Furor Heroicus“. Jean-Yves Vialleton zeichnet die
Spannung zwischen ,,fureur héroique et comportement réglé* nach, ein ihm zufolge
wesentliches Konfliktmotiv der klassischen Tragodie. Vgl. VIALLETON, Jean-Yves:
Poésie dramatique et prose du monde: le comportement des personnages dans la tra-
gédie en France au XVlIle siécle, Paris: Champion 2004. Insbes. S. 611-644.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 161

vermeintlich aussichtslose Duell einzufordern, zeigt er groBen Respekt fiir das
aggressive und beherzte Auftreten des jungen Kontrahenten, in dem er einen
wiirdigen Schwiegersohn erblickt. Mit ,,cceur®, ,,passion” und ,,ardeur” fallen
auch in der folgenden Replik wieder Begriffe, die darauf abzielen, die affektive
Heldendisposition Rodrigues herauszustellen:**

,,Ce grand cceur qui parait aux discours que tu tiens
Par tes yeux chaque jour se découvrait aux miens,
Et croyant voir en toi I’honneur de la Castille,

Mon ame avec plaisir te destinait ma fille.

Je sais ta passion, et suis ravi de voir

Que tous ses mouvements cédent a ton devoir,
Qu’ils n’ont point affaibli cette ardeur magnanime,

Que ta haute vertu répond a mon estime* (11,11,421-428)

Wenngleich der ,,noble courroux“ bzw. die ,,ardeur magnanime* Rodrigues
demnach ein bedeutendes heroisches Charakteristikum dars‘[ellt,53 das an Ho-
mers Motiv des zornigen Achills erinnert, sei an dieser Stelle auch darauf hin-
gewiesen, dass im Cid ein zweites homerisches Heldenmotiv aufgegriffen wird.
Dieses steht dem Motiv der wilden Affektgeleitetheit diametral gegeniiber.
Stolz, Zorn und Mut sind unverzichtbare Grundlagen fiir den Heroismus Rodri-
gues, zum Bezwinger der Mauren, d.h. zum Cid, wird er aber nur, weil er sich —
wie einst der listenreiche Odysseus — nicht nur tapfer, sondern auch strategisch
klug verhélt. Wahrend Odysseus in der beriihmten Episode vom trojanischen
Pferd seine Gefédhrten und sich im Bauch eines holzernen Pferdes versteckt und
so in die feindliche Stadt eindringt, verbirgt Rodrigue als Anfiihrer der sevillani-
schen Verteidigungstruppe einen Teil seiner Leute im Bauch der im Hafen lie-
genden Schiffe und fillt vernichtend iiber die Feinde her, als diese an Land ge-

52 Michel Jeanneret erkennt in Corneilles Cid ein ,,plaidoyer en faveur des audaces de la
jeunesse” und zeigt, dass Affekte wie die ,,ardeur” insbesondere fiir die Helden der
jiingsten Generation kennzeichnend sind. Der zu schematischen Gegeniiberstellung
mit der Vitergeneration — Don Diégue wird mit dem Attribut der ,,frigidité* belegt —
ist jedoch zu widersprechen. Vgl. JEANNERET, Michel: Eros rebelle : littérature et
dissidence d l’dge classique, Paris: Seuil 2003. S. 230.

53 Octave Nadal weist bei seiner Interpretation der Stanzen Rodrigues auf die ,,violence
que fait le cceur a la raison® hin und betont die gewaltvoll-affektive Grunddisposition
vieler Heldenfiguren Corneilles. Beziiglich der Emotion der Wut spitzt er zu: ,La
coleére est le climat cornélien. Vgl. NADAL: Le sentiment de [’amour dans [’ceuvre de
Pierre Corneille. S. 135fund S. 162.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | GLANZ UND BLENDUNG

gangen und die ersten Meter in die Stadt eingedrungen sind. Die legendire List
des Odysseus findet dergestalt einen Widerhall im ,stratagéme® Rodrigues
(IV.,iii,1280) und stellt dadurch einen wichtigen Gegenpunkt zur wilden Affekt-
geleitetheit des Helden dar.

Neben dem, was man im bisherigen Sinne als Affekthaushalt des agonal-
kriegerischen Heldentums im Cid bezeichnen konnte, soll nun auch néher be-
stimmt werden, wie Helden affektiv auf ihre Umgebung wirken. Wie in Anbe-
tracht der bereits aus verschiedenen Blickwinkeln untersuchten Themen von Eh-
re, Rache und Liebe deutlich geworden ist, spielen Affekte nicht nur als Movens
des heroischen Handelns eine zentrale Rolle, sondern auch durch ihre Wirkung
auf andere Figuren. Eine zentrale Bedeutung, die Rodrigue neben seiner Qualitét
als Stratege und Krieger zukommt, liegt auch in seiner Fahigkeit begriindet, als
Anfiihrer der Verteidigungsarmee seine Mitstreiter in den Momenten zu ermuti-
gen und anzuspornen, in denen die Gegner drohen, die Oberhand zu gewinnen.
Durch seine charismatische Ausstrahlung gelingt es ihm, die Menge der 3000
Kéampfer, die ihn in die Schlacht begleiten, unter seiner Autoritdt zum umjubel-
ten Sieg zu fiihren. Entscheidend fiir die charismatische Wirkung des Helden,
die auch in den Momenten der Krise den Glauben der Mitstreiter in die aufer-
gewohnlichen Krifte der Fiihrerfigur stirkt, ist dabei dessen korperliche Priasenz.
Nur so kommt es zu der letztlich die Schlacht entscheidenden affektiven Anste-
ckung als eine Form der direkten Ubertragung der wilden Entschlossenheit Ro-
drigues auf seine Mitstreiter.”* Im rhetorisch eindrucksvoll gestalteten Schlacht-
bericht, den Rodrigue in der dritten Szene des vierten Aktes dem Konig und sei-
nem Hof gibt — es handelt sich dabei um den mit insgesamt 83 Versen lidngsten
Monolog des Dramas —, hebt der Held seine affektive Wirkung an zwei Stellen
prominent hervor. Zu Beginn des Berichts schildert Rodrigue erstens, wie die
Truppe mit ,ménnlicher Entschlossenheit® (,,male assurance®) unter seiner Fiih-
rung (,,Sous moi donc cette troupe avance®) zum Hafen zieht, unterwegs immer

54 Der Etymologie des Affektbegriffs, der auf das lateinische Verbum afficere zuriick-
geht, kann die Vorstellung einer Beriihrung, einer Ansteckung bzw. Affizierung deut-
lich abgelesen werden. Im 17. Jahrhundert entwickelt Spinoza seine Theorie des af-
fectus im Sinne einer Interaktion verschiedener Korper. Vgl. dazu grundlegend:
SEYFERT, Robert: ,,Beyond Personal Feelings and Collective Emotions: Toward a
Theory of Social Affect”, in: Theory, Culture and Society 29/6 (2012), S. 27-46. Fiir
eine weiterfithrende Interpretation der Stiicke Le Cid und Horace in Bezug auf ein
sich wandelndes Verstindnis heroischer Korperlichkeit vgl. WILLIS, Jakob: ,,Meta-
morphosen des Heldenkorpers in Pierre Corneilles Dramen ,Le Cid‘ und ,Horace ™,
in: HIERGEIST, Teresa u. a. (Hrsg.): Corpus. Beitrdge zum 29. Forum Junge Romanis-
tik, Frankfurt: Lang 2014, S. 265-281.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 163

mehr Mitstreiter hinter sich bringt und durch den Gesamteindruck einer charis-
matisierten Menge auch den Angstlichsten Mut einhaucht (,,Les plus épouvantés
reprenaient de courage.* (IV,iii,1267-1272)).55 Nachdem Rodrigue in der Folge
darlegt, wie seine List aufgeht und die iiberraschten Gegner vernichtend ge-
schlagen zu werden scheinen (,,Et nous faisons courir des ruisseaux de leur
sang® (IV,ii1,1301)), wird anschlieBend beschrieben, wie sich das Blatt noch
einmal wendet und die Mauren sich entschlossen gegen die Spanier zur Wehr
setzen (,,Contre nous, de pied ferme, ils tirent les épées* (Iv,iii,1307)). In dieser
bedrohlichen Situation ist die Prasenz des Helden und seine affektive Wirkung
nun ein zweites Mal von entscheidender Bedeutung. Nur indem Rodrigue von
einem Mitstreiter zum anderen lduft und sie personlich ermutigt und unterstiitzt
(,,J’allais de tous cotés encourager les noétres, / Faire avancer les uns, et soutenir
les autres” (IV,iii,1315-1316)), konnen die Spanier die Schlacht schlieBlich fiir
sich entscheiden.>

Wihrend der Held gleichzeitig autoritidr und ermutigend auf seine Geféhrten
wirkt und dadurch besonders im Kontext der kriegerischen Auseinandersetzun-
gen, die im Cid thematisiert werden, eine eminent wichtige Fithrungsfunktion
innehat, triagt auch die affektive Wirkung, die seine Erscheinung bei den Geg-
nern auslost, mit dazu bei, seinen heroischen Status als ,,soutien de Castille*
(Iv,ii,1188) zu begriinden. Fiir seine Gegner ist der Held das personifizierte Ent-
setzen. Zahlreich sind die Stellen, an denen die Helden des Cid metaphorisch als
Hterreur du More* (Rodrigue — 1V,ii,1188) oder ,,effroi d’une armée ennemie*
(Don Diegue — I,vii,723) tituliert werden. Der Comte weist mit Blick auf seinen
Degen darauf hin, dass ,,Grenade et 1’Aragon tremblent quand ce fer brille*
(Liv,191), die Infantin sieht ebenfalls die ,,Mores subjugués trembler en
I’adorant* (II,v,541). Was Don Diégue selbst nicht mehr leisten kann, erfiillt sein
Sohn in der Folge umso beeindruckender. Nach dem triumphalen Sieg iiber die
Mauren auf heimischem Boden wird Rodrigue, der nun den Namen des Cid

55 Emile Durkheim untersucht in seinen religionssoziologischen Studien Formen kollek-
tiver Entgrenzung und veranschaulicht anhand des Begriffs der ,effervescence®, in-
wiefern im Kollektiv gesteigerte Affektivitit ein wesentlicher Faktor fiir heroische
Dynamiken ist: ,,Sous I’influence de 1’exaltation générale, on voit le bourgeois le plus
médiocre ou le plus inoffensif se transformer soit en héros soit en bourreau.*
DURKHEIM: Les formes élémentaires de la vie religieuse. S. 301.

56 Eine zweite Corneille’sche Heldenfigur, die eine dhnlich charismatische Autoritit und
Wirkung besitzt, ist die gleichnamige Hauptfigur der Tragodie Nicomeéde (1651). Im
unmittelbaren Kontext der Fronde schuf Corneille mit Nicoméde einen tragischen
Helden, den affektive Qualititen wie ein ,,orgueilleux esprit™ (I,iv,729), ein ,,courage
fier* (IV,iv,1378) und eine ,,juste colére* (I1,v,355) auszeichnen.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | GLANZ UND BLENDUNG

trigt, von seinem Konig in die Fremde geschickt, um auch dort fiir Angst und
Schrecken zu sorgen. Der Name des Helden, der dem eigenen Lager eine
GliicksverheiBBung ist, soll im gegnerischen Lager zum Inbegriff des Grauens
werden:

,»Va jusqu’en leur pays leur reporter la guerre,
Commander mon armée, et ravager leur terre.
A ce seul nom de Cid ils trembleront d’effroi* (V,vii,1851-1853)

Die affektive Reaktion, die die Heldenfiguren in Corneilles Cid aber insgesamt
in stirkstem Malle hervorrufen, ist jene der Admiration.”” Fiir seine Kraft und
Stérke, fiir seinen Mut und seine Entschlossenheit aber auch fiir seine Opferbe-
reitschaft und Risikofreude wird insbesondere Rodrigue von vielen anderen Fi-
guren des Stiicks bewundert.”®

Im Folgenden soll die soziale und mediale Dynamik nachgezeichnet werden,
die dazu fiihrt, dass Rodrigue im Anschluss an seine Erfolge eine immer breiter
werdende Bewunderergruppe erhilt. Dabei wird deutlich werden, wie zentral die
Emotion der Bewunderung im interpersonalen Prozess der Heroisierung ist, die
prozessual konkret am Text nachvollzogen werden kann. Fiir den Fall des Cid,

57 Die grofle Bedeutung, die dem Phédnomen der Admiration zur Zeit Corneilles beige-
messen wurde, ldsst sich anhand einer Vielzahl diskursiver Texte belegen. In der be-
reits erwdhnten Abhandlung Les passions de l'dme (1649) reflektiert beispielsweise
René Descartes iiber die Herkunft, die Funktionen und den richtigen Umgang mit den
Leidenschaften, wobei fiir ihn die Admiration die ,,premiére de toutes les passions
ist. Vgl. DESCARTES, René: Les passions de ['dme, hrsg. v. Jean-Maurice
MONNOYER, Paris: Gallimard 1988. S. 190. In seiner Conférence sur l'expression des
passions (1678) heifdt es spéter auch bei Charles Le Brun: ,,[L]’admiration est la pre-
miere et la plus tempérée de toutes les passions“. Vgl. LE BRUN, Charles:
L’expression des passions, hrsg. v. Julien PHILIPE, Paris: Dédale 1994. S. 66. Zur
dramenpoetischen Dimension der Admiration im Kontext des Siécle classique vgl.
MATZAT, Wolfgang: Dramenstruktur und Zuschauerrolle: Theater in der franzosi-
schen Klassik, Miinchen: Fink 1982. Insbes. S. 101ff.; BIET, Christian: ,,Plaisirs et
dangers de I’admiration®, in: Littératures Classiques 32 (1998), S. 121-134.

58 Dem charismatischen Helden gegeniiber steht Nicole Ferrier-Caveriviére zufolge mit
dem Konig eine biirokratische Figur, die zu keinem ,,jaillissement d’énergie et de fer-
vent héroisme* fahig ist und deshalb auch nicht auf die ,,force de 1’admiration* bauen
kann. FERRIER-CAVERIVIERE, Nicole: ,,Raison d’état et rois de tragédie de 1600 a
1650, in: MARGITIC, Milorad R. und Byron R. WELLS (Hrsg.): L image du souverain
dans le théatre de 1600 a 1650, Tiibingen: Narr 1987, S. 75-93. Hier S. 83-84.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 165

wie auch fiir viele andere kiinstlerische Entwiirfe, gilt, dass der Held nicht durch
seine Taten zu einer anerkannten Ausnahmefigur wird, sondern streng genom-
men erst in dem Moment, als er zum Gegenstand kollektiver Akklamation und
Admiration wird. Erst nachdem man Chiméne berichtet, dass Rodrigue vom
ganzen Volk bewundert werde (,,chacun 1’admire® (IV,i,1112)) wird er bezeich-
nenderweise zum ersten Mal direkt als Held tituliert (,ce jeune Héros®
(IV,i,1114)).

Welche Schritte fiihren nun aber im Einzelnen zur kollektiven Admiration
des Helden? Nach der zeitlichen Ellipse, die nach dem dritten Akt den dramati-
schen Rahmen fiir die im Bericht spéter nacherzéhlten Ereignisse der nichtli-
chen Schlacht liefert, setzt der vierte Akt, in dem der Zuschauer und Leser noch
kein Wissen iiber den Ausgang der Auseinandersetzung besitzt, damit ein, dass
Chimeéne ihre Vertraute nach einem Geriicht fragt, von dem ihr berichtet wurde.
Dieser keinen namentlich identifizierbaren Urheber kennende ,,bruit™ (IV,i,1111)
handelt von nichts anderem als dem siegreichen Ausgang der Schlacht und der
heroischen Leistung Rodrigues. Die Vertraute gibt auf Nachfrage genauere Aus-
kunft dariiber, dass die ,,glorieux exploits“ des ,,jeune Héros“ (IV,i,1114) von
der Bevolkerung im Chor (,,d’une commune voix* (IV,i,1113)) zelebriert wiir-
den und Rodrigue so allgemeine Bewunderung erfiihre (,,chacun I’admire®
(IV.,i,1112)). Als Chiméne, die der Darstellung noch immer keinen Glauben
schenken kann und verldsslichere Informationen erhalten mochte, ihre Vertaute
nach der Quelle der unfassbaren Nachricht fragt (,,De qui peux-tu savoir ces
nouvelles étranges ? (IV,i,1123)), nennt diese den Kollektivsingular des Volkes
und fiihrt weiter aus, wie der Held iiberall gelobt, als Schutzengel und Befreier
gefeiert und — ein in Bezug auf die affektive Wirkung entscheidender Zusatz —
als Urheber von Freude bezeichnet werde:

,,Du peuple qui partout fait sonner ses louanges,
Le nomme de sa joie et ’objet, et I’auteur,

Son ange tutélaire, et son libérateur.“ (IV,i,1124-1126)

Geradezu ostentativ wird in den folgenden Repliken von Chimeéne und der Infan-
tin hervorgehoben, dass die heroischen Taten Rodrigues nicht nur von einzelnen
Gefahrten, sondern vom ganzen Volk gefeiert wiirden (,,On le vante, on le loue*
(IV.,1,1137); ,,pour lui tout un peuple s’anime® (IV,i,1143); ,,commune joie*
(IV.ii,1155); ,je Dl’entends partout publier hautement [...] brave guerrier*
(IV,ii,1165-1166); ,,discours populaire* (IV,ii,1167)). Die Admiration, die in
diesem Kontext das zentrale affektive Rezeptionsmuster darstellt, schligt der
Aussage der Infantin zufolge sogar in Richtung Liebe und Adoration um: ,,Ro-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | GLANZ UND BLENDUNG

drigue maintenant est notre unique appui, / L’espérance et I’amour d’un peuple
qui I’adore (IV,ii,1186-1 187).59 Obwohl die Heroisierung Rodrigues also vom
Volk ausgeht, das die Kunde iiber den Sieg iiberall verbreitet und den charisma-
tischen Fiihrer akklamiert, wird am Ende der zweiten Szene auch deutlich, dass
sowohl der Konig als auch die tapfersten Krieger des Landes Anteil an der all-
gemeinen Bewunderung haben. Chimeéne, die trotz der Verdienste Rodrigues er-
klért, weiterhin an ihrem Racheplan festhalten zu wollen, macht dabei noch ein-
mal deutlich, welche gesellschaftliche Rolle dem bewunderten Helden zukommt:

,,Quoiqu’un peuple I’adore, et qu’un Roi le caresse,
Qu’il soit environné des plus vaillants guerriers,

J’irai sous mes Cypreés accabler ses lauriers.” (IV,ii,1204-1206)

Ein im Vergleich zur Admiration des Helden vergleichsweise geringes Gewicht
kommt im Cid dagegen dem tragddienpoetologisch so prominenten Affekt des
Mitleids zu. Dies liegt nicht nur daran, dass das Stiick als Tragikomdodie {iber ein
gliickliches Ende verfiigt und keine im antiken Sinne tragisch leidenden Helden
kennt, sondern auch an dem relativen Gleichmut, mit dem Rodrigue sein Los er-
tragt. In den ersten fiinf Strophen der Stanzen, die in ihrer Monologform, wie
Mariette Cuénin-Lieber unterstreicht,60 in besonderer Weise dem dramatischen
Ausdruck des Schmerzes dienen, bezieht er sich — von Corneille rhetorisch
durch eine parallele Anordnung im jeweils achten Vers der Strophe wirkungs-
voll konstruiert — zwar noch insistierend auf die ,,étrange peine* (I,viii,300), die
er erleidet, in der sechsten und letzten Strophe sagt er sich aber explizit von die-
ser los und ist nun bereit, seiner Sohnespflicht nachzukommen: ,,Courons a la
vengeance, / Et tous honteux d’avoir tanat balancé, / Ne soyons plus en peine*
(I,vii,348-350). Da der Held nur selten in Selbstmitleid verfallt und die Schwere
seines Schicksals beklagt, gibt er den anderen Figuren und dem Publikum kaum
Anlass, mit ithm zu leiden. Corneille hat als ,jinventeur d’un théatre de
I’admiration®, wie Jean Starobinski ihn treffenderweise bezeichnet hat,61 mit

59 Die Emotion der Adoration, die zu Corneilles Zeit hdufig im religiosen Kontext ver-
wendet wird, ist im Stiick eigentlich der amourdsen Ebene vorbehalten. ,,C’est peu de
dire aimer, Elvire, je I’adore gesteht Chiméne ihrer Vertrauten beispielsweise in der
dritten Szene des dritten Aktes (I11L,iii,820).

60 CUENIN-LIEBER: Corneille et le monologue : une interrogation sur le héros. S. 162ff.

61 STAROBINSKI: ,,Sur Corneille”. S. 722. Vgl. dazu auch: MATZAT: Dramenstruktur
und Zuschauerrolle: Theater in der franzésischen Klassik. S. 101ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 167

Rodrigue einen Helden geschaffen, der jegliche Form einer ,,indigne pitié“
(I1,11,439) energisch von sich weist.

1.2 Worte als Taten: Die Repradsentation des Helden

Die Erkenntnis, dass im Cid weder die Tugenden noch die Taten der Figuren al-
lein dariiber entscheiden, ob diese als Heldinnen und Helden wahrgenommen
werden, klang bereits vereinzelt an. Fast ebenso wichtig sind Verfahren der Re-
prasentation, durch die heroische Figuren im 6ffentlichen Raum in Szene gesetzt
werden oder sich selbst inszenieren. Helden sind faktisch nur dann im vollen
Sinne Helden, wenn sie als solche von den Gemeinschaften, fiir die sie bestimm-
te Funktionen erfiillen, wahrgenommen, anerkannt und gegebenenfalls auch ver-
ehrt werden. Heroismus ist deshalb immer auf Heroisierung amgewiesen.62
Nichts macht den ansonsten furchtlosen Helden des Cid bezeichnenderweise
groflere Angst, als die Vorstellung, dass niemand ihre Taten zur Kenntnis
nimmt: ,,0 combien d’actions, combien d’exploits célebres / Furent ensevelis
dans I’horreur des ténébres” ruft Rodrigue aus, als er dem Konig und seinem
Hof von der Schlacht gegen die Mauren berichtet, um klagend hinzuzufiigen,
dass ,,chacun seul témoin des grands coups qu’il donnait* war (IV,iii,1311-
1313). Niemand sei zugegen gewesen, der Augenzeuge und folglich auch Be-
richterstatter der nichtlichen Heldentaten hétte sein konnen. Ist die Fama eines
Helden einmal begriindet, droht sie stets wieder in Vergessenheit zu geraten und
dadurch ihren ,iiberhellen Glanz* zu verlieren.® Ruhm, Nachruhm und ein mog-
lichst ewiger Ehrenplatz im kollektiven Gedéchtnis der Gemeinschaft sind Ziele,
fiir die die Helden des Cid zu fast allem bereit sind. Besonders augenfillig wird
dies an der Figur des Don Diégue, der seinen Heldenstatus nicht mehr selbst ver-
teidigen kann und im Angesicht des unauthaltsamen Prozesses seiner Entheroi-

62 Prinzipiell lasst sich sagen, dass Medien und Kiinste einen ganz wesentlichen Anteil
an der Konstruktion heroischer Figuren haben. In ihrer vermittelnden Funktion stellen
Medien den Kontakt zwischen Helden und ihrem Publikum her, in ihrer speichernden
Funktion halten sie das Heroische présent fiir Kulte und Rituale, fiir individuelles wie
auch kollektives Erinnern. Zum Phénomen der Heroisierung vgl. grundlegender die
Ausfiihrungen in Kapitel 11.2 dieser Arbeit.

63 FOUCAULT: Das Leben der infamen Menschen. S. 45. Der Zusammenhang von Sicht-
barkeit und Memoria wird von Foucault in dem Essay immer wieder betont und me-
taphorisch ausgestaltet. Nur wer einmal im Licht (der Macht) gestanden habe, konne
zum Gegenstand der Erinnerung werden: ,,Damit etwas von ihnen zu uns heriiber-
komme, bedurfte es allerdings eines Lichtbiindels, das sie — einen Augenblick zumin-
dest — beleuchten kam.“ Ebd. S. 16.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | GLANZ UND BLENDUNG

sierung versucht, die heroische Vergangenheit als ,,histoire de [s]a vie“ (Liv,180)
zur Legende umzuformen und dadurch — gleichsam literarisiert — auf Dauer zu
stellen.

Das vorliegende Kapitel zu den Repréisentationsverfahren gliedert sich vor
diesem Hintergrund in zwei Unterkapitel: Erstens soll genauer herausgearbeitet
werden, durch welche sichtbaren Zeichen Heldentum in dem Stiick markiert und
wie diese Markierung ihrerseits semantisiert und auf verschiedenen Ebenen
funktionalisiert wird. Zweitens soll gezeigt werden, inwiefern Heroisierung im
Cid an unterschiedliche Formen des Sprechens, Sagens und Benennens gekop-
pelt ist, inwiefern also, anders ausgedriickt, die Sprache selbst als Konstituens
des Heroischen dient.

1.2.1 Der éclat des Helden oder die Arbeit am visuellen Zeichen

,L éclat dis‘[ingue“.64 Mit dieser knappen Formel beschreibt Alain Faudemay ei-
nen fiir die franzdsische Klassik und ihre gesellschaftliche Kultur der Distinktion
und Reprisentation bezeichnenden Sachverhalt, der — literarisch vermittelt —
auch den Heroismus im Cid sowie in weiteren Stiicken des Autors pragt. Boris

Donné schreibt diesbeziiglich:

,Corneille [...] célébre dans son théatre les valeurs héroiques qui marquent de leur éclat le
premier XVII® siécle : elles s’incarnent dans ces personnages parfaits, pleins de noblesse,

dont Rodrigue, Polyeucte ou Horace sont les plus éclatants examples.“65

Was den Cid angeht, miissen sich die Helden, wie bereits angedeutet, nicht nur
durch Taten und Tugenden, sondern auch durch die Sichtbarmachung ihres
Ruhmes auszeichnen. Die in der ,,horreur des ténébres vollbrachten Heldentaten
werden erst mittels kommunikativer Verfahren, in diesem Fall Rodrigues eige-
nem Bericht, zu ,,exploits célébres” (IV,iii,1311-1312) und damit zu wahrge-
nommenen Zeichen des heroischen Wirkens. In der épitre von 1637 scheint
Corneille die repriasentationstheoretische Selbstreflexion zur im Stiick verhan-
delten Frage des Heroismus zu liefern, wenn er Madame de Combalet — wie be-
reits gesehen — darauf hinweist, dass das ,,portrait vivant®, das er ihr widmet, ,,un
Héros assez reconnaissable aux lauriers dont il est couvert darstelle.® Das Port-
rit des Helden, so lédsst sich der Hinweis verstehen, wird dadurch als solches er-
kennbar, dass der Held durch ein einschldgig heroisch semantisiertes Zeichen

64 FAUDEMAY: La distinction a I’dge classique. S. 158.
65 RACINE: Phedre. S. 37.
66 CORNEILLE: Euvres complétes. S. 691.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 169

reprasentiert wird. Der Lorbeerkranz symbolisiert das heroische Ethos Rodrigues
und markiert die Hauptfigur so im emphatischen Sinne als einen Helden. Inner-
halb der stark visuell geprigten Reprisentationskultur des Heroischen, so eine
zentrale These dieser Arbeit, figuriert neben Symbolen wie dem Lorbeerkranz,
dem Schild oder dem Degen auch der éclat bzw. der Glanz als Erkennungszei-
chen des Helden.”” Als »expression archaique du pouvoir®, so Jean Starobinski
in einer hellsichtigen Analyse, driickt der éclat bei Corneille wie keine andere
Medialisierungsform die ,.toute-puissance” des Helden aus, die im Bild eines
plotzlichen Aufleuchtens vornehmlich als eine ,surprise victorieuse, une
conquéte foudroyante, un triomphe sans lutte* imaginiert wird.® Haufig findet
diese Vorstellung der heroischen Machtfiille und Herausgehobenheit dabei in
astralen Metaphern ihren bildhaften Niederschlag. Durch den ,éclat qui 1’¢leve
si haut (IV,v,1373) erhebt sich Rodrigue gleichsam als leuchtendes Gestirn
iiber seine Rivalen, Gefdhrten und Bewunderer. Wenngleich die Allmacht der
Helden im Cid, wie bereits herausgearbeitet, aufgrund bindender Faktoren wie
Familien- und Untertanenpflichten sowie eigenen und fremden Gefiihlen mehr
einem Wunsch als der Realitét entpricht, wird der Glanz als Ideal der sichtbar
gewordenen Ehre und des Ruhmes dennoch von allen heroischen Figuren
gleichermallen eingefordert, beschworen und verteidigt.69 Damit klingt an, was
den folgenden Analysen leitmotivisch vorangestellt ist: der Gedanke, dass sich
Prozesse der Heroisierung und Deheroisierung im Cid als eine Form der Arbeit
am visuellen Zeichen des Glanzes verstehen lassen. Der Glanz des Helden — und
damit dessen Sichtbarkeit und gesellschaftliche Wahrnehmung — kennt kaum
stabile Zusténde. Er ist vielmehr stindiger Verdnderung ausgesetzt und kann, um
im Bildbereich der Metapher zu bleiben, erhellt und verstirkt aber auch einge-
triibt, beschmutzt und génzlich zum Verschwinden gebracht werden.

Als priviligiertes Glanz-Zeichen fungiert der Korper des Helden selbst: Er ist
direkter Manifestations- und Artikulationsort des Heroischen, ihm ist der Hero-

67 Claude Haas betont in seinen schliissigen Analysen zum Cid zwar nicht so sehr die vi-
suelle Ebene der Représentationsverfahren, raumt der Zeichennatur des Heroischen
aber ebenfalls zentrale Bedeutung ein. Vgl. HAAS: ,,Heute ein Konig?*

68 STAROBINSKI: ,,Sur Corneille. S. 714.

69 Der Begriff der gloire steht jenem des éclat dabei komplementar zur Seite. Wahrend
beim éclat die sinnlich-visuelle Bedeutungsebene von Glanz etymologisch vorgingig
ist und die soziale erst spéter dazukam, stellt sich die Situation bei der gloire genau
umgekehrt dar. Ziad Elmarsafy stellt mit Recht heraus, dass ,,[t]he notion of éclat [...]
acted as the criterion for the glory of the Cornelian hero*. Vgl. ELMARSAFY, Ziad:
The Histrionic Sensibility: Theatricality and Identity from Corneille to Rousseau, Ti-
bingen: Narr 2001. S. 68.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | GLANZ UND BLENDUNG

ismus unmittelbar eingeschrieben. Dies wird gleich in der ersten Szene des ers-
ten Aktes deutlich, in der der Comte den beiden Bewerbern um die Hand seiner
Tochter, Rodrigue und Don Sanche, unter anderem deshalb heroisches Potential
attestiert (,,Tous deux formés d’un sang noble, vaillant, fidele” (Li,12)), weil
sich die ,,éclatante vertu de leurs braves aieux* (I,i,14) unmittelbar ,,dans leurs
yeux“ (L,i,13) zeige. Der Comte spricht sogar wortlich davon, dass sich die hero-
ische Virtus der Vorfahren in den Augen der beiden potentiellen Helden ablesen
lasse (,,qui font lire aisément dans leurs yeux / L’éclatante vertu® (1,i,13-14)).
Der Heroismus wird so als Zeichen dargestellt, das sprachlich wahrgenommen
und interpretiert werden kann. Die Vorstellung von der ,,éclatante vertu®, die aus
den Augen spreche, geht dabei zuriick bis auf die homerische Epik, in der das
Strahlen, Funkeln und Leuchten der Augen bereits als korperliche Manifesta-
tionsform des Helden dargestellt wurde.” Einschrinkend fiihrt der Comte dann
fort, dass insbesondere Rodrigues Heroismus im Sinne der Qualitét eines ,,hom-
me de cceur” nicht nur an den Augen, sondern an jedem einzelnen Zug des Ge-
sichts zu erkennen sei: ,,Don Rodrigue surtout n’a trait en son visage / Qui d’un
homme de cceur ne soit la haute image* (L,i,15-16). Nach den Augen, die wie ein
Text gelesen werden konnen, féllt hier nun als zweiter Zeichenbegriff jener des
Bildes (,,image®). Der Korper des Helden erscheint wie ein Medium, das vom
Heroismus der Person zeugt. So auch beziiglich Rodrigues Vater, dessen ver-
gangenes Heldentum aus den Falten seiner Stirn zum Beobachter spreche: ,,Ses
rides sur son front ont gravé ses exploits, / Et nous disent encore ce qu’il fut au-
trefois* (1,i,21-22). Das Verb ,.grav[er]” verweist dabei auf Modi antiker Hel-
dendarstellung in Skulptur und Monument sowie auf ein weiteres kiinstlerisches
Medium, das im 17. Jahrhundert weit verbreitet war: jenes der Kupferstich-
Grafik. Gleich in der ersten Szene des Stiicks nutzt Corneille also die Replik des
Comte, um den Stellenwert herauszustellen, der den Kiinsten und Medien im
Kontext von Heroisierungen zukommt.

Auch im fatalen Aufeinandertreffen zwischen Rodrigue und dem Comte, von
dem die zweite Szene des zweiten Aktes handelt, geht es um die Reprisentation
des Heroischen und dessen 6ffentliche Wahrnehmung. Im Zuge der gegenseiti-
gen Versicherung der heroischen Identitdt, die anhand von rhetorischen Fragen
den Basso continuo der Szene ausmacht (,,Connais-tu bien Don Diégue ?*
(11,11,400), ,,Sais-tu que c’est son sang ? le sais-tu ?* (I1,i1,404), ,,Sais-tu bien qui
je suis ?“ (ILii,414)), betont Rodrigue seine heroische Disposition, indem er auf

70 In der llias heif3it es beispielsweise tiber Achilles: ,,[...] wie loderndes Feuer / Brann-
ten die Augen ihm hell. HOMER: llias und Odyssee. S. 369. Zum Motiv der leuch-
tenden Heldenaugen vgl. auch die Ausfiihrungen in Kapitel 11.2.2 dieser Arbeit.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 171

die Glut verweist, die er in den Augen trage (,,Cette ardeur que dans les yeux je
porte* (11,i1,403)). Obwohl der Comte, der von der Vehemenz des Auftritts {iber-
rascht ist, zuerst erwidert, dass er den ,,Jeune présomptueux” (IL,ii,406) nicht als
Gegner ernstnehmen konne, da dieser noch keine sichtbaren Beweise eines Hel-
dentums erbracht habe (,,Toi qu’on n’a jamais vu les armes a la main 7
(I1,11,410)), pflichtet er seinem Herausforderer wenig spéter dann insofern bei,
als er bestdtigt, dass sich ihm Rodrigues ,,grand cceur” bereits durch dessen
leuchtende Augen mitgeteilt habe: ,,Ce grand cceur qui [...] Par tes yeux chaque
jour se découvrait aux miens® (I1,ii,421-422). Daneben trete der Heroismus Ro-
drigues auch im gesprochenen Wort, anhand der ,discours que tu tiens‘
(I1,11,421) hervor. Aber auch der Comte ist als Held zu erkennen: ,,Mille et mille
lauriers dont ta téte est couverte / Semblent porter écrit le destin de ma perte*
(I1,11,415-416). Text, Bild, Grafik, Rede — auf plurimedialer Ebene wird so schon
im expositorischen Teil des Dramas der Zeichencharakter des Heroischen im
Sinne einer Auszeichnung eingefiihrt, die im interpersonalen Raum dargestellt
und wahrgenommen wird.

Im Schlachtbericht wird der Zeichen-Korper der heroisch gesinnten Truppe,
die unter Rodrigues Fiihrung in den Kampf zieht, dann erneut prominent heraus-
gestellt: ,,Sous moi donc cette troupe s’avance, / Et porte sur le front une male
assurance.” (IV,iii,1267-1268), heilit es in den ersten beiden Versen des langen
Monologs. Die ,,male assurance steht den Kriegern auf die Stirn geschrieben,71
womit der Korper bzw. das Gesicht der Helden einmal mehr zur Zeichenoberfla-
che gemacht wird. Damit die visuellen Zeichen iiberhaupt wahrgenommen und
die Helden als solche erkannt werden konnen, bedarf es zusétzlich der richtigen
Lichtverhéltnisse: Die Heldentaten der Schlacht werden erst ,,au point du jour*
(IV.,iii,1318) als solche sicht- und erkennbar, in der uneindeutigen ,,0obscure
clarté“ (IV.,iii,1283) der Nacht sind sie allenfalls zu erahnen. Sichtbare Lebens-
zeichen seines Sohnes sucht auch Don Diegue, der in der flinften Szene des drit-
ten Aktes voller Sorge durch die Nacht irrt und, wie er in seinem vom Gefiihl

71 Wahrend Corneille insbesondere in den Tragddien der fritheren Phase kriegerisches
Heldentum und Ménnlichkeit engfiihrt (Cinna wird ebenso wie Horace in den gleich-
namigen Stiicken durch eine ,,male assurance* (1,iv,329; ILi, 379) charakterisiert, in
Théodore vierge et martyre (1645/1646) wird von Valens statt einer weiblich konno-
tierten ,,molle prudence* ein ,,courage male* gefordert (V,vi,1724-1725)), findet sich
in Suréna (1674), der letzten Tragddie des Autors, der Gedanke, dass Heldentum, hier
in Form der bereits erwdhnten Tugend der constance, geschlechtsunabhingig ist:
,,Cette male vigueur de constance héroique / N’est point une vertu dont le sexe se
pique* (IV,ii,1097-1098).

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | GLANZ UND BLENDUNG

der Verzweiflung getragenen Monolog schildert, nur Schatten des Helden zu
fassen bekommt: ,,A toute heure, en tous licux, dans une nuit si sombre, / Je pen-
se I’embrasser, et n’embrasse qu’une ombre* (I11,v,1023-1024). Prinzipiell ist im
Cid der lichtreiche Tag dem Bereich der Ehre und damit auch dem Heldentum
vorbehalten, wihrend die Dunkelheit der Nacht der Schande zugeordnet ist.”?
Rodrigues zweifacher Besuch bei Chimeéne, der moralisch nicht tolerierbar ist
und deshalb jeweils eine Bedrohung fiir ihr 6ffentliches Ansehen bedeutet, ist
bereits problematisch, als er in der vierten Szene des dritten Aktes, ,,[d]ans
I’ombre de la nuit“ (IV,iii,985) stattfindet. Noch ehrenriihriger ist die Prisenz
Rodrigues jedoch in der ersten Szene des fiinften Aktes, als er ,,en plein jour*
(V,i,1475) vor Chimene tritt. Damit Chimenes Ehre in der Sichtbarkeit des Ta-
ges nicht gefdhrdet wird, muss sie Rodrigue wegschicken: ,,Va, tu me perds
d’honneur, retire-toi, de grace.* (V,i,1476)73

Nicht nur die Figur der Chimeéne ist im Cid, wie bereits weiter oben ausfiihr-
lich dargelegt, um ihre Ehre bemiiht. Don Diégue, der Comte und Rodrigue be-
ziehen sich durchgehend auf den zentralen Wert und unternehmen grofle An-
strengungen, um frei von Schande zu bleiben. Dem Drama wird vor diesem Hin-
tergrund dadurch Dynamik verliehen, dass die Ehre der einzelnen Heldenfiguren
immer wieder Schaden nimmt, was — einer Logik der Kompensation folgend —
jeweils durch Vergeltungsakte ausgeglichen wird. Der Status der heroischen Fi-
guren wird dabei durch Zeichen der Ehre (,,marque d’honneur” (L,iv,148)) arti-
kuliert, durch Zeichen der Schande (,affront insigne“ (I,v,251)) dekonstruiert.
An die Tatsache, dass weder die Ehren- noch die Schandzeichen von dauerhafter
Natur sind und dass dem Helden insbesondere nach seinem Tod mdoglicherweise
eine deheroisierende Um- und Entwertung drohen kann, erinnert Chimeéne Ro-
drigue in der ersten Szene des fiinften Akten, der ersten und einzigen Szene, in
der die beiden tragisch Liebenden alleine aufeinander treffen: ,,[D]ans quelque
éclat que Rodrigue ait vécu / Quand on le saura mort, on le croira vaincu‘
(V,1,1518-1519), argumentiert Chiméne, um Rodrigue von seinen Selbstmordab-

72 Harald Weinrich weist darauf hin, dass ,,das Licht oder die Sonne [...] die beliebtes-
ten Bilder fiir die Ehre* sind. WEINRICH: ,,Die fast vergessene Ehre®. S. 204.

73 1In seinen Observations sur Le Cid bestitigt Georges de Scudéry auf der Metacbene
der zeitgenossischen Literaturkritik die Symbolik. Mit Blick auf die von Chiméne in
der ersten Szene des fiinften Aktes Rodrigue gegeniiber gemachte Andeutung, nach
einem erfolgreichen Ausgang des Duells mit Don Sanche seine Frau werden zu wol-
len, schreibt er: ,,Elle a bien raison de rougir et de se cacher, aprés une action qui la
couvre d’infamie, et qui la rend indigne de voir la lumiere.* Zitiert nach: CORNEILLE:
Le Cid. Avec un choix de documents sur la Querelle du Cid. S. 346.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 173

sichten abzubringen. Dieser ldsst sich allerdings nicht {iberzeugen und erwidert,
dass der Freitod durchaus geeignet sei, seinen heroischen Ruhm zu mehren:
,,Loin d’obscurcir ma gloire, en rehausser I’éclat” (V,i,1554) — so lautet die ent-
scheidende Formel im Kontext der Bildsprache des verdunkelten bzw. erhellten
Glanzes. Der dichotomen Gegeniiberstellung von Ehre und Schande, Reinheit
und Schmutz, Licht und Dunkelheit folgend, wird die Metapher der Verdunke-
lung des Ruhmes durch die der Beschmutzung, Befleckung und Triibung er-
géinzt.74 Don Diégue sieht seine Ehre durch den Affront des Comte befleckt
(,,souillé sans respect I’honneur de ma vieillesse* (IL,vii,719)) und wéhnt den
Ruhm seines Sohnes durch die konigliche Gunst des Strafverzichts gefédhrdet
(,,Sire, otez ces faveurs qui terniraient sa gloire* (IV,v,1431)), Chimene wiinscht
Rodrigue einen beschmutzten Namen (,,Que son nom soit taché* (VILv,1376))
und hat selbst bis zum Schluss Angst, ihre Ehre durch die Heirat mit Rodrigue
zu beschmutzen (,,souiller mon honneur* (V,vii,1837)).

Der Korper der Helden ist dabei — wie schon erwéhnt — der Ort, an dem sich
Ehren- und Schandzeichen konkret manifestieren. Nachdem der Comte Don
Diégue in der vierten Szene des ersten Aktes durch den Affront der Ohrfeige ein
physisches Schandmal zufiigt und ihn damit fiir alle sichtbar stigmatisiert, nimmt
dieser seinen Sohn in die Verantwortung. So wie in anderen Kontexten der
Glanz der Ehre von einer Figur auf eine andere strahlt, spiegelt sich hier ein Re-
flex des Schandzeichens auf der Stirn des jungen Helden wieder: ,,[L]e mortel
affront / Qui tombe sur mon chef rejaillit sur son front“, konstatiert Don Di¢gue
(I,v,261-262). Nachdem Rodrigue das auch fiir ihn bedrohliche Stigma seines
Vaters im Duell mit dem Comte bereits erfolgreich entfernt hat (,,effac[er]®),
fordert der Beleidigte seinen Sohn in der sechsten Szene des dritten Aktes auch
noch auf, die vormals entehrte Wange zu kiissen und damit in einem hochsym-
bolischen Akt heroisch zu iiberschreiben: ,,Viens baiser cette joue et reconnais la
place / Ou fut jadis I’affront que ton courage efface.” (III,vi,1047-1048)

Die Arbeit an den Zeichen des Heroischen lésst sich aulerdem sehr anschau-
lich anhand der Degen nachvollziehen, die im Cid ihren Platz als Metonymien

74 Den Verfahren der Heroisierung stehen im Cid — wie im Ubrigen in vielen anderen
Heldenerzahlungen auch — Verfahren der Dédmonisierung kontrastiv gegeniiber. Als
unwiirdiger Rivale Rodrigues erscheint Don Sanche insbesondere in den Tiraden, in
denen Chimene sich in der fiinften Szene des fiinften Aktes ergeht, als Inkarnation des
Bosen und Verabscheuungswiirdigen. In antithetischer Gegentiberstellung werden die
Figuren dabei unter anderem als ,,Héros que j’adore und ,,guerrier si vaillant™ sowie
als ,,Exécrable assassin und ,,assaillant” bezeichnet (V,v,1724-1725).

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | GLANZ UND BLENDUNG

des Helden haben.” Wie die Helden selbst, werden die Degen, die gleicherma-
Ben Mittel fiir Heldentaten und Verbrechen sind, als ambivalente Zeichen darge-
stellt, die je nach Situation unterschiedliche Semantisierungen und Markierun-
gen erfahren. Im zuerst verbalen, dann auch korperlichen Schlagabtausch zwi-
schen dem Comte und Don Di¢gue beruft sich der Comte auf den Glanz seines
siegreichen Degens (,,Grenade et 1’Aragon tremblent quand ce fer brille*
(Liv,191)) und ruft damit den Topos des Waffenglanzes auf, der in heroischen
Narrativen seit der Antike Verwendung findet.”® Nach weiteren Provokationen
und dem Affront der Ohrfeige iiberschlagen sich die Ereignisse: Die Kontrahen-
ten legen die Hinde an ihre Degen als Zeichen der Kampfbereitschaft, worauf-
hin der Comte Don Di¢gue den Degen aus der Hand schldgt und ihn, als Zeichen
grofiter Herablassung, liegen lasst.”” Der gedemiitigte Don Diégue muss das
einstige Symbol seiner Siege nun als Zeichen seiner Schmach selbst autheben
und iibergibt den Degen kurz darauf seinem Sohn mit der Bitte, ihn an seiner
statt zu rdchen:

,.Fer, jadis tant a craindre, et qui dans cette offense
M’as servi de parade, et non pas de défense,
Va, quitte désormais le dernier des humains,

Passe, pour me venger, en de meilleures mains* (I,v,255-258)

Tatséchlich gelingt es Rodrigue in der Folge bekanntlich, den Comte als Rache
fiir die Beleidigung im Duell zu toten, wodurch er fiir seinen Vater in den Rang
jener Helden aufsteigt, zu denen dieser selbst einst zdhlte: ,,Ton premier coup
d’épée égale tous les miens™ (I1I,vi,1042). Wahrend Rodrigues Degen fiir Don
Diégue ein glinzendes Zeichen heroischer Ehre darstellt,”® bewertet Chiméne
den Gegenstand anders. Als Rodrigue ihr den Degen prisentiert, damit sie ihn

75 Georges Couton geht in seiner Notice zum Stiick sogar so weit, die Degen als Symbo-
le zu beschreiben, die ,,presque un personnage de la picce, et non un accessoire® sind.
CORNEILLE: Euvres completes. S. 1453.

76 Vgl. dazu beispielsweise die Deutung der Waffen des ,miles christianus® als ,res sig-
nificantes‘ in: Wang, Andreas: Der ,,Miles christianus* im 16. und 17. Jahrhundert
und seine mittelalterliche Tradition: ein Beitrag zum Verhdltnis von sprachlicher und
graphischer Bildlichkeit, Bern: Lang 1975. S. 39ff.

77 Fiir die beschriebenen Handlungen finden sich im Text keine Regieanweisungen, al-
lerdings legen die indirekten Kommentare in den Repliken den Ablauf nahe.

78 Zur heroischen ,,Ethic of the Sword” im Cid vgl. auch: LONGSTAFFE, Moya: Meta-
morphoses of passion and the heroic in French literature - Corneille, Stendhal, Clau-
del, Lewiston: Mellen 1999. S. 20ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 175

zur Strafe damit wiederum umbringen konne, erkennt sie ihn als Mordwaffe, die
noch vom Blut ihres Vaters beschmutzt ist (,,Quoi ? du sang de mon pére encor
toute trompée !“ (I11,iv,868)) und fordert ihn auf, das Zeichen der verbrecheri-
schen Tat aus ihrem Blick zu entfernen: ,,Ote-moi cet objet odieux / Qui repro-
che ton crime et ta vie a mes yeux™ (III,iV,869-87O).79 Da Rodrigue, der selbst
ein Verbrechen an seinem Vater richen musste, genau weil3, dass Chimeéne nicht
mit dem Affront leben kann, liefert er sich seiner zur Rache verpflichteten Ge-
liebten nochmals mit Nachdruck aus und fordert Chiméne auf, die schéindliche
Waffe auf Zeichenebene symbolisch dadurch zu neutralisieren, dass sie das Blut
ihres Vaters mit seinem liberfarbt: ,,Plonge-le dans le mien, / Et fais-lui perdre
ainsi la teinture du tien (II1,iv,873-874) — so lasst Corneille seinen Helden das
palimpsestartige Uberschreiben des ambivalenten Heroismus-Markers in Worte
fassen.

1.2.2 Name und Legende des Helden

Dass die Helden im Cid am feurigen Glanz ihrer Augen und an der leidenschaft-
lichen Art, mit der sie sprechen, erkannt werden konnen, wurde bereits erortert
(,,Ce grand cceur qui parait aux discours que tu tiens / Par tes yeux chaque jour
se découvrait aux miens“ (IL,ii,421-422)). Neben der visuellen Heraushebung
tragen im Cid aber noch weitere Verfahren dazu bei, Figuren wie Rodrigue oder
die Infantin zu heroisieren. Zu diesen zdhlen an erster Stelle jene, durch die die
betreffenden Figuren durch Sprachakte zu Helden gemacht werden.”

Im ,,discours populaire” des Volkes (IV,ii,1167), das Rodrigue nach der er-
folgreich geschlagenen Schlacht als Helden akklamiert, wird der Eigenname
durch funktionale Beschreibungen wie ,,brave guerrier (IV,ii,1166) und ,,libéra-
teur” (IV,i,1126), sowie sakralisierende und mythologisierende Bezeichnungen
wie ,,ange tutélaire* (IV,i,1126) und ,,jeune Mars* (IV,ii,1168) ersetzt, wobei bei
dieser Form der Heroisierung insgesamt ein lobender Sprachmodus dominiert:
Das Volk ,,fait sonner ses louanges* (IV,i,1124). Daneben handelt der Cid natiir-

79 Marc Vuillermoz arbeitet heraus, dass die Szene insbesondere durch die Sichtbarkeit
des Degens einen ,.effet théatral* erziele, der Chiméne in die Rolle einer handlungs-
unfahigen Zuschauerin zwinge. Vgl. VUILLERMOZ, Marc: ,,, Percé jusques au fond du
ceeur... ‘- Une analyse de la rhétorique de [’épée dans Le Cid“, in: RONZEAUD, Pierre
(Hrsg.): Pierre Corneille, le Cid: anthologie critique, Paris: Klincksieck 2001,
S. 155-161. Insbes. S. 156.

80 Auch Maurice Blanchot betont die Bedeutung der sprachlichen Konstruktion des Hel-
den. In seinen Augen ist es letztlich immer ,,la parole qui tout entier le produit®. Vgl.
BLANCHOT: ,,Le Héros*. S. 104.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | GLANZ UND BLENDUNG

lich auch an zentraler Stelle vom Erwerb eines Ehrennamens, der — wie Cor-
neille es in der épitre formuliert — ,,au bout de six cent ans vient encore tri-
ompher en France.®" Auch iiber den Namen des Cid, der von Rodrigue — wie
gleich noch genauer zu untersuchen sein wird — durch heroische Taten erworben
wird, distinguiert sich der Held in seiner sozialen Umwelt. Dies ist vor allem in-
sofern von Bedeutung, da Heldentum als eine aristokratische Distinktionsfunkti-
on verhandelt wird.*” Vor diesem Hintergrund iiberrascht es wenig, dass im
Stiick alle Vertreter des Adels mit Vehemenz die Anerkennung und Respektie-
rung ihrer ruhmvollen Namen einfordern. Don Diégue will dem Prinzen durch
sein eigenes Beispiel zeigen, wie man zu einem klangvollen Namen bzw. zu he-
roischem Renommee gelangt (,,sur de grands exploits batir sa renommée*
(I,iv,184)). Der Comte streicht die Schutzfunktion heraus, die Kastilien durch
die mit seinem Namen verbundene Fama zukomme (,,Mon nom sert de rempart
a toute la Castille” (I1,iv,192)). Was Rodrigue angeht, scheint es so, als ob der
Text betonen wollte, dass die Heroisierung seiner Person qua Namensvergabe
iiber die unterworfenen Konige erfolge, und damit iiber Figuren, die ihm in hero-
ischer Virtus beinahe ebenbiirtig sind.*’ Und tatsichlich ist es entscheidend, dass
die zwar bezwungenen, deshalb aber nicht weniger tapferen Maurenkonige Ro-
drigue den Ehrentitel des Cid verleihen, den er in der Folge als klanghaftes Zei-
chen seines Heroismus trigt. Rodrigue wird aber nicht nur von Seiten der Geg-
ner heroisiert, auch der eigene Konig bestitigt, wie bereits gesehen, die Aus-
zeichnung, die ihm durch die beiden feindlichen Konige zuteilwurde: ,,Ils t’ont
nomm¢ tous deux leur Cid en ma présence, / Puisque Cid en leur langue est au-
tant que Seigneur, / Je ne t’envierai pas ce beau titre d’honneur.“ (Iv,iii,1232-
1243) Dem Eindruck, dass Rodrigue sich nicht selbst um den Namen bemiiht

81 CORNEILLE: (Euvres completes. S. 691.

82 Alain Faudemay stellt die zentrale Bedeutung der Namenspflege fiir den Adel im
Siecle classique deutlich und treffend heraus: ,,Le nom est par excellence celui, ac-
compagné de renom, auquel la noblesse et ceux qui veulent en faire partie attachent
de ’importance. FAUDEMAY: La distinction a I’age classique. S. 114.

83 Wihrend ein Grofiteil der feindlichen Armee getotet wird oder flieht, kimpfen die
Konige und eine kleine Gruppe ihrer tapfersten Gefdhrten bis zum Schluss weiter,
wodurch sie sich als wiirdige Helden auszeichnen: ,,Cependant que leurs Rois, enga-
gés parmi nous, / Et quelque peu des leurs tous percés de nos coups, / Disputent
vaillamment et vendent bien leur vie.“ (IV,iii,1329-1331). Bereits die Chanson de Ro-
land kennt das Motiv des edlen und heroisch kdmpfenden Mauren, der schlieBlich
iiberwunden wird, so zum Beispiel in der parallel zu Karl konstruierten Figur des
Emirs Baligant. Vgl. UNBEKANNTER AUTOR: Das altfranzosische Rolandslied. S.
240ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 177

habe, muss an dieser Stelle allerdings entschieden widersprochen werden. Aus
dem Bericht, den der Held seinem Konig und dessen Hof von den Geschehnis-
sen der Schlacht gibt, geht hervor, dass Rodrigue nicht nur ein kluger Stratege
und tapferer Kédmpfer ist, sondern auch die performative Kraft von Sprechakten
geschickt fiir sich zu nutzen wei}: ,Ils demandent le Chef, je me nomme*
(IV.,iii,1336) — mit diesen Worten gibt Rodrigue die Situation wieder, in der er
sich als militdrischen Fiihrer im konkreten Wortsinn ernennt, jene Situation also,
die ihn auch offiziell zum Helden macht. Wéhrend Rodrigue und sein Vater den
Namen des Cid nach heroischen, die soziale Welt des Adels betreffenden Kate-
gorien bewerten und wie eine neuerliche ,,marque d’honneur” (Liv,148) des
Helden und seiner Familie betrachten, messen der Konig und die Infantin als
Vertreter der Monarchie der Bezeichnung eine deutlich politischere Funktion
zu.* Die Ehrenbezeichnung des Cid ldsst bei der Infantin die Hoffnung aufkei-
men, Rodrigue konne als heroischer Heerfithrer zu mehr politischem Einfluss
gelangen. Wenngleich sie von einem Namen spricht, geht es ihr doch vornehm-
lich um einen Titel, mit dem politische Implikationen direkt verbunden sind: ,,Et
ce grand nom de Cid que tu viens de gagner / Marque-t-il pas déja sur qui tu dois
régner 7 (V,i1,1597-1598). Analog dazu spricht der Konig, der die charismati-
sche Autoritdt des selbsternannten Heerfiihrers fiirchten muss, als einzige Figur
direkt von einem ,,beau titre d’honneur* (IV,iii,1243), der eine dezidiert politi-
sche Bedeutung besitzt (,,Ils t’ont nommé seigneur, et te voudront pour Roi*
(V,vii,1854)). Im Anschluss an die bereits erwdhnte Interpretation von Claude
Haas darf der Sprechakt der Namens- bzw. Titelbestitigung durch den Konig al-
lerdings nicht als ein Zeichen fiir dessen machtpolitische Niederlage bewertet
werden. Vielmehr ist es so, dass der Konig seine gegenwirtige politische Hoheit
demonstriert, indem er die heroische Zukunft Rodrigues beschwort (,,Sois dé-
sormais le Cid [...]“ (IV,iii,1235)).85 Die Namensgebung, ja selbst die Taten
Rodrigues, die ja ganz ohne bzw. unter Missachtung der koniglichen Autoritit
vollbracht wurden, wirken durch die geschickte sprachliche Inszenierung wie ein

84 Der Begriff des ,,Seigneur®, durch den der Konig den aus dem Arabischen kommen-
den Begriff des ,,Cid*“ libersetzt (Iv,iii,1233), besitzt zu Corneilles Zeit eine komplexe
Semantik, die sowohl eine im engeren Sinne politische als auch eine breitere, aner-
kennungsbezogene Lesart zulédsst. Im Dictionnaire de I'’Académie frangoise von 1694
wird entsprechend ausgefiihrt, dass die Bezeichnung sowohl fiir eine Person die ,,au-
thorité sur des sujets, sur des vassaux‘ habe als auch fiir ,,quelques personnes dis-
tinguées par leur dignité ou par leur rang pour leur faire plus d'honneur” verwendet
werde. Vgl. ACADEMIE FRANGAISE: Le dictionnaire de I’Académie frangoise, Bd. 2,
Paris: Vve J. B. Coignard et J. B. Coignard 1694. S. 454.

85 Vgl. dazu: HAAS: ,,Heute ein Konig?* S. 265.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | GLANZ UND BLENDUNG

vorauseilender Gehorsam, der die de facto labile Machtposition des Konigs zu-
mindest im Akt des Sprechens absolut erscheinen ldsst. Der Name des Cid wird
durch die konigliche Aneignung folglich zu einer ambivalenten Bezeichnung,
die Rodrigue nicht nur als heroischen Bezwinger, sondern auch als gehorsamen
Untertan erscheinen lésst.

Was an Corneilles Cid des Weiteren abgelesen werden kann, ist die Tatsa-
che, dass Helden nicht nur einen Namen, sondern auch eine Geschichte brau-
chen, die erzihlt werden kann.*® Don Diégue insistiert dem Comte gegeniiber,
wie gesehen, auf die zur Legende gewordene ,.histoire de [s]a vie“ (L,iv,180) und
der Konig mdchte von Rodrigue die ,,véritable histoire” (IV,iii,1252) seiner Hel-
dentaten horen. Prinzipiell lassen sich in Bezug auf narrative Heroisierungen im
Cid zwei Erzdhlmodi voneinander unterscheiden: ein erster Modus, in dem der
Held selbst vor einem Publikum oder in monologischem Selbstgespriach — das
sich bei der Auffithrung durch das Fehlen von szenischer Interaktion umso mehr
an das Theaterpublikum im Saal gerichtet haben diirfte — seine Taten und Tu-
genden in Worte kleidet, und ein zweiter, in dem andere Figuren iiber den Hel-
den berichten. Wie im Folgenden zu sehen sein wird, bleibt es insgesamt selten
bei einer einmaligen Erzdhlung. Vielmehr wird die heroische Legende wieder-
holt und von anderen Figuren iibernommen, wobei sie mitunter auch abgewan-
delt und umgedeutet wird.

Besonders augenscheinlich wird dies anhand der Figur des Don Diegue, der
seine Heldengeschichte geradezu ostentativ prasentiert. Nachdem der Comte ihn
fiir seinen Hinweis auf die zur Legende gewordene Heldenvergangenheit ver-
spottet (1,iv,227-230), ruft Don Di¢gue sich in der darauffolgenden Szene in ei-
nem Monolog die ,,gloire passée (I,v,243) seiner heroischen Vita narrativ in Er-
innerung und versucht auf diese Weise, dem Gefiihl der Ohnmacht und Ver-
zweiflung entgegenzuwirken. Dem heroischen Narrativ kommt dadurch eine
trostende Funktion zu:

86 Auf diesen Umstand weist auch Berhard Giesen in seiner soziologischen Theorie des
Heroischen hin, wobei er vor allem die stindigen Um- und Weiterschreibungen der
urspriinglichen Erzdhlung betont ,,[T]he narration does not simply transport infor-
mation about the hero’s life; [...] it brings the myth again to the attention of the pub-
lic, it modifies and reinterprets it according to the situation of the day, it adds color
and refinement to the basic story, it embodies new elements representing the contem-
porary challenges to the community, it invents new stories linked to the sourroundings
of the hero.* GIESEN: Triumph and Trauma. S. 26.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 179

,,0 rage, 6 désespoir ! 6 vieillesse ennemie !
N’ai-je donc tant vécu que pour cette infamie ?

Et ne suis-je blanchi dans les travaux guerriers
Que pour voir en un jour flétrir tant de lauriers ?
Mon bras, qu’avec respect toute I’Espagne admire,
Mon bras, qui tant de fois a sauvé cet Empire,
Tant de fois affermi le Trone de son Roi,

Trahit donc ma querelle, et ne fait rien pour moi ?* (I,v,235-242)

Durch die Rede von den ,travaux“ liasst Corneille seine Figur dabei auf die
zwOlf mythischen Heldentaten des Herkules und die Groftaten anderer Heroen
anspielen, von denen die Literatur seit der Antike zu erzihlen weill. Wiederum
seine ,longs travaux“ betonend, duflert sich Don Diégue in der gerichtartigen
siebten Szene des zweiten Aktes. Da auch sonst einige Versatzstiicke der vori-
gen Rede auftauchen (,,cheveux blanchis®, ,,bras®), kann die Erzdhlung als eine
selbstzitathafte Nacherzédhlung identifiziert werden, die Don Di¢gue einsetzt, um
seinem verblassenden Ruhm zu neuem Glanz zu verhelfen:

,,Moi dont les longs travaux ont acquis tant de gloire,
Moi que jadis partout a suivi la victoire,

Je me vois aujourd’hui pour avoir trop vécu
Recevoir un affront, et demeurer vaincu.

Ce que n’a pu jamais combat, siége, embuscade,

Ce que n’a pu jamais Aragon, ni Grenade,

Ni tous vos ennemis, ni tous mes envieux,

L’orgueil dans votre Cour la fait presque a vos yeux,
,,Et souillé sans respect I’honneur de ma vieillesse,
Avantagé de 1’age et fort de ma foiblesse.

Sire, ainsi ces cheveux blanchis sous le harnois,

Ce sang pour vous servir prodigué tant de fois,

Ce bras jadis I’effroi d’une armée ennemie,
Descendaient au tombeau tous chargés d’infamie,

Si je n’eusse produit un fils digne de moi,

Digne de son pays, et digne de son Roi.” (IL,vii,711-726)

Selbst im Lob, das Don Diégue seinem Sohn in der sechsten Szene des dritten
Aktes ausspricht, klingen noch einzelne narrative Elemente der eigenen heroi-
schen Legende an. Rodrigue wird erzihlerisch in eine heroische Genealogie ein-
geordnet und als Nachfolger und Erbe des alternden Helden ausgewiesen:

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Ma valeur n’a point lieu de te désavouer,

Tu I’as bien imitée, et ton illustre audace

Fait bien revivre en toi les Héros de ma race ;

C’est d’eux que tu descends, c’est de moi que tu viens,
Ton premier coup d’épée €gale tous les miens,

Et d’une belle ardeur ta jeunesse animée

Par cette grande épreuve atteint ma renommée.

Appui de ma vieillesse, et comble de mon heur,

Touche ces cheveux blancs a qui tu rends 1’honneur* (I111,vi,1038-1046)

Wihrend Don Diégue das Wort oft in eigener Sache fiihrt, entwickelt sich Ro-
drigue zunehmend zu einer Figur, die in der Wahrnehmung und der sprachlichen
Darstellung der Gemeinschaft als Held erscheint. Zur verbalisierten Bewunde-
rung und Anerkennung, die ihm der Vater beziiglich des Duells zollt, kommen
nach der erfolgreichen Verteidigung gegen die Mauren weitere Stimmen: Die
,,commune voix“ (IV,i,1113) bzw. der ,,discours poulaire” (IV,i,1167) des Vol-
kes, der bis zu Chimene und der Infantin durchdringt, wurden bereits analysiert.
Die Infantin klammert sich im Anschluss wiederholt an die Erzdhlung vom ,,va-
leureux Cid, le maitre de deux Rois* (V,iii,1646), um ihre unstandesgeméfe
Leidenschaft vor sich selbst moralisch zu legitimieren und auch Chiméne be-
schwort die Legende des ,,Héros“ und ,,guerrier si vaillant* (V,v,1724-1725).
Zuletzt ist es aber auch hier vor allem Rodrigue selbst, der den literarischen Cha-
rakter der eigenen Vita hervorhebt, als er sich in der letzten Szene des Stiicks ob
der da kommenden Aufgaben konsterniert mit den ,,Héros fabuleux* der Mythen
und Legenden vergleicht:

,.,Faut-il combattre encor mille et mille rivaux,
Aux deux bouts de la terre étendre mes travaux,
Forcer moi seul un camp, mettre en fuite une armée,

Des héros fabuleux passer la renommée ?* (V,vii,1809-1812)

Der erneut auf den Herkulesmythos anspielende Begriff der ,.travaux®, das Ad-
jektiv ,.fabuleux“ sowie die allgemeine Hyperbolik der Passage weisen den He-
roismus an dieser prominenten Textstelle als ein Produkt der erzihlerischen Fan-
tasie aus, die sich aus dem kollektiven Imaginéren speist und dieses selbst auch
mit konstituiert. Dass die Vorstellungswelt der Helden im Cid durch erzéhleri-
sche Verfahren geprigt ist, zeigt indes auch eine Bemerkung, die die Infantin ih-
rer Vertrauten gegeniiber macht. Sie erwarte in der Zukunft von Rodrigue, so
heiflt es prophetisch in der fiinften Szene des zweiten Aktes, ,,tout ce qu’on dit

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 181

des plus fameux guerriers* (I1,vi,546). Der visionshaften Imagination der Infan-
tin ist durch den expliziten Bezug auf Akte des Sprechens und Erzdhlens (,,ce
qu’on dit*) zu entnehmen, dass sie bereits durch andere Heldenerzidhlungen pra-
figuriert ist.

Auf diese narrativen Modelle heroischer Handlungen greift auch Rodrigue in
seinem Schlachtbericht zuriick. Der dramaturgischen Tradition entsprechend, die
der Botenbericht seit der Antike als narrative Vermittlungsform innerhalb des
Dramas besitzt, wird in dem monologisch geprigten Textabschnitt ein Hand-
lungsverlauf, der in die zeitliche Ellipse zwischen dem dritten und dem vierten
Akt fillt, riickblickend vergegenwirtigt. Dass Rodrigues narrative Selbstheroi-
sierung ausschlieflich im Beisein der mannlichen Figuren erfolgt, scheint inso-
fern signifikant, als der kriegerische Heroismus der Tat im Cid, wie bereits aus-
geflihrt, eindeutig ménnlich gegendert ist. Im Unterschied zu einem eher unper-
sonlich-distanziert wirkenden Botenbericht durch eine am Geschehen selbst
nicht beteiligte Figur, zeichnet sich Rodrigues Bericht gerade dadurch aus, dass
der sprechende Held als sein eigener Herold — die franzdsischen Begriffe Aéros
und hérault sind vielleicht mit gutem Grund Homophone — gerade nicht hinter
die Darstellung zuriicktritt, sondern diese, allein schon durch den verhdltnisméa-
Big hdufigen Einsatz der Personalpronomina der ersten Person Singular, als per-
sonliche markiert und im Sprechakt performativ wiederholt. Die vielen rheto-
risch-stilistischen Verfahren, die allesamt der Intensivierung der sprachlichen
Wirkung des Berichts dienen — etwa der gezielte Einsatz von Metrik und Klang-
bild zur mimetischen Nachbildung des turbulenten Kampfgeschehens, die Ver-
wendung raum-zeitlicher Deiktika zur Konkretisierung und Veranschaulichung
des Geschehens, die Wahl von zeitlichen Raffungen und Dehnung zur Span-
nungserzeugung oder auch der Gebrauch des historischen Présens zur Verge-
genwirtigung der geschilderten Handlung —, wurden von der Forschung bereits
eingehend untersucht und brauchen hier nicht mehr eigens analysiert werden.®’
Stattdessen soll abschlieBend noch einem Phinomen Aufmerksamkeit geschenkt
werden, das Rodrigues Bericht strukturell pragt und das hier als ,Theatralitét
zweiten Grades® bezeichnet werden soll. Wenngleich die literaturwissenschaftli-
che, am Text ansetzende Dramenanalyse die drei Ebenen der ,Inszenierung‘, der
,Verkorperung® und der ,Wahrnehmung®, die Erika Fischer-Lichte als Konsti-

87 Einen guten Uberblick bietet: KNAUTH, Alfons: ,,Racines ,Récit de Thérameéne‘ und
Corneilles ,Récit de Rodrigue ™, in: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen
205 (1969), S. 352-360.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | GLANZ UND BLENDUNG

tuenten fiir ein performatives Verstdndnis von Theatralitéit eingefiihrt hat,*® nicht
auf der Ebene der Auffithrungspraxis in den Blick bekommt, kann sie diese doch
prinzipiell in Form einer textimmanent vermittelten Struktur nachweisen. Im
Dramentext ist dabei ein Dispositiv markiert, das im Medium der Schrift — etwa
durch Hinweise auf die rdumliche Prdsenz eines Publikums — einer realen theat-
ralen Auffithrungssituation nachempfunden ist. Dies gilt auch fiir den Fall des
Schlachtberichts: Die 83 Verse des Berichts (1253-1262 und 1267-1339) schaf-
fen insofern eine theatralische Texteinheit im beschriebenen Sinne, als die rheto-
rische Verdichtung durch den heroischen Herold eine Inszenierung des sprach-
lich vermittelten Geschehens bedeutet, die Anwesenheit Rodrigues eine Verkor-
perung der Heldenrolle bewirkt und schlieBlich die monologische Struktur des
Dialogs, in dem zum Ende nur noch Rodrigue alleine spricht, alle anderen Figu-
ren in eine publikumsartige Wahrnehmungssituation versetzt. Heroisierung und
Theatralitdt, das diirfte Corneille durchaus auch als Legitimation und Bekrafti-
gung des eigenen Theaterschaffens intendiert haben, erscheinen so als kulturelle
Praktiken, die ideal miteinander harmonisieren, um nicht zu sagen: aufeinander
angewiesen sind. Untermauern lédsst sich diese Deutung des Schlachtberichts
auch durch die Tatsache, dass die Passage selbst nach dem Bauprinzip eines re-
gelmiBigen Dramas konzipiert ist und iiber die fiinf aktartigen Abschnitte expo-
sition, neeud, péripétie, retardement und dénouement verfiigt. Dies kann nicht
nur anhand inhaltlicher Kriterien, sondern auch anhand der raum-zeitlichen
Deiktika nachgewiesen werden: Im ersten, expositorischen ,Akt‘ des Berichts
schildert Rodrigue die Krisen- und Gefahrensituation, die ihn und seine Gefdhr-
ten dazu veranlasste, ohne den Befehl des Konigs in die Schlacht zu ziehen
(1253-1262). Der zweite ,Akt‘, der vom Konig in einer den Bericht kurz unter-
brechenden Replik mit dem Hinweis ,,Mais poursuis* (1267) eingeleitet wird,
gibt wieder, wie sich der Knoten langsam schiirzt, als Rodrigue und seine Ge-
fahrten zum Hafen ziehen, sich dort auf die Lauer legen und ungeduldig auf die
maurischen Invasoren warten (1267-1292). Der direkt anschlieBende dritte
,Akt‘, der durch ein temporales Adverb markiert wird ,,Nous nous levons alors

88 Vgl. dazu insbes. FISCHER-LICHTE, Erika (Hrsg.): Theatralitit als Modell in den Kul-
turwissenschaften, Tiibingen: Francke 2004. S. 7-26.; FISCHER-LICHTE, Erika (Hrsg.):
Diskurse des Theatralen, Tiibingen: Francke 2005. S. 11-32. Eine iibersichtliche Zu-
sammenfassung ihres Theatralitdtsmodells bietet zudem: DUNNE, J6érg und Kirsten
KRAMER: ,,Theatralitit und Rdaumlichkeit”, in: DUNNE, Jorg, Sabine FRIEDRICH und
Kirsten KRAMER (Hrsg.): Theatralitit und Riumlichkeit. Raumordnungen und Raum-
praktiken im theatralen Mediendispositiv, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann
2009, S. 15-32. Insbes. S. 15-16.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 183

[...]° (1293), handelt vom Hohepunkt des Geschehens, dem Ausbruch der
Kampfhandlungen durch den iiberraschenden Angriff der Spanier unter dem
Kommando von Rodrigue (1293-1302). Im retardierenden vierten ,Akt‘, einge-
leitet durch den zeitlichen Marker ,,Mais bient6t [...]* (1303), erleben die spani-
schen Truppen den entschlossenen Widerstand der Mauren, so dass es im Dun-
kel der Nacht zwischenzeitlich unklar ist, wer den Kampf fiir sich entscheiden
kann (1303-1318). Erst im fiinften und letzten ,Akt*, durch die Adverbialverbin-
dung ,,Mais enfin [...]* (1319) deutlich hervorgehoben, wird geschildert, wie im
Licht des neuen Tages der Vorteil der Spanier ersichtlich wird, worauthin ein
Grofiteil der Feinde flieht und nur noch wenige tapfere Mauren Widerstand leis-
ten. Auch diese kapitulieren aber zuletzt und unterwerfen sich Rodrigue, ihrem
Cid (1319-1339).

1.3 Heroismus als Skandalon: Der Cid und seine Querelle

LIl est malaisé de s’imaginer avec quelle approbation cette piéce fut receué de la Cour &
du public. On ne se pouvait lasser de la voir, on n’entendoit autre chose dans les compa-
gnies, chacun en savoit quelque partie par cceur, on le faisoit apprendre aux enfants, & en
plusieurs endroits de la France, il estoit passé en proverbe, de dire, Cela est beau comme
le Cid.*

Diese 1653 von Paul Pellison im Rahmen seiner Geschichte der Académie
Francaise erstmalig verdffentlichte Beschreibung belegt den enormen Publi-
kumserfolg, den der Cid zu seiner Zeit hatte.*” Mit dem Anfang Januar 1637 im
Théatre du Marais uraufgefiihrten Stiick war seinem Autor, wie Werner Krauss
es in seinem bedeutenden Buch iiber Corneille als politischem Dichter formu-
liert, ,,ein hinreiBendes Lebensbild im Kolorit heroischer Vorgeschichte* ge-
gliickt,90 das den Nerv seiner Zeit genau traf und dem ,,gout [...] de I’extra-

89 PELLISSON, Paul: Relation contenant I’histoire de l’Academie Francgoise, Paris: Bil-
laine 1672. S. 118. Die Darstellung der Rezeption des Stiicks deckt sich weitestge-
hend mit jener, die La Bruyére 1689 in den Caracteres verodffentlicht: ,,Le Cid n’a eu
qu’une voix pour lui a sa naissance, qui a été celle de ’admiration ; il s’est vu plus
fort que Iautorité et la politique, qui ont tenté vainement de le détruire ; il a réuni en
sa faveur des esprits toujours partagés d’opinions et de sentiments, les grands et le
peuple ; ils s’accordent tous a le savoir de mémoire, et a prévenir au théatre les ac-
teurs qui le récitent.” LA BRUYERE: Euvres complétes. S. 74.

90 KRAUSS, Werner: Corneille als politischer Dichter, Marburg: Ebel 1936. S. 16.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | GLANZ UND BLENDUNG

ordinaire, de 1’éclat” des damaligen Theaterpublikums en'[sprach.91 Die positive
Rezeption wurde aber im Bereich der république des lettres bekanntlich von ei-
ner regelrechten Flut an kritisch-polemischen Stellungnahmen {iberdeckt, die im
Dezember 1637, nach knapp einem Jahr hitziger Querelle, in den Sentiments de
I’Académie francaise sur la tragi-comédie du Cid gipfelten, jener ersten Stel-
lungnahme der neu gegriindeten Sprachakademie, die Jean Chapelain im Auftrag
Richelieus verfasste.”” Neben literarisch-handwerklichen Argumenten, die in
Form diverser Pamphlete in erster Linie von Corneilles rivalisierenden Dramati-
kerkollegen Jean de Mairet und Georges de Scudéry vorgebracht wurden, spiel-
ten auch sittlich-moralische Motive eine entscheidende Rolle in der leidenschaft-
lichen ,,bataille héroi-comique®, wie Boris Donné die Querelle in Anspielung
auf ihren insbesondere aus der Ferne durchaus auch unterhaltsamen Charakter
bezeichnet.” Georges de Scudéry war nicht der einzige, der sich daran storte,
dass Corneilles Heldin Chiméne entgegen ihrer offiziellen Rhetorik der Rache
an der Liebe zum Morder ihres Vaters festhilt und nur einen Tag nach dem Tod
des Comte in einen fragwiirdigen Eheschluss einwilligt, der zudem noch vom
Konig arrangiert und von allen anderen Figuren gebilligt wird. In seinen Obser-
vations sur le Cid, einer 96-seitigen Streitschrift, die die Querelle maligeblich
préagte, bezeichnet Scudéry Chiméne als , fille desnaturée™ und wirft Corneille
unter anderem vor, ,,de faire triompher le vice sur son Theatre“.** Was die For-
schung schon seit langem erkannt hat, ist die Tatsache, dass die &dsthetische und
die moralische Kritik am Cid nicht losgeldst von ihrer politischen Dimension

91 DESCOTES, Maurice: Le public de thédtre et son histoire, Paris: Presses Universitaires
de France 1964. S. 96.

92 Gute Uberblicksdarstellungen der Querelle finden sich unter anderem in KOHLER:
Vorlesungen zur Geschichte der franzésischen Literatur. Vorklassik. S. 149-155.;
CORNEILLE: Le Cid. Avec un choix de documents sur la Querelle du Cid. S. 247-353.;
CIVARDI, Jean-Marc: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale, Pa-
ris: Champion 2004. Insbes. S. 25-94.; MERLIN-KAIMAN: Public et littérature en
France au XVlIle siecle. S. 153—-193.; SICK, Franziska: ,,«Le Cidy» und «La Querelle
du Cidy. Zur Entstehung eines neuen diskursiven Feldes im Absolutismus®, in: Roma-
nistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 17 (1993), S. 246-263.; MARGITIC, Milo-
rad R.: ,,Sociological Aspects of ,La Querelle du Cid“‘, in: ROMANOWSKI, Sylvie und
Monique BILEZIKIAN (Hrsg.): Homage to Paul Benichou, Birmingham: Summa 1994,
S. 59-74.

93 CORNEILLE: Le Cid. Avec un choix de documents sur la Querelle du Cid. S. 290.

94 CIVARDL: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. SS. 384, 386.
Chapelain iibernimmt die Kritik Scudérys, obschon weniger drastisch formuliert, in
die Sentiments de |’Académie frangaise.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 185

verstanden werden kann. Folgt man den Interpretationen von Werner Krauss und
Erich Kohler, hat der Kardinal Richelieu nach anfanglicher Unterstiitzung — in
seiner an Scudéry gerichteten Lettre apologétique aus dem Frithsommer 1637
betont Corneille, dass ,,le Cid a esté representé trois fois au Louvre, & deux fois
a I’'Hostel de Richelieu“”’ — die Polemik um das Stiick insbesondere deshalb ge-
zielt befeuert und gelenkt, weil das darin verhandelte Ideal eines freien, hand-
lungsméchtigen, teilweise auch renitenten Helden seiner Vorstellung eines ko-
nigstreuen Untertanen entschieden zuwiderlief.”® Corneilles Cid verteidigt, wie
Erich Kohler es ausdriickt, insgesamt eine ,,Ethik, die durchaus gegeniiber dem
Interesse von Konig und Staat im Recht sein kann“”’ und Richelieu im Kontext
seiner Konsolidierungsbestrebungen des Absolutismus ein Dorn im Auge sein
musste — nicht zuletzt, weil er gerade in den Jahren vor der Erstauffiihrung des
Cid entschlossen gegen einflussreiche, auf ihre Unabhdngigkeit pochende Ver-
treter des Hochadels wie den Duc de Montmorency und den Duc de Guise vor-
gegangen war. Besonders diirfte den Kardinal das Motiv des Duells als ,,Privileg
der autonomen Lebensgestaltung® des Adels gestort haben,” das im Cid gleich
doppelter Anlass der Heldwerdung Rodrigues ist, war es von ihm doch als in-
nenpolitische MaBlnahme zur Domestizierung der Aristokratie erst kurz zuvor
ausdriicklich verboten worden.

Bei allem Erregungspotential des Cid und einer Kritik, die Corneille noch
auf Jahre hin beschiftigen sollte, darf freilich nicht vergessen werden, dass das
Stiick — vielleicht auch gerade wegen des Skandals, den es provozierte99 — einen
der grofiten Theatererfolge des Siecle classique darstellte. ,,.Le brasier du Cid“,
so Michel Jeannerets bildhafte Formel fiir die Wirkkraft des Stiicks, ,,va en-
flammer le public, transporté par la verve des personnages, ravi des beautés de la

95 CIVARDIL: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 513.

96 Vgl. dazu KRAUSS: Corneille als politischer Dichter. S. 14ff.; KOHLER: Vorlesungen
zur Geschichte der franzdsischen Literatur. Vorklassik. S. 152ff. Bereits Pellison hatte
darauf hingewiesen, der Autor des Cid habe ,tojours cri que le Cardenal, & une
autre personne de grande qualité avoient suscité cette persecution contre le Cid*“.
PELLISSON: Relation contenant [’histoire de [’Academie Francgoise. S. 138.

97 KOHLER: Vorlesungen zur Geschichte der franzésischen Literatur. Vorklassik. S. 155.

98 Ebd. S. 153.

99 Zum Wesen von Skandalen scheint allgemein zu zéhlen, dass sie nicht intentional
steuerbar sind und Eigen- und Gegendynamiken entwickeln, die die Skandalisierer,
hier insbesondere Jean de Mairet und Georges de Scudéry, nicht beabsichtigen. Vgl.
dazu die grundlegenden Uberlegungen in: GELZ/HUSER/RUSS-SATTAR: ,,Skandal als
Forschungsfeld. Insbes. S. 9ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | GLANZ UND BLENDUNG

piéce.

«!% Dags der Erfolg des Cid von Dauer war und das Stiick das gesamte

Jahrhundert iiber ein wichtiger Referenzpunkt blieb, geht auch aus einer 1667

verfassten Satire hervor, in der Boileau noch einmal riickblickend Bezug auf die

Causa nimmt und die Beliebtheit des Stiicks beim Publikum herausstreicht:

,,Quand un livre au palais se vend et se débite,

Que chacun par ses yeux juge de son mérite,

Que Bilaine I’étale au deuxiéme pilier,

Le dégout d’un censeur peut-il le décrier ?

En vain contre le Cid un Ministre se ligue :

Tout Paris pour Chiméne a les yeux de Rodrigue,

L’Académie en corps a beau le censurer,

Le Public révolté s’obstine a I’admirer.*

(101

Im Folgenden soll die iiberaus ambivalente Rezeption des Stiicks nun noch mit

Blick auf das Heroische eingehender untersucht werden. Sehr auffillig ist in die-

sem Zusammenhang, dass sich sowohl bei Corneille als auch bei seinen Kriti-

kern, allen voran Georges de Scudéry, deutliche Heroisierungs- und Deheroisie-

rungstendenzen nachweisen lassen. Es scheint beinahe so, als habe der heroische

Stoff des Cid sowohl inhaltlich als auch formal auf die Querelle ausgestrahlt. In

der Excuse a Ariste, dem dichterischen Selbstportrit, das Corneille parallel zur

Drucklegung des Cid im Friihjahr 1637 verdffentlichte,'” stilisiert sich der auf-

100
101

102

JEANNERET: Eros rebelle. S. 232.

BOILEAU-DESPREAUX: Euvres. S. 64. Auch von Guez de Balzac, einem frithen
und diskursméchtigen Apologeten Corneilles, ist ein Satz aus einem Brief an Georges
de Scudéry uberliefert, in dem er den Biihnenerfolg der gelehrten und kleingeistigen
Kritik ironisch gegeniiberstellt: ,,Ainsi vous 1’emportez dans le Cabinet, & il a gaigné
au Theatre®. CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S.
1096. Zahlreiche weitere lobende Kommentare aus den Jahren und Jahrzehnten nach
dem Erscheinen des Stiicks sind versammelt in: MONGREDIEN, Georges: Recueil des
textes et des documents du XVlIle siecle relatifs a Moliere, Paris: Centre National de la
Recherche Scientifique 1973. S. 57ff.

Die genauen Entstehungskontexte des Textes sind bis heute ungekldrt. Gegen die
These, er sei bereits etliche Jahre vor seiner Verdffentlichung im Frithjahr 1637 ver-
fasst worden, spricht die Tatsache, dass einige Verse ein klares Echo des Cid darstel-
len.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 187

strebende Autor als verdienst- und ruhmvollen Kiinstlerhelden und gibt den

selbstherrlichen Ton der Auseinandersetzung vor:'”

,,J arrache quelquefois trop d’applaudissements,
La content du succes que le mérite donne

Par d’illustres avis je n’éblouis personne,

Je satisfais ensemble et peuple et courtisans,

Et mes vers en tous lieux sont mes seuls partisans ;
Par leur seule beauté ma plume est estimée :

. . o 104
Je ne dois qu’a moi seul toute ma Renommée*

Die massive Selbstheroisierung Corneilles — Marc Fumaroli hat die ,,conscience
héroique* des Autors und seine ,,stratégies et tactiques de 1’héroisme littéraire*

105 . . ..
— tritt umso deutlicher hervor, wenn man die in-

bereits umfassend dargestellt
tertextuellen Beziige beriicksichtigt, die zwischen der Excuse a Ariste und dem
Cid bestehen: Insbesondere der antithetisch angelegte Vers ,,Et mes vers en tous
lieux sont mes seuls partisans®, in dem Corneille seine dichterische Unabhén-
gigkeit betont, erinnert an die Worte, mit denen Don Diégue seinen Heroismus
als alleinigen Grund fiir die ehrenvolle Auszeichnung durch den Konig darstellt:
,L'éclat de mes hauts faits fut mon seul partisan.” (I,iv,214) In seiner Lettre apo-
logétique greift Corneille die Rede vom Glanz der Taten auf, um den Cid als
kiinstlerisch-heroische Ausnahmeleistung darzustellen, die seine neidischen Ri-
valen iiberhaupt erst motiviert habe, zur Feder zu greifen und ihn in ihren Streit-
schriften zu attackieren: ,[D]e tant de beaux Po€mes qui ont paru jusqu’a
présent : Il [der Cid] a esté le seul dont 1’esclat ait peu obliger ’envie a prendre
la plume“.106 Das Register der selbstheroisierenden Darstellung wird von Cor-
neilles Kritikern iiber die ganze Querelle hinweg als emporende AnmafBung
empfunden. Georges de Scudéry stoft sich beispielsweise daran, ,,qu’il [Cor-
neille] se Deifoit d’authorité privee ; qu’il parloit de luy, comme nous avons ac-

. 107 . L
coustumé de parler de autres " und Jean Claveret, der sich mit seiner Lettre

103 Zum Begriff und Konzept des Kiinstlerhelden vgl. die Beitrdge in: HELM, Katharina
u. a. (Hrsg.): Kiinstlerhelden: Heroisierung und mediale Inszenierung von Malern,
Bildhauern und Architekten, Merzhausen: Ad Picturam 2015.

104 CORNEILLE: Euvres completes. S. 780.

105 Vgl. dazu: FUMAROLIL: Héros et orateurs : rhétorique et dramaturgie cornéliennes.
Insbes. S. 17-61.

106 CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 518.

107 Ebd. S. 371.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | GLANZ UND BLENDUNG

contre une invective du S Corneille in die Querelle einschaltet, spricht von der
sarrogance du monde le plus insuportable“.108 Auf unterschiedliche Weise ver-
suchen sie, den Glanz, der Corneilles Erfolgsstiick umgibt, als triigerischen
Schein zu beschreiben und so zu diskreditieren. Besonders Scudéry polemisiert
109 ,,Tout

ce qui brille n’est pas toujours précieux, on voit des beautez d’illusion, comme

mit typisch barocken Gedankenfiguren gegen den faux éclat des Stiicks:

des beautez effectives, & souvent ’apparence du bien, se fait prendre pour le
bien mesme“,110 schreibt er einleitend in den Observations. Neben das Bild des
triiggerischen Glanzes tritt alsdann das der schonen Farben eines Regenbogens,
die sich aufldsen, sobald kein Sonnenlicht mehr auf sie fillt:

,,Pour moy, quelque esclatante que ma parust la gloire du Cid, je la regardois comme ces
belles couleurs qui s’effacent en I’air, presque aussi-tost que le Soleil en a fait la riche &

. . 11
trompeuse impression sur la Nue.*

Beide Male ist es Scudéry daran gelegen, den Erfolg des Cid als illusorisch, als
durch Tauschung und Betrug erworben, zu brandmarken. Einerseits spielt der
Vorwurf des Plagiarismus hier eine Rolle, andererseits geht es vor allem darum,
zu zeigen, dass Corneilles Stiick nur als affektgeladenes Biithnenspektakel be-
geistern kann, wihrend es bei der Lektiire als ernsthaftes Kunstwerk durchfallen
muss. In einem Briefwechsel mit Guez de Balzac, der allgemein als letzter be-
deutender Beitrag zur Querelle gewertet wird, nennt Scudéry den Autor des Cid
schlieflich einen Zauberer, der das Theaterpublikum durch Biihneneffekte tiu-

108 Ebd. S. 538.

109 Tibor Klaniczay zufolge ist die ,,attitude militante”, die sich in polemischen Diskurs-
formen #ufert, ein Charakteristikum vieler barocker Dichter. KLANICZAY, Tibor:
., L’aspect héroique et combattant de la poésie baroque*, in: Cahiers du Centre In-
ternational de Synthéses du Baroque 3 (1969), S. 89-95. Hier S. 89.

110 CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 367-368.

111 Ebd. S. 370. Jean de Mairet spricht in seiner Epitre familiére au SR Corneille, einem
weiteren, spaten Text der Querelle, im gleichen Sinne von der ,brillante glace qui
faisoit 1’enchantement de vostre Cid“ und der ,.fausse gloire* des Stiicks. Ebd. SS.
802, 803. In den Sentiments der Académie frangaise geht es ebenfalls an zentraler
Stelle darum, die Augen und Verstand blendende Wirkung herauszustellen, die der
Cid auf das Theaterpublikum entfaltet. Dadurch, dass ,,les yeux de I’entendement sont
encore esblouis par 1’éclat de ses lumieres®, so Chapelain mit einer Formulierung, die
einmal mehr die Metaphorik des Glanzes aufgreift, habe das Publikum die vielen
handwerklichen Fehler des Stiicks gar nicht sehen bzw. begreifen koénnen. Vgl. Ebd.
S. 938.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 189

sche und sich so seine Gunst erschleiche. ,,Mais vous dites, Monsieur, qu’il a
esblouy les yeux du Monde, & vous 1’accusez de charme & d’enchantement®,
greift Balzac den Vorwurf Scudérys zunichst auf, um Corneilles Kunst der
Htromperie“ danach als ,,conqueste durch heroisches Vokabular zu nobilitieren:
»[L]’autheur du Cid [...] est plus fin que tout la Cour et tout le peuple, & la
tromperie qui s’estend a un si grand nombre de personnes, est moins une fraude
qu’une conques’[e.“1 12

Den trotz der ironischen Spitzen um Vermittlung bemiihten Worten Balzacs
steht in der Querelle allgemein eine stark agonale Diskursdynamik gegeniiber.
Scudéry deklariert zwar, nicht Corneille personlich, sondern nur sein Werk an-
greifen zu wollen, personalisiert die Polemik aber noch im selben Zuge, indem
er die Hauptfigur des Cid mit dem Stiick gleichsetzt und sich bereit erklart, ein
Duell mit ihm ausfechten zu wollen:

,,J’ataque le Cid, & non pas son Autheur ; j’en veux a son Ouvrage et non point a sa per-
sonne ; Et comme les combats & la civilité ne sont pas incompatibles, je veux baiser le

fleuret ; dont je prétends luy porter une botte franche.«'"?

Als ein Autor, der sich der Tradition des Ideals von arma et litterae verpflichtet
fiihlt und immer wieder betont, dass er auch mit dem Kriegshandwerk vertraut
sei, ist es Scudéry daran gelegen, die Auseinandersetzung mit Corneille als ,,gu-

114 . . o .. .
< zumindest auf der Ebene der Rhetorik zu militarisieren und in

erre de plume
eine agonale, heroische Semantik einzuschreiben. In einem autobiografisch aus-
gerichteten Vorwort zu seiner Tragikomddie Ligdamon et Lidias, auf das Cor-

neille im Zuge der Querelle spéttisch Bezug nimmt,""

schreibt Scudéry — was
sein Selbstbild verdeutlicht —, dass er ,,plus d’années parmy les Armes, que
d’heures dans [son] Cabinet™ verbracht habe und ,,mieux ranger les soldats que

les paroles* konne.''® Als Vertreter der noblesse d’épée reklamiert er das mit

112 CIVARDLI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 1094—1095.

113 Ebd. S. 371.

114 Ebd. S. 430.

115 In seiner Lettre apologétique verweist Corneille auf Scudérys militérisch-heroische
Selbstdarstellung, um pointiert zu schlieBen, dass dessen proklamierte Tapferkeit ihn
noch nicht zu einem besseren Schriftsteller mache: ,,Il n’est pas question se s¢avoir de
combien vous estes Noble ou plus vaillant que moy, pour juger de combien le Cid est
meilleur que I’Amant libéral“. Ebd. S. 512.

116 SCUDERY, Georges de: Ligdamon et Lidias, ou la ressemblance. Tragi-comédie, Pa-
ris: F. Targa 1631. Die Textstelle ist der vierten Seite des unpaginierten Pritexts ,,A
qui lit“ entnommen. In der sehr wahrscheinlich ebenfalls Corneille zuzuordnenden

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | GLANZ UND BLENDUNG

Waffen und Bildung gleichermallen verbundene Ethos des Heroischen qua Stand
fiir sich und versucht, den aus biirgerlichen Verhéltnissen stammenden Cor-
neille, dessen Vater zum Zeitpunkt des Ausbruchs der Querelle gerade erst die
lettres de noblesse von Ludwig XIII. verlichen bekommen hatte, als Empor-
kommling zu diskreditieren. Eine dhnliche Absicht verfolgt Jean Claveret in sei-
ner Lettre: Der Erfolg, den Corneille mit seinem Cid habe, reiche noch lange
nicht aus, sich legitimerweise als heroisches Individuum darzustellen. Neben
schonen Reimen bréduchte es ,,actions plus heroiques® im Sinne der durch den
Stand verbiirgten Tugenden eines ,,honneste homme®, die Corneille als ,,nou-
veau noble* naturgeméf nicht besidfle: ,,[PJour meriter la grace du Prince®, so
Claverets herablassender Ratschlag, ,,vous vous devriez signaler par des actions
plus heroiques, & nous enseigner que le prix d’un honneste homme consiste a
remplir son esprit de vertus morales, non pas de rimes.«'"’

Was Claverets AuBerung besonders deutlich vor Augen fiihrt, ist die Tatsa-
che, dass in der Querelle dsthetisch-literarische und standespolitische Argumente
Hand in Hand gehen, wobei auf beiden Ebenen immer wieder explizit der Bezug
zum Heroischen hergestellt wird. Wahrend Corneille betont, dass sein Helden-
drama sowohl das einfache Volk als auch das gebildete Publikum am Hof be-

geistert habe (,,Je satisfaits ensemble & peuple & courtisans*'"®

), zielen seine
Kritiker darauf ab, den Cid als ein Vergniigen fiir die ungebildeten Massen dar-
zustellen, die keinen Sinn fiir die wahre Schonheit der Kunst besdflen. Aus dem
bereits erwdhnten Briefwechsel mit Guez de Balzac, in dem Scudéry den Cid als
ein vulgdres, rein visuelles Spektakel darstellt und es in die Nihe antiker Mas-
sen-Attraktionen wie Gladiatorenkdmpfe und Pferderennen riickt, sticht die ab-
schitzige Haltung gegeniiber Corneilles vermeintlich alleiniger Publikums-

schicht besonders deutlich hervor:

»[La Poesie] a des beautez que tous les yeux n’apercoivent pas ; & quelque chose si desta-

ché de la matiere, que le peuple n’a garde de le descouvrir ; luy qui n’a presque d’ame que

Paraphrase de la devise de 1’Observateur, einem ironischen Kommentar zu Scudérys
Brief an die Académie frangaise, wird dessen Berufung auf den Topos von arma et lit-
terae ein weiteres Mal ridikulisiert: ,,Mon livre des I’abord*, so ist dort in Anspielung
auf die erwihnte Selbstdarstellung in Ligdamon et Lidias zu lesen, ,,fait s¢avoir, a qui
lit, / Combien je suis grand Capitaine. / Ainsi les nobles feux qu’allume la chaleur /
[...] M’erigent en rimeur jusques dans les armées, / Et me rendent vaillant jusques sur
le papier.” Vgl. CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégra-
le. S. 645.

117 CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 541-542.

118 Ebd. S. 322.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 191

celle des bestes et des plantes, c’est a dire la sensitive et la vegetante. Les spectacles, qui
proprement furent inventez pour luy, sont les combats des Gladiateurs, ceux des animaux
sauvages, & tout ce que I’Hipodrome & le Cirque, ont exposé aux yeux d’Athenes & de

Rome [...].“119

An anderer Stelle spricht Scudéry vom Erfolg des Stiicks als von einer ,,vapeur
grossiere, qui se forme dans le Parterre” und die aus ihm génzlich unverstindli-
chen Griinden ,,ait pu s’eslever jusqu’aux Galleries“."”" Der Erfolg beim einfa-
cheren Theaterpublikum kann fiir Scudéry nicht {iber die Minderwertigkeit des
Cid hinwegtduschen, vielmehr legt er ihn als ein Symptom derselben aus. Durch
seine Kritik, die ihren Ausgang im gedruckten Text des Stiicks nimmt, versucht
er zu zeigen, dass der Cid einer genaueren poetologischen wie auch moralischen
Priifung durch einen gelehrten Kritiker nicht standhalten konne: ,,[L]e Cid Im-
primé, n’estoit plus le Cid que 1’on a creu voir.«'!

Einiges spricht dafiir, dass die spektakuldre Inszenierung des im Cid verhan-
delten Heroismus, wie sie zu Beginn des Jahres 1637 im Théatre du Marais unter
der Leitung des gefeierten Schauspielers Mondory realisiert wurde, der aristo-
kratischen Elite insofern als Gefahr erscheinen musste, als die starken affektiven
Reaktionen des Publikums, die in den Stellungnahmen zum Cid unisono be-

122

schrieben werden, ~* die Grenzen zwischen den sozialen Stinden zu verwischen

119 Ebd. S. 1106.

120 Ebd. S. 368.

121 Ebd. S. 566. Im anonym verdffentlichten Discours a Cliton sur les Observations du
Cid hebt der Autor ebenfalls die unterschiedlichen Rezeptionsebenen hervor. Als er
den Cid ,,magnifiquement paré sur le Theatre” gesehen habe, sei er ganz von dem
Stiick eingenommen gewesen, bei der privaten Lektiire habe er es dagegen ,,raillé fa-
milierement sur tous ses deffauts.* Ebd. S. 599.

122 Der Autor des anonymen Jugement du Cid, composé par un Bourgeois de Paris, hin-
ter dem sich moglicherweise Charles Sorel versteckt, geht wiederholt auf das breite
Spektrum affektiver Reaktionen ein, das der Cid beim Publikum ausgeldst habe, und
erkldrt mit Blick auf die Konflikte der beiden zentralen Heldenfiguren, dass ,,jusques
icy rien ne s’estoit veu qui eust tant attaché 1’attention.” Vgl. CIVARDI: La querelle
du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 781. Auch aus Chapelains Urteils-
spruch geht hervor, dass sich Corneilles Stiick insbesondere durch die Starke der Lei-
denschaften (,,la véhémence de ses passions®) ausgezeichnet habe, die es darstelle und
hervorrufe: ,,Enfin nous concluons qu’encore que le sujet du Cid ne soit pas bon, qu’il
peche dans son dénouement, qu’il soit chargé d’épisodes inutiles, que la bienséance y
manque en beaucoup de lieux, aussi bien que la bonne disposition du théatre, et qu’il
y ait beaucoup de vers bas, et de fagons de parler impures ; néanmoins la naiveté et la

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | GLANZ UND BLENDUNG

drohten. Davon zeugt eine Darstellung, die von Mondory iiberliefert ist: Er spiel-
te selbst die Rolle des Rodrigue und war — glaubt man Tallemant des Réauxs
Einschétzung, derzufolge Mondory allgemein ,,plus propre a faire un heros
qu’un amoureux” gewesen sei — eine ideale Besetzung fiir den Heldenpart.123 In
einem Brief an Guez de Balzac berichtet der Schauspieler, dass die Inszenierung
des Cid selbst die Mitglieder des Hofes in die Logen des stddtischen Theaters
gelockt habe:

»[L]a passion a méme plusieurs fois eclaté au théatre public. On a vu seoir en corps aux
bancs de ses loges ceux qu’on ne voit d’ordinaire que dans la Chambre dorée et sur le

siége des fleurs de lys.“124

Scudérys und auch Claverets Versuche, den Cid einzig als Vergniigen der unge-
bildeten, tendenziell eher biirgerlichen Schichten zu charakterisieren — Claveret
zufolge hétten auch auf den besseren Plitzen des Théatre du Marais nur ,,riches

125
sots“ gesessen

—, steht demnach im Widerspruch zur tatsdchlichen Rezeption
des Stiicks. Beide Autoren verfolgen das Ziel, das aristokratische Publikum, zu
dem sie gehoren und fiir das sie schreiben, durch gelehrte Argumente als dsthe-
tisch-moralische Elite abzugrenzen, der alleine es zusteht, {iber heroische Ange-
legenheiten zu urteilen. Dass der Cid auch vom aufstrebenden Biirgertum als
Held und Identifikationsfigur gefeiert wurde, muss die beiden Autoren demnach
nicht nur wegen der Rivalititen im beruflichen Feld, sondern auch wegen der
standespolitischen Implikationen gestort haben.

Zuletzt soll im Kontext der heroischen Implikationen des Cid noch unter-
sucht werden, inwiefern die Rezeption der Figur des Comte Riickschliisse auf
den historischen Status des durch ihn repridsentierten Modells von Heldentum
ermdglicht. Neben der Figur der Chimene, die insbesondere zur Zielscheibe ei-
ner moralischen Kritik wurde, rief keine andere Figur des Stiicks so viele kriti-
sche Reaktionen hervor, wie die des Comte de Gormas. Richtungsweisend ist

véhémence de ses passions, la force et la délicatesse de plusieurs de ses pensées, et cet
agrément inexplicable qui se méle dans tous ses défauts lui ont acquis un rang
considérable entre les poémes frangais de ce genre qui ont le plus donné de satisfac-
tion.* Zitiert nach: CORNEILLE: Le Cid. Avec un choix de documents sur la Querelle
du Cid. S. 285.

123 TALLEMANT DES REAUX, Gédéon: Historiettes, Bd. 2, Paris: Gallimard 1961. S.
775.

124 Zitiert nach: CORNEILLE: Euvres completes. S. 1449.

125 CIVARDLI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 827.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 193

auch in diesem Fall die polemische Darstellung, die Scudéry in seinen Observa-
tions gibt:

»[La] familiarité n’a point de raport, avec I’orgueil qu’il [Corneille] donne par tout a ce
personnage : mais il seroit a souhaitter pour luy, qu’il eust corrigé de cette sorte, tout ce
qu’il fait dire a ce Comte de Gormas : afin que d’un capitan ridicule, il eust fait un
honneste homme : tout ce qu’il dit estant plus digne d’un fanfaron, que d’une personne de
valeur et de qualité. [...] Je croirois assurement qu’en faisant ce roolle, I’ Autheur auroit

. (126
cru faire parler Matamore & non pas le Comte.*

Anstatt den Comte geméfl dem aristokratischen Ideal des Heroischen glaubwiir-
dig als einen ,,honneste homme* und eine ,,personne de valeur et de qualité” zu
zeichnen, habe Corneille, so der zentrale Vorwurf Scudérys, die Figur durch ein
UbermaB an Stolz zu einer licherlichen Komddienfigur, zu einem ,,capitan ridi-
cule” und ,,fanfaron* gemacht. Da der Comte einerseits zu lautstark die eigenen
heroischen Leistungen rithmt, den groen Worten im Duell mit Rodrigue jedoch
andererseits keine Taten folgen lassen kann, zieht Scudéry die Parallele zur seit
Plautus’ Miles gloriosus bekannten, im Theater der Renaissance vor allem auch
in der commedia dell’arte beheimateten Komddienfigur des aufschneiderischen
Capitan.127 Dessen ,,valeur, so eine Formulierung Chapelains, ,,est toute sur la
langue®. Corneille selbst hatte in seiner 1636 uraufgefiihrten [/lusion comique
mit Matamore eine viel belachte Capitan-Figur geschaffen, weitere Beispiele fiir

den Typus sind im Theater der Zeit Legion.128 Chapelain mildert die Kritik

126 CIVARDI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 389-391.

127 Ebd. S. 968. Antoine de Furetiéres Dictionnaire universel von 1690 hilt zum Lemma
,,Capitan“ folgende Erkldrung bereit: ,,Fanfaron outré, qui se vante de plusieurs ac-
tions de bravoure incroyables, quoy qu'il soit en effet poltron. Les Capitans sont des
personnages ridicules, qu’on introduit souvent dans la Comedie, particulierement dans
I’Italienne.” Der Eintrag zum Lemma ,,Fanfaron“ ist dem sehr dhnlich: ,,Homme qui
fait vanité de sa bravoure, de sa naissance, de ses richesses, encore que le plus souvent
il n’ait rien de tout cela. Les menaces d’un fanfaron ne sont pas fort dangereuses. Ce
mot est pur Espagnol, & il est originairement Arabe, ou il signifie un homme leger &
hableur, qui promet plus qu’il ne peut tenir.* Vgl. FURETIERE: Dictionnaire univer-
sel contenant generalement tous les mots frangois tant vieux que modernes. SS. 314,
830-831.

128 Aus dem Jahrzehnt vor und nach Corneilles Cid sind unter anderem zu nennen: Jean
de Rotrous Tragikomodie Amélie (1636) sowie seine Komdodie Clarice ou I'amour
constant (1643), Jean Desmarets de Saint-Sorlins Komddie Les Visionnaires (1637),
André Mareschals Komdédie Le véritable Capitan Matamore ou le fanfaron (1640)

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | GLANZ UND BLENDUNG

Scudérys an der Figur des Comte in den Sentiments zwar etwas ab und zeigt auf
figurenpsychologischer Ebene ein gewisses Verstindnis fiir die ,,presomption
d’un vieux Soldat* und die ,,vanités d’un homme vaillant“, fithrt dann aber wei-
ter aus, dass ,,Jle nom de fanfaron“ ihm wegen der ,hyperboles excessives®, die
seine Rede kennzeichneten, und der ,,insupportable audace®, mit der er insbe-
sondere der Figur des Konigs gegeniiber auftrete, angemessen sei.'” Weiterhin
kritisiert Chapelain den selbstsiichtigen Heroismus des Comte als den eines
,homme de cceur, [...] qui ne fait de bonnes actions que pour en tirer avantage,
& qui mesprise chacun, & n’estime que soy-mesme.“130 Dass Scudéry und ande-
re Kritiker den Comte mit der Capitan-Figur des Matamore aus der /llusion co-
mique verglichen haben, hatte indes noch andere Griinde: Beide Rollen waren
hochstwahrscheinlich von ein und demselben Schauspieler interpretiert worden.
Der unter dem Namen Bellemore bekannte comédien, {iber den wenig gesichert
iiberliefert ist,"”' musste viele der regelméfigen Besucher des Théatre du Marais
in der Rolle des Comte unweigerlich an die lacherliche Figur des prahlenden
Capitan aus der Gascogne erinnert haben.

und Paul Scarrons Burleske Les boutades du capitan Matamore et ses comédies
(1647).

129 Héléne Merlin-Kajman spricht hinsichtlich der theatralischen Selbstinszenierung des
Comte von einer ,,fanfaronnade sociale“: MERLIN-KAJMAN, Héléne: ,,La ,Scéne
publique dans L’lllusion comique et dans Le Cid: Fanfaronnades et bravades®, in:
Littératures 45 (2001), S. 49-68. Hier S. 57.

130 CIVARDLI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 968-969.
Im Jugement du Cid, composé par un Bourgeois de Paris wird der Kritik an der Figur
des Comte dagegen insofern ironisch der Stachel gezogen, als es heifit: ,Je scay bien
que Dom Gormas est un fanfaron, mais ce qu’il dit n’est pas desagreable au peuple.”
Ebd. S. 784.

131 Von Tallemand des Réaux wird er in einer lapidaren Nebenbemerkung als ,,bon ac-
teur bezeichnet. TALLEMANT DES REAUX: Historiettes. S. 776. Zur weitestgehend
unbekannten Identitdt der Person, die vermutlich den Familiennamen Jornain trug,
vgl. die Erlduterungen der Notice in: CORNEILLE: (Euvres complétes. S. 1521. André
Mareschal bezieht sich auf der dritten Seite des avertissement seines 1640 veroffent-
lichten Stiicks Le véritable Capitan Matamore ou le fanfaron auf Bellemore, der in
der Rolle des gleichnamigen Capitan der //lusion comique ganz offensichtlich von
sich hat reden machen: ,,[J]’ay taché de peindre au naturel ce vivant MATAMORE du
Theatre du Maraiz, cet Original sans copie, & ce Personnage admirable qui ravit
également & les Grands et le Peuple, les doctes et les ignorants. Vgl. MARESCHAL,
André: Le véritable Capitan Matamore ou le fanfaron, Paris: T. Quinet 1640.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PIERRE CORNEILLE: LE CID | 195

Welche Motive verbergen sich nun aber hinter der massiven Kritik an Corneilles
Figurenzeichnung? Zum einen zielt vor allem Scudérys Argumentation sicher-
lich darauf ab, Corneille, der in den Stiicken Mélite ou Les Fausses Lettres
(1630/1633), La Suivante (1633/1637), La Place Royale ou I’Amoureux extrava-
gant (1633/1637) und L illusion comique (1636/1639) bis dato vor allem durch
komische Stoffe hervorgetreten war, als Komddienautor zu stigmatisieren. Sein
Versuch, im Cid einen ernsten, heroischen Stoff zu behandeln, so kann man
Scudéry verstehen, muss als gescheitert betrachtet werden, da er seinen Helden
doch wieder die Ziige lacherlicher Komodienfiguren verliehen hat. Der Empor-
kdmmling Corneille sollte in Zukunft besser wieder tun, worauf er sich versteht:
ein komisches, dezidiert unheroisches Spektakel fiir das gemeine Volk entwer-
fen. Zum anderen driickt sich in der Reaktion Scudérys moglicherweise aber
auch das Missfallen eines sich auf heroische Ideale berufenden Aristokraten aus,
der seinen Stand im Cid anhand der Figur des Comte der Satire preisgegeben
fiihlte. Folgt man dieser Hypothese, ldsst sich iiber die gesellschaftliche Spiegel-
funktion, die dem Cid in seinem kulturgeschichtlichen Kontext zukam, zeigen,
dass die Identifikation mit Heldenfiguren der Kunst ein virulentes und hochst
sensibles Phdanomen der Zeit war. Die Akklamation oder Kritik einer Heldenfi-
gur, so eine wichtige Erkenntnis, gibt immer auch Aufschluss iiber die ethische,
soziale und politische Verortung des Rezipienten.

Der Kritik Scudérys begegnete Corneille indes auf Augenhohe. Die Be-
zeichnung des Comte als ,,Capitan de Comedie®, konterte er in der Lettre apolo-
gétique mit einem Hinweis darauf, dass sich in dessen Werk allenthalben ,,cha-

e el . . . 132
leurs Poétiques & militaires fanden, ,,qui font rire le Lecteur®.

132 CIVARDLI: La querelle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 514.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4007 - am 14.02.2028, 14:57:54.


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 197

2. TRISTAN L’HERMITE: OSMAN —
DER SOUVERAN ALS HELD

Die Hohe Pforte in Konstantinopel. Eine Mauer trennt den Serail, den Palast des
Sultans, von der restlichen Stadt und sorgt dafiir, dass die Sphére der herrscher-
lichen Macht geschiitzt bleibt. Doch die Macht des Souverins ist nicht mehr ab-
solut, die Grenze zwischen dem Serail und der Stadt figuriert zunehmend als
Schauplatz dramatischer Verwicklungen:

Dem jungen Sultan Osman, der unléngst eine desastrose Niederlage vor Kra-
kau hinnehmen musste, steht ein Angriff feindlicher Truppen bevor. Die Lage ist
ernst, in schicksalsschwangeren Trdumen kiindigt sich seiner Schwester bereits
ein grausames Ende an. Was die bedrohliche Situation zusétzlich erschwert, ist
die Tatsache, dass der Herrscher durch das Scheitern der jlingsten Kampagne
seinen Riickhalt in Armee und Bevdlkerung verloren hat. Insbesondere in den
Reihen der Janitscharen, seiner einflussreichen Leibgarde, die sich groftenteils
aus christlichen Elitesoldaten zusammensetzt, formiert sich massiver Wider-
stand. Dieser gewinnt noch an Stirke, als die Tochter des Mufti — der hochsten
geistlichen und juristischen Autoritit — dem Sultan Rache schwort, nachdem ihre
Liebe zuriickgewiesen wird. Ranghohe Vertreter der Janitscharen fiithren schlief3-
lich eine Palastrevolte an, um das gliicklose Oberhaupt gewaltvoll zu stiirzen.
Als ein Fluchtversuch vereitelt wird, bleibt dem in die Ecke gedrdngten Sultan
nichts anderes mehr iibrig, als sich der Revolte zu stellen.

Diese dramatischen Ereignisse bilden den Kern der Handlung von Tristan
L’Hermites Tragodie Osman." Anders als im Fall von Corneilles Cid handelt es
sich bei der Tragddie um einen nicht-kanonischen Text, dem die Forschung, zu-

1 Das Stick wird in der Forschung teilweise auch unter dem Titel La mort du grand
Osman verhandelt. Napoléon Bernardin zufolge, der Ende des 19. Jahrhunderts als
erster eine Monografie zum literarischen Werk Tristans vorlegte, sei das Stiick als La
mort du grand Osman auf der Biithne erschienen, dann jedoch als Osman gedruckt
veroffentlicht worden. Vgl. BERNARDIN, Napoléon M.: Un précurseur de Racine :
Tristan L’Hermite, Sieur du Solier (1601 - 1655), sa famille, sa vie, ses ceuvres, Paris:
Picard 1895. S. 263. Hinter dem Kiinstlernamen ,Tristan‘, mit dem der Autor des Os-
man auch in dieser Arbeit bezeichnet werden soll, steht der biirgerliche Name
Frangois L’Hermite. Fiir weitere biografische und zeitgeschichtliche Hintergriinde
vgl. die Einfithrung von Jean Serroy, Marc Fumaroli und Amédée Carriat in: TRISTAN
L’HERMITE, Frangois: (Euvres complétes, Bd. 1, hrsg. v. Jean SERROY, Paris: Cham-
pion 1999. S. 7-50.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | GLANZ UND BLENDUNG

mal die deutschsprachige, bislang wenig Aufmerksamkeit geschenkt hat.?
Wenngleich Tristans Osman nicht nur in Bezug auf seine wissenschaftliche Re-
zeption weit hinter Corneilles Cid zuriicksteht — geringere Kunstfertigkeit in den
Bereichen Sujetgestaltung, Figurenentwicklung und Versbau sind nicht zu iiber-
sehen’ —, ist das Stiick wegen seiner originellen Verhandlung von Heldentum
und dessen visueller und sprachlicher Représentation fiir die Fragestellung dieser
Arbeit doch von grofftem Interesse. Es ist insofern auch reprisentativ fiir das
Jahrzehnt seines Entstehens, da es, wie noch ausfiihrlicher zu zeigen sein wird,
Teil einer regelrechten Orientalismus-Mode war. Auf Motivebene gibt es iiber-
dies einen zum Teil sehr deutlichen Einfluss der frithen heroischen Dramen Cor-
neilles, was einen Vergleich zusétzlich fruchtbar erscheinen lasst.*

Uber die konkreten Entstehungskontexte sowie die Auffiihrungsgeschichte
des Stiicks ist wenig bekannt.” Fest steht allerdings, dass die Tragodie erst 1656,

2 Dass Tristan mehr als fiir sein dramatisches Werk fiir seine Lyrik und seine Prosa be-
kannt ist, spiegelt sich auch in der Forschung wider, die seine Dramen bislang wenig
behandelt hat. Obwohl insbesondere seine erste Tragodie La Mariane (1636), in der
der spitere Cid-Darsteller Mondory die Hauptrolle im Théatre du Marais spielte, ei-
nen groBen zeitgendssischen Erfolg darstellte — alleine zu Tristans Lebzeiten wurde
das Stiick in zehn Auflagen gedruckt —, steht sein Name heute vor allem fiir den pika-
resken Roman Le page disgracié (1643) sowie verschiedene Gedichte und Gedicht-
sammlungen, darunter Plaintes d’Acante (1633), Amours (1638), La Lyre (1641) und
Vers héroiques (1648).

3 Dies trifft auch auf den Vergleich zu, der wegen der groBen thematischen Nihe zwi-
schen Tristans Osman und Racines Bajazet gezogen werden kann. Ausgehend von
Ernest Serrets 1870 erschienenen Artikel zur Vorreiterrolle Tristans, wurden in der
Forschung auch iiber den Vergleich der beiden Stiicke hinaus immer wieder Paralle-
len zwischen den beiden Autoren gezogen. Vgl. dazu: SERRET, Ernest: ,,Un précur-
seur de Racine : Tristan L’Hermite®, in: Le Correspondant 82 (1870), S. 334-354.
Sandrine Berregard fasst den vergleichenden Forschungsansatz in ihrer 2006 erschie-
nenen Monografie iibersichtlich zusammen. Vgl. BERREGARD, Sandrine: Tristan
L’Hermite, ,, héritier* et ,,précurseur” : imitation et innovation dans la carriere de
Tristan L Hermite, Tiibingen: Narr 2006. S. 35-65.

4 Vgl. dazu: BERREGARD, Sandrine: ,.Le parcours thédtral de Tristan au regard de
’exemple cornélien®, in: Cahiers Tristan L Hermite 30 (2008), S. 37-47.

5  Fiir Bernardin steht fest, dass ,,cette tragédie resta au moins und quinzaine d’années
au répertoire”, da das Stiick 1662 im Repertoire einer Theatergruppe der Provinz auf-
taucht. Wenngleich die These nicht eindeutig falsifizierbar ist, scheint es wegen der
fehlenden sonstigen Rezeptionsspuren — Claude Abraham betont sogar, dass ,there is
no record of any performance, anywhere® — alles andere als gewiss, dass Osman tat-
sdchlich, wie Bernardin schreibt, ,,une pi¢ce applaudie” war. Vgl. dazu: BERNARDIN:

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 199

und damit ein Jahr nach dem Tod des Autors, unter der Agide seines Schiilers
Philippe Quinault verdffentlicht wurde.® Da das privilege du Roi vom 17. Juni
1647 stammt, ist anzunehmen, dass Tristan das Stiick wohl bereits in der Thea-
tersaison 1646/1647 geschaffen hatte, es in der Folge aus unbekannten Griinden
jedoch nicht hat drucken lassen kdnnen. Ich folge damit insgesamt der Datierung
von Nicole Mallet, fiir die unter anderem auch die Tatsache spricht, dass alle
restlichen Tragddien des Autors — La Mariane, Panthée, La mort de Séneque, La
mort de Chrispe — in den 1640er Jahren verfasst wurden. Bei dem erst spiter
verdffentlichten Stiick Le parasite (1654) handelt es sich dagegen um eine Ko-
modie. Osman ware demnach, was plausibel ist, in Tristans ,tragischer Phase*
entstanden. Wie in Kapitel IV.2.3 noch zu zeigen sein wird, spricht fiir eine Da-
tierung in die 1640er Jahre des Weiteren, dass das literarische Frankreich in die-
ser Zeit von besagter Orientalismus-Mode erfasst war, deren Momentum mog-
licherweise auch Tristan nutzen wollte.

Die Verzogerung von Publikationsprojekten war in einem an Unregelméafig-
keiten und Wechselféllen reichen Autorenleben alles andere als ungewdhnlich.
Ohne an dieser Stelle der Biografie Tristans zuviel Raum geben zu wollen, sei
kurz erwidhnt, dass der Autor allem Anschein nach nicht nur als junger Mann
nach einem Duell fiir einige Zeit nach England flichen musste.” Auch danach

Un précurseur de Racine. S. 493-494.; ABRAHAM, Claude: Tristan 1’Hermite, Bos-
ton: Twayne 1980. S. 100.

6 Im heroisierenden Widmungsbrief an den Grafen von Bussy-Rabutin, den Quinault
Tristans Tragddie voranstellte, gibt er sich als Vollstrecker seines Willens aus (,,je
n’ai fait aprés sa mort que ce qu’il avait dessein de faire pendant sa vie®), moglicher-
weise ging es ihm aber mehr darum, die Gunst des einflussreichen Grafen zu gewin-
nen. Vgl. dazu die Darstellung von Nicole Mallet, die dem Stiick in der zwischen
1999 und 2002 bei Honoré Champion erschienenen Gesamtausgabe — der Textgrund-
lage fiir die folgenden Analysen — eine kenntnisreiche Einfithrung widmet: MALLET,
Nicole: ,, Introduction “, in: TRISTAN L’HERMITE, Frangois: (Euvres complétes, Bd. 4,
hrsg. v. Roger GUICHEMERRE, Paris: Champion 2001, S. 447-460. Hier S. 448. In
seinem kurzen Schriftstellerportrit betont auch Jirgen von Stackelberg Quinaults
Kunst, ,,geschickt seine Stiicke potenten Herrschaften [zu widmen].“ STACKELBERG,
Jirgen von: Kleines Lexikon vergessener Autoren des 17. Jahrhunderts (Frankreich),
Bonn: Romanistischer Verlag 2014. S. 82.

7  Wie auch zu vielen anderen Aspekten seiner Biografie, verfiigt die Forschung beziig-
lich Tristans englischem Exil iiber kein gesichertes Wissen. Roger Guichemerre halt
es sogar fiir moglich, dass der spitere Autor des Osman in der betreffenden Zeit
Frankreich gar nicht verlassen hat: ,,[Pleut-étre a-t-il vagabondé seulement en pro-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | GLANZ UND BLENDUNG

fiihrte er ein sehr abenteuerliches Leben an der Seite verschiedener Patrone, da-
runter dem Grafen von Saint-Aignan, Henri II de Lorraine, dem Herzog von
Guise, vor allem aber Gaston d’Orléans.? Insbesondere die 1648 verdffentlichte
Lyriksammlung Vers héroiques, die viele heroisierende Panegyriken seiner un-
terschiedlichen Schutzherren und Schutzherrinnen enthélt — Jean-Pierre Chau-
veau spricht in seiner Einfiihrung der Sammlung treffend vom Ziel der ,,héroisa-
tion du protecteur“9 —, zeugt von der enormen Prisenz heroischer Motive in Tris-
tans Dichtkunst sowie deren historisch-biografischer Verankerung.10 Was fiir die
meisten Autoren des Siecle classique zutrifft, gilt fiir Tristan in besonderem Ma-
Be: Die Heroisierung von meist militdrisch aktiven Aristokraten machte einen
wesentlichen Teil seiner literarischen Praxis aus. Noch kurz vor seinem Tod ver-
fasste und publizierte er zum Anlass einer Neapel-Kampagne des Duc de Guise
beispielsweise die Ode La Renommée a son Altesse de Guise (1654), in der er
seinen Patron als ,,Héros charmant et glorieux / Dont le merite est un prodige*
stilisiert und ihm die Moglichkeit in Aussicht stellt, sich durch eine ,,haute ac-
tion“, d.h. eine militirische Heldentat, neuen Ruhm (,,des Palmes nouvelles*) zu

vince.”“ Vgl. dazu: GUICHEMERRE, Roger: Quatre poétes du XVlIle siécle : Malherbe,
Tristan L ’Hermite, Saint-Amant, Boileau, Paris: SEDES 1991. S. 82.

8 Emmanuel Bury zeichnet Tristans Leben im Zeichen von arma et litterae nach:
BURY, Emmanuel: ,,Tristan, entre la plume et [’épée. Choix de vie et vocation lettrée
d’un jeune aristocrate a l’dge de Louis XIII, in: Cahiers Tristan L’Hermite 36
(2014), S.49-57. Zu den personlichen und politischen Aspekten der wechselvollen
Patronage-Beziehung mit Gaston d’Orléans, die fiir die Kontextualisierung von Tris-
tans heroisierenden ,,vers martiaux“ aufschlussreich sind, vgl. DETHAN, Georges:
Iristan I’Hermite et Gaston d’Orléans : un appel a I’héroisme®, in: Les Cahiers de
Tristan L ’Hermite 11 (1989), S. 19-26. Hier S. 22.

9 TRISTAN L’HERMITE, Frangois: (Fuvres compleétes, Bd.3, hrsg. v. Jean-Pierre
CHAUVEAU, Paris: Champion 2002. S. 12. Zu den soziologischen, ethischen und &s-
thetischen Aspekten der ,,production héroique de Tristan®, insbesondere beziiglich der
Gedichtsammlung Vers héroiques, vgl. dazu weiterfithrend auch: CHAUVEAU, Jean-
Pierre: ,,Tristan [’'Hermite et la célébration des héros*, in: Cahiers du Centre Interna-
tional de Synthéses du Baroque 3 (1969), S.117-125. Hier S. 117.; Ebenfalls:
CHAUVEAU, Jean-Pierre: Pocétes et poésie au XVIle siecle, Paris: Classiques Garnier
2012. S. 334ff.

10 Alain Génetiot hat der ,,esthétique de la gloire”, die in seiner Lyrik der Heroisierung
dient, eine aufschlussreiche Untersuchung gewidmet: Vgl. GENETIOT, Alain: ,,Le [y-
risme tristanien, une idylle héroique en éclats?*, in: PREVOT, Jacques (Hrsg.): Actua-
lités de Tristan, Nanterre: Université de Paris X - Nanterre 2003, S. 31-59. Insbes. S.
S1ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OsMAN | 201

verdienen.!" Vor diesem Hintergrund wundert es wenig, dass Tristan auch in
seiner Tragddie Osman — von der Bernardin zu berichten weil3, dass sie ur-
spriinglich dem Duc de Guise hitte gewidmet werden sollen'? — das heroische
Register zog.

Bevor es im nun folgenden Teil der Arbeit darum gehen wird, Tristans Tra-
gbdie in Bezug auf die darin verhandelten Modelle des Heroischen und Techni-
ken der Heroisierung genauer zu untersuchen, soll der Widmungsbrief noch et-
was eingehender betrachtet werden, der nicht vom Autor selbst an den Duc de
Guise, sondern von seinem Schiiler Philippe Quinault an den Grafen von Bussy-
Rabutin, den Cousin und bekannten Korrespondenzpartner von Madame de Sé-
vigné, adressiert worden war.

Den Konventionen der enkomiastischen Textgattung entsprechend glorifi-
ziert Quinault das Leben des Grafen, wihrend er auf seine eigenen kiinstleri-
schen Fihigkeiten im Gestus der Bescheidenheit verweist: ,,[J]e ne suis pas assez
éclairé pour traiter a fond une matiére si délicate que celle de votre panégy-
rique.“13
geht auch sonst weder auf inhaltliche noch auf formale Aspekte der von ihm

Ohne einen Bezug zur Dramenfigur des Osman herzustellen — Quinault

herausgegebenen Tragddie ein —, wird Bussy-Rabutin, der in seiner militdrischen
Funktion als ,,Lieutenent-Général des armées du Roi, Maitre de Camp général de
la cavalerie frangaise et étrangére, etc.” angesprochen wird,"* als eine heroische
Personlichkeit vom Format eines Alexander des GroBlen dargestellt. Nachdem
Quinault eingangs iiber die Achtung schreibt, die auch der ,,feu Monsieur Tris-
tan® stets fiir den ,,mérite und die ,,gloire” des Grafen gehabt habe, fiihrt er wei-
ter aus, dass sein Lehrer an dieser Stelle nun sicherlich auch mit ,,éclat” von der
,,noble audace* gesprochen hitte, an der man schon seit Generationen die heroi-
sche Disposition der Familie Bussy-Rabutins erkennen konne:

11 TRISTAN L’HERMITE: Euvres completes. Poésie. SS. 647, 652.

12 Vgl. dazu: BERNARDIN: Un précurseur de Racine. S. 264. Jean Serroy greift die Hy-
pothese in seiner biografischen Einleitung der Gesamtausgabe auf und &uflert die
Vermutung, dass Osman deshalb nicht gedruckt werden konnte, weil Tristans Patron
zur betreffenden Zeit politisch in Bedridngnis war. Vgl. dazu TRISTAN L’HERMITE:
Euvres completes. S. 27.

13 TRISTAN L’HERMITE: (Euvres completes. S. 464.

14 Ebd. S. 463.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | GLANZ UND BLENDUNG

L1l parlerait avec éclat de cette noble audace qui s’est toujours si glorieusement conservée
dans les héros de votre maison fameuse, et qui vous fait avancer si ardamment partout ou

15
I’honneur vous appelle.*

Diese heroische Anrufung, die in den Panegyriken der Zeit einen Gemeinplatz
darstellt, verbindet Quinault anschlieBend mit einem Topos des Heroischen, der
fiir die Fragestellung dieser Arbeit von grolem Interesse ist: jenem des Glanzes
und seiner Ineffabilitit. Es sei ihm fast unmdglich, einen Eindruck des strahlen-
den Glanzes zu vermitteln, mit dem Bussy-Rabutin seine Zeitgenossen blende:
,Je suis forcé de vous avouer qu’il est presque impossible de bien figurer la
splendeur des clartés qui nous éblouissent comme les votres*,'® lautet die For-
mel, mit der Quinault das vermeintlich Unkommunizierbare dann doch zur Spra-
che bringt.

2.1 Zwischen Triumph und Tod: Der Held als tragische Figur

Wenngleich in Tristans Tragddie das Motiv des Heldenglanzes eine entschei-
dende Rolle spielt, ist der Text insgesamt doch weniger von einem triumphalen,
als vielmehr von einem tragischen Grundmuster gekennzeichnet. Tristans Os-
man entspricht nur begrenzt dem heroisierenden Portrét, das Quinault mit Ver-
weis auf Alexander den Gro3en von Bussy-Rabutin zeichnet. Damit ist auch ein
gattungsspezifisches Charakteristikum benannt, das Tristans Osman von Cor-
neilles Cid unterscheidet: Wéhrend Corneilles Rodrigue als Held der Tragiko-
mddie triumphiert und am Ende des Stiicks einer ruhmreichen Zukunft entge-
genblicken kann, wartet auf Tristans tragischen Helden nur der sichere Tod."”

Tristans Tragddie soll nun in einem ersten Schritt mit Blick auf die Ethik des
Heroischen analysiert werden, wobei das Interesse insbesondere der Ambivalenz
der zentralen Heldenfigur und Genderaspekten des Heroischen gilt.

15 Ebd. S. 463-464.

16 Ebd. S. 464.

17 Folgt man Jean Roussets Charakterisierung barocker Motivik, zeichnet insbesondere
die dramatische Ausgestaltung des Todes als eines ,,spectacle de la mort* Tristans
Osman als typische barocke Tragddie aus. Vgl. dazu: ROUSSET, Jean: La littérature
de [’dge baroque en France, Paris: Corti 1953. S. 81ff. Jirgen von Stackelberg und
James Crenshaw Shepard zdhlen Tristan ebenfalls zu den barocken Dichtern. Vgl.
STACKELBERG: Kleines Lexikon vergessener Autoren des 17. Jahrhunderts (Frank-
reich). S. 111.; SHEPARD, James Crenshaw: Mannerism and baroque in seventeenth
century French poetry : the example of Tristan L’Hermite, Chapel Hill: Department of
Romance Languages 2001.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 203

2.1.1 Osman oder die Ambivalenz des Heroischen

Tristans Osman ist eine spannungsreiche, mitunter gar januskopfige Figur, die
eine ganze Reihe von Widerspriichen in sich vereint und deshalb durch eine we-
sentliche Unbestimmtheit gekennzeichnet ist. Der Held versucht einerseits feige
der Gefahr durch die feindlichen Truppen zu entkommen, die ihn von auflen be-
drohen, stellt sich andererseits aber entschlossen den Gegnern im eigenen Land.
Er handelt teils grausam und erbarmungslos, teils edel und nachsichtig, er ist
gleichermallen Opfer und Tater, ohnméchtig und méchtig, wird sowohl verachtet
als auch bewundert und ist damit insgesamt eine heroische Grenz- und Kippfigur
im Sinne der theoretischen Uberlegungen dieser Arbeit."® Zu diesem Ergebnis
kommt auch Kirsten Postert, die die Figur des Osman als ,,[p]ersonnage ambigu“
bezeichnet und dabei zwei ,,conceptions de I’héroisme* vereint sicht:

,[L]une correspondant a I’héroisme aristotélicien évoquant la crainte et la pitié du public,
et ’autre a I’héroisme cornélien qui prend une nouvelle dimension tragique dans les an-

nées 1640, celle de « I’admiration », résultat d’une sublimation du héros [.. .].“19

Aufgrund der Vagheit der Begriffe ,héroisme aristotélicien und ,héroisme
cornélien®, erscheint es fraglich, ob diese tatsdchlich geeignet sind, die Spezifik
der heroischen Konzeption Tristans angemessen zu beschreiben. Jedoch kann
der Hinweis auf die beiden unterschiedlichen Rezeptionsparadigmen von pitié
und crainte auf der einen Seite, admiration auf der anderen Seite, durchaus fiir
eine erste Differenzierung nutzbar gemacht werden. Bevor der ambivalente He-
roismus Osmans durch eine detaillierte Textanalyse ndher bestimmt werden soll,
wird die von Postert vorgeschlagene Binnendifferenz demnach als analyselei-
tende Heuristik iibernommen. Statt zwischen dem ,,héroisme aristotélicien* und
dem ,,héroisme cornélien soll jedoch zwischen tragischem und triumphalem
Heldentum unterschieden werden. Beide Formen von Heldentum, so die An-
nahme, sind in der Figur des Osman angelegt, der von der Tochter des Mufti in
einer paradoxen Formulierung bezeichnenderweise als ,,digne prince autant que
misérable” (V,ii,1318) adressiert wird.

Was den triumphalen Aspekt seines Heldentums angeht, kann die Schilde-
rung der Ereignisse wihrend des Polenfeldzugs herangezogen werden, die Os-
man seiner Schwester bei seinem ersten Auftritt gibt. Wenngleich die Kampagne
insgesamt nicht von Erfolg gekront war, konnte Osman sich der eigenen Be-

18 Vgl. dazu die Ausfithrungen in Kapitel 11.1.2.
19 POSTERT, Kirsten: Tragédie historique ou histoire en tragédie ? Les sujets d’histoire
moderne dans la tragédie frangaise (1550-1715), Tubingen: Narr 2010. S. 404.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | GLANZ UND BLENDUNG

schreibung zufolge doch als mutig-entschlossener und tatkréftiger Kriegsheld
auszeichnen. Wihrend die Truppe der Janitscharen, die als ,,corps lache et trait-
re* (Liii,105) kollektiv deheroisiert wird, vor Krakau keinen Widerstand geleis-
tet habe und die gegnerischen polnischen Truppen, angefiihrt vom Sohn Konig
Sigismunds, deshalb sogar den Propheten verspotten konnten, habe er alleine
sich dem Widersacher entgegengestellt und die eigenen Soldaten zudem fiir ihre
Feigheit bestraft:

,Voyant ce grand désordre et ces terreurs extrémes,
J’en fis autant périr que les ennemis mémes ;

Je coupai mille bras dans ce juste courroux,

Pour les trainer par force a la presse des coups.

Le fils de Sigismond ravi de leur défaite,

En les faisant plier, se moqua du Prophéte,

Passa dessus leurs corps, donna jusqu’a mon parc,
Perga mes pavillons des fléches de son arc,

Et se fut acharné longtemps a la tuerie,

Si je n’eusse en personne arrété sa furie* (Liii, 125-134)

Dem unheroischen Kollektiv der eigenen Soldateska gegeniiber stilisiert sich der
Souverdn und Feldherr Osman als heroisches Individuum, das der feindlichen
Bedrohung ,.en personne® entscheidenden Widerstand entgegenbringt.20

Das triumphalisch-heroische Selbstbild Osmans, das diesem Bericht zu ent-
nehmen ist, wird durch Zuschreibungen anderer Figuren bestitigt. So zum Bei-
spiel, wenn ein verbliebener Gefolgsmann der Muftitochter — die Osman ihrer-
seits liber weite Strecken als ,,héros glorieux* (I11,ii1,821), als ruhmreichen Hel-
den, sieht — vom Kampf berichtet, der im letzten Akt des Stiicks stattfindet. Die
brutale Darstellung, die mit ihren drastischen Bildern an éltere Heldenepik wie
die Chanson de Roland erinnert, gipfelt in einer Passage, in welcher der von ei-
ner Uberzahl an Gegnern bedringte Held — einer traditionsreichen Symbol- und

20 Tristan greift damit die historisch relevante Vorstellung eines roi connétable, eines
am Kriegsgeschehen aktiv beteiligten Herrschers, auf. Als , klassiche[r] roi connétab-
le* des frithen 17. Jahrhunderts galt in Frankreich Heinrich IV. Vgl. dazu: ASCH,
Ronald G.: ,,Heros, Friedensstifter oder Mdrtyrer? Optionen und Grenzen heroischen
Herrschertums in England, ca. 1603—1660%, in: WREDE, Martin (Hrsg.): Die Insze-
nierung der heroischen Monarchie, Miinchen: Oldenbourg Verlag 2014, S. 199-216.
Insbes. S. 206.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 205

Bildsprache des Heroischen entsprechend — mit einem Lowen und einem Blitz
verglichen wird:

,,11 fait soudain voler vingt tétes et vingt bras.

Les premiers abattus, il entre dans la presse,
Frappe de tous c6tés et chamaille sans cesse,
Pénétre avec le fer jusqu’au septiéme rang

Et ne donne aucun coup sans répandre du sang.
De méme qu’un lion pressé dans une chasse,

Qui valets et piqueurs, chiens et chevaux terrasse,
Et parait au péril noblement courroucé

En s’adressant toujours a ceux qui I’ont blessé,
Ainsi le grand Osman, deca, dela, s’arréte

A quiconque parait lui vouloir faire téte,

Et sans détruire ceux qui semblent s’effrayer,

Il court aux plus hardis et les va foudroyer.” (V,iv,1538-1555)

Der in wilder Entschlossenheit kimpfende Osman stiirzt sich wie ein Lowe auf
seine Angreifer und schldgt auf die besonders Wehrhaften wie ein Blitz nieder.
Die Feststellung, dass Osman ,,noblement courroucé* im Kampf erschienen sei,
greift dabei den Topos vom furor heroicus auf, der bei der Analyse von Cor-
neilles Cid bereits in Kapitel IV.1.1.3 eine zentrale Rolle gespielt hat. Konfron-
tiert mit Beleidigung oder Bedrohung reagiert der Held, geleitet von den Affek-
ten Stolz und Wut, gleichsam instinktiv, indem er sich — wie ein Lowe — bedin-
gungslos zur Wehr setzt. Obwohl Osman lange Zeit vergeblich versucht, der
drohenden Gefahr der Palastrevolte durch eine wenig rithmliche Flucht zu ent-
gehen, kommt der heroische Kampf, den er im Zeichen des furor heroicus im
letzten Akt bestreitet, insofern nicht vollig iiberraschend, als der Sultan bereits in
der ersten Szene des vierten Aktes, in einem Dialog mit seinem Berater Lodia,
zu erkennen gibt, dass er die affektive Disposition eines zu kriegerischen Taten
fahigen Helden besitzt. Nicole Mallet spricht in diesem Kontext mit Recht vom
,jeune et fougeux Sultan“*' Die Empfehlung Lodias, sich der Gefahr durch
Klugheit zu entziehen, schlagt Osman, der sich der eigenen Ehrlosigkeit und
Feigheit an dieser Stelle schlagartig bewusst wird, aus: ,,Nous aurions trop
d’horreur de cette lacheté” (IV,1,1019). Stattdessen beschwort er seine heroische
Genealogie und seine bisherigen Erfolge und artikuliert — was von Tristan rheto-
risch durch einen exklamatorischen Stil verdeutlicht wird — vehement seinen

21 MALLET: ,, Introduction . S. 459.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | GLANZ UND BLENDUNG

Entschluss, gegen die ,canaille émue® der rebellierenden Janitscharen Wider-
stand leisten zu wollen:

,,Le sang a ce discours au visage me monte.

Je partirais pour vivre et vivre avecque honte,

Et je serais par 1a réduit honteusement

A porter d’empereur le titre indignement !

Quoi ? des soldats mutins, sans cceur et sans conduite
M’obligeraient & prendre une honteuse fuite ?

Je craindrais leurs clameurs, je craindrais leur abord,
Moi qui dans les combats n’ai pu craindre la mort,
Moi, qui portant mes pas aussi loin que mes péres,
Ai semé la terreur sous les deux hémisphéres,

Je serais ébranlé par ces fils de chrétiens,

Qu’un opprobre odieux met au nombre des chiens ?
Quand ils s’assembleraient, cette canaille émue

Ne pourrait soutenir un éclat de ma vue.* (IV,1,973-986)

Der Triumphalismus Osmans, der in der Vorstellung eines Auftritts gipfelt, bei
dem er die rebellische Menge durch bloBen Augenkontakt (,,éclat de ma vue®)
bezwingt, wird allerdings durch eine im gesamten Stiick mindestens ebenso pra-
sente Tragik relativiert. Osmans éclat erweist sich vor diesem Hintergrund mit-
unter als ein faux éclat, seine Macht als Ohnmacht, der souverdne Titer zuneh-
mend als leidendes Opfer.

Was auch die bisherige Forschung nahezu einheitlich betont, ist die Tatsa-
che, dass die exzeptionelle Heldenfigur des Osman insbesondere an ihrer Ein-
samkeit und Kommunikationsunféhigkeit leidet. Als Souverdn und Feldherr, der
sich von seiner Armee und seinen Beratern verraten wéhnt, vertraut er zuneh-
mend nur noch auf das eigene Urteil und begibt sich — einem Shakespeare’schen
Helden nicht ganz undhnlich — in ein ,,isolement arrogant“.22 Der stolze Indivi-
dualismus Osmans, der prinzipiell durchaus auch heroisch gedeutet werden
kann, wird von seinen Widersachern, allen voran den Janitscharen-Fiihrern Sé-
lim und Orcan, dadurch zur Deheroisierung des Sultans funktionalisiert, dass er
als arrogant, verblendet und verantwortungslos dargestellt wird. In einem Be-
richt, der wie ein deheroisierendes Echo zu Rodrigues Schlachtbericht aus Cor-
neilles Cid anmutet, schildert Sélim in der dritten Szene des zweiten Aktes der
Tochter des Mufti das Scheitern des iiberheblichen Osman:

22 Ebd. S. 458.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 207

,»Vous savez que ce présomptueux

Vient de faire un voyage assez infructueux.

11 s’était aveuglé d’une superbe envie,

De voir en conquérant les murs de Cracovie.
Mais de cette entreprise il fut mal satisfait ;

Ce furent des desseins qui n’eurent point d’effet.
Et quoi que proposat son ardeur indiscréte,

Tout son camp mutiné voulut faire retraite.

Lui qui honteusement retourna sur ses pas.

En congut un dépit contre tous ses soldats,

Mais avec tant de rage et si peu de justice

Qu’il résolut dés lors d’éteindre sa milice* (11,1ii,499-510)

Die affektive Disposition, die Osman herausstreicht, um sich selbst zu heroisie-
ren, wird in der Darstellung Sélims zu einem zentralen Kritikpunkt. Osman habe
mit ,tant de rage et si peu de justice” gehandelt und den fatalen Entschluss ge-
fasst, sich an seinen Soldaten zu richen, indem er Konstantinopel verldsst, um
sich im fernen Kairo ein neues Heer aufzubauen. ,,Vous voyez la noirceur de ce
grand attentat”, so Sélim weiter, ,,S’il choque la patrie et les lois de I’Etat.“
(IL,1i1,515-516) Das denkbar unheroische Portrdt Osmans, das den Souverin in
die Nihe eines Despoten und Tyrannen riickt,” wird von Orcan in der vierten
Szene des vierten Aktes sowohl relativiert als auch ergénzt. Zusammen mit den
anderen Anfiihrern der Palastrevolte steht Orcan in dieser Szene unter dem Bal-
kon des Sultans und versucht diesem personlich versténdlich zu machen, dass er
selbst und nicht seine Soldaten fiir den verheerenden Feldzug, der ,,cent mille
[v]ictimes* gefordert habe, verantwortlich sei:**

,,Quand tu fis ce voyage étrange et malheureux,
Manquas-tu de soldats braves et généreux ?
Une histoire fidéle en a compté cent mille
Victimes en ces lieux d’un projet inutile,

D’un dessein qui pour toi semblait un peu trop bas,

23 Seinen epochemachenden Ausdruck fand dieser Typus im Bereich des Dramas in
Christopher Marlowes Tambourlaine the Great (1590).

24 Lacy Lockert weist vor dem Hintergrund der Darstellungen Sélims und Orcans darauf
hin, dass das Stiick ,,leaves some doubt as to whether right is mainly on the side of the
Sultan or on that of the mutineers.” LOCKERT, Lacy: More Plays by Rivals of Cor-
neille and Racine, Vanderbilt University Press 1968. S. 165.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | GLANZ UND BLENDUNG

Et que les gens de bien ne te conseillaient pas.
Nous ne manquames point dans ce triste voyage

D’ardeur pour te servir, de force et de courage.” (IV,iv,1166-1173)

Obwohl Osman sich Orcan gegeniiber in der Szene noch uneinsichtig zeigt, be-
kommt sein heroisches Selbstbild wenig spiter, zu Beginn der fiinften Szene des
vierten Aktes, tiefere Risse. In Stanzenform klagt er iiber sein wechselhaftes
Schicksal und gesteht die eigene Schwiche ein. Der ,,Empereur sieht sich nur
noch als Schatten seiner selbst:

,,O fortune ! nymphe inconstante,

Qui sur une conque flottante,

Fais tourner ta voile a tout vent,

Auras-tu pour Osman des outrages sans nombre ?
11 est si fort changé, que ce n’est plus que ’ombre

De ce grand Empereur qu’il fut auparavant. (V,i,1242-1247)

Nicht zuletzt wird der tragische Aspekt des verhandelten Heroismus insofern ak-
zentuiert, als Tristan das Stiick durch den bereits erwdhnten Traum beginnen
lasst, in dem sich der Schwester des Sultans ein gewaltvolles Ende ankiindigt:
,,On I’épanche a ma vue, on perd devant mes yeux / Le plus grand des mortels et
le plus glorieux ! (1,i,3-4). Die Handlung des Stiicks beginnt demnach — was ei-
nen dramaturgischen Kniff darstellt, den Tristan bereits bei seiner fritheren Tra-
godie La Mariane (1636) angewendet hatte — mit der Antizipation der spéteren
Katastrophe. Wie ein Fluch, der unbedingte Erfiillung fordert, lastet die fatale
Traumvision auf dem Geschehen, so dass sich mit Daniela Dalla Valle sagen
lasst: ,,[I]1 [Tristan] ne se borne pas a inserer le récit d’un réve, mais il met en
scéne le réve méme*.”

Zusammenfassend kann hinsichtlich des ambivalenten Status von Osmans
Heldentum festgehalten werden, dass sich Momente des Triumphs und Momente
des tragischen Scheiterns die Waage halten. Das heroische Selbstbild, an dem
Osman bis zu den zuletzt zitierten Stanzen durchgéngig festhilt, wird durch die
Zuschreibung anderer Figuren gestiitzt und basiert maf3igeblich auf kriegerischen
Heldentaten wihrend des Feldzugs nach Polen, die umso glaubwiirdiger erschei-
nen, da der Sultan seine aulergewo6hnliche Kampfkraft noch einmal eindriicklich

25 DALLA VALLE, Daniela: ,,Une relecture d’Osman‘, in: ASSAF, Francis (Hrsg.): Car
demeure ’amitié : mélanges offerts a Claude Abraham, Tubingen: Narr 1997, S. 155—
170. S. 161.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 209

unter Beweis stellt, als er — letztlich vergeblich — versucht, sich gegen die Ver-
schworer der Palastrevolte zu verteidigen. Gleichzeitig ist es aber durchaus so,
dass sich Osman in der Gegenwart der Dramenhandlung, siecht man einmal vom
finalen Todeskampf ab, mehr heroisch inszeniert, als durch Heldentaten in Er-
scheinung zu treten. Versucht er nicht sogar, den Palast und die Stadt klamm-
heimlich zu verlassen? Rafft er dafiir nicht alle Schitze des Landes gierig zu-
sammen? Und ist er schlieBlich nicht sogar bereit, eine Pilgerreise nach Mekka
vorzutduschen, um seinen Verfolgern zu entgehen? Im Lichte dieser Zusam-
menhédnge muss man iiber weite Strecken der Beobachtung Dalla Valles zu-
stimmen, derzufolge ,,[s]on héroisme, en effet, existe dans la tragédie seulement
dans les intentions et dans les discours; Osman veut étre héroique, prétend étre
jugé tel“.** Gleichwohl muss ihrer Behauptung, der ,passage de 1’héroisme
énoncé a I’héroisme vécu‘ vollziehe sich erst im Akt des Sterbens,27 mit Blick
auf Osmans glaubhafte heroische Vergangenheit widersprochen werden. Mehr
noch als bei Corneilles Cid wird in Tristans Osman insgesamt eine Form von
Heldentum verhandelt, die von Anfang an problematisch und gefahrdet wirkt.
Nicht unerwahnt bleiben darf an dieser Stelle die historische Personlichkeit,
die Tristan als Vorlage fiir sein Drama diente. Hinter der literarischen Figur des
Osman verbirgt sich der Sultan Osman II., der von 1618 bis zu seinem frithen
und unnatiirlichen Tod 1622 an der Spitze des Osmanischen Reichs stand. Als
der junge Sultan mit vierzehn Jahren an die Macht kam, unternahm er eine Reihe
militdrischer Kampagnen im Westen und Osten des Grofreichs. Nach ersten Er-
folgen musste er Niederlagen hinnehmen, die ihn den Riickhalt in den eigenen
Truppen kosteten, was schlie8lich 1622 zu einer Palastrevolte und zu seiner Er-
mordung fiihrte. Jean Racine, der sich mit seinem Stiick Bajazet (1672) ebenfalls
eines osmanischen Stoffs annahm, fasst die historischen Ereignisse demnach
korrekt zusammen, wenn er in seiner préface liber Bajazets Bruder Osman lapi-
dar schreibt: ,,Osman [...] régna environ trois ans, au bout desquels les
Janissaires lui 6térent I’Empire et la vie.“” Bemerkenswert ist in diesem Zu-
sammenhang die Tatsache, dass Osman bereits in den zeitgendssischen Quellen
als ambivalente Herrscherfigur dargestellt wurde. In einem ausfiihrlichen Be-
richt, der im Mercure francgois, der dltesten franzosischen Zeitschrift, im Jahr des
gewaltsamen Todes des jungen Sultans erschien, ist beispielsweise zu lesen:

26 Ebd. S. 166.
27 Ebd. S. 167.
28 RACINE: Euvres completes. S. 623.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Aussi aprés sa mort chacun a parlé diversement de ses meeurs & humeurs : tous tiennent
qu’il estoit fort courageux, mais qu’il avoit toujours eu de mauvais Conseillers, de petit

. 29
courage & resolution [...].*

Und auch in einem Bericht des Jesuitenpaters Pére Pacifique de Provins iiber
den Tod Osmans II., auf den sich der Verfasser des Mercure-Artikels maB3geb-
lich stiitzt, wird der Sultan mit zum Teil recht gegensitzlichen Attributen be-
schrieben: Er ist einerseits ein ,,pauvre ieune Prince“30, der auf dem Weg zum
Gefangnis ,,grosses larmes* und ,,samglots“31 sehen bzw. horen ldsst und deshalb
ferner als ein ,,obiect excitant a la compassion“32 beschrieben wird, andererseits
aber auch ,,la terreur de tous les Roys du monde*** und ein Kéampfer gegen seine
Verfolger, der ,,se rua si courageusement, que de ces poings seulement il en ietta

. 3
trois par terre.*

2.1.2 Zur Konstruktion heroischer Maskulinitat

Was bei Tristans Osman des Weiteren auffallt, ist die Tatsache, dass Heldentum
stark mit genderspezifischen Zuschreibungen verschrinkt ist. Dies lésst sich auf
zweierlei Ebenen nachvollziehen: Zum einen wird in dem Stiick, Corneilles Cid
nicht undhnlich, ein minnlicher Heroismus der kriegerischen Tat von einem
weiblichen Heroismus der tugendhaften Haltung abgegrenzt. Zum anderen ver-
wenden die Figuren in ihren Repliken aber auch bestimmte Gender-Marker, um
andere Figuren gezielt zu heroisieren und zu deheroisieren. War die bisherige
Analyse noch stark auf die titelgebende Heldenfigur Osmans beschrinkt, muss
der Fokus nun etwas weiter gestellt werden. Bereits Jacques Scherer stellte fest,
dass in Tristans Stiick neben der Figur Osmans vor allem auch die der Muf-

29 MERCURE FRANCOIS: Bd. 8, Paris: Jean & Estienne Richer 1623. S. 374.

30 PACIFIQUE DE PROVINS: Lettre du Pere Pacifique de Provin [...] Sur l’estrange mort
du grand Turc, Empereur de Constantinople, F. Huby 1622. S. 12.

31 Ebd. S. 20.

32 Ebd. S. 18.

33 Ebd. S. 17.

34 Ebd. S. 22. Insgesamt hat Dalla Valle deshalb wohl Recht, wenn sie schreibt, dass
»[p]ar rapport a I’image fournie par les historiens frangais, le protagoniste de la tragé-
die de Tristan est ennobli héroiquement™. DALLA VALLE: ,,Une relecture d’Osman*.
S. 165.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OsMAN | 211

titochter eine zentrale und — so lieBe sich ergénzen — beziiglich des Heroischen
relevante Rolle spiel'[.35

Wie bereits im vorhergehenden Kapitel herausgearbeitet wurde, erfolgt die
Heroisierung Osmans — sei es durch eigene oder fremde Zuschreibungen — maf-
geblich iiber die Herausstellung der besonderen Tatkraft des Sultans wahrend
der verschiedenen Kampthandlungen. Geleitet von noblen Affekten stellt sich
Osman seinen Feinden und beweist sein Heldentum durch auflergewo6hnliche
kriegerische Taten. Eine wichtige Rolle spielt dabei auch die Bereitschaft, Ge-
walt auszuiiben und selbst zu erdulden. Lacy Lockert zufolge ist eine ,,mixture
of cruelty and ferocity with heroism* sogar charakteristisch fiir Osman.*® Der
Sultan setzt sich mit duBlerster Gewalt gegen seine Feinde zur Wehr und wird
schlieBlich auf nicht minder brutale Weise getdtet. Nachdem er sich, wie bereits
weiter oben dargestellt, ,,[d]e méme qu’un lion* (V,iv,1548) verteidigt hat, wird
er schlieBlich hinterriicks (,,D’un grand coup par derriére®) verwundet, zu Boden
gerissen (,,par terre I’on 1‘abat®) und ermordet. Die folgenden Zeilen, die in ihrer
Drastik kaum zu iiberbieten und dadurch dem in der zweiten Jahrhunderthélfte
insbesondere von Racine praktizierten Stil der ,,klassischen Ddmpfung* diamet-
ral entgegengesetzt sind,”” entstammen dem Bericht Mamuds iiber den Tod des
Helden. Eingangs wird noch einmal der Topos vom furor heroicus (,,furie”) auf-
gerufen:

,,Je crois qu’infatigable en sa propre furie

Il en et jusqu’au soir fait une boucherie,

Si tandis qu’il tenait encor le bras haussé,

D’un grand coup par derriére on ne 1’eut point blessé ;
Mais le sifflant éclair d’une tranchante hache

La moitié¢ du bras droit de I’autre lui détache.

Dés qu’il est désarmé, qu’il est hors de combat,

Chacun se jette a lui, par terre I’on 1’abat,

35 ,,Dans Osman de Tristan, le fil principal est la lutte du sultan Osman pour conserver le
pouvoir, le deuxiéme fil est I’amour qu’éprouve pour Osman la Fille du Muphti.©
SCHERER, Jacques: La Dramaturgie classique en France, Paris: Nizet 1973. S. 97.

36 LOCKERT: More Plays by Rivals of Corneille and Racine. S. 163.

37 Vgl. dazu: SPITZER: Die klassische Ddampfung in Racines Stil. James Roland Stulz ar-
beitet beispielreich heraus, inwiefern sich Tristan und Racine hinsichtlich ihres Stils
unterscheiden: STULZ, James Roland: ,,Concrete vocabulary and the depiction of ma-
terial reality in the tragedies of Tristan L’Hermite*, Washington: University of
Washington 1973. Insbes. S. 101ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | GLANZ UND BLENDUNG

Et comme encor d’un bras il lutte dans la fange,
Qu’il en tient quelques-uns qu’avec les dents il mange,
D’autres prennent le temps de le venir charger,

Et lui coupent le col sans courre aucun danger.” (V,iv,1556-1567)

Wenn hier die Rede davon ist, dass sich der entwaffnete und schwerst verwunde-
te Held auf dem Boden liegend noch mit seinen bloBen Zahnen verteidigt, wird
der vermeintliche ,,stark realism“ der Kampfszenen, der Tristan von der For-
schung immer wieder attestiert wurde,” im Sinne einer barocken Asthetik des
Grotesken gesprengt.39 Jacques Scherer kommt beziiglich der exzessiven Ge-
waltdarstellung sogar zu dem Urteil, dass ,,le récit des derniers exploits et de la
mort d’Osman est digne des héroiques boucheries de 1’épopée médiévale.“*’

Indes sind freilich nicht alle Figuren des Stiicks in gleichem Mal3e zu agona-
ler Hirte fahig. Wenn Osman sich im Drama selbst als Held darstellt, geschieht
dies hiufig ex negativo, iiber die kontrastive Abgrenzung zu den als unheroisch
diffamierten Janitscharen. Gleich in seinem ersten Auftritt in der dritten Szene
des ersten Aktes ldsst sich Osman iiber die Faulheit, Feigheit und Unloyalitét
seiner Truppe aus:

,,Des soldats dont le luxe amollit la nature,

Des courages faillis qui font de tous cotés

Mourir la discipline entre les voluptés.

Je n'ai plus de soldats que ce corps lache et traitre
Amoureux du repos, ennemi de son maitre,

Sorti de race infame et de sang de chrétien* (1,iii,102—-107)

38 LOCKERT: More Plays by Rivals of Corneille and Racine. S. 164.

39 Dorothea Scholl stellt die ,,affinité entre baroque et grotesque‘ heraus und weif3t ent-
sprechende sprachliche Realisierungen insbesondere in der Lyrik des Dichters nach:
Vgl. SCHOLL, Dorothea: ,,Un mixte composé de lu-miere et de fange : Tristan et le
grotesque*, in: PREVOT, Jacques (Hrsg.): Actualités de Tristan, Nanterre: Université
de Paris X - Nanterre 2003, S. 61-77. Hier S. 62.

40 SCHERER: La Dramaturgie classique en France. S. 417. Im Brief des Pére Pacifique
tiber den Tod Osmans II. wird die Brutalitit, mit der der Sultan ermordet wurde, be-
reits hervorgehoben. ,,0 cruauté plus que barbaresque ! O spectacle cruel !, ruft der
schockierte Autor dort beziiglich der gewaltvollen Ereignisse aus. Vgl. PACIFIQUE DE
PROVINS: Lettre du Pere Pacifique de Provins [...] Sur [’estrange mort du grand
Turc, Empereur de Constantinople. S. 23.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 213

Zum einen greift der Sultan hier auf ein ethnisch-kulturelles Argument zuriick
(,,Sorti de race infime et de sang de chrétien), um die von ehemaligen christli-
chen Gefangenen abstammende Miliz der Janitscharen wegen ihrer Sittenlosig-
keit zu deheroisieren, zum anderen klingt bereits hier ein Vorwurf der Verweich-
lichung an (,,Des soldats dont le luxe amollit la nature), der in der folgenden
Replik, in der Osman vom unheroischen Verhalten seiner Soldaten wihrend des
Polenfeldzugs berichtet, dann explizit genderspezifisch ausgestaltet wird:

,,Les laches balangaient accompagnant mes pas,

Ils venaient au combat et ne combattaient pas.

Aux lieux ou leur valeur m’était si nécessaire,

On trouvait un eunuque au lieu d’un janissaire ;
Leur lacheté stupide en ce fameux abord,

Ne donnait pas un coup en recevant la mort.

On les voyait tomber, ces cceurs pusillanimes,

Non comme des soldats, mais comme des victimes,
Comme des animaux abrutis comme ils sont,

Sans avancer le bras et sans lever le front.* (Liii,115-124)

Die Beschimpfung der Soldaten als ,,animaux abrutis®, als ,victimes“, als
,ceeurs pusillanimes™ und als ,,laches* werden insofern noch verstérkt, als Os-
man seinen Soldaten auch dadurch das Heldentum streitig macht, dass er ihnen
in einem Sprechakt, den man gleichsam als verbale Kastration bezeichnen konn-
te, die Méannlichkeit abspricht: ,,On trouvait un eunuque au lieu d’un janissaire®
lautet die entscheidende Formulierung, die nach heutigem Malstab mit vollem
Recht als sexistische Beleidigung gewertet werden miisste. Interessant ist in die-
sem Zusammenhang auch der Umstand, dass die Muftitochter, die eigentlich den
Glanz der ,,méle beauté* Osmans bewundert (V,iv,1595), ebenfalls auf eine gen-
derspezifische Beleidigung zuriickgreift, als sie in der dritten Szene des dritten
Aktes ihren Schmerz iiber die Zuriickweisung Osmans artikuliert. Um Sélim zu
provozieren und zur Rache anzustacheln, empfiehlt sie ihm voller Sarkasmus,
dem Sultan und seinen ,,mignons® (IILiii,825), seinen vermeintlichen ménnli-

chen Gespielen, nach Kairo zu folgen.41

41 Auch Jacques Scherer kommt in seinem Standardwerk zur Dramaturgie des Siécle
classique auf Tristans Figur des Osman und seine ,,mignons® zu sprechen, wertet die
betreffende Bezeichnung durch die Muftitocher aber im Sinne einer Zuschreibung von
,,habitudes effeminées, und nicht von einer homosexuellen Ausrichtung. Beide Inter-
pretationen stimmen jedoch insofern iiberein, als mit der Infragestellung von Osmans

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | GLANZ UND BLENDUNG

Auch die Figur des Sélim, der als Anfiihrer einer fiir gerecht und notwendig
empfundenen Rebellion gegen einen verantwortungslosen Sultan — was die per-
spektivische Relativitdt des Heroischen einmal mehr verdeutlicht — ebenfalls
Ziige eines Helden tragt (,ce brave bassa, cette ame grande et forte
(I11,111,815)), beruft sich auf Tugenden wie Mut und Angstlosigkeit, die im Kon-
text der Zeit stark maskulin konnotiert sind.** ,»,Madame, vous saurez qu’éloigné
de la peur, / Je n’ai jamais manqué ni de foi ni de coeur (I11,1i1,829-830) versi-
chert er der Muftitochter, um seine Entschlossenheit, Osman zu stiirzen, zu de-
monstrieren. In einem Bericht, der deutliche motivische Parallelen zum ,récit de
Rodrigue aus Corneilles Cid erkennen ldsst, schildert Sélim der Muftitochter
ferner, wie er und zwei andere Anfiithrer versuchen, die ,,gens de guerre®
(I1L,iii,876) der Janitscharen durch flammende Reden zu erhitzen und ihnen so
den nétigen Mut einzufl68en, um den Palast tatsdchlich zu stiirmen. Auf dem
Weg dorthin setzt sich Sélim schlieBlich sogar an die Spitze der Truppe:

,,Moi, je marche a leur téte et leur parle toujours,
Afin que leur ardeur s’échauffe a mon discours.
Quoi qu’on puisse opposer a des troupes si fortes,

Nous allons du sérail faire enfoncer les portes. (I11,1ii,889-892)

Dem kriegerisch geprigten Heroismus eines Osman und eines Sélim steht in
Tristans Tragodie mit der Figur der Muftitochter eine anders konntotierte Form
von Heldentum gegeniiber. Was heif3t es aber konkret, wenn die junge Frau im
zuletzt erwdhnten Dialog beteuert, ,,[qlue j’aspire & I’honneur d’une fille
héroique* (11L,iii,840)? Welche signifikanten Unterschiede lassen sich in Tris-
tans Drama zwischen der Charakterisierung von méannlichen und weiblichen
Helden beobachten?

,Minnlichkeit‘ deheroisierende Absichten verbunden sind. Vgl. SCHERER: La Drama-
turgie classique en France. S. 410.

42 Die Figurenkonstellation erinnert dabei an Pierre Corneilles Cinna ou la clémence
d’Auguste (1642/1643). Auch dort versucht ein junger, unter dem Einfluss seiner Ge-
liebten stehender Verschworer, Cinna, einen tyrannischen Herrscher zu stiirzen, der
sich im Laufe der Dramenhandlung dann aber bekanntlich selbst als neo-stoizistischer
Held der Selbstkontrolle und Milde manifestiert. Moglicherweise ist die Figur des Sé-
lim auch am gleichnamigen Helden aus Roland Le Vayer de Boutignys Tragddie Le
grand Sélim, ou le couronnement tragique angelehnt, die 1645 anonym erschienen
war und immer wieder auch félschlich Tristan zugeschrieben wurde. Vgl. LE VAYER
DE BOUTIGNY, Roland: Le grand Sélim, ou le couronnement tragique, Paris: N. de
Sercy 1645.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 215

Allgemein ist zu sagen, dass der weibliche Heroismus deutlich heterogener kon-
zipiert ist, als dies bei dem klar militirisch geprigten Heldentum der ménnlichen
Figuren der Fall ist. Zeichnet sich bereits Osman durch eine gewisse Sprunghaf-
tigkeit in seinen Emotionen und Handlungen aus — Nicole Mallet vergleicht ihn
“ . trifft dies auf die Muftitoch-
ter in besonderem Malle zu. Dem Dilemma Chiménes in Corneilles Cid zumin-

mit einem ,,héros capricieux de tragi-comédie

dest strukturell dhnlich, ist sie zwischen der Pflicht, sich fiir ihre beschmutzte
Ehre zu rdchen, und dem Gefiihl, das Objekt ihrer Liebe allen Gefahren zum
Trotz unterstiitzen zu wollen, hin- und hergerissen. Nach Osmans Tod entschei-
det sie sich schliellich fiir den Freitod. Alle drei Motive, die Rache, die Stand-
haftigkeit und der Selbstmord, werden dabei heroisch aufgeladen.

Insbesondere im Mittelteil des Dramas iiberwiegt bei der Muftitochter der
Antrieb, sich fiir den Affront, den Osmans brutale Abweisung fiir sie bedeutet,
zu rachen. Die Tatsache, dass sie die erlittene Schmach nicht auf sich beruhen
lasst, sondern sich dem Ehrenkodex geméfl um Vergeltung und Rache bemiiht,**
indem sie Sélim zum Konigsmord aufwiegelt, wird von ihr selbst als dezidiert
heroische Haltung beschrieben:

,,Va, va, par ma vengeance, ¢galant son mépris,
Jaurai de ce beau coup et la peine et le prix,
11 apprendra bientdt par une fin tragique,

Que j’aspire a ’honneur d’une fille héroique.* (1L iii, 837-840)

Die Bereitschaft zu bedingungsloser Rache wird ferner als eine Einstellung be-
zeichnet, die die Muftitochter iiber ihr Geschlecht erhebt und sie so den ménnli-
chen Heroen mindestens ebenbiirtig macht: ,,Il saura qu’aujourd’hui mon cceur
s’¢éléve bien / Au dessus de mon sexe et possible du sien. (IILiii, 840-842) Dem
gegeniiber steht jedoch ein vor allem im letzten Teil des Dramas, als sich die
Anzeichen der Palastrevolte verdichten, artikulierter Wunsch, dem bedrohten
Objekt der Liebe beizustehen. Wiederholt bietet die Muftitochter Osman ihre
Unterstiitzung an, wiederholt weist er sie barsch zuriick. In der monologischen
dritten Szene des fiinften Aktes duBlert die ,,fille héroique™ dennoch ihre Bereit-
schaft, mit einem ,,courage constant fiir Osmans Sache zu kdmpfen und fiir
bzw. mit ihm zu sterben:

43 MALLET: ,, Introduction . S. 459.
44 Vgl. zum Phidnomen der Ehre die bereits mehrfach erwihnte Darstellung von Harald
Weinrich: WEINRICH: ,,Die fast vergessene Ehre*.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Je te suivrais partout dans ce pressant danger,
Soit pour te secourir, ou soit pour te venger :

Et si toute espérance enfin était perdue,

J’aurais au moins le bien de périr a ta vue,

De marquer de mon sang la grandeur de ma foi,
Et de dire en mourant : Osman, je meurs pour toi !
D’un courage constant je meurs pour ta querelle,

Et je ne voudrais pas que ma mort fiit plus belle.* (V,iii,1422—1429)

Da die Vision eines gemeinsamen Todes keine Wirklichkeit wird, folgt die Muf-
titochter letztlich Osman in den Tod. Zusammenfassend kann hier gesagt wer-
den, dass die Bereitschaft, groles Leid zu ertragen und bis zur Selbstaufgabe
Opfer zu bringen, der dominanteste Zug des facettenreichen weiblichen Herois-
mus ist, wie er in Tristans Tragddie zum Ausdruck kommt. Als die Vertraute das
Leben ihrer Herrin ein ,,martyre nennt (V,iii,1436), liefert sie den passenden
Begriff fiir diese Art von selbstlosem und leidensbereitem Heldentum, der im
Frankreich des frithen 17. Jahrhunderts vor allem Frauen zugeschrieben wurde.*

2.2 Visuelle und narrative Reprasentation des Helden

Tristans Osman ist aber nicht nur auf inhaltlicher, sondern auch auf formaler
Ebene aufschlussreich fiir die Auseinandersetzung mit dem Heroischen im Siecle
classique. Im Folgenden wird es deshalb weniger darum gehen, herauszuarbei-
ten, nach welchen Werten die Heldenfiguren des Stiicks handeln, welche Kon-
flikte sie ausagieren und welche Funktionen sie erfiillen, als darum, verstindlich
zu machen, wie sie in Szene gesetzt werden bzw. sich selbst inszenieren. Nach
der Analyse der ethischen Dimension des Heroismus sollen nun mit anderen
Worten die Prozesse und Verfahren der Heroisierung in den Blick genommen
werden. Wie bereits im vorhergehenden Kapitel zu Pierre Corneilles Le Cid soll
dabei ein besonderes Augenmerk auf die Art und Weise gerichtet werden, wie
heroische Figuren im Zeichen des Glanzes visuell hervortreten und wahrge-
nommen werden. Wéhrend das erste der beiden nun folgenden Unterkapitel un-
tersuchen soll, inwiefern die Theatralik bestimmter Auftritte dazu dient, Osman
als heroische Figur erscheinen zu lassen, steht das Scheitern der Inszenierung
des Heldenglanzes im Zentrum des zweiten Unterkapitels.

45 Vgl. dazu: BIET, Christian (Hrsg.): Tragédies et récits de martyres en France (fin
XVle - début XVlle siécle), Paris: Classiques Garnier 2012.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 217

2.2.1 Die spektakularen Auftritte des Helden

Wihrend die zeitgendssischen Berichte iiber die letzten Stunden aus dem Leben
Osmans II. betonen, dass der Sultan fiir sein Volk im Angesicht des nahenden
Todes ein trauriges und mitleiderregendes Bild abgegeben habe, kommt den
Momenten spektakuldrer Auftritte innerhalb Tristans Tragddie eine entscheiden-
de Rolle zu. Im Vergleich etwa zum Bericht des Pére Pacifique stellt Tristans
Bearbeitung der historischen Ereignisse, wie es Kirsten Postert formuliert, eine
radikale ,.glorification du personnage historique dar. Tristan habe, wie sie
prézisiert, ,transformé les situations les plus pitoyables de I’histoire en sceénes
héro’l’ques“.46 Bevor es in der Folge nun um die Analyse der spektakuldren Auf-
trittsszenen der Tragddie gehen wird, soll die ginzlich unheroische Passage aus
dem Brief des Jesuiten vorgestellt werden, die Tristans literarischer Ausgestal-
tung gleichsam als Negativfolie gedient haben diirfte. Uber Osmans Verhaftung
und den 6ffentlichen Transport durch die Stadt heif3t es dort:

»[L]es soldats [...] font monter Sultan Osman sur un mechant cheval d’un Chaoux, & le
menerent au Camp de la milice, qui est une grade maison, ou couchent les lanissaires. Si
iamais il s’est veu au monde un obiect excitant a la compassion c’estoit de voir ce pauvre
petit Prince monté sur ce cheval, avec sa cuirase blanche, on luy avoit osté son Turban
Royal, & estoit tout teste nué, la teste raze comme font les Turcs, & avoit seulement une
mechante petite calotte sur la teste, les larmes grosses comme des perles qui luy couloient

le long des ioties, & mille soupirs que son ceeur affligé langoit devers le Ciel [.. .].“47

Sitzt der ,,pauvre petit Prince”, den Insignien seiner Macht beraubt, hier ohne
Kraft und Wiirde auf einem ,,mechant cheval®, werden in Tristans Stiick gleich
mehrmals Momente geschildert, in denen der Held im Glanze seiner herrscherli-
chen Macht hoch zu Rof} auftritt und so bewusst an einen heroisch-triumphalen
Gestus ankm'ipft.48

Wie kann ein solcher Auftritt aber dramen- und theatertheoretisch gefasst
werden? Spricht man vom Auftritt des Helden im Drama, sind rdumliche und

46 POSTERT: Tragédie historique ou histoire en tragédie ? Les sujets d’histoire moderne
dans la tragédie frangaise (1550-1715). S. 398.

47 PACIFIQUE DE PROVINS: Lettre du Pere Pacifique de Provins [...] Sur [’estrange mort
du grand Turc, Empereur de Constantinople. S. 18—19. Mit dem Lehnwort ,Chaoux®,
andere Schreibweisen sind ,chiaoux‘ und ,chaouch’, ist ein osmanischer Justizbeam-
ter bzw. Gerichtsvollzieher gemeint.

48 Zur heroischen Semantik des Reitens im 17. Jahrhundert vgl. ROCHE: ,,L héroisme
cavalier : fin XVlIe siécle - début XVIlle siecle*.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | GLANZ UND BLENDUNG

zeitliche Strategien der Erziahlung und der Inszenierung genauer zu betrachten.”
Der Held betritt, wie mit Blick auf die Figur Osmans noch niher zu zeigen sein
wird, in bestimmten Auftrittsszenen einen fiktionalen (Text) oder realen Raum
(Biihne), in dem er zuvor nicht anwesend war. Oft erfolgt die Erscheinung des
Helden dabei schnell und iiberraschend, wobei sehr hiufig ein theatralischer
Modus nachgewiesen werden kann. Die Auftritte konnen deshalb als theatralisch
bezeichnet werden, weil die drei Aspekte der ,Inszenierung‘, der ,Verkdrperung*
und der ,Wahrnehmung‘, die im Anschluss an Erika Fischer-Lichte bereits in
Kapitel IV.1.2.2 als Konstituenten von Theatralitit eingefiihrt wurden, bei den
betreffenden Auftrittsszenen auf performativer oder auf textueller Ebene eine
tragende Rolle spielen. Mit Kirsten Kramer und Jorg Diinne, die dem theatralen
Mediendispositiv insbesondere beziiglich seiner rdumlich-performativen und
kulturgeschichtlichen Dimension eine grundlegende Betrachtung gewidmet ha-
ben, ist der literarische Text prinzipiell ein ,,Ort, an dem die dispositiven Relati-
onen des Theaters sichtbar gemacht und reflexiv verarbeitet werden konnen. >
Was in der vorliegenden Arbeit bereits beziiglich Corneilles Cid gezeigt werden
konnte und als ,Theatralitdt zweiten Grades bezeichnet wurde,51 trifft auch auf
Tristans Osman zu: Zahlreich sind die Situationen, in denen Helden auftreten,
als wire der zwischenmenschliche, gesellschaftliche und politische Raum, in
dem sie sich bewegen, die Biihne eines Theaters, die es zu erobern gilt. Wie
Claude Abraham beziiglich Tristans Tragddie, die allzu oft als Prafiguration von
Racines klaustrophobischem Entwurf des Bajazet gedeutet wurde, hervorhebt,
zeichnet sich das Stiick gerade nicht durch eine Verhandlung von ,spatial
anxiety* aus.”” Vielmehr lassen sich im Modus der Theatralitit gleich mehrere
Versuche und Akte souverdner Raumnahme nachweisen.

Neben zeit- und raumspezifischen Aspekten kommt im Kontext der heroi-
schen Auftritte dem Bereich der Wahrnehmung, und dabei vor allem dem der vi-
suellen Wahrnehmung, eine besondere Bedeutung zu. Wenn der Held wirkungs-
voll vor einem Publikum in Erscheinung tritt, geschieht dies oftmals im Zeichen
des alles tliberstrahlenden, mitunter auch blendenden Glanzes. Die spektakulére
Erscheinung des Helden, die in Anlehnung an die Vorstellung einer Gotteser-

49 Dem Phinomen des Auftritts hat auch die jiingere Theaterforschung verstirkt Auf-
merksamkeit geschenkt. Vgl. VOGEL, Juliane und Christopher WILD (Hrsg.): Aufire-
ten: Wege auf die Biihne, Berlin: Theater der Zeit 2014.

50 DUNNE/KRAMER: ,,Theatralitit und Rdaumlichkeit”. S. 28.

51 Vgl. dazu die Ausfithrungen in Kapitel IV.1.2.2

52 ABRAHAM, Claude: ,,Tristan and Racine: Anxiety in Osman and Bajazet“, in: Zeit-
schrift fiir franzosische Sprache und Literatur 92/1 (1982), S. 1-8.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 219

scheinung als ,Herophanie bezeichnet werden kann,53 lenkt alle Blicke auf sich,
iberwiltigt die Beobachter sinnlich und bannt ihre Aufmerksamkeit. Im Span-
nungsverhiltnis von gesteigerter Sichtbarkeit einerseits, Inkommensurabilitit
und Unsichtbarkeit andererseits, hebt sich der Held so von anderen Figuren ab
und tritt als auBergewdhnliche Gestalt in den Vordergrund. Bei Tristans Osman
lasst sich das Phdanomen der lichthaften Herophanie dabei prinzipiell zwei Be-
deutungsbereichen zuordnen: dem der Politik und dem der Liebe. Unter Beriick-
sichtigung der jeweiligen dramatisch-literarischen Verfahren soll der im Stiick
verhandelte Glanz heroischer Auftritte nun fiir beide Bedeutungsbereiche genau-
er herausgearbeitet werden.

Da Osman, dem Ideal eines roi connétable entsprechend, militdrische Fiih-
rungsfigur und Souverén in einem ist, wirkt sein politischer Stil in besonderem
MafBe heroisch geprégt. Als heroischer Herrscher versucht er — wenn auch mit
wechselndem Erfolg —, durch theatralische Inszenierungsformen eine charisma-
tische Autoritdt auf seine Untergebenen auszuiiben. So auch in der zweiten Sze-
ne des dritten Aktes, auf dem dramatischen Hohepunkt des Stiicks, als der Muf-
titochter ein namenloser Bote (,,musulman®) von einem ,,rare événement*, einem
,prodige d’audace und ,,miracle de gloire* berichtet, dem er, wie er mit Nach-
druck betont, soeben als Augenzeuge (,,moi qui 1’ai vu) beigewohnt habe
(11L,ii,705-709). Wenngleich es sich bei dem Bericht nicht um eine Teichoskopie
im engeren Sinne handelt, erfahrt die Muftitochter, die die Ereignisse in der vor-
hergehenden Szene bereits imaginiert hatte, doch von einem Geschehen, das in
der unmittelbaren Vorzeitigkeit stattfand und nun narrativ vergegenwértigt wird.
Wovon handelt der Bericht des Boten aber? Die Rede ist von nichts Geringerem
als dem Versuch des von ,,vingt mille hommes armés“ (IILii,713) bedrohten
Helden, die aufgebrachte Menge durch einen wirkungsvollen Auftritt zu beruhi-
gen und die sich abzeichnende Palastrevolte so noch einmal abzuwenden. In vol-
lem herrscherlichen Ornat, so der Bote, sei der Sultan durch das sich effektvoll
offnende Tor des Serails geritten, ,,pour effrayer les chefs” (ILii,725) und die
,multitude (ILii,727) des aufgebrachten Volkes.* Der sorgfiltig kalkulierte
Auftritt Osmans soll also dazu dienen, die affektive Reaktion des Schreckens bei
der versammelten Menge auszuldsen. Notwendige Voraussetzung fiir diese Wir-

53 Vgl. dazu die Ausfithrungen in Kapitel 11.2.1

54 Der auflergewohnliche Prunk seiner Erscheinung und Details wie der reichverzierte
Krummsébel (,,cimeterre) markieren den Helden fiir den franzosischen Zuschauer
und Leser, der sich an zeitgendssische Berichte iiber die Reprisentation von Herr-
schern in Konstantinopel erinnert gefiihlt haben diirfte, zumindest duBerlich als exoti-
schen Fremden. Vgl. dazu auch die ausfiihrlichere Darstellung in Kapitel IV.2.3

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | GLANZ UND BLENDUNG

kung ist dabei ein in hochstem Mafe strahlender Glanz (,,Eclataient des rubis,
des perles et de 1’or*; ,fait resplendir de mortelles clartés®; ,larges diamants
brillaient de tous cotés*; ,,mille brillants*), der die Sinne und den Verstand der
Menge iiberwiltigt (,,Eblouissaient les yeux et frappaient les esprits®) und die
Rebellen so zu passiven Beobachtern reduziert.””> Um den visuellen Eindruck be-
sonders plastisch hervortreten zu lassen, greift Tristan an dieser Stelle zusétzlich
auch zum Stilmittel der Hypotyposis:

,,Les portes s’entrouvrant, Osman en est sorti,
Et s’est conduit au pas vers cette multitude,

Qui ne I’a vu venir qu’avec inquiétude.

Il semblait qu’avec art il avait dédaigné

Que dans un si bel acte il fit accompagné.
Etant seul & cheval, sa personne admirable

Aux yeux de tout le monde était plus vénérable.
Pour donner 1’épouvante a ce grand armement,
Quarante capigis le suivaient seulement,

Et six pages d’honneur dont I'un portait sa trousse,
Et les autres tenaient les cordons de sa housse.
Dessus ses brodequins et sur sa veste encor,
Eclataient des rubis, des perles et de I’or,

Et dessus le fourreau d’un riche cimeterre,
Qu’on redoute aux combats a 1'égal du tonnerre,
Et qui fait resplendir de mortelles clartés,

De larges diamants brillaient de tous cotés.
Mais cette belle taille et cet air magnifique,

Qui font comme I’amour la fortune publique,
Eblouissaient les yeux et frappaient les esprits

Avec mille brillants qui sont d’un autre prix.* (I11,ii,726-746)

In aller Augen (,,Aux yeux de tout le monde®) erscheint der sieglose Osman

plotzlich wieder als Respektsperson und legitime Fiithrungsfigur. Die ,,apparition

merveilleuse du Sultan“,56 die im Bericht des Boten fiir die Muftitochter rheto-

55 Die semantische Engfiihrung von Heldentum und Glanz ist ein Grundmotiv des
Stiicks. Erkennbar wird dies auch daran, wie die Begriffe ,,lacheté” und ,,clarté* bei-
spielsweise auf Reimebene antithetisch voneinander abgegrenzt werden (IV,i,1019-
1020).

56 MALLET: ,, Introduction“. S. 457.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 221

risch eindrucksvoll nachgebildet und so ein zweites Mal erfahrbar gemacht wird,
erhellt und blendet, fasziniert und dngstigt die Menge gleichermallen. Die Emo-
tionsworter, die in der kurzen Passage Verwendung finden, spiegeln das ambiva-
lente Wirkungsspektrum wider, dem die von Rudolf Otto beziiglich des Numi-
nosen herausgestellten Eigenschaften des tremendum und des fascinosum zu-
kommen:”’ Den positiven emotionalen Reaktionen, auf die Worter wie ,,admi-
rable®, ,,vénérable” und ,,amour* verweisen, stehen negative Reaktionen gegen-
iber, die durch die Worter ,,inquiétude®, ,.,épouvante” und ,,redoute” angezeigt
werden. ,,Ne suis-je pas Osman, de I’ottomane race ? / Qui fais trembler la terre
a mon auguste aspect (I11,ii,752-753), fragt der Sultan die Menge schlielich im
sicheren Wissen um die Wirkung eines Auftritts, der ihn als charismatische
Ausnahmegestalt erscheinen lieB3.

In der Folge versucht Osman dann das Publikum nicht nur durch den Glanz
seiner Waffen und seiner Augen — die Rede ist von ,regards tout de flamme*
(I1L,ii,747), die bereits in der Antike Heroen wie Achill zugeschrieben wurden™®
—, sondern auch durch die Kraft seiner Worte von seinem Heldentum (,,courage®,
,, valeur”, ,.chaleur*) zu iiberzeugen:

,-Me peut-on accuser de manquer de courage,
Et n’ai-je pas fait voir les traits d’une valeur,

Dont les plus grands périls augmentent la chaleur ?* (111,ii,760-762)

Mit der Doppelstrategie von visueller und rhetorischer Machtdemonstration er-
reicht der Sultan schlieflich auch sein Ziel: die zumindest punktuelle Unterwer-
fung der rebellischen Untertanen. Ergriffen vom ,,noble courroux®, jener affekti-
ven Disposition des Helden, die im Cid auch schon Don Diégue an seinem Sohn
wahrnahm (,,Je reconnais mon sang a ce noble courroux* (I,vi,266)), lassen die
Rebellen ihre Waffen fallen und gehen vor ihrem heldenhaft wirkenden Herr-
scher auf die Knie:

,,I1 mit, disant ces mots, la main au cimeterre,
Et porta ses regards sur tous les gens de guerre,
Qui touchés et transis d’un si noble courroux,

Jetant les armes bas, se mirent a genoux‘ (111,11,775-778)

57 Vgl. OTTO, Rudolf: Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und
sein Verhdltnis zum Rationalen, Breslau: Trewendt & Granier 1917. Insbes. S. 13-51.
58 Vgl. dazu die literarturgeschichtliche Darstellung in Kapitel 11.2.1.2

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | GLANZ UND BLENDUNG

Die wenigen Rebellen, die Osman den Respekt dennoch verweigern, ldsst er
kurzerhand vor den Augen aller Anwesenden erdrosseln. Durch dieses grausame
,Spectacle” der Abschreckung beweist er, dass er bereit ist, seinen Worten Taten
folgen zu lassen, und zieht sich in demonstrativ souveridner Haltung (,,au tout pe-
tit pas*) und wohlwissend, dass er fiir kollektive Furcht gesorgt hat (,,laissant
partout la crainte), in seinen Palast zuriick. Die neuralgische Grenze zwischen
dem Serail und der Stadt wird nun in entgegengesetzter Richtung iiberschritten,
der triumphale Auftritt durch einen triumphalen Abtritt ergénzt:

,,Mais soudain, sans murmure et sans qu’a ce spectacle
La troupe soulevée ait apporté d’obstacle,

Et vingt mille soldats d’un seul homme pressez,

Sont devenus muets comme des marbres glacés.

Ainsi le grand Osman laissant partout la crainte,

Du sérail qu’il habite a regagné I’enceinte.

Mais au tout petit pas et comme en faisant voir

Qu’il faut que I’univers tremble sous son pouvoir.* (11L,ii,787-794)

Die Reaktionen der Muftitochter auf den Bericht von der souverdnen Machtde-
monstration Osmans (,,vingt mille soldats d’un seul homme pressez*) fallen ge-
mischt aus. Einerseits ist sie vom ,,héros glorieux* (I1Liii,821) begeistert, ande-
rerseits fiihlt sie sich als ,,fille héroique® (I11,1i1,840) selbst zur Rache an eben je-
nem Helden verpflichtet. Gibt sie ihrem Boten noch zu verstehen, dass sie ,,fort
satisfaite” von dem ,,événement” sei (I1L,i1,796), reagiert sie wiitend auf Sélim,
der ihr in der darauffolgenden Szene die ndheren Umstidnde beibringen mdchte.
Sélim, der zum Agenten ihrer Rache bestimmt worden war, habe sich Osman
gegeniiber feige verhalten: ,,Osman, seul, a cheval, t’a fait quitter les armes, / Et
fléchir les genoux et répandre des larmes.* (I11,iii,811-812) Obwohl Sélim be-
tont, dass er selbst gar nicht zugegen gewesen sei, als der Sultan die Menge auf
die Knie gezwungen hat, und stattdessen mit dem Mufti und anderen Verbiinde-
ten in der Moschee an den Plinen zur Palastrevolte gearbeitet habe, muss er den
,,bel exploit™ und die ,,victoire* Osmans anerkennen. Dessen spektakuldre Pra-
senz vor den Toren des Palastes, so ist Sélims Bericht zu entnehmen, wurde ihm
gegeniiber in einem Akt des Sprechens narrativ rekonstruiert, als ein Janitschar,
der selbst Zeuge des Auftritts war, in die Moschee gerannt kam, um Sélim, den
Mufti und die anderen Verschworer iiber die iiberraschenden Ereignisse in
Kenntnis zu setzen. Wenn Sélim der Muftitochter anschlieBend berichtet, was er
selbst durch den Bericht des Janitscharen erfahren hat, handelt es sich um eine

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 223

zweifache Vermittlung des Erzdhlten und demnach eine Form von narrativer mi-

se en abyme:

,,~Alors qu’un janissaire approchant avec peine,
Tout couvert de sueur, comme tout hors d’haleine,
Aborda votre pére et lui vint annoncer,

Ce qui tout en public se venait de passer ;

Et comme Osman superbe et tout enflé de gloire,
Rentrait dans le sérail aprés cette victoire,

Et de son bel exploit laissait nos mutinés

Avec confusion sur la place étonnés* (111,1i1,859-866)

Die Kunde von Osmans Herophanie hitte sich nicht schneller und weiter ver-
breiten konnen, die urspriingliche korperliche Prasenz des Helden wird gleich
doppelt sprachlich repréisen'[iert.59 Den Versicherungen Sélims, entschlossen an
der Rebellion festhalten und diese zu einem erfolgreichen Ende fithren zu wol-
len, kann die Muftitochter, nach der neuerlichen narrativen Aktualisierung des
Bildes von Osmans Allmacht, keinen Glauben schenken. Vielmehr ist sie davon
iiberzeugt, dass es dem Sultan moglich sei, die Rebellion allein durch die Macht
seines Blickes (,,les regards de ses yeux‘), abzuwenden:

,,Pour conjurer bient6t cette grande tempéte,
Osman n’aura qu’a faire un signe de la téte.
L’avantage, Sélim, n’est pas donné des Cieux

De pouvoir soutenir les regards de ses yeux.* (I1L,iii,903-906)

Wenngleich Osman durch seine Inszenierung als strahlende Erscheinung die Re-
bellen noch einmal fiir kurze Zeit zuriickhalten kann, nehmen die tragischen Er-
eignisse ihren Lauf. Im Angesicht einer immer grofer werdenden Bedrohung
versucht der verunsicherte Sultan in der monologischen ersten Szene des vierten
Aktes, die Macht seines Blickes vor sich selbst zu beschworen. Er miisse nur er-
neut erscheinen, so versichert er sich, und die revoltierende ,,canaille” werde
vom Glanz seines Blickes, vom ,,éclat de [s]a vue*, niedergeschmettert:

59 Osman greift wohl auch deshalb zur inszenatorischen Strategie ostentativer Pré-
senzerzeugung, da es vor dem Hintergrund seiner Fluchtbestrebungen ein Defizit rea-
ler politischer Gegenwirtigkeit und Verantwortung zu kompensieren gilt. Sélim nennt
den Sultan bezeichnenderweise auch eine ,,puissance / Qui, pour nous exposer, nous
soustrait sa présence* (111,1i1,871-872).

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Moi qui dans les combats n’ai pu craindre la mort,
Moi, qui portant mes pas aussi loin que mes péres,
Ai semé la terreur sous les deux hémisphéres,

Je serais ébranlé par ces fils de chrétiens,

Qu’un opprobre odieux met au nombre des chiens ?
Quand ils s’assembleraient, cette canaille émue

Ne pourrait soutenir un éclat de ma vue.

Puis, que ferait le peuple en cette occasion ?

Se voudrait-il méler dans la sédition ?

Serait-il aveuglé jusqu’a me méconnaitre,

Lui qui m’a vu régner aprés m’avoir vu naitre ?
Pourrait-il oublier I’honneur de nos aieux

Dont la grandeur encore éclate dans nos yeux ?* (IV,1,980-992)

Da das Volk ganz offenkundig anféingt, den Respekt vor dem Sultan und seiner
heroischen Genealogie zu verlieren, fragt sich Osman, ob es sein konne, dass die
Glanz-Zeichen seiner heroischen Macht, die er so effektvoll zu inszenieren weil3,
vom Volk eventuell nicht mehr erkannt bzw. anerkannt werden: ,,Serait-il
aveuglé jusqu’a me méconnaitre, / Lui qui m’a vu régner aprés m’avoir vu naitre
?“ Erhohte Sichtbarkeit und Blendung sind — so scheint es auch hier wieder — die
beiden Seiten der gold glinzenden Medaille des heroischen Herrschers.

Selbst wenn seine Inszenierungen nicht immer greifen und Gefahr laufen,
zur wirkungslosen Geste, zur dulerlichen Attitiide zu erstarren, schwebt Osmans
bedrohlich funkelnder Blick indes auch nach seinem Tod noch {iiber seinem
Volk. Der Legende des Cid nicht undhnlich, in der es heil}t, dass man den toten
Helden auf ein Pferd gebunden und dieser durch seine blof3e korperliche Prisenz
die Feinde auch nach seinem Tod noch in Furcht und Schrecken versetzt habe,60
wird berichtet, dass der tote Sultan noch von der Spitze eines Spiefes, auf den
man seine abgetrennte ,,téte héroique® gesetzt hat, bedrohlich blickt:

,,Ce chef si glorieux, cette téte héroique
Est portée au sérail sur le fer d’une pique.
On dirait qu’elle jette un regard menacant,

Que d’un feu de vengeance elle éclaire en passant® (V,iv,1573-1576)

60 In der épitre zu seinem Cid referiert Corneille auf diesen Bestandteil der Legende,
wenn er schreibt, dass der ,,corps, porté dans son armée, a gagné des batailles aprés sa
mort*“. CORNEILLE: (Euvres compleétes. S. 691.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 225

Osmans Bild verfolgt indes nicht nur seine Gegner. Als die Muftitochter vom
Tod des Sultans hort, vergegenwirtigt sie sich bildhaft Auftrittsszenen des Hel-
den. AuBer vom Charakteristikum des furor heroicus (,noblement dépité®;
,colere) ist in der an Wahrnehmungs-Markern reichen Replik dabei insbeson-
dere die Rede vom Glanz der Erscheinung (,.éclat®; ,.briller*). Kurz bevor sie
sich am Ende des Dramas selbst das Leben nimmt, schafft die Muftitochter sich
noch einmal eine imaginére Biihne, auf der Osman als transzendente Herrscher-
und Heldenfigur ein letztes Mal brillieren kann:

,,Je ’apercois encor noblement dépité

Au retour de Pologne ou les siens 1’ont quitté,
Quand son grand cceur contraint de cacher sa colére
Brile d’un feu secret qui par ses yeux éclaire.

Je le vois, ce grand prince, au point d’un partement
Qui fait connaitre aux siens son mécontentement ;
Je I’apergois qui m’aime et qui me persécute,

Qu’il brave les malheurs et qu’il leur sert de butte.
Je vois son port auguste et plein de majesté,

Qui reléve I’éclat d’une méle beauté,

Et vois méme briller parmi I’air qu’il respire,

La grandeur ottomane et celle de I’Empire.” (V,iv,1586-1597)

Nicht nur die Tatsache, dass die Verben des Sehens in hypertropher Zahl auftau-
chen — alleine in den zwolf Versen finden Konjugationen der Worter apercevoir
und voir fiinf Mal Verwendung —, deutet allerdings darauf hin, dass es sich bei
den Erinnerungsbildern auch um Wahnbilder handeln koénnte. Der Glanz, den
die Muftitochter an Osman wahrnimmt, ist ein anderer Glanz als der, den bei-
spielsweise Sélim oder Mamud wahrnehmen. Wihrend diese ihn machtpolitisch
deuten, greift bei der Muftitochter eine amourds-erotische, den ,,éclat d'une male
beauté akzentuierende Lesart. Diese aber ist von Wunschdenken und Projektion
getragen und sagt mindestens ebenso viel {iber die Fantasien der Liebenden aus
wie liber die genuinen Eigenschaften Osmans. Im Moment des Untergangs trigt
das Bild des klaren Glanzes in besonderem Malle Ziige einer wahnhaften Ver-
kldrung. Ob nun aber Wahn oder Wirklichkeit — der Glanz des Helden kann im
Auge des Betrachters gleichermaflen seine Wirkung entfalten. Das Bild der hero-
ischen Allmacht fasziniert und erschreckt, provoziert Hingabe und Unterwer-
fung.

Was die politische Dimension des Heldenglanzes angeht, spielt in Tristans
Tragddie dariiber hinaus auch eine Symbolik eine Rolle, die als staatstheoretisch

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | GLANZ UND BLENDUNG

bezeichnet werden kann. Wie in vielen anderen Texten der Zeit, insbesondere im
Bereich der Herrscherpanegyrik, wird Osman als Sonne und damit als alles
iiberstrahlendes Zentralgestirn in ein kosmisches Ordnungsmuster geriickt. Be-
zeichnet die Sultanin ihren heroischen Bruder noch als ,astre de la terre”
(I1,1,346), nennt dieser sich selbst in einer zweiten zentralen Auftrittsszene ,,sol-
eil“ (IV,iv,1084). Osman vergleicht sich aber nicht nur mit der Sonne. Vielmehr
scheint auch die Art seiner theatralen Inszenierung vor den Rebellenfiithrern Or-
can, Sélim und Mamud einem solaren Protokoll zu folgen. Bevor er in der vier-
ten Szene des vierten Aktes ein letztes Mal vergeblich versucht, die Rebellion
abzuwenden, indem er die Integritét, den Heroismus und die Macht der eigenen
Person beschwort, tritt er — wie einer der wenigen Regieanweisungen zu ent-
nehmen ist®' — iiber den Kopfen der Verschworer auf einen Balkon und ldsst sich
von einer Palastwache mit folgenden, die vertikale Machtsemantik artikulieren-
den Worten ankiindigen: ,,Vous voyez sa Hautesse.“ (IV,iii,1081) In einer lan-
gen Replik, die auf der Antithetik von Sonne und Schatten, Macht und Machtlo-
sigkeit, Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, Fama und Infamitét aufgebaut ist, ver-
sucht er, die Anspriiche der Rebellen zuriickzuweisen:

,,Qui vous fait assembler pour me donner conseil ?
L’ombre est-elle en état d’éclairer le soleil ?

[...] ces gens qui font les braves,

Se tiennent jour et nuit enfermés dans des caves,
S’enivrent en secret, n’osent se faire voir,

De crainte de répondre a la voix du devoir,

De peur de partager une gloire immortelle,

S’ils marchaient sur mes pas ot I’honneur les appelle.“ (IV,iv,1083-1106)

Wihrend er selbst, wie die Sonne, als erhabenes Beispiel fiir alle weithin sicht-
bar dasteht, so mochte der junge Sultan verstanden werden, halten sich seine
Gegner im Schutz dunkler Hohlen versteckt, um ungestort ihren Lastern fronen
zu konnen. Orcan, der genau weil}, dass der vermeintlich integere Herrscher in
Wirklichkeit ndchtens daran arbeitet, die bedrohte Stadt klammheimlich zu ver-
lassen, ldsst sich jedoch nicht tduschen. Um dem Konig sein Fehlverhalten als
Gleichnis verstindlich zu machen, greift er die von diesem bemiihte Sonnenme-
taphorik auf und kehrt sie gegen ihn. Hobbes’ Staatstheorie des Leviathan, die

61 ,,Osman parait en un balcon*, heiBit es dort. TRISTAN L’HERMITE: (Euvres complétes.
S.517.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 227

etwa zur selben Zeit entstand wie Tristans 0sman,62 scheint anzuklingen, wenn
Orcan seinem Konig erklirt, dass eine Sonne nicht ohne ihre Strahlen denkbar
sei. Der solare Himmelskorper und seine Strahlen, so Orcan weiter, seien auf
derart intime Weise miteinander verschrinkt, dass ein gegenseitiges Abhingig-
keits- und Bespiegelungsverhiltnis bestiinde. Leuchtet der Glanz des Herrschers
hell, so kann Orcans Gleichnis interpretiert werden, werfen die Untertanen den
Glanz freundlich zuriick, verdunkelt sich sein Glanz hingegen, wie in der aktuel-
len politischen Situation, erhdlt die Riickstrahlung eine destruktive Dimension:

»Seigneur, qui des grands rois es le maitre ou I’arbitre,
Qui te nomme un soleil, te donne un juste titre.

Mais comme 1’on connait et comme nous voyons,

De cet astre brillant nous sommes les rayons,

Puisque notre valeur exprime sa puissance

Et fait sentir sa bonne ou mauvaise influence.* (IV,iv,1129-1134)

Neben der astralen Staats- und Herrschaftsmetaphorik greift Orcan noch zu ei-
nem zweiten Bild, um zu verdeutlichen, dass der absolutistische Herrscher fiir
ihn zwar unangefochten an der Spitze des Staatsgebildes steht, die einzelnen Un-
tertanen aber konstitutiver Bestandteil des Staatskorpers sind und als solche ei-
nen Anspruch auf Schutz haben.

,,Nous pouvons dire aussi que I’empire est un corps
Composé de cités, d’hommes et de trésors,

Et que pour lui fournir des forces nécessaires,
Nous sommes aujourd’hui ses nerfs et ses artéres.
Toi, Seigneur, es son chef qui le dois gouverner,

Régler ses mouvements et non ’abandonner !*“ (IV,iv,1135-1140)

Da sich Osman auch dann noch uneinsichtig zeigt, als die drei Rebellenfiihrer
versuchen, ihm ihre staatstheoretische Lektion zu vermitteln, kommt es zum be-
kannten fatalen Ende.

Was bereits verschiedentlich anklang ist ferner die Tatsache, dass die Wahr-
nehmung und die sprachliche Reprisentation Osmans als strahlende Erscheinung
nicht nur eine politische, sondern auch eine dezidiert erotisch-amourdse Bedeu-
tungsebene innehat. Die Muftitochter ist von der Schonheit des Sultans geblen-

62 Vgl. HOBBES, Thomas: Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Common
Wealth Ecclesiasticall and Civil, London: Andrew Crooke 1651.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | GLANZ UND BLENDUNG

det, seine Gestalt wird von ihr glorifiziert und verklart. Da der Blick auf den
Helden im Drama des Siecle classique oftmals auch der Blick eines Liebenden
ist, soll dem Motiv nun im Kontext von Tristans Osman noch eine detaillierte
Betrachtung zuteilwerden: Mehr noch als im Bereich der politischen Semantik,
spielen im Kontext von Liebe und Erotik die Affekte eine entscheidende Rolle.
Dies ist nicht besonders iiberraschend, da die Liebe im Frankreich des 17. Jahr-
hunderts selbst als eine komplexe Emotion konzeptualisiert wurde.” Entspre-
chend unterstreicht die Muftitochter die affektive Wirkung, von der sie glaubt,
dass Osman sie in den Momenten seiner herophanischen Auftritte allerortens
hervorruft:

,,Je trouve que sa mine éblouit tous les yeux,

Qu’il semble que ce prince est descendu des cieux,

Comme un brillant éclair, comme un foudre de guerre,
Capable de dompter tous les cceurs de la terre.” (I11,1,669-672)

Wenngleich die Muftitochter in der in Stanzenform gefassten Textstelle zu sich
selbst spricht und die Perspektivitit ihrer Wahrnehmung durch Personalprono-
mina sowie die beiden verba dicendi ,trouve” und ,,semble* deutlich markiert,
kommt sie doch zu der verallgemeinernden Aussage, dass Osman allein durch
seine glinzende Erscheinung in der Lage sei, ,,de dompter tous les cceurs de la
terre*. Wie schon auf der politischen Ebene, impliziert das autoritdre Verhéltnis,
das hier insbesondere durch das Wort ,,dompter zur Sprache kommt, eine
asymmetrische Beziehung zwischen Held und Verehrerin. Als Liebende fiihlt
sich die Muftitochter Osman wie einer Naturgewalt (,,brillant éclair) ausgelie-
fert, von seinen Entscheidungen und Handlungen hingt ihr Befinden ab. Das
Bild vom gottgleichen Herrscher, vom ,,prince [...] descendu des cieux*, wirkt
insofern von Beginn an kontaminiert, als sich seine Wahrnehmung im Modus
der Blendung vollzieht. Klingt in der Feststellung, dass ,,sa mine éblouit tous les
yeux®, eventuell bereits ein Wissen dariiber an, dass die glinzende Erscheinung
des Helden nur eine tduschende Inszenierung, ein blendender Schein ist, der das
wahre Sein der Figur verdeckt? Mehrmals geht aus den Aussagen der Muftitoch-
ter zumindest in spiteren Passagen des Dramas hervor, dass ihre Faszinination
fiir Osman lediglich von dem einen Augenblick herriihrt, in dem sie ihn zum ers-

63 René Descartes definiert Liebe beispielsweise wie folgt: ,,L’amour est une émotion de
I’ame, causée par le mouvement des esprits, qui I’incite a se joindre de volonté aux
objets qui paraissent lui étre convenables.” DESCARTES: Les passions de l’ame. S.
201.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 229

ten Mal in triumphierender Geste bei seinem Ausritt nach Polen erblickt hatte.
Den Moment des ersten verliebten Blickes, des innamoramento, ruft sich die
Liebende gerade dann wieder lebhaft in Erinnerung, als Osmans Tod bereits ab-
zusehen ist. ,,I1 avait de 1’éclat autant que le soleil®, so lautet die bereits bekannte
Bildformel, mit der der Auftritt des Helden, der hier genau genommen ein Ab-
tritt ist, in der dritten Szene des fiinften Aktes als ein Ereignis gleichsam kosmi-
schen Ausmales beschrieben wird.

,,Tout ce mal m’est venu d’avoir ouvert les yeux !
Un bruit avantageux en ma triste mémoire

Avait déja tracé mille traits a sa gloire,

Lorsque par sa présence et sans aucun dessein

Il se grava lui-méme au milieu de mon sein.

En un jour triomphant, je le vis ce Monarque,
Dont le sort glorieux semble braver la Parque.
Que le jour était beau qui me fut si fatal !

Je le vis comme en pompe, il sortait a cheval,
Lorsque pour élever sa haute renommée

Il menait vers le Nord une puissante armée.
Jamais les yeux mortels n’ont rien vu de pareil,

11 avait de I’éclat autant que le soleil.“ (V,iii,1439-1451)

2.2.2 Sein und Schein: Der (faux) éclat der barocken Heldenfigur

Der instabile Konstruktionscharakter des heroischen Glanzes, mit dem Osman
versucht, seine Macht zumindest auf Reprisentationsebene zu festigen bzw. zu
erhalten, wird in Tristans Stiick auf mehreren Ebenen thematisiert. Wie bereits
gezeigt werden konnte, wirkt der Glanz des Helden beispielsweise dadurch kon-
taminiert, dass insbesondere die Muftitochter, die als leidenschaftlich, mitunter
fast wahnhaft Liebende zu keiner objektiven Wahrnehmung féhig ist — die For-
schung hat sie diesbeziiglich nicht zu Unrecht wiederholt mit der Figur der Her-
mione aus Racines Andromaque verglichen64 —, Osman als Lichtgestalt be-
schreibt. Ob die Liebe eine Konsequenz der strahlenden Erscheinung oder die
geblendete Wahrnehmung eine Konsequenz ihrer Liebe ist, bleibt jedoch unent-
scheidbar. Wenn die Muftitochter das Moment der Blendung betont (,,sa mine
¢éblouit tous les yeux“ (IILi,669)), wird der Glanz im Zwischenbereich von
Wahrnehmungsobjekt (,,sa mine*) und Wahrnehmungssubjekt (,,les yeux*) the-
matisiert. Einiges spricht jedoch dafiir, dass Tristan den Glanz Osmans eher als

64 Vgl. maBgeblich: BERNARDIN: Un précurseur de Racine. S. 485ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | GLANZ UND BLENDUNG

Konstruktionsleistung des wahrnehmenden Subjekts, namentlich der Muftitoch-
ter, denn als genuine Eigenschaft des Helden verstanden haben mdchte. Zumin-
dest scheint er eindeutig in den theatralen Inszenierungen des Herrschers, allem
voran in seinen Offentlichen Auftritten, begriindet zu liegen. Zwar beteuert die
Muftitochter in der zweiten Szene des fiinften Aktes Osman gegeniiber noch,
dass sie ihn nicht fiir das liebt, was er durch die Insignien der Macht nach auflen
hin darstellt (,,je considérais en ta noble personne / Des brillants d’autre prix que
ceux de ta couronne (V,ii,1374-1375)), doch verraten ihre Erinnerungen an den
Moment des innamoramento nur zu deutlich, dass es gerade der herrscherliche
Prunk war, der ihre Liebe entstehen lieB (,,Je le vis comme en pompe il sortait a
cheval“ (V.,iii,1447)). Dem barocken Leitmotiv einer Dialektik von Sein und
Schein, étre und paraitre, éclat und faux éclat verpflichtet, entfaltet das Stiick
eine ambivalente ,,théatralité du voir“,65 die speziell den Vorgang des Sehens,
aber auch die Wahrnehmung allgemein problematisiert. In der zuletzt erwéhnten
Replik der Muftitochter, in der sie den Beginn ihrer Liebe Revue passieren lésst
und beschreibt, wie Osmans Erscheinung sie verfiihrt hat (,,par tant de vertus et
de charmes séduite®), ist die Rede von einer sinnlichen Uberwiltigung der Ver-
nunft (,,raison) wie auch der Seele (,,ame*):

,,Tant de charmants appas, de graces, de merveilles,
Entrérent par mes yeux comme par mes oreilles,
Que ma raison timide a ce premier abord

Laissa ravir mon cceur sans faire aucun effort,

Et par tant de vertus et de charmes séduite,

Se porta d’elle-méme a quitter ma conduite.

Elle laissa mon 4me au pouvoir de mes sens* (V,iii,1456-1462)

Was einer gewissen Ironie nicht entbehrt, ist die Tatsache, dass sich auch Os-
man, mehr noch als die Muftitochter, die als verfiihrte Liebende gewissermallen
das Opfer einer politischen Inszenierung ist, vom falschen Glanz einer anderen
Figur blenden lésst. Bei einem Besuch im Tempel, so erfahrt der Leser bzw. Zu-
schauer in der dritten Szene des ersten Aktes, hat sich der junge Sultan in eine
verschleierte Frau verliebt, die niemand anderes als die Muftitochter selbst ist.
Dass er einen falschen Eindruck von ihrer Erscheining bekommen und sie ei-
gentlich gar nicht wirklich gesehen habe, wird Osman von seiner Schwester, die
um die begrenzten Reize der Muftitochter Bescheid weil3, vorgehalten:

65 MALLET: ,, Introduction . S. 459.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OsMAN | 231

,,Mais votre amour, Seigneur, se trouve sans exemple !
Vous vous en étes pris a la voir dans le temple,

C’était ne la point voir, on n’a jamais parlé

Que I’on fut ébloui par un soleil voilé.“ (1,iii,201-204)

Damit aber nicht genug. Dem ersten triigerischen Eindruck im Tempel folgt ein
zweiter, der von einem gemalten Portrdt ausgeht, das die Muftitochter, die Os-
mans Gunst mit allen Mitteln gewinnen mdchte, iiber ihre Vertraute in seine
Hinde hat gelangen lassen. Geblendet vom falschen Glanz des Schonheit vor-
tduschenden Portits entflammt Osmans Liebe fiir die Muftitochter in solchem
Malle, dass er sogar die Pldne zur Flucht aus Konstantinopel aufschiebt: ,,En vo-
yant son portrait, Osman la crut si belle, / Que son retardement n’est que pour
I’amour d’elle.” (1,ii,33-34) Den Warnungen seiner Schwester zum Trotz, dass
sich die ,,peinture” nur allzu schnell als eine ,,imposture* erweisen konnte
(Lii1,205-206), wirbt der Sultan um die Hand der vermeintlichen Schonheit, von
der er, den eigenen Verblendungszusammenhang punktuell durchaus erahnend,
sagt, dass er ihrer bislang nur in Form einer medialen Reprisentation hat ansich-
tig werden konnen: ,,Cette jeune beauté de charmes si pourvue, / Qu’on m’a re-
présentée et que je n’ai point vue™ (L,iii,177-178). Erst als die schmeichelhaft
Portritierte dann leibhaftig vor ihm steht, erkennt er seinen Irrtum, weist die
Muftitochter brutal zuriick und und beschleunigt dadurch seinen eigenen Unter-
gang.

Dem Motiv der ,,image fallacieuse®, so eine Formulierung Nicole Mallets,66
kommt aber nicht etwa nur eine randstindige Funktion zu, vielmehr setzt es
durch die Problematisierung der Leistung medialer Repréisentation an einer zent-
ralen Stelle des Dramas an, die auch in Bezug auf das Heroische relevant ist.
Gilt fiir die Verehrung eines Helden und die Liebe zu einer beliebigen Person
nicht gleichermalen, dass man als Verehrender bzw. Liebender versucht, dem
Objekt der Zuwendung zumindest im Abbild habhaft zu werden? Und lauft die-
ses Verlangen nicht per se Gefahr, getduscht, manipuliert und instrumentalisiert
zu werden? Der représentative Glanz der Kunst ist fiir Helden wie auch deren
Verehrer gleichermaBlen notwendig wie verhdngnisvoll. Anders noch als in Cor-
neilles Cid, in dem die Glanz-Zeichen des Heroischen als wirklichkeitsgesattigte
Indizes behandelt werden, transportiert Tristans Osman eine profunde Skepsis
beziiglich des Verhiltnisses von reprasentiertem und realem Glanz.

Aufschlussreich ist in diesem Kontext auch das Motiv des Traumes. An
mehreren Stellen des Dramas — wie im {ibrigen auch in allen vier anderen Tra-

66 Ebd. S. 459.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | GLANZ UND BLENDUNG

gbdien des Autors®’ — spielen Traume eine wichtige Rolle, darunter gleich zu
Beginn die albtraumhafte Vision der Sultanin. Wihrend sie den bedriickenden
Traum als ,,songe prophétique (1,ii,30) wertet und ihm dementsprechend einen
hohen Wahrheitsgehalt beimisst, versucht ihre Vertraute, seinen Trugcharakter
zu unterstreichen:

,,C’est un songe, Madame, un déceveur, un traitre,
Dont on est garanti dés qu’on I’a pu connaitre.
Toujours a bon augure on prend les plus mauvais ;
L’image de la Guerre y figure la Paix :

Ses matiéres de pleurs montrent que 1’on doit rire,

Et ce qu’il a de doux, est ce qu’il a de pire.“ (1,1,21-26)

Obschon die Frage, welcher epistemologische Stellenwert dem Albtraum der
Sultanin und Trdumen im Allgemeinen zukommt, an dieser Stelle nicht ab-
schlielend beantwortet werden soll, scheint es klar, dass der Problematik von II-
lusion und Wirklichkeit durch die prominente Position, die ihr in den beiden ers-
ten Szenen des Stiicks zuteilwird, eine wichtige dramaturgische Funktion zu-
kommt. Leitmotivisch durchzieht das Stiick eine Skepsis gegeniiber mentalen,
medialen und auch performativen Formen der Représentation. Gleichzeitig wird
aber — was Louis Marin grundsétzlich im Siéecle classique gegeben sieht® — auch
die wirklichkeitsschaffende Dimension der reprisentativen Verfahren betont.
Mit Daniela Dalla Valle konnte bereits gezeigt werden, dass Tristan im Osman
insofern einer Dramaturgie des Traumes folgt, als das Stiick wie eine Realisie-
rung der expositorischen Vision gelesen werden kann.”

Osmans tragisches Ende liegt zuletzt auch darin begriindet, dass er die er-
kenntnisstiftende Funktion seiner Trdume génzlich iibersieht. Als seine Schwes-
ter ihm von ihrem ,,songe furieux* (Lii,17) berichten mdchte, weist er sie kate-
gorisch zuriick. Trdume sind fiir ihn gleichbedeutend mit Liigen, dem eigenen
,,songe épouvantable* (1,iii,261) misst er deshalb keinerlei Bedeutung bei. An-
ders seine Schwester, die in der ersten Szene des zweiten Aktes das Verhéltnis
von ,,songe” und ,,mensonge* noch einmal reflektiert und dabei auf das heilige

67 Zum Motiv des Traumes im Kontext von Tristans heroischen Tragddien vgl. grundle-
gend: MOREL, Jacques: ,,Tristan dans la tradition du songe héroique®, in: Cahiers
Tristan L ’Hermite 3 (1981), S. 5-10.

68 Vgl. dazu die Erlduterungen in den Kapiteln 11.2.1 und 11.2.2

69 Vgl. DALLA VALLE: ,,Une relecture d’'Osman®. S. 160f.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 233

Licht (,,Jlumiére sainte*) zu sprechen kommt, das die Wahrheit auch im Reich der
Traume immer kennzeichnen wiirde:

,Ici dans les replis des nuages d’un songe,

Je tiens pour vérité ce qui n’est qu’un mensonge,
Car c¢’est un accident dont le ciel m’avertit,

Un avis d’une part qui jamais ne mentit,

Un rais mystérieux d’une lumiére sainte,

Qui tient enveloppé le vrai parmi la feinte.* (I1,1,321-326)

Wihrend Osman blind fiir das Licht der Wahrheit ist, das seiner Schwester ge-
wissermaflen im Traum leuchtet, lassen sich Figuren wie die Muftitochter vom
reprisentativen Glanz Osmans blenden. Was wie ein Traum triigerisch wirkt, of-
fenbart sich in Tristans Tragodie andererseits mitunter als realititsgeséttigter, als
der Triumphalismus der Auftritte des Helden. Das Fehlen realen Heldentums
und realer Macht wird durch eine umfassende Produktion und Zurschaustellung
von repriasentativem Glanz zu kompensieren versucht. In einer Situation, in wel-
cher der gefallene Held sich bereits innerlich von Stadt und Land abgewendet
hat und von einer heroischen Renaissance im Ausland traumt, zeigt er sich be-
zeichnenderweise besonders hiufig 6ffentlich, indem er als vermeintliche Licht-
gestalt auftritt. Weder die leibliche Prdsenz, noch die Représentation durch In-
signien, Bilder und theatrale Inszenierungsformen, so kann Tristans Osman
durchaus auch im Sinne eines metareflexiven Kommentars auf die Moglichkei-
ten und Grenzen literarisch-theatraler Représentation gelesen werden, verbiirgen
den Wahrheitscharakter der Virtus des Helden. Wenngleich es dem jungen Sul-
tan partiell nicht an echtem Heldentum mangelt, entpuppen sich seine Visionen
heroischer Allmacht als die wahren Truggebilde des Stiicks.”

2.3 Ein fremder Held? Osman im Kontext der
Orientalismus-Mode

Nach den bisherigen Analysen zu verschiedenen textimmanenten Aspekten von
Heroismus und Heroisierung in Tristans Osman soll im nun folgenden Teil noch
den zeitgeschichtlichen Kontexten des Stiicks Rechnung getragen werden. Mit

70 Der prunkvolle Glanz seiner Macht (,,éclat pompeux® (V,i,1272)) wirkt indes nicht
zuletzt dadurch fragwiirdig, dass auch Osmans Nachfolger Mustafa, der als génzlich
unheroische Figur eines ,,obsédé* (1L,ii,407), ,,insensé* (V,1,1297) und ,,dervis hébété
(V,1,1274) einen denkbar schlechten Leumund besitzt, sich im selben Stile inszeniert.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | GLANZ UND BLENDUNG

Blick auf die dramatische Produktion der Zeit wurde bereits angedeutet, dass
sich Tristan mit seinem in Konstantinopel handelnden Werk einer regelrechten
,,mode de la tragédie orientalisante* anschloB.”" Was Dramen zu tiirkischen Stof-
fen, sogenannte pieces a sujet turc, angeht, lasst sich im frankophonen Raum, in
dem Gabriel Bounin mit seiner Tragddie La Soltane (1561) bereits Mitte des 16.
Jahrhunderts ein einflussreiches Referenzmodell geschaffen hatte,” besonders
seit den frithen 1620er Jahren eine rege Produktion erkennen. Zu den einschlégi-
gen Werken gehoren unter anderem Pierre Mainfrays La Rhodienne, ou la
cruauté de Soliman (1621),73 Denis Coppées L ’assassinat d’Osman (1623),74
Jean de Mairets Le Grand Soliman, ou la mort de Mustapha (1636),75 Charles de
Vions Le Soliman (1637),76 Desmares Roxelane (1643),77 Georges de Scudérys
Ibrahim, ou [’illustre Bassa (1643),78 Nicolas Marys Perside, ou la suitte
d’Ibrahim Bassa (1644),” Roland le Vayer de Boutignys Le grand Sélim, ou le
couronnement tragique (1645)80 und Jean Magnons Le grand Tamerlan et Baja-
zet (1645).8!

Wie anhand dieser Uberblicksdarstellung unschwer zu erkennen ist, war
Tristan auch nicht der erste Dramatiker, der sich mit dem Osman-Stoff ausei-
nandersetzte. 1623 hatte der Belgier Denis Coppée bereits eine Bearbeitung vor-

71 BERREGARD: Tristan L’ Hermite, , héritier et ,,précurseur . S. 343.

72 BOUNIN, Gabriel: La soltane, Paris: G. Morel 1561. Pascale Barthe zeigt, inwiefern
Bounins kultureller Alterititsentwurf der identitdren Selbstvergewisserung diente:
BARTHE, Pascale: ,,«Oriens Theatralis». La France dans le miroir de La Soltane de
Bounin®, in: BIRBERICK, Anne L. und Russell J. GANIM (Hrsg.): Spectacle, Charlot-
tesville: Rookwood Press 2010, S. 107—-120.

73 MAINFRAY, Pierre: La Rhodienne, ou la cruauté de Soliman, Rouen: D. du Petit Val
1621.

74 COPPEE, Denis: L execrable assassinat perpetré par les Janissaires en la personne du
Sultan Osman, Empereur de Constantinople, Rouen: R. du Petit Val 1623.

75 MAIRET, Jean de: Le grand Soliman ou la mort de Mustapha 1636. Die Angaben zu
Ort und Verlag der Erstausgabe sind heute nicht mehr zu rekonstruieren. 1639 er-
schien eine weitere Auflage bei Augustin Courbé, Paris.

76 VION, Charles de: Le Soliman, Paris: T. Quinet 1637.

77 DESMARES: Roxelane, Paris: A. de Sommaville et A. Courbé 1643.

78 SCUDERY, Georges de: Ibrahim, ou [’illustre Bassa, Paris: N. de Sercy 1643.

79 MARY, Nicolas: Perside, ou la suitte d’Ibrahim Bassa, Paris: T. Quinet 1644.

80 LE VAYER DE BOUTIGNY: Le grand Sélim, ou le couronnement tragique.

81 MAGNON, Jean: Le grand Tamerlan et Bajazet 1645. Die Angaben zu Ort und Verle-
ger der Erstausgabe sind heute nicht mehr zu rekonstruieren. 1648 erschien eine wei-
tere Auflage des Stiicks bei T. Quinet, Paris.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 235

gelegt, die ihren Ausgangspunkt wiederum in dem zeitgeschichtlichen Ereignis
des Konigsmordes nahm. Die dramatische Bearbeitung der Ereignisse durch
Coppée sowie eine Vielzahl historiografischer Texte, die in den 1620er-1640er
Jahren vom gewaltvollen Tod des Sultans berichteten — darunter insbesondere
Michel Baudiers Inventaire de I’histoire générale des Turcs von 1628.% der be-
reits mehrfach erwdhnte Bericht aus dem Mercure frangois von 1623 aber auch
die Darstellung in Vittorio Siris /I Mercurio, overo historia de' correnti tempi
von 1644% — sind mogliche und wahrscheinliche Quellen fiir Tristans Tragodie.
Ein weiterer zeitgenossischer Text, der auf Tristans Darstellung orientalischen
Glanzes und Prunkes einen pragenden Einfluss gehabt haben diirfte, ist iiberdies
ein Bericht der Gazette vom 18. April 1640 iiber die ,,superbe entrée du Grand
Vizir* und den pompdsen Empfang des franzdsischen Botschafters in Konstan-
tinopel im Januar desselben Jahres.** Im Kontext dieser starken Prisenz tiir-
kisch-orientalischer Stoffe — 1641 erscheint auBerdem der erste Band von Ma-
deleine de Scudérys erfolgreichem heroisch-galanten Roman Ilbrahim, ou l'll-
lustre Bassa — bedient sich Tristan bei seiner Auseinandersetzung mit dem Hero-
ischen der Konstruktion einer kulturellen Inversion. Ahnlich wie die genannten,
und gleichzeitig anders als die meisten Biihnenautoren der Epoche, die sich, wie
beispielsweise auch Pierre Corneille, Anleihen bei heroischen Modellen der
griechisch-romischen Antike oder des christlichen Mittelalters nahmen, priasen-
tiert Tristan als titelgebenden Helden einen osmanischen Sultan und nimmt den
franzosischen Leser und Zuschauer mit in die Innenperspektive einer fremden
Kultur, die im Sinne einer Parallel-Zivilisation aber durch historische Gleichzei-
tigkeit geprégt ist.”® Das AuBen, das in Stiicken wie dem Cid als Bereich des

82 BAUDIER, Michel: Inventaire de I’histoire generale des Turcs, Paris: A. de Somma-
ville 1628. Es handelt sich hierbei um eine erweiterte Fassung der Originalausgabe
von 1617.

83 SIRL, Vittorio: Il Mercurio, overo historia de’ correnti tempi, Casale: Christoforo della
Casa 1644.

84 RENAUDOT, Théophraste (Hrsg.): Gazette, Paris: Bureau d’adresse 1640. S. 205ff.
Das gute Verhiltnis zum Osmanischen Reich erklért sich historisch unter anderem
dadurch, dass Frankreich die GroBmacht am Mittelmeer als Verbiindete im Konflikt
mit Spanien-Habsburg gebrauchen konnte.

85 In der bereits erwdhnten préface zu seinem Stiick Bajazet legitimiert Racine, was sich
auch auf Tristan iibertragen lésst, die ansonsten uniibliche Praxis, heroische Stoffe aus
der unmittelbaren Zeitgeschichte zu greifen, durch die rdumliche Entfernung zum os-
manischen Kulturkreis: ,,On peut dire que le respect que I’on a pour les Héros aug-
mente a mesure qu’ils s’éloignent de nous. Major e longinquo reverentia.
L’¢loignement des pays répare en quelque sorte la trop grande proximité des temps.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | GLANZ UND BLENDUNG

Fremden und Bedrohlichen gekennzeichnet und von einer weitestgehend ver-
trauten heroischen Innenwelt abgegrenzt wird, ist hier das Innen. Im bedrohli-
chen AuBlenraum, konkret vor den Toren des Serails, stehen dem einsamen Hel-
den mit den intrigierenden und revoltierenden Janitscharen Figuren gegeniiber,
die gerade ihrer christlichen Herkunft und Sitten wegen als unheroisch und un-
ehrenhaft dargestellt werden.

Gleich mehrfach wird die deheroisierende Diffarmierung der Janitscharen,
von Osmans Berater ferner als ,,race mutine” (IV,i,1013) bezeichnet, aufgegrif-
fen. So beispielsweise auch in der vierten Szene des vierten Aktes, als Osman sie
selbst als faule Helden-Simulanten (,,gens qui font les braves®) darstellt, die sich
lieber im Geheimen betridnken (,,S’enivrent en secret®), statt ihrer Pflicht (,,voix
du devoir*) zu folgen.

,,Lorsqu’il faut ravager d’étrangeres provinces,
Porter nos alliés, ou chatier des princes

Et rendre a cet empire un service important,
Leur corps si paresseux ne se hate pas tant.

En ces occasions, ces gens qui font les braves,
Se tiennent jour et nuit enfermés dans des caves,
S’enivrent en secret, n’osent se faire voir,

De crainte de répondre a la voix du devoir,

De peur de partager une gloire immortelle,

S’ils marchaient sur mes pas ou I’honneur les appelle.“ (IV,iv,1097-1106)

Was in den letzten beiden Versen dieser Replik angesprochen wird, ist die Tat-
sache, dass der Deheroisierung der Janitscharen eine massive Selbstheroisierung
des Sultans gegeniibersteht. Mehrmals unterstreicht Osman dadurch seinen He-
roismus, dass er sich vom Bild eines ,,prince hébété* und eines ,,prince barbare*
abgrenzt, in dem durch die Anspielung auf den Weinkonsum unschwer ein
christlich-abendlandischer, oder zumindest ein nach dieser Sitte lebender, Mo-
narch zu erkennen ist:

,,Lorsque sur les chrétiens j’ai fait quelque conquéte

Ai-je laché le pied marchant a votre téte ?

Car le peuple ne met guére de différence entre ce qui est, si j’ose ainsi parler, a mille
ans de lui, et ce qui en est a mille lieues. C’est ce qui fait par exemple que les Person-
nages Turcs quelque modernes qu’ils soient ont de la dignité sur notre Théatre.”
RACINE: Euvres completes. S. 625.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 237

Et quelqu’un m’a-t-il vu balancer tant soit peu,
Pour donner avec vous au jour du plus grand feu ?
Suis-je un prince hébété, suis-je un prince barbare,
Voluptueux, ingrat, cruel, injuste, avare,

Qui de vin chaque jour s’enivre en lieu secret,

Et que I’on voit au trone avec quelque regret ?* (I1Lii,763-770)

Ist das osmanische Modell des Heroischen, das in Tristans Tragddie so vor allem
ex negativo an Kontur gewinnt, jedoch wirklich radikal verschieden vom heroi-
schen Leitbild der Zeit, wie es in Figuren wie Corneilles Cid seinen wirkmachti-
gen Ausdruck fand? Oder weicht der Heroismus Osmans trotz der sichtlichen
Bemiihungen des Autors, authentisches osmanisches Brauchtum im Sinne einer
glaubhaften ,,couleur locale* darzustellen,86 letztlich vielleicht doch kaum von
gingigen franzosischen Heldenfigurationen der Zeit ab?

Die Figur des Osman diirfte gerade auch beziiglich ihres kulturellen und
identitdren Profils sehr ambivalent wahrgenommen worden sein. Einerseits han-
delt es sich bei der heroischen Figur um einen Herrscher, der durch stereotype
Zuschreibungen wie die exzessive Grausamkeit — auch bei Racines Bajazet
spielt die Vorstellung einer ,,férocité de la Nation“ noch eine tragende Rolle*” —
als barbarischer Fremder markiert ist, andererseits folgt sein Denken, Sprechen
und Handeln grofitenteils dem konventionellen franzdsischen Modell heroischer
vertu und générosité, wie es in vielen Dramen der Zeit unter Betonung primér
militdrisch-aristokratischer Tugenden verhandelt wurde. Wie in anderen ,orien-
talischen‘ Dramen der Zeit auch, ist das Bild des heroischen Sultans, wie Esin
Akalin es formuliert, ,,in a constant state of flux between a powerful and rightful
ruler and that of a despotic monarch.*® Der Schluss liegt nahe, dass Tristans
Osman als nur leicht verfremdeter Spiegel des Eigenen diente, da die Ambiva-
lenz von Tugendhaftigkeit und Verbrechen, Milde und Gewalt auch ein konstitu-
tiver Zug vieler ,okzidentaler* Heldenfiguren der Zeit ist.

86 Insbesondere die Figur des Mustafa, dem als Derwisch seherische Talente zugespro-
chen werden, dient der kulturellen Verfremdung. Zur ,,onomastique toponymique et
anthroponymique®, der Tristan dartiber hinaus groe Aufmerksamkeit schenkt, vgl.
MALLET: ,, Introduction . S. 454.

87 RACINE: Euvres complétes. S. 626.

88 AKALIN, Esin: ,,The Ottoman Phenomenon and Edward Said’s Monolithic Discourse
on the Orient*, in: BAS, Isil und Donald C. FREEMAN (Hrsg.): Challenging the
boundaries, Amsterdam: Rodopi 2007, S. 111-124. Hier S. 217.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | GLANZ UND BLENDUNG

Mit wenigen Ausnahmen wie Corneilles Cinna ou la clémence d’Auguste ist es
jedoch so, dass die ambivalente Heldenfigur nicht gleichzeitig auch Souverin
ist, im Gegenteil: Wie auch im Cid sind viele konfliktbereite Dramenhelden in
struktureller Opposition zur Figur des Monarchen konstruiert, dem tendenziell
eher die Funktion des vermittelnden Ausgleichs zukommt. Dass Osman wie der
Cid eine handlungsmichtige und charismatische Herrscher- und Heldenfigur ist,
der weder agonale noch transgressive Ziige fehlen, 1asst sich vor diesem Hinter-
grund gerade dadurch erkldren, dass Tristan seine Tragddie in ein fremdes kultu-
relles Setting transponiert hat. Vor der exotischen Kulisse des Serails ist zulés-
sig, was in einer vertrauten abendlédndischen Konfiguration schwer vorstellbar
ist: die Kreation der heroischen Figur eines Souverins, der einerseits durch das
exzessive Mal} seiner Gewaltanwendung Ziige eines ,orientalischen‘ Despoten
tragt, sich andererseits aber nur unwesentlich vom heroischen Ideal der généro-
sité unterscheidet, das in der franzosischen Literatur und Gesellschaft der Zeit
ansonsten normative Funktion besitzt. Im exotischen Sultansgewand, so lésst
sich schlussfolgern, verbirgt sich letztlich also eine durchaus bekannte Heldenfi-
gur.

Wie anhand der Analyse der Auftrittsszenen des Stiicks deutlich wurde, ist
es aber gleichzeitig so, dass Osman insofern fremdartig erscheint, als er mit sei-
nen ,,mille brillants qui sont d’un autre prix“ (IIL,ii,746) die Grenzen des Wahr-
nehmbaren und Begreifbaren sprengt. Im Anschluss an Andrea Polaschegg, die
in ihrem Beitrag zur literatur- und kulturwissenschaftlichen Orientalismus-
Forschung kulturell-identitire von hermeneutischer Alteritdt analytisch unter-
scheidet,” kann die Figur des Sultans im zeitgendssischen franzodsischen Kon-
text damit als gleichzeitig kulturell identisch bzw. eigen und hermeneutisch
fremd beschrieben werden. Die exotische Fremdartigkeit des osmanischen Sul-
tans dient letztlich nur der Bestitigung des bekannten heroischen Wertesystems,
das Eigene spiegelt sich nur im Fremden. Neben dieser eingeschriankten kulturel-
len Alteritét greift bei der Heldenfigur aber eine starke hermeneutische Alterisie-
rung durch literarische Verfahren der Auratisierung und Sakralisierung. Insbe-
sondere wenn von seinen 6ffentlichen Auftritten die Rede ist, erscheint der Held
in seinem strahlenden und blendenen Glanz als eine Figur, die sinnlich und vor
allem rational nicht zu fassen ist: ,,Mais cette belle taille et cet air magnifique®,
so heifit es an der betreffenden Stelle im Bericht des Boten, der Osmans Auftritt
vor den Toren des Palastes wiedergibt, ,,[é]blouissaient les yeux et frappaient les
esprits“ (II1,i1,723-745). Den Helden umgibt eine besondere Aura, die ihn aus

89 Vgl. POLASCHEGG, Andrea: Der andere Orientalismus: Regeln deutsch-morgen-
ldndischer Imagination im 19. Jahrhundert, Berlin: de Gruyter 2005. Insbes. S. 41ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRISTAN L’HERMITE: OSMAN | 239

dem Bereich des Profanen in die Sphére des Sakralen hebt. In den Momenten
seiner Herophanien wirkt er wie eine gottgleiche Gestalt, die alle Menschen mit
ihrem Glanz blendet:

,,Je trouve que sa mine éblouit tous les yeux,
Qu’il semble que se prince est descendu des cieux,
Comme un brillant éclair, comme un foudre de guerre,

Capable de dompter tous les cceurs de la terre.” (I11,1,669-672)

Ruft man sich an dieser Stelle Boileaus weiter oben ausfiihrlicher dargestellte
Definition des Sublimen in Erinnemng,90 treten einige frappierende Ahnlichkei-
ten hervor. In seinem Traktat definiert dieser das Sublime im Kontext der Rheto-
rik erst als ,,cet extraordinaire et ce merveilleux qui frape dans le discours, et qui
fait qu’un ouvrage enleve, ravit, transpor‘[e“,91 in der Folge weitet er es anhand
des Beispiels eines starken Eindrucks von Licht und Glanz in der Malerei auf
weitere Bereiche der Asthetik aus. Nicht nur fungiert der Blitz, mit dem Osman
verglichen wird (,,Comme un brillant éclair), bei Boileau als Inbegriff einer
sublimen Erscheinung, auch auf Wirkungsebene gibt es genug Entsprechungen,
um Osman im Boileau’schen Sinne als eine Figur des Sublimen zu beschreiben.
Mit seinem faszinierenden Glanz und seinen ,,dons rares et merveilleux*
(I1L,i,614) 16st Osman starke Emotionen aus, die eine rationale Rezeption er-
schweren und erscheint so im Modus hermeneutischer Fremdartigkeit.

Daran, dass der unfassbare Glanz der heroischen Erscheinung nicht nur ein
Problem fiir die Wahrnehmung, sondern auch fiir die kiinstlerische Darstellung
ist, erinnert Pilippe Quinault — wie bereits gesehen — im Pritext der épitre an den
Grafen von Bussy-Rabutin, den er Tristans Osman voranstellte: ,,Je suis forcé de
vous avouer qu’il est presque impossible de bien figurer la splendeur des clartés
qui nous éblouissent comme les votres“.”> Mit dieser Variation des in der
Enkomiastik weit verbreiteten Topos der Ineffabilitit versucht Quinault, auch
den Adressaten seines Widmungsbriefs in den hermeneutisch problematischen,
dafiir aber gesellschaftlich idealen Status eines glinzenden Helden zu erheben,
den Tristans tragische Dramenfigur letztlich selbst nicht halten kann.

90 Vgl. dazu die Ausfithrungen in Kapitel I1.2.3 dieser Arbeit.
91 BOILEAU-DESPREAUX: Euvres compleétes. S. 338.
92 TRISTAN L’HERMITE: Euvres completes. S. 464.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4007 - am 14.02.2028, 14:57:54.


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 241

3. THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE —
DIE ZWEI NAMEN DES HELDEN

Thomas Corneilles Timocrate kommt in der Saison 1656/1657 zuerst im Théatre
du Marais, wenig spiter dann — was eine absolute Ausnahme darstellt — zusétz-
lich auch im Hétel de Bourgogne auf die Bithne und wird mit etwa 80 Auffiih-
rungen zu einem der groften Erfolge der Dekade und des Jahrhunderts.! Das
Stiick verhandelt das Heroische dabei auf eine neue, iiberraschende Art und
Weise. Im historischen Kontext der Jahre unmittelbar nach der Fronde reagiert
es auf eine politische und kulturelle Situation, in der das traditionelle Ethos eines
dezidiert aristokratisch und militdrisch gepragten Heldentums in eine legitimato-
rische Krise geraten ist und nicht mehr uneingeschriankt als Ideal wahrgenom-
men wird.” Wihrend in frilheren Stiicken seines ilteren Bruders, wie Le Cid,
Horace und Nicoméde, aber auch Tristans Osman die Ehre des Helden in ent-
scheidendem Malle an den Taten bemessen wird, die er im kriegerischen Kon-
text vollbringt, spielt nun auch eine Eigenschaft eine Rolle, die dem Heroischen
lange Zeit untergeordnet, wenn nicht sogar diametral entgegengesetzt war: die
Gefiihlsbegabung und Liebesfahigkeit des Helden. Im Zuge einer Affirmation
des Soziabilitdtsideals des honnéte homme und vor dem Hintergrund von sich
auf breiter Front durchsetzenden kulturellen Stromungen wie der Galanterie und
der Preziositét entwickelt Thomas Corneille in seinem 7imocrate ein Modell von
Heldentum, das sich einerseits zwar noch der agonalen Tradition der heroischen
Tragddien und Tragikomddien der Zeit vor der Fronde verbunden zeigt, anderer-

1 Selbst der junge Konig erschien mit seinem Gefolge im Théatre du Marais, um einer
Auffithrung beizuwohnen, was eine grole Ausnahme darstellte. Den tiberraschenden
Erfolg des Stiicks und seine Auswirkung auf Corneilles weiteres Theaterschaffen be-
schreibt: LE CHEVALIER, Gaél: La conquéte des publics. Thomas Corneille, homme
de thédtre, Paris: Classiques Garnier 2012. S. 19ff. David Collins und Ziad Elmarsafy
thematisieren ebenfalls den Erfolg des Stiicks und bezeichnen es beide als ,,smash hit
of the century“. Vgl. COLLINS, David A: Thomas Corneille: protean dramatist, The
Hague: Mouton 1966. S. 67.; ELMARSAFY: The Histrionic Sensibility. S. 93. Eine
Synthese verschiedener Versuche, die Auffithrungsgeschichte des Stiicks genau zu re-
konstruieren, bietet: BROOKS, William: ,,The Tradition of Timocrate and the History
of the Marais Theatre in 1657, in: Modern Language Review 69 (1974), S. 56-63.

2 Vgl. dazu: DESCOTES, Maurice: ,,Le Timocrate de Thomas Corneille (1656). La stabi-
lisation du public, Le public de thédtre et son histoire, Paris: Presses Universitaires
de France 1964, S. 91-126. Insbes. S. 103ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | GLANZ UND BLENDUNG

seits aber, was ein Novum ist, die Bereitschaft zur Liebe heroisch semantisiert.’
Auch viele seiner spiteren Werke, darunter beispielsweise Darius (1659), Per-
see et Démétrius (1662), Théodat (1673) und La mort d'Achille (1673) sind noch
von diesem neuen Bild des Helden geprégt. Da die hochst ambivalente Verbin-
dung von kriegerischem Heroismus und gefiihlsbetonter Galanterie auch auf den
Autor, der ja gewissermaBlen mit dem Heldenbild seines um 19 Jahre élteren
Bruders sozialisiert worden war, wie ein performativer Selbstwiderspruch ge-
wirkt haben diirfte — so lieBe sich spekulieren —, kommt es in dem Stiick zur
Aufspaltung der zentralen Heldenrolle in die Doppelrolle Timocrate/Cléoméne.”
Jacques Scherer zufolge ,,repose [[t]oute I’intrigue] sur le fait que Timocrate, qui
attaque le royaume d’Argos, et Cléomene, qui le défend, sont une seule et méme
personne.“5 Diese Beobachtung lésst sich aber insofern ergidnzen, als der mit
zwei verschiedenen Namen auftretende Held nicht nur zugleich Angreifer und
Verteidiger, sondern auch furchteinfloBender Krieger und zartbesaiteter Liebha-
ber ist. Wenngleich diese Art von Heldentum, wie bereits erwihnt, ein Novum
im Bereich der Tragddie darstellte und ein Spiel mit doppelten Identitdten im
Theater der Zeit hauptsidchlich den komischen Gattungen vorbehalten war,’

3 Sandrine Blondet zeigt, welche Widerstinde noch in Thomas Corneilles Vorganger-
generation gegen die Verbindung traditioneller Vorstellungen des Heroischen mit
dem gerade aufkommenden Konzept der Galanterie existierten. Vgl. BLONDET:
,» Gardons-nous de faire un Antoine d‘un Alexandre’. Galanterie et héroisme antique
sur les scenes parisiennes (1630-1640).

4 Jorn Steigerwald zeigt, dass Rollenspiele in der Literatur der Galanterie ab 1650 all-
gemein an Bedeutung gewannen. Vgl. STEIGERWALD, Jorn: Galanterie. Die Fabrika-
tion einer natiirlichen Ethik der hofischen Gesellschaft (1650-1710), Heidelberg:
Winter 2011. S. 90ff. Thomas Corneille bedient sich dieses galanten Spiels in einer
Grofizahl seiner Stiicke, wobei davon immer die zentrale Heldenfigur betroffen ist.
Nicht selten unterstreicht die unklare Identitit — wie zum Beispiel bei Persée et Dé-
métrius — den moralischen Zwiespalt des Helden zwischen Liebes- und Untertanen-
pflichten.

5  SCHERER: La Dramaturgie classique en France. S. 56.

Eine klare Gattungsbestimmung gestaltet sich als schwierig. Yves Giraud zeigt, dass
Timocrate eher die Mermale einer Tragikomodie als die einer Tragddie aufweist. In
seiner Einfiihrung hebt er hervor, dass ,.la piéce ne s’intitule « tragédie » que pour des
raisons d’opportunité ou de convention dramatique assez superficielles”. Vgl.
CORNEILLE, Thomas: Timocrate, tragédie, hrsg. v. Yves GIRAUD, Genéve: Droz
1970. S. 35. Zu den konzeptionellen Schwierigkeiten des in der Forschung gelaufigen
Terminus der,,tragédie galante* vgl. grundlegend: REVAZ, Gilles: ,,Peut-on parler de
tragédie « galante » (1656-1667) ?*, in: XVlIle siecle 216/3 (2002), S. 469-484. Wie
John Alexander zeigt, der Corneilles Stiick als ,,romantic comedy* tituliert, wurde

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 243

konnte sich Thomas Corneille bei seinem Stiick, das Alain Viala zu Recht als ei-
ne ,tragédie trés « romanesque »“ bezeichnet,7 an einem literarischen Modell
orientieren, das im Bereich der Prosa seit den 1630er Jahren bekannt war und
insbesondere zur Jahrhundertmitte einen enormen Publikumserfolg erlebte.® Wie
der Autor im Brief an den Leser dezidiert hervorhebt,9 ist Timocrate nicht nur
vage vom Personal der spiter als roman héroique bzw. heroisch-galanter Roman
bezeichneten Textgattung inspiriert, vielmehr stellt sein Drama eine Adaptation
der Episode um Alcameéne/Alcimedon und Ménalippe aus dem Roman Cléopat-
re von Gautier de Costes de La Calprenéde dar, der zwischen 1647 und 1658 in
zwolf Binden erschienen war.'’ Im vierten Buch des achten Teils von La Cal-
prenédes roman fleuve wird die Geschichte des heroischen Kriegers Alcaméne
erzihlt, der Ménalippe unter dem falschen Namen Alcimedon entgegentritt, um
durch diese List ihre Gunst zu erwerben.'' Wihrend die Romanvorlage, die ih-
rerseits von Georges de Scudérys Tragikomddie Le Prince déguisé (1635/1636)
inspiriert war,"” den Konventionen des roman héroique entsprechend viele
Passagen beinhaltet, in denen die Protagonisten ausfiihrlich {iber diverse Aspekte

Timocrate 1683 in einer deutschen Fassung von Christoph Kormart unter dem Titel
Timocrates bezeichnenderweise als Komddie adaptiert. Vgl. dazu: ALEXANDER,
John: ,,The Language of the Pickelhering: A German Adaptation (1683) of Thomas
Corneille’s Timocrate, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 52/4 (2002),
S. 463-476. Vgl. ebenfalls: ALEXANDER, John: ,,Christoph Kormart’s , Timocrates ‘:
a German Baroque comedy rediscovered”, in: Wolfenbiitteler Barock-Nachrichten
20/1 (1993), S. 33-35.

7 VIALA, Alain: La France galante. Essai historique sur une catégorie culturelle, de ses
origines jusqu’a la Révolution, Paris: Presses Universitaires de France 2008. S. 80.
Bereits Antoine Adam wies beziiglich des Timocrate darauf hin, dass ,,Thomas Cor-
neille fut, semble-t-il, le premier a discerner [...] un réveil du romanesque héroique.*
Vgl. dazu: ADAM, Antoine: Histoire de la littérature francaise au XVlle siecle.
L’époque de Pascal, Paris: Del Duca 1966. S. 337.

8 Vgl. dazu grundlegend: BANNISTER: Privileged Mortals.

Vgl. dazu CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 60. Die von Yves Giraud besorgte
Ausgabe des Textes liegt den folgenden Analysen zugrunde.

10 Da die Romanteile zur selben Zeit bei verschiedenen Verlegern erschienen sind, wei-
chen die Angaben beziiglich der Publikationsdaten gelegentlich leicht voneinander ab.

11 Vgl. dazu: LA CALPRENEDE, Gautier de Coste de: Cléopdtre, Bd. 7/8, Genf: Slatkine
1979. S. 325-432.

12 Yves Giraud zeigt iiberzeugend, inwiefern ,,[c]es trois ceuvres constituent [...] und
chaine“. CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 171f.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | GLANZ UND BLENDUNG

der Liebe risonieren, jagt Corneilles Stiick von Peripetie zu Peripe'[ie.13 Aller-
dings zeichnet sich auch Letzteres durch eine auffillige Prasenz der Liebesthe-
matik aus, die dazu qualitativ deutlich anders perspektiviert wird, als dies etwa
im Cid noch der Fall war.

Bevor es nun im Folgenden darum gehen wird, sowohl inhaltliche als auch
formale und historisch-kontextuelle Aspekte des Stiicks genauer zu untersuchen,
soll noch ein kurzer Blick auf einen satirischen Text von Nicolas Boileau-
Despréaux geworfen werden, der als Kritik an Formen des galanten Heldentums
verstanden werden muss, wie es im roman héroique, aber auch in Corneilles
Timocrate seinen Ausdruck gefunden hat. Im Dialog Les héros de roman, ent-
standen in den Jahren 1664 und 1665, unterhalten sich die Hadeswachter Pluton
und Minos und der Philosoph Diogenes iiber die heroischen Personlichkeiten,
die die Unterwelt besiedeln. Statt mit erhabenen und wiirdevollen Erscheinun-
gen, so stellen die Hadeswéchter zu ihrer grolen Verwunderung fest, haben sie
es zunehmend mit eitlen, verzértelten und schwirmerischen Wesen zu tun, die
nach dem Malistab des traditionellen, militdrisch gepragten Verstdndnisses ,,nul
caractére des héros“ mehr besitzen."* In einer zentralen Textpassage bringt Plu-
ton Diogenes gegeniiber sein Erstaunen dariiber zum Ausdruck, dass die Liebe
bei den Helden der Gegenwart, womit Figuren wie La Calprenedes Alcamene
oder auch Madelaine de Scudérys Grand Cyrus ebenso wie Thomas Corneilles
Timocrate gemeint sind, nun als zentrale ,,vertu héroique* gehandelt wird:

,PLUTON. [...] Continuons la revue de nos héros, et sans plus nous donner la peine,
comme nous avons fait jusqu’ici, de les interroger 1’un apres 1’autre, puisque les voila tous
reconnus véritablement insensés, contentons-nous de les voir passer devant cette balus-
trade et de les conduire exactement de 1’ceil dans mes galeries, afin que je sois str qu’ils y
sont ; car je défends d’en laisser sortir aucun, que je n’aie précisément déterminé ce que je
veux qu’on en fasse. Qu’on les laisse donc entrer, et qu’ils viennent maintenant tous en
foule. En voila bien, Diogeéne. Tous ces héros sont-ils connus dans I’histoire ?

DIOGENE. Non ; il y en a beaucoup de chimériques mélés parmi eux.

PLUTON. Des héros chimériques ! et sont-ce des héros ?

DIOGENE. Comment ! si ce sont des héros ! Ce sont eux qui ont toujours le haut bout
dans les livres et qui battent infailliblement les autres.

PLUTON. Nomme-m’en par plaisir quelques-uns.

13 Konrad Schoell hebt ebenfalls die ,,komplizierte Struktur mit den zahlreichen tiberei-
nandergeschobenen Peripetien” hervor: SCHOELL, Konrad: Die franzdsische Komd-
die, Wiesbaden: Athenaion 1983. S. 84.

14 BOILEAU-DESPREAUX: Euvres. S. 308.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 245

DIOGENE.Volontiers. Orondate, Spitridate, Alcamene, Mélinte, Britomare, Mérindor,
Artaxandre, etc.

PLUTON. Et tous ces héros-la ont-ils fait voeu, comme les autres, de ne jamais
s’entretenir que d’amour ?

DIOGENE. Cela seroit beau, qu’ils ne 1’eussent pas fait ! Et de quel droit se diroient-ils
héros, s’ils n’étoient point amoureux ? N’est-ce pas I’amour qui fait aujourd’hui la vertu

o 15
héroique ?*

In der mit mehreren Jahren Abstand verfassten Vorrede zu seinem Dialog geht
Boileau dann noch dezidierter auf die literarhistorischen Kontexte und Implika-
tionen seiner Satire ein. Wahrend er fiir Honoré d’Urfés Astrée, den er als Be-
griinder einer Literatur des Gefiihls und der Innerlichkeit wihnt, viel Lob iibrig-
hat, spart er nicht mit Kritik an den Verfassern der romans héroigues, darunter
auch La Calprenéde. Sein Hauptvorwurf zielt dabei auf die seiner Ansicht nach
unwiirdige Art, mit der die betreffenden Autoren ihr heroisches Personal han-
deln, vor allem aber sprechen lassen:

,,On vantoit surtout ceux de Gomberville, de La Calprenéde, de Desmarets et de Scudéri.
Mais ces imitateurs s’effor¢ant mal a propos d’enchérir sur leur original, et prétendant en-
noblir ses caractéres, tombérent, 8 mon avis, dans une trés-grande puérilité ; car, au lieu de
prendre, comme lui [d’Urfé], pour leurs héros, des bergers occupés du seul soin de gagner
le ceeur de leurs maitresses, ils prirent, pour leur donner cette étrange occupation, non-
seulement des princes et des rois, mais les plus fameux capitaines de 1’antiquité, qu’ils
peignirent pleins du méme esprit que ces bergers, ayant, a leur exemple, fait comme une
espece de veeu de ne parler jamais et de n’entendre jamais parler que d’amour. De sorte
qu’au lieu que d’Urfé dans son Astrée, de bergers trés-frivoles avoit fait des héros de ro-
man considérables, ces auteurs, au contraire, des héros les plus considérables de 1’histoire
firent des bergers trés-frivoles, et quelquefois méme des bourgeois, encore plus frivoles

«l6

que ces bergers.

Wenngleich es sich bei den Helden in Thomas Corneilles Timocrate natiirlich
nicht wirklich um ,,bergers trés-frivoles* handelt,17 die Figuren vielmehr eine ei-
gentiimliche Mittelstellung zwischen den traditionell militarisch geprigten und

15 Ebd. S. 302.

16 Ebd. S. 284.

17 In der Burleske Le Berger extravagant (1652), einer Dramatisierung des gleichnami-
gen Romans von Charles Sorel (1627), entwickelt Thomas Corneille Figuren, die dem
Typus eines ,,berger trés-frivole® deutlich ndher kommen.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | GLANZ UND BLENDUNG

den von Boileau parodierten Modellen einnehmen, sind die pointierten Abgren-
zungen doch geeignet, um der Spezifik des Heroischen, wie es im Timocrate
verhandelt wird, in einer ersten, approximativen Weise habhaft zu werden.'®

3.1 Spannungen und Transformationen des Heroischen

Das ambivalente Heldenkonzept des Timocrate soll im Folgenden mit Blick auf
zwei zentrale Themenkomplexe untersucht werden: Erstens wird es darum ge-
hen, die bereits skizzierte Verbindung von kriegerischen und galanten Charakte-
ristika genauer zu bestimmen, und zweitens soll die sozialgeschichtlich zu per-
spektivierende Opposition von naissance und meérite, die vor dem Hintergrund
des Machtverlusts der aristokratischen Eliten und des Einflussgewinns des Biir-
gertums in der Zeit nach der Fronde eine entscheidende Rolle in Bezug auf die
Legitimation von Heldentum spielt, einer eingehenden Analyse unterzogen wer-
den. Fiir beide im weiteren Sinne ethischen Themenkomplexe gilt gleicherma-
Ben, dass in ihnen Spannungen eines sich wandelnden Heldenkonzeptes zum
Ausdruck kommen — Spannungen, fiir die nicht zuletzt auch die identitire Auf-
spaltung des Helden ein deutliches Indiz ist.

3.1.1 Der Held als erhabener Krieger und galanter Liebhaber

Wie bereits hervorgehoben, ist Thomas Corneilles Timocrate ein Werk, das dem
Phénomen des Heroischen eine zentrale Stellung zuweist. Bereits eine onomasti-
sche Interpretation des Titels liefert erste Anhaltspunkte dafiir, dass es sich bei
der titelgebenden Figur, die hochstens vage an die historische Person des
Timocrates von Rhodos angelehnt ist,"” im emphatischen Sinne um eine heroi-
sche Figur handelt: Der Name, der sich aus den beiden griechischen Wortern
timé und kratos zusammensetzt, verweist auf die Ehre (timé), die dem Helden
seiner Stirke (kratos) wegen zuteilwird. Die These Myriam Dufour-Maitres,

18 Boileau ist mit seiner Kritik der ,Galantisierung® traditioneller Helden in der Zeit
nicht alleine. In einer 1668 publizierten Abhandlung iiber Racines Tragddie Alexand-
re le Grand (1665) duflert sich beispielsweise auch Charles de Saint Evremond ent-
setzt iiber ein ,,spectacle indigne®, in dem ,,le courage d’un Heros amolly par ses lar-
mes et les soupirs” gezeigt werde. SAINT-EVREMOND: (Euvres meslées. S. 131.

19 In seiner grundlegenden, wenngleich teils veralteten Studie zum dramatischen (Euvre
Thomas Corneilles betont schon Gustave Reynier, dass insbesondere die Figuren der
romanesken Stiicke ohne Riicksicht auf etwaige historische Vorlagen entwickelt wur-
den. Vgl. dazu: REYNIER, Gustave: Thomas Corneille, sa vie et son thédtre, Paris:
Hachette 1892. S. 145.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 247

derzufolge ,,les héros de Thomas [...] modestement humanisés et rendus a une
forme de médiocrité” seien,” erscheint bereits vor diesem Hintergrund sehr frag-
lich. Zwar lassen sich in der Tat entscheidende Differenzen zur Heldenkonzepti-
on insbesondere des frithen Pierre Corneille nachweisen, die ,,médiocrité” ist
dennoch nicht das bestimmende Charakteristikum Timocrates. Ganz im Gegen-
teil handelt es sich auch bei diesem Helden um eine Figur, die in vielerlei Hin-
sicht aulergewdhnlich ist.

Anders als in Stiicken wie Le Cid und Osman, in denen der Held an Markie-
rungen wie dem Glanz von Beginn an als solcher zu erkennen oder doch zumin-
dest zu erahnen ist, bleibt der Heldenstatus der Figur im Timocrate indes bis zur
letzten Szene des vierten Aktes ungeklért. Das dramaturgische Grundmotiv eines

) 2
,personnage héroique double*

' Jasst den Status von Heldentum allgemein als
prekér erscheinen und macht es moglich, dass Timocrate, der unter dem Namen
Cléomene bereits ein gefeierter Held, ein ,,Héros si grand, si renommé*
(V,iv,1792) ist, noch lange Zeit als Tyrann gehandelt wird.”” Die allererste Szene
des Stiicks, in der sich Nicandre — eine Figur, die fiir das Thema des Heroischen
ebenfalls von Bedeutung ist — mit seinem Vertrauten Arcas unterhilt, begriindet
die Gegeniiberstellung des ,,Héros* Cléomene (1,i,7) und des ,,Tyran“ Timocrate
(1,i,22). Obwohl Nicandre zuerst noch an einem Bericht iiber das plotzliche Auf-

tauchen des als vermisst geltenden Cléomene zweifelt (,,Mais es-tu bien certain

20 DUFOUR-MAITRE, Myriam: ,,Présentation”, in: DUFOUR-MAITRE, Myriam (Hrsg.):
Thomas Corneille (1625-1709) : une dramaturgie virtuose, Mont-Saint-Aignan:
Presses Universitaires de Rouen et du Havre 2014, S. 7-28. Hier S. 23.

21 ODDON, Marcel: ,,Les tragédies de Thomas Corneille. Structures de 'univers des per-
sonnages*, in: Revue de la Société d’Histoire du Thédatre 37 (1985), S. 199-213. Hier
S. 206.

22 Jacques Scherer weist in Anbetracht der Gattungskonventionen der Jahrhundertmitte
darauf hin, dass es sich im Falle des Timocrate um eine Doppelrolle, und nicht um ei-
ne blofe Verkleidung handelt: ,,Le déguisement, trop peu noble, ne s’introduit guére
dans la tragédie. Il y est remplacé par des substitutions de personnes tout aussi peu
vraisemblables.” Vgl. SCHERER: La Dramaturgie classique en France. S. 376. Geor-
ges Forestier vergleicht Corneilles Timocrate mit der Tragikomddie Le Prince déguisé
von Georges de Scudéry (1635/1636) und unterstreicht ebenfalls, dass das Motiv des
,,déguisement™ innerhalb der ernsten Gattungen, der er beide Stiicke zurechnet, bei
Corneille und seiner Generation weniger ostentativ eingesetzt wurde. Ab den 1640er
Jahren sei, wie im Fall des Timocrate, eine zentrale Doppelidentitdt die Regel, der im
Gegenzug jedoch eine gesteigerte dramaturgische Bedeutung zukomme. Vgl. dazu:
FORESTIER, Georges: Esthétique de l’identité dans le thédtre frangais (1550-1680) : le
déguisement et ses avatars, Genéve: Droz 1988. S. 31-32.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | GLANZ UND BLENDUNG

que ce soit Cléomene ? / Tes yeux t’ont pl trahir. (I,i,1-2)) und damit das fiir
das gesamte Stiick bestimmende Thema der Verwechslung einfiihrt, ist er selbst
es, der sich tduschen lésst. Seiner Freude {iber die unvermutete Unterstiitzung,
die die Prisenz Cléomenes im bevorstehenden Krieg gegen die Truppen
Timocrates zu bedeuten verspricht, verleiht er dadurch Ausdruck, dass er ein he-
roisierendes respektive ein deheroisierendes Portrit der beiden vermeintlich ge-
gensitzlichen Figuren zeichnet:

,Jamais une si haute et vaste renommée

Par de nobles exploits ne fut mieux confirmée,
Et dans toute la Gréce il est fort peu d’Estats
Qui pour mieux s’affermir n’aient employé son bras.
Partout son grand courage a contraint la victoire
De suivre ses désirs et respecter sa gloire,

Et bien plus souhaité qu’il n’éstoit attendu

Ce vaillant Cléomene enfin nous est rendu.

La justice des Dieux par son retour éclate:

Ils s’en veulent servir pour perdre Timocrate.
Ce lache Roy de Creéte attaquant cet Estat

Veut d’un pére perfide achever I’attentat ;

Déja devant Argos sa flotte ose paroistre,

Mais ’orgueilleux Tyran n’en est pas encor maistre* (1,i,9-22)

Der ,,vaillant Cléomeéne*, dessen ,,haute et vaste renommée* durch seine ,,nobles
exploits“ und seinen ,,grand courage® begriindet wird, konnte kaum heroischer
portrétiert sein. Seine Haltung wie auch seine Taten sprechen fiir sich. Dem ge-
geniiber wird das Bild eines zwar stolzen (,,orgueilleux*), dabei aber alles andere
als heroischen Gegenspielers gezeichnet. Der ,,Jache Roy de Crete™ wird als Ab-
kdmmling eines ,,pere perfide” abgewertet, sein Angriff auf die Stadt als ,,atten-
tat” bezeichnet. Durch die rhetorische Strategie der kontrastiven Gegeniiberstel-
lung gewinnt dergestalt sowohl die glorifizierte Figur Cléomenes als auch die
dédmonisierte Figur Timocrates an Profil. Den gesamten ersten Akt iiber wird die
Opposition zwischen den beiden vermeintlichen Kontrahenten auch in den Re-
den der anderen Figuren zugespitzt. Der ,,illustre Cléomene* (1,ii,150) wird unter
anderem als ,bras toujours vainqueur (I,iv,395) bezeichnet, die unbestrittene
kriegerische Fahigkeit Timocrates erscheint dagegen in einem kritischeren Licht:
An das Bild des ziirnenden Zeus anschlieBend und damit die zerstorerische und
bedrohliche Dimension exzeptioneller Machtfiille unterstreichend, wird er mit
einer Metapher des Schrecklich-Erhabenen als stets handlungsbereiter Monarch

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 249

und Krieger dargestellt: Il tient la foudre en main toute preste a lancer, weill
beispielsweise einer seiner Widersacher zu berichten (I,iii,228).23 Das stark ne-
gativ gefirbte Bild wird in der Folge allerdings von Timocrate selbst zum Posi-
tiven hin gewendet. Eriphile gegeniiber, deren Herz er gewinnen mochte, ent-
wirft er in der Rolle Cléoménes das Portrdt eines heroischen Monarchen, der
sich sowohl durch sein Ethos (,,grandeur d’ame*, ,,courage®) und seine Virtus
(,,mérite, ,,vertus®) als auch durch seinen Stand (,,Trone*) auszeichnet:

,,Tout mon Rival qu’il est, j’ay peine a le hair,
Car comme enfin de soy le mérite est aimable,
Si quelque chose en moi vous paroist estimable,
Si ce zéle en mon ceeur par la gloire produit

De quelque grandeur d’ame a mérité le bruit,

11 la possede toute, avec cet avantage

Qu’assis dedans un Trone ou brille son courage,
De ce premier éclat ses exploits revestus

Donnent un double prix a ses moindres vertus.* (I1,iv,828-836)

Es ist kein Zufall, wenn Thomas Corneille seine Figur an dieser Stelle auf die
Glanz-Metaphorik zuriickgreifen ldsst, um den Heroismus Timocrates zu unter-
streichen. Wie bereits in der vorhergehenden Generation von Autoren wie Pierre
Corneille, Jean de Rotrou oder auch Tristan L’ Hermite, fungiert die ,,aesthetics
of éclat”, so eine gliickliche Formulierung Ziad Elmarsafys,24 auch bei Thomas
Corneille als visueller Ausdruck des Heroischen. Im Fall des Timocrate erhilt
der heroische Glanz dadurch noch besondere Strahlkraft, dass der Glanz der
Herrschaft hinzutritt und ihm so einen ,,double prix*“ verleiht.”’ Die Bilder, die
Cléomene in leuchtenden Farben zu zeichnen vermag, verfehlen ihre Wirkung
nicht. Wenngleich Eriphile lange nicht von ihrer vehementen Opposition zu

23 Das Bild des schrecklich-erhabenen Kriegers, der einem ziirnenden Gott gleich fiir
Zerstorung sorgt, wird mehrfach aufgerufen, so beispielsweise auch in der vierten
Szene des dritten Aktes, als Nicandres Vertrauter Arcas vom Kampf mit Timocrate
berichtet: ,,Contre nous Timocrate a paru comme un foudre, / Qui renverse, qui brise,
et réduit tout en poudre®. (I1Liv,1026-1027) Vgl. zur Asthetik des Erhabenen bzw. des
Sublimen die Ausfithrungen im Theorieteil dieser Arbeit, Kapitel 11.2.2

24 ELMARSAFY: The Histrionic Sensibility. S. 112.

25 Das Motiv des Herrschaftsglanzes, das den heroischen Glanz der Tugend komplemen-
tieren kann, spielt auch in anderen Stiicken Thomas Corneilles eine Rolle, so zum
Beispiel bei Darius, wo der Titelheld die Abhidngigkeit vom Prestige der hohen Ge-
burt insbesondere im zweiten Akt beklagt.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | GLANZ UND BLENDUNG

Timocrate abldsst, deuten in der vierten Szene des vierten Aktes erste Anzeichen
darauf hin, dass ihr Hass durch Anerkennung und zunehmend auch durch Liebe
verdriangt wird:

,,De tout ce qu’a d’éclat la grandeur de courage,

Timocrate lui seul posséde I’avantage.

Comme il sait avec gloire en régler la chaleur,

Sa prudence est todjours égale a sa valeur,

Partout il fait briller une vertu parfaite,

11 est illustre et grand, mais il est Roi de Créte (IV,iv,1498-1503)

Timocrates ,,grandeur de courage, Inbegriff der traditionellen Vorstellung vom
Heroischen, besitzt einen ,.éclat”, seine ,,vertu parfaite” bringt er zum Gldnzen
(,,briller”). Der Glanz des Helden ist dabei aber nicht nur ein ausgestrahlter, son-
dern auch ein wahrgenommener Glanz. Timocrate/Cléomeéne tut alles dafiir, um
in den Augen Eriphiles als Held zu erscheinen, mehr noch: Im verliebten Glén-
zen ihrer Augen sucht er nach einem bestétigenden Reflex seines eigenen Glan-
zes. Gaél le Chevalier hat deshalb zumindest hinsichtlich des Timocrate Recht,
wenn er schreibt, dass ,,[d]ans la logique spéculaire qui guide les héros du dra-
maturge, I’amour accomplit la gloire en la révélant dans les yeux d’une altérité

singuliere, celle de I’amante*.*® Allgemein lésst sich der ,regard qui fonde la

“?7 als ein Charakteristikum des He-

gloire et la rend lumineuse aux yeux de tous
roismus im Timocrate beschreiben. Obwohl Eriphile stets die Hauptadressatin
der visuellen Glanz-Inszenierungen des Helden ist, stehen auch andere Figuren
unter ihrer Wirkung. So zum Beispiel Nicandre, der seine Feindseligkeit gegen-
iiber Timocrate im Laufe des Stiicks aufgibt und ihn schlieBlich sogar unter-
stiitzt.

Ohne an dieser Stelle weiter auf die einzelnen, auf reichlich komplizierte Art
miteinander verwickelten Schritte hin zur Aufdeckung der wahren Identitdt von
Cléomeéne bzw. Timocrate und seiner finalen Anerkennung durch die Granden
von Argos einzugehen,28 soll nun versucht werden, die ambivalenten Ziige der

einen Heldenfigur, die sich hinter den beiden Rollen verbirgt, herauszuarbeiten.

26 LE CHEVALIER, Gaél: ,,De [’idéologie a la thédtralité : la mise en jeu du « politique »
dans le thédtre de Thomas Corneille*, Contributions Journée d’études ,, Thédtre et
politique “, Paris: Université Paris IV - Sorbonne 2008, S. 1-6. Hier S. 4.

27 Ebd. S. 4.

28 Erst in der siebten Szene des vierten Aktes kommt es zum aveu: ,,Cléoméne n’est
plus, connoissez Timocrate®. (IV,vii,1583)

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 251

Konnten die bisherigen Textstellen insbesondere das kriegerische Profil des
grofmiitigen Helden belegen — nichts anderes als militdrische Heldentaten sind
mit den ,,exploits®, die Cléomene (L,i,10) und Timocrate (IL,iv,835) gleicherma-
Ben zugeschrieben werden, gemeint —, sind an dieser Stelle nun auch verstirkt
die Eigenschaften zu nennen, die den Helden als einen galanten Liebhaber und
vollendeten honnéte homme kennzeichnen.” In der vierten Szene des ersten Ak-
tes entwickelt Cléomene Nicandre gegeniiber eine regelrechte Liebeskasuistik
und versucht, diesem verstiandlich zu machen, wieso er zuvor — fiir alle iiberra-
schend — Partei fiir die Verbindung von Eriphile und Timocrate ergriffen hat,
obwohl er die Prinzessin selbst liebt. Nachdem er nochmals die Macht hervor-
hebt, die Eriphile iiber seine Gefiihle besitzt (,,J’aime, hélas ! de mon sort
connoissant la bassesse, / Ne dois-je pas trembler a nommer la Princesse ?*
(Liv,401-402)), versucht er Nicandre verstdndlich zu machen, dass die Unter-
stiitzung des vermeintlichen Kontrahenten Timocrate paradoxerweise als Aus-
druck seiner Liebe zu verstehen sei:

,,L’amour qu’au désespoir la raison abandonne,
S’attache a ce qu’il oste, et non a ce qu’il donne.
C’¢était toujours beaucoup, pour flatter ma douleur,

Que faire a trois rivaux partager mon malheur.* (I,iv,421-424)

In dhnliche Erklarungsndte gerdt der galante Held, als er in der vierten Szene des
zweiten Aktes auf Eriphile trifft, und ihr Griinde dafiir nennen muss, wieso er
seine Geliebte einem Rivalen anempfiehlt. Gerade dass er dem Thron zuliebe,
den nur Timocrate der Prinzessin bieten kann, selbstlos auf seine Liebe verzich-

29 Gaél le Chevalier betont auch mit Blick auf Timocrate, dass die Helden Thomas Cor-
neilles sich sowohl kriegerisch als auch galant verhalten: ,,Les héros de Thomas Cor-
neille peuvent étre a la fois galants et héroiques. Il ne faudrait pas ainsi ramener les
personnages de Thomas Corneille, dans une vision simplificatrice, a de tendres ga-
lants qu’aucun intérét supérieur ne peut contraindre.” Vgl. LE CHEVALIER: ,.De
l’idéologie a la thédtralité : la mise en jeu du « politique » dans le thédtre de Thomas
Corneille”. S. 3. Bereits Yves Giraud arbeitete den heroischen Synkretismus treffend
heraus: ,,Le héros de la piéce posséde — accumule méme — toutes les vertus du parfait
honnéte homme : il est amant soumis, respectueux et constant, plein d’une grandeur
d’ame généreuse et rayonnante, il a la valeur invincible de I’homme d’action, la fine
ingéniosité de I’homme d’esprit, I’¢locution aisée et ¢légante de I’homme de salon.”
Vgl. CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 37-38.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | GLANZ UND BLENDUNG

tet, stellt er als einen Dienst an der Geliebten dar.*® Dieser Dienst trigt als ruhm-
reicher, einer ,,vertu commune® nicht zugénglicher ,effort si beau, si grand“
gleichsam heroische Ziige:

,,Renoncer pour I’amour au soin de sa fortune,
N’est que le foible effet d’une vertu commune ;
On a veu mille Amants dans ses moindres douceurs
Trouver la pente aisée au mépris des grandeurs,
Et pour I’objet aimé, sans que rien les étonne,
Quitter parents, amis, Sceptre, Trone, Couronne,
Mais il est inoiiy peut-estre avant ce jour
Qu’aucun ait immolé I’amour méme a I’ Amour.
Pour consacrer mon nom au Temple de Mémoire,
C’est a moi que le Ciel en réservait la gloire ;

11 1a devoit sans doute a ma fidélité,

Et j’ose jusques-la flatter ma vanité,

Que d’un effort si grand, si beau, si peu croyable,

S’il vous fist seule digne, il m’a fait seul capable.” (I1,iv,781-794)

Wie diese paradoxe Liebeskasuistik eindrucksvoll belegt, ist Cléoméne ein Held,
der nicht nur auf dem Schlachtfeld zu gldnzen weiB.>" Deutlicher noch als an der
Figur des Cléoméne/Timocrate ldsst sich das Konzept eines zugleich kriegeri-
schen und galanten Helden jedoch an der Nicandres ablesen. Als ein Prinz ohne
Konigswiirde macht er sich letztlich vergeblich Hoffnung auf die Hand Eriphi-
les, in die er — wie beinahe alle anderen ménnlichen Protagonisten auch® — un-

30 Perry Gethner betont den Stellenwert, den das Liebesopfer allgemein im Konzept der
galanten Tragodien Thomas Corneilles einnimmt. Vgl. dazu: GETHNER, Perry: ,,Per-
version de I'amour galant dans les tragédies de Thomas Corneille®, in: DUFOUR-
MAITRE, Myriam (Hrsg.): Thomas Corneille (1625-1709) : une dramaturgie virtuose,
Mont-Saint-Aignan: Presses Universitaires de Rouen et du Havre 2014, S. 191-202.
Insbes. S. 191.

31 Das traditionsreiche Motiv der Liebe als Kriegsdienst erhilt dann bei Persée et Dé-
métrius eine noch zentralere Bedeutung. Besonders hinsichtlich der Figur des Dé-
meétrius verschmelzen amourdse und kriegerisch-politische Semantiken miteinander.

32 Eriphile hat, was den Stellenwert der Liebesthematik im Stiick verdeutlichen kann,
insgesamt vier Bewerber: Nicandre, Cresphonte, Léontidas und Cléoméne/Timocrate,
wobei Cléomeéne und Timocrate sogar lange Zeit noch als zwei verschiedene Aspiran-

ten auftreten.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 253

sterblich verliebt ist.** Gleich in der ersten Szene des Stiicks, der bereits erwidhn-
ten Unterredung zwischen Nicandre und Arcas, erfihrt der Zuschauer und Leser
von der Liebe des jungen Prinzen zu Eriphile: ,,[L]a voir ¢’est Iaimer* (I,i,39).
Nicht zuletzt um die Gunst Eriphiles zu erwerben und eine Heirat mit ihr trotz
der Standesdifferenz zumindest theoretisch moglich zu machen, spricht sich Ni-
candre deshalb vehement gegen das mit einem Heiratsgesuch verbundene Frie-
densangebot Timocrates aus und zeigt sich bereit, dem Gegner mit heroischer
Entschlossenheit entgegenzutreten:

,L’hymen du Roy de Créte est un noir attentat.

Mais ce n’est pas assez d’en rejetter la honte,

Dans un plus haut orgueil ne souffrons pas qu’il monte,
Et pour luy mieux apprendre a ne pas s’¢lever,

Bravons cet Ennemy qui pense nous braver.* (L,iii,240-244)

Als eine Figur, die selbst Anspriiche auf einen Heldenstatus geltend macht,
kennt Nicandre die Logik von Heroisierungen und Deheroisierungen und ver-
sucht, seinen Rivalen sprachlich herabzusetzen. Die avisierte Heirat wird in se-
mantischer Opposition zur heroischen Symbolik des Glanzes als ,,noir attentat‘
bezeichnet, den Bestrebungen Timocrates, sich als besonders tapferer Krieger im
Sinne einer vertikalen Machtsemantik iiber alle anderen zu erheben, wird friih
entgegengewirkt (,,ne souffrons pas qu’il monte*). Der kiithne und stolze Angrei-
fer soll dabei mit seinen eigenen Mitteln, d.h. mit einer ,,belle audace®, geschla-
gen werden:

,,Lorsqu’il offre la paix, offrons-luy le combat ;
Par la dés aujourd’huy prévenant sa menace,

Estonnons sa fierté par une belle audace* (1,iii,260-262)

Inszeniert sich Nicandre der Konigin gegeniiber in dieser frithen Szene als ent-
schlossener Krieger, der sein Tun an den militdrisch-aristokratisch gepriagten
Werten von grandeur d’ame, générosité, honneur und gloire ausrichtet und das
Wohl von Stadt und Land zu verteidigen bereit ist, schldgt er in Gegenwart des

33 Als eine weniger ,romaneske‘, dafiir aber von seiner Haltung und seinen Taten her
nicht minder heroische Figur, die in der letzten Szene des Dramas von Timocrate als
ebenbiirtiger ,,Rival généreux* anerkannt wird (V,viii,1994), stellt Nicandre eine ver-
hiltnismaBig nahbare und lebensweltliche Heldenfigur dar, die sich im historischen
Kontext in besonderer Weise zur Identifikation geeignet haben diirfte.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | GLANZ UND BLENDUNG

Objekts seiner Liebe in der zweiten Szene des zweiten Aktes einen anderen Ton
an und deklariert, eben jene Werte des Heroischen der Liebe unterordnen zu
wollen. Die ,,grandeur d’ame*, ein Leitbegriff des Heroischen, ist ihm sogar ,,0-
dieux*, wo sie seinem Gefiihl im Weg zu stehen droht:

»Souffrez que je renonce a cette grandeur d’ame,
Dont le charme pour moy n’a rien que d’odieux,

S’il luy faut immoler un espoir glorieux.* (I1,ii,618-620)

Um den unliebsamen Verehrer auf Distanz zu halten, erinnert Eriphile Nicandre
jedoch an jene heroischen Werte, die er selbst als Liebender von sich weist:
»Solmettez hautement a la gloire, a I’honneur* (1L,i1,631), empfiehlt sie ihm,
verbunden mit dem Ratschlag, den Glanz seines Heldenlebens fiir immer zu ver-
teidigen: ,,Défendez jusqu’au bout 1’éclat de vostre vie* (I1,ii,633). Nach diesen
Belehrungen besinnt sich der junge Prinz wieder auf seine militdrische Helden-
rolle und widersetzt sich im ereignisreichen dritten Akt entschieden den kreti-
schen Angreifern. Erst iiberwindet er, was in der zweiten Szene des dritten Aktes
berichtet wird, mit Trasille den obersten General der feindlichen Armee (,,c’est
par sa valeur que Trasille sotimis® (II1,i1,956)), dann kdmpft er, wie man in der
dritten Szene des dritten Aktes von der besorgten Konigin erfahrt, noch alleine
,avec éclat gegen Timocrate, als alle anderen bereits aufgegeben haben:

,,Nicandre avec éclat en dispute la gloire,

Et contre Timocrate il employe a son tour

Ce qu’inspire aux grands cceurs et I’honneur et I’amour,
Mais comme sur luy seul tout I’Estat se repose,

Son péril de mon trouble est la plus juste cause* (I1Liii,1011-1015)

Wenn die Konigin hier feststellt, dass sich Nicandre durch ein heroisches Ver-
halten ausgezeichnet habe, das an Ehre und Liebe gleichermallen ausgerichtet
sei, nennt sie genau die Maximen, an denen der Prinz sein Handeln ausrichtet.
Dass diese beiden Maximen aber nicht, wie sie suggeriert, harmonisch miteinan-
der zu verbinden sind, sondern vielmehr in Widerspruch zueinander geraten,
macht die Tragik der Situation Nicandres aus. Wenn er in der siebten Szene des
dritten Aktes sein Dilemma benennt, scheint sogar eine ansonsten kaum vorhan-
dene Parallele zum Helden des Cid auf:**

34 Strukturelle und motivische Ahnlichkeiten zu weiteren Stiicken von Pierre Corneille
fassen Maurice Descotes und Gaston H. Hall zusammen. Vgl. DESCOTES: ,,Le Timo-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 255

,,O d’un cceur partagé mortelle inquiétude,
Que dans leurs intérests engagent tour a tour
Par un effort égal et I’honneur et ’amour !“ (I11,vii, 1223-1225)

Wenngleich in Thomas Corneilles Timocrate also zumindest partiell eine Nihe
zur Heldenkonzeption der Vorgéngergeneration aufschimmert, muss zusammen-
fassend noch einmal nachdriicklich betont werden, dass gerade der Stellenwert
und die Prisenz, die dem Phinomen der Liebe eingerdumt wird, geeignet ist, um
die Spezifik des neuen, galanten Heldenbildes herauszustellen. Weder Pierre
Corneilles Rodrigue, noch Tristan L’Hermites Osman hétten so iiber die Liebe
und ihre differenzierten GesetzmifBigkeiten rédsoniert, wie dies bei
Cléomeéne/Timocrate und Nicandre der Fall ist. Im Gegenteil: Wéhrend die Lie-
be im Timocrate das hochste Ziel des Helden darstellt,35 wird es in den Stiicken
von Pierre Corneille und Tristan L’Hermite als ein gleichwertiges Prinzip oder
sogar als eine zu liberwindende Macht verhandelt. Dass im Timocrate die Para-
doxien der Liebe selbst zum Thema gemacht, und diese nicht mehr primér in Re-
lation zu anderen Prinzipien wie Ehre, Ruhm, Tugend und Heldentum betrachtet
wird, kann allgemein als bestimmendes ethisches Prinzip der von Galanterie und
Preziositdt geprigten Dramen des jiingeren Corneille angesehen werden.*

crate de Thomas Corneille (1656). La stabilisation du public*. S. 122f.; HALL, H.
Gaston: ,,Verisimilitude and Aesthetic Coherence in Thomas Corneille’s Timocrate®,
in: HOWARTH, William D., lan MCFARLANE und Margaret MCGOWAN (Hrsg.): Form
and Meaning: Aesthetic Coherence in Seventeenth-Century French Drama: Studies
Presented to Harry Barnwell, Amersham: Avebury 1982, S. 92-98. Hier S. 97.

35 G@Gaél le Chevalier hat Recht, wenn er die Liebe im Timocrate als Vollendung des He-
roischen interpretiert: ,,La vertu du héros est en quelque sorte inaccomplie si elle ne
trouve dans I’amour le moyen de se transformer en gloire.” Vgl. LE CHEVALIER: ,,De
I’idéologie a la thédtralité : la mise en jeu du « politique » dans le thédtre de Thomas
Corneille“. S. 4. Ahnlich, wenngleich etwas allgemeiner, duBert sich David Collins:
,,Thomas Corneille’s heroes and heroines strive for moral perfection not in spite of
their love but because of it.“ Vgl. COLLINS: Thomas Corneille. S. 52. Viele Heldenfi-
guren Thomas Corneilles sind auch bereit, fiir ihre Liebe hohe Risiken einzugehen, so
etwa im Fall von Darius, wo der vermeintlich unstandesgeméBe Titelheld es wagt, um
die Gunst der Konigstochter zu werben.

36 Magali Brunel legt beispielsweise anhand der Tragodie Stilicon (1660) anschaulich
dar, wie Thomas Corneille durch die Fokussierung auf die Werte und Motive der Ga-
lanterie zu einer ,.évolution des modéles héroiques de la tragédie” beitrug. Vgl.
BRUNEL, Magali: ,,Stilicon de Thomas Corneille: Du récit de la cruauté au plaisir ga-
lant de I'ingéniosité®, in: Littératures classiques 77 (2012), S. 213-228.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | GLANZ UND BLENDUNG

3.1.2 Heldentum zwischen naissance und mérite

AuBler durch das Spannungsverhéltnis von kriegerischem Heroismus und Galan-
terie ist Corneilles Timocrate an zentraler Stelle auch durch eine Auseinander-
setzung mit der Frage nach dem Unterschied von stindisch attribuiertem und in-
dividuell erworbenem Heroismus gekennzeichnet. Was hat groBeren Einfluss auf
die Anerkennung einer Figur als Held? Verbiirgt die Zugehorigkeit zu Familie
und Stand die Heldenhaftigkeit oder geben die tatsdchlich vollbrachten Helden-
taten den Ausschlag? Als Leitbegriffe einer im Text markierten Opposition, die
von den aristokratischen Eliten im historischen Kontext nicht unbedingt als sol-
che gedeutet wurde — gerade die Zugehdrigkeit zum Adel verpflichtete ja gewis-
sermaflen zum Heldentum — sind hier naissance, sang, nom, rang auf der einen,
exploit, merite, vertu auf der anderen Seite zu nennen.

Erste Hinweise zur Beantwortung dieser Fragen sind der épitre zu entneh-
men, die Thomas Corneille Henri II de Lorraine, dem fiinften Herzog von Guise,
zueignete. Der Herzog, der als einer der prominentesten und einflussreichsten
Vertreter des Hochadels ein beliebter Adressat fiir die Widmungsbriefe und Pa-
negyriken verschiedener Kiinstler war — auch Tristan L’Hermite zdhlte, wie ge-
zeigt werden konnte, zeitweise zu seinen Protegés — wird in dem Paratext stark
heroisiert. Nachdem Thomas Corneille eingangs unterstreicht, dass bereits die
Familie des Herzogs voll von ,,grands Personnages* und die Reihe seiner Ahnen
eine liickenlose Ansammlung von ,,Héros® sei, hebt er in der Folge den Status
der ,,seule personne de V.A. [Votre Altesse]“ gesondert hervor. Alle Mitglieder
des Hauses Guise seien, wie man den Geschichtsbiichern entnehmen koénne,
leuchtende Beispiele der heroischen Lebensfiihrung, der Adressat des Wid-
mungsbriefes iibertrahle sie jedoch alle durch seine ,,grandeur d’ame®, seine
,haute générosité und andere ,,dons excellens”. Die Achtung und Wertschit-
zung, die dem ,,grand Prince” allgemein entgegengebracht wiirden, so Corneilles
Pointe, ,,semblent estre moins un droit de vostre Naissance que le caractére de
vostre Vertu“. Wenngleich der heroischen Fama der Familie umfassend Tribut
gezollt wird, stehen die individuellen Verdienste des glorifizierten Herzogs doch
eindeutig im Zentrum des Enkomiums:

,»31 I’on jette les yeux sur ces grands Personnages, dont avec les éminentes qualitéz vous
avez hérité le sang et ce fameux nom de GUISE, on n’admire pas moins de Héros que
vous pouvez compter d’Ayeux, et le nombre des miracles de leurs vies n’est réglé que par
celuy de leurs actions. Toutes nos Histoires nous en fournissent a 1’envy les pompeuses et
surprenantes images, mais de quelques vives couleurs qu’elles s’étudient a les faire briller,
elles ne nous représentent rien en eux tous de si grand ny de si achevé, dont nous ne

voyions aujourd’huy avec estonnement les merveilles glorieusement ramassées en la seule

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 257

personne de V.A. Cette inimitable grandeur d’ame qui régne dans tous vos sentiments,
cette haute générosité qui se rend inséparable de tout se que vous faites, et tant d’autres
dons excellens dont le Ciel s’est pli a se montrer si libéral en vostre faveur, sont
d’irréprochables témoins de cette vérité, et les rayons secrets de cette Majesté brillante qui
nous fait respecter en vous un grand Prince, semblent estre moins un droit de vostre Nais-

\ 37
sance que le caractére de vostre Vertu.*

Kann diese Betonung des Prinzips der vertu zulasten jener der naissance nun
aber als Préfiguration der Verhandlung der Frage im Drama gelten? Oder vertre-
ten Corneille bzw. die Figuren seiner Fiktion im Stiick selbst mdglicherweise ei-
ne ganz andere Position?

Die Stelle, an der das Thema zum ersten Mal explizit und ausgiebig disku-
tiert wird, ist die erste Szene des zweiten Aktes. Im Gesprich zwischen Eriphile
und ihrer Vertrauten geht es um Cléoméne und Timocrate, die beide um die
Hand der Prinzessin werben, jedoch — was sich dank der finalen Anagnorisis in
der siebten Szene des vierten Aktes, in der die wahre Identitét der beiden Figu-
ren aufgedeckt wird, als hinfillig erweist — von unterschiedlichem Stand sind.
Wihrend eine Heirat mit dem kretischen Konig Timocrate Eriphile den ,.éclat
d’une double Couronne* (I1,i,474) verspricht, ist Cléomene lediglich ein ,,Grec
inconnu qu’un peu de renommeée / A peint illustre et grand“ (IL,i,557-558). Der
kriegerische Verdienst, der ,,éclat de sa gloire* allein, so die Argumentation der
Vertrauten, reiche noch lange nicht aus, um Cléomeéne einer Heirat mit der
Thronfolgerin wiirdig zu machen:

,,Car Cléomene enfin, quoy qu’on en veuille croire,
Doit toute son estime a 1’éclat de sa gloire,

[

Et qui, n’étant point Prince, aspireroit en vain

A mériter I"honneur de vous donner la main.* (IL,i,553-560)

Der Infantin im Cid nicht unihnlich, die sich lange Zeit {iber Hoffnungen auf ei-
ne Verbindung mit Rodrigue macht, der ihrem koniglichen Stand nicht angemes-
sen ist, hilt Eriphile wider verniinftiger, an der Staatsrdson orientierter Griinde
an ihrer Liebe fest. Sie bewertet Cléomene, der ihr als ,,Héros glorieux* er-
scheint, nicht nach seinem standesspezifischen gesellschaftlichen Status, sondern
nach seinen Taten und Leistungen. Statt der obskuren naissance zahlt fiir Eriphi-
le der gldnzende mérite des illustren Helden.

37 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 55.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Et lors ma passion pour me séduire mieux,
M’ offrant dans Cléomeéne un Héros glorieux
Sans voir ce qu’il estoit, sans le vouloir connoistre,

Je voyois seulement ce qu’il méritoit d’estre. (IL,1,575-578)

Mit diesen Argumenten, die Eriphile dazu dienen, ihre illegitime Leidenschaft
zu rechtfertigen,38 operiert an zwei spéteren Stellen im Drama auch der qua sei-
nes meérite verehrte und geliebte Held selbst. Wenngleich der unter falscher
Identitdt auftretende Timocrate in Wahrheit ja selbst als Konig an der Spitze
Kretas steht, argumentiert er Eriphile gegeniiber prinzipiell meritokratisch. Nicht
allein durch seine herrscherliche Macht, sondern durch den auBerordentlichen
Glanz seines Heldentums will er die Prinzessin fiir sich gewinnen. Als er ihr,
verkleidet als Cléoméne, in der vierten Szene des zweiten Aktes sich selbst an-
empfiehlt, hebt er entsprechend nicht seinen Stand, sondern seinen heroischen
Wert hervor, der anhand des ,,bon courage® und der ,,nobles exploits“ zu bemes-
sen sei. Zwei weitere Bewerber, die Konige Léontidas und Cresphonte, hétten
dagegen ,,rien en eux par-dela la naissance:

,,Hélas ! vous plaignez-vous de cette préférence,
Quand ils n’ont rien en eux par-dela la naissance,
Rien dont un bon courage ait lieu d’estre jaloux,
Hors ’illustre projet de sotipirer pour vous ?

Ayant a succomber sous un revers insigne,

Ma flamme a creu devoir ne céder qu’au plus digne,
Et je laisse, Madame, a juger qui des trois

A fait parler pour luy de plus nobles exploits.“ (ILiv, 801-808)

In einem angespannten Wortwechsel, der durch eine Reihe von Stichomythien
auch metrisch betont wird, verteidigt Cléoméne an einer spdteren Stelle des
Stiicks Nicandre gegeniiber seine meritokratische Ideologie. Auch um vom Ge-
heimnis seiner wahren Identitdt abzulenken, macht der Held mit Nachdruck

38 Als im Verlauf des Stiicks die Enttduschung iiber Cléomeéne wichst, der ihr ja eine
Heirat mit Timocrate vorschligt, éndert sich die Einstellung Eriphiles. Im Monolog
der Stanzen, der in der ersten Szene des dritten Aktes ihre innere Zerrissenheit ver-
deutlichen soll, fasst sie den wiitenden Entschluss, den ,,mérite* Cléoménes nun doch
nicht sehen und anerkennen zu wollen. Im Sinne ihrer Vertrauten wendet sie sich im
Geiste mit folgenden Worten an den Helden: ,,Tu peux par ton mérite égaler une Rey-
ne, / Mais tu n’as pas le nom de Roy.“ (I11,i,911-912)

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 259

deutlich, dass er seinen Wert (,,qui je suis“) allein an seinem Verdienst (,,méri-
ter) gemessen wissen mochte. Unter jenen, die durch ihre hohe ,,naissance® fiir
sich werben, so sein rhetorisch raffiniertes, den ludischen Effekt eines Wort-
spiels nutzendes Argument, befinden sich viele ,,courages mal nez‘:

,,CLEOMENE. Je tache 4 mériter avant que de prétendre.

NICANDRE. De ce que vous valez nous étions trop instruits.

CLEOMENE. Pas tant qu’il ne fallust montrer mieux qui je suis.

NICANDRE. Dans vos premiers exploits éclate tant de gloire...

CLEOMENE. J’avais lieu de douter qu’on les en voulust croire.

NICANDRE. Vous pouviez éclaircir le rang que vous tenez.

CLEOMENE. La naissance est I’appuy des courages mal nez.* (IV.iii,1379-1385)

Den Kodex des Heroischen abschlie3end noch einmal zitierend, nennt Cléoméne
die Ehre als zentrale Triebfeder seines Handelns: ,,J’ay fait ce que I’honneur me
sembloit ordonner.” (IV,iii,1393) Diese bedingungslose Fokussierung auf den
Erwerb von kriegerisch-heroischer Ehre ist es auch, die von der Konigin als der
hochsten politischen Instanz auf sehr unkonventionelle Art und Weise belohnt
wird.”® Vor dem Hintergrund der massiven Bedrohungssituation durch die Ar-
mee Timocrates verspricht sie demjenigen die Hand ihrer Tochter, der die Ge-
fahr bannt und Argos vor dem Untergang bewahrt. Da in der Auseinanderset-
zung mit dem kriegerischen Timocrate vor allem agonale Qualitdten zéhlen, geht
sie durch ihr Versprechen das Risiko ein, ihre Tochter unstandesgeméafl mit dem
tapfersten der Kombattanten zu verméhlen. In der sechsten Szene des dritten Ak-
tes wird dann tatséchlich klar, dass Cléomene sein Alter Ego in einem Kampf
von Mann zu Mann besiegt hat (,,Aprés quelque combat je I’oblige a se rendre*
(I1L,vi,1167)), worauf er die Hand der Prinzessin einfordert. Den Einwand Ni-
candres — der als Prinz ohne Herrschaftsanspruch zwar selbst schlechte Chancen
auf die erhoffte Verméhlung hat, seinen Rivalen aber dennoch auszustechen ver-
sucht —, dass Cléomene nicht die richtige Abstammung vorweisen kdnne, erwi-
dert dieser mit einer Anspielung auf die hohe Geburt, die er als Timocrate in
Wirklichkeit vorweisen kann:

,,Cette ambition mesme est un illustre signe,

Que ce que je suis né ne m’en rend pas indigne,

39 Anne d’Autriche war im Entstehungskontext des Stiicks im iibrigen zwar nicht mehr
offiziell Regentin, besall aber — was durchaus Einfluss auf die starke Figur der Mo-
narchin gehabt haben diirfte — noch immer groBes politisches Gewicht.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | GLANZ UND BLENDUNG

Et qu’il n’est point de Prince a qui I’éclat du sang

Ait dans toute la Gréce acquis un plus haut rang.* (I1Lvi,1178-1181)

Das Argument, das letztlich den Ausschlag dafiir gibt, dass die Konigin in die
Hochzeit ihrer Tochter mit dem ,,Grec inconnu® einwilligt, hat allerdings weni-
ger mit dem ,,éclat du sang®, als mit dem Glanz der heroischen Virtus zu tun.
Die Heldentaten sind es, so auch die Konigin, die den Wert einer Person ausma-
chen, nicht ihre Geburt. Wer sich wie ein Prinz verhilt, habe es verdient, auch
als solcher behandelt zu werden: ,,Qui dans le champ d’honneur tel qu’un Prince
a paru, / Alors qu’il se dit I’estre, est digne d’estre crt (IIL,vi,1196-1197). In-
dem Cléoméne mit Nachdruck unterstreicht, dass er alleine es war, der das Land
vor dem Untergang bewahrt hat, prasentiert er sich vor der Konigin als ein auto-
nomes und handlungsmichtiges, ein mutiges und tapferes, mit einem Wort: als
ein heroisches Individuum, das nicht auf fremde Hilfe angewiesen ist, um seine
Herausforderungen zu bestehen: ,,Je tiens tout de moy seul, et ne dois rien aux
autres.” (I1Lvi,1191)

Wird der Glorifizierung eines meritokratischen, standesungebundenen Hel-
dentums letztlich aber nicht dadurch die Grundlage entzogen, dass die finale
Anagnorisis die monarchische Standesethik wieder ins Recht setzt? Verhélt sich
Cléomene moglicherweise nur so heroisch, weil er als Konig von Kreta qua Ge-
burt dazu prédestiniert ist? Gerade weil Heldenhaftigkeit und hoher Stand im
historischen Kontext dem Verstindnis der sozialen Eliten zufolge mitnichten als
ein Widerspruch zu begreifen ist, spricht viel dafiir, dass es Thomas Corneille
darum ging, die haufig als alternativlos prisentierte Verbindung der beiden Prin-
zipien kritisch zu hinterfragen. In den sowohl von einer Konsolidierung des Ab-
solutismus als auch von einem Einflussgewinn des stddtischen Biirgertums ge-
préagten Jahren nach der Niederschlagung der Fronde reagiert Timocrate mit sei-
ner Kritik am Standesdenken aristokratischer Prigung auf die neue sozio-
historische Konfiguration und fiihrt eine Form von Heldentum ein, mit der sich
das immer stirker biirgerlich geprigte Publikum gut identifizieren konnte.*

40 Yves Giraud und Gaél le Chevalier erinnern indes an die Heterogenitit des Publikums
von Thomas Corneille und erkldren seinen Erfolg durch die Fahigkeit, mit seinen Stii-
cken unterschiedliche Publika gleichermaflen anzusprechen. Vgl. CORNEILLE: Timo-
crate, tragédie. S. 411f; LE CHEVALIER: La conquéte des publics. Thomas Corneille,
homme de thédtre. S. 129ff. Zum identifikatorischen Wechselverhéltnis zwischen den
Helden der Fiktion Corneilles und ihrem Publikum schreibt le Chevalier ferner:
,,L’héroisme des personnages se trouve confronté au regard des spectateurs qui peu-
vent en saisir la portée et le spectateur mondain devient un relais de regard qui contri-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 261

Wenngleich die Monarchie zumindest vordergriindig einen Sieg davontrdgt und
der Konvention der Tragddie entsprechend keine biirgerlichen Hauptfiguren auf-
treten, steht der Triumph Cléoménes/Timocrates doch vor allem fiir einen
héroisme roturier“,41 der sich vom genealogischen Denken der Hocharistokratie
ablost. Das Biirgertum und der niedere Amtsadel kann sich mit den Werten des
individuellen Verdienstes gut identifizieren, erhilt ob der heroisch-galanten Fik-
tionswelten dariiber hinaus aber auch die Moglichkeit, sich in eine ,romaneske*
Welt zu projizieren: ,[L]a bourgeoisie [...] se projette idéalement dans cette
existence romanesque qui lui est interdite, schreibt Yves Giraud diesbeziiglich
treffend.*” Dass der Autor — wie eingangs gezeigt — in seinem Widmungsbrief
die vertu des Duc de Guise so klar von dessen naissance abgrenzt, bestitigt die-
se Lesart des Dramas auch auf paratextueller Ebene.

3.2 Vom Erscheinen und Verschwinden des Helden

Aufschluss tiber die Konzeption des Heroischen, die Timocrate zugrundeliegt,
gibt indes auch die Art der sprachlichen und dramaturgischen Konstruktion der
Heldenfiguren. Uber die Verhandlung von Fragen nach Ehre und Liebe, Geburt
und Verdienst hinaus kann eine Analyse der Strategien der Heroisierung dazu
beitragen, ein differenzierteres Verstdndnis der Thematik zu gewinnen. Die Art
und Weise, wie Heldenfiguren beispielsweise in den Reden anderer Figuren als
solche konstruiert werden, sagt mitunter mehr iiber die Abhingigkeiten, den Sta-
tus oder die Wirkung der Figuren aus, als semantische Zuschreibungen auf ethi-

bue a la gloire de Timocrate... et de son auteur.” LE CHEVALIER: ,,De [’idéologie a la
théatralité : la mise en jeu du « politique » dans le théatre de Thomas Corneille®. S. 5.

41 Ich tbernehme an dieser Stelle einen Begriff, den Jean Starobinski verwendet, um im
Werk von Pierre Corneille einen biirgerlichen Heroismus zu benennen, der sich gegen
die ,,croyance féodale qui établit la grandeur du nom avant les actes™ richtet. Die Tat-
sache, dass sich Starobinski bei seiner Interpretation maBgeblich auf Don Sanche
d’Aragon (1649/1650) stiitzt, eine comédie héroique, die groBe strukturelle Ahnlich-
keiten zu Timocrate aufweist, legitimiert die Ubernahme des Begriffs zusitzlich. Vgl.
STAROBINSKI: ,,Sur Corneille®. S. 727f. Die besonders in den spiteren Werken deut-
lich biirgerliche Ideologie Thomas Corneilles ldsst sich beispielsweise aus der dehero-
isierenden Darstellung der Herrscherfiguren in den Stiicken Théodat und La mort
d’Achille ableiten.

42 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 42. Und auch Gaél le Chevalier argumentiert,
dass Thomas Corneille ,,met la noblesse du héros a la portée du public bourgeois®. LE
CHEVALIER: ,.De l’idéologie a la théatralité : la mise en jeu du « politique » dans le
thédtre de Thomas Corneille. S. 5.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | GLANZ UND BLENDUNG

scher oder politischer Ebene. Vor diesem Hintergrund soll es nun darum gehen,
die visuelle Prisenz und Absenz, das Erscheinen und Verschwinden des zentra-
len Helden Cléoméne/Timocrate mit besonderer Beachtung der Modi seiner nar-
rativen Konstruktion zu interpretieren. Wie bereits Christopher J. Gossip be-
merkte, ist das ganze Stiick von einem ,recital of presences and absences* ge-
préigt.43 Das effektvoll inszenierte Auftauchen Timocrates erklért sich auf einer
basalen Ebene aus dem Umstand, dass der Held, wie bereits gezeigt werden
konnte, kontinuierlich mit zwei verschiedenen Identititen spielt und zur Auf-
rechterhaltung der Doppelidentitdt gezwungen ist, immer wieder in der einen
Rolle zu verschwinden, um wenig spiter in der anderen erscheinen zu konnen.
,,Cléomene-Timocrate apparait toujours la ou sa présence est a la fois nécessaire
et impossible, analysiert Maurice Descotes und betont auBlerdem, dass die vie-
len iiberraschenden Auftritte als einzelne coups de thédtre konzipiert seien.* Die
sich stellende Frage, ob Corneille sich moglicherweise gerade deshalb fiir die
dramatische Grundstruktur der Doppelidentitét interessiert und entschieden hat,
um seinen Helden in einer Asthetik des Erscheinens und Verschwindens darzu-
stellen, die der Fliichtigkeit des Heldenstatus einen visuellen Ausdruck verleiht,
lasst sich freilich nur spekulativ beantworten. Dem glanzvollen Auftreten des
Helden wird in jedem Fall noch groBere Bedeutung geschenkt, als dies im Cid
und selbst im Osman der Fall war. Wie wird der Auftritt des Helden nun aber im
Einzelnen sprachlich-narrativ realisiert? Lassen sich eventuell verschiedene Er-
scheinungsweisen, verschiedene Modi der Sichtbarwerdung nachweisen? Und
konnen Rezeptions- und Wirkungsweisen der Auftritte identifiziert werden, wel-
chen handlungsbestimmende Bedeutung zukommt?

Obwohl neben dem zentralen Helden Cléomene/Timocrate auch Nicandre
ein heroischer Status zukommt, beschriinkt sich die Asthetik des Glanzes im
Wesentlichen auf die titelgebende Hauptfigur. Zwar erfahrt der Zuschauer und
Leser, dass Argos seinen ,,éclat” seit zehn Jahren Nicandres ,,soins tojours in-
fatigables” verdanke (1,i,57-60) und dieser auch im aktuellen Kampf gegen die
Truppen Timocrates ,,avec éclat en dispute la gloire® (IIL,iii,1011), doch wird
seine Heldwerdung an keiner Stelle mit dhnlich dramaturgischem und sprachli-
chem Aufwand konstruiert, wie dies bei Cléoméne/Timocrate der Fall ist. Wie
nun im Folgenden konkret am Text gezeigt werden soll, liegt der Schwerpunkt

43 GossIp, Christopher : ,,Timocrate reconsidered”, in: Studi Francesi 50 (1973),
S.222-237. Hier S. 228-229.

44 DESCOTES: ,,Le Timocrate de Thomas Corneille (1656). La stabilisation du public*.
S. 118.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 263

der Glanz-Inszenierungen im Bereich der Stilisierung des Helden zu einer
schrecklich-erhabenen, méchtigen Kriegerfigur.

Der erste Auftritt der Tragodie gehort dem Helden trotz allem nicht in der
Rolle des erhabenen Timocrate, sondern in der des galanten Cléoméne: Die al-
lerersten Verse des Stiicks geben einen Dialog zwischen Nicandre und Arcas
wieder, in dem von der iiberraschenden Riickkehr des ,,vaillant Cléoméne*
(1,i,16) berichtet wird. Sein Auftritt in der Notsituation ruft auf Seiten der Argo-
lier begeisterte Freude (,,joye*) hervor und weckt die Hoffnung (,,espoir*) auf
die Rettung (,,la défence*) des Staates:

»[-..] son retour qu’expres 1’on fait sgavoir
Dans le peuple alarmé jette un nouvel espoir.
Avec joye a I’envy déja chacun publie

Ce qu’il a fait pour nous contre la Messénie,
Et portant jusqu’au Ciel le nom de ce Héros,

Semble mettre en luy seul la défence d’Argos.” (1,1,3-8)

Dank seiner fritheren Verdienste wird Cléoméne bei seiner Riickkehr nach Ar-
gos als Held gefeier‘[,45 obwohl er noch gar keine neuerlichen Beweise fiir seine
auBergewohnliche kriegerische Agency geben konnte. Sein Renommee, seine
heroische Fama schafft einen Erwartungshorizont, den es in der Folge zu besta-
tigen gilt. Die heroische Anrufung erfolgt dabei anfangs noch iiber das narrative
Muster der Opposition zur unheroischen Gegenfigur des tyrannischen Timocra-
te, die — wie gezeigt — ebenfalls in den ersten Versen des Stiicks eingefiihrt wird.
Im Laufe des Dramas ist es jedoch der vermeintliche Tyrann, der immer mehr
heroische Ziige aufweist, kaum mehr von der Figur des Cléomene zu unterschei-
den ist und schlieBlich vollstindig mit ihr verschmilzt. Wéahrend Cléoméne der
gute Ruf vorauseilt, ist es im Falle Timocrates der Glanz seiner Auftritte, der ihn
bereits dann als Helden markiert, als er allgemein noch als ,,orgueilleux Tyran®
(1,i,22) gehandelt wird.*® Der erste dieser Auftritte, von dem der Zuschauer und

45 Beziiglich der fritheren Schlachten, die Cléomeéne fiir die Argolier geschlagen hat,
hebt Nicandre ebenfalls die Retterfunktion hervor und bezeichnet ihn als ein
Geschenk des Himmels: ,,Je ne parleray point des différens combats / Qu’enfin apres
deux ans termina vostre bras, / Quand 1’issué en estant pour nous trop incertaine, / Le
ciel nous envoya I’illustre Cléoméne* (1,i1,147-150).

46 An der Figur des Timocrate zeigt sich dadurch besonders anschaulich, inwiefern Hel-
dentum weniger normativ, als vielmehr iiber neutrale Strukturmerkmale wie Agency,

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | GLANZ UND BLENDUNG

Leser vermittelt iber Nicandre erfahrt, bezieht sich spiegelbildlich auf eine Situ-
ation, in der Timocrate seinem Volk in dhnlicher Weise als Retter beistand, wie
Cléomene den Argoliern. Im Dialog mit Cléomeéne berichtet Nicandre von einem
Feldzug nach Kreta, bei dem Timocrates Auftritt dem Kampfgeschehen eine
iiberraschende Wendung gab. Nachdem die Argolier anfangs grof3e Erfolge ge-
feiert hatten, ,,maistres en dix jours de la moiti¢ de 1’Isle” (L,ii,165) waren und
kurz davor standen, Timocrates Vater Démochare, den zu dieser Zeit amtieren-
den Konig, gefangen zu nehmen, tauchte der rettende Held der Kreter aus der
Ferne auf und lenkte die Ereignisse in eine andere Richtung:47

,,Nous cherchions par sa [Démochares] prise une entiére victoire,
Quand nous voyons de loin, pour en rompre le cours,

Des escadrons espais voler a son secours.

Soudain a cet aspect son camp de joye éclate,

En suitte ’on entend le nom de Timocrate,

Dont I’imprévu retour nous surprend a tel point

Qu’il jette le désordre ou je n’en craignais point.* (Lii, 1 70-176)

Ohne dass der Held in den Kampf aktiv eingreifen miisste, sorgt seine blofe Er-
scheinung fiir eine Entscheidung, so dass die eigenen Reihen vor Freude aufju-
beln (,,son camp de joye éclate) und neuen Mut schopfen, wihrend die Gegner
fatalerweise in Panik verfallen und ihre Ordnung verlieren (,,il jette le désordre
ou je n’en craignais point*). Zwei Aspekte, die diese starken emotionalen und
mentalen Reaktionen hervorrufen, scheinen dabei von besonderer Wichtigkeit:
Zum einen wird gleich mit mehreren zeitlichen Markern die Plotzlichkeit und
Unvorhersehbarkeit der Riickkehr Timocrates hervorgehoben, zum anderen wird
auch die visuelle Dimension betont. Die Formulierungen ,,Quand nous voyons
de loin“ und ,,Soudain a cet aspect™ fithren die Vorstellung der zeitlichen und
raumlich-visuellen Prasenz des Helden sogar zusammen. Timocrates Auftritt be-
griindet eine besondere Raumzeitlichkeit, seine Erscheinung dndert den Lauf der
Dinge. Diese geschichtsprigende Wirkung entfaltet der Held der Kreter indes
nicht nur einmal. Wiahrend der soeben diskutierte Bericht Nicandres auf ein Er-
eignis in der Vorzeit der Dramenhandlung rekurriert, kommt es auch wéhrend

Agonalitit, Charisma und Transgressivitit gefasst werden kann. Vgl. dazu die theore-
tische Fundierung in Kapitel I1.1 dieser Arbeit.

47 Nicandre hebt die Agency Timocrates wenig spater noch einmal explizit hervor: ,,Luy
seul nous sceut des mains arracher la victoire* (1,ii,178), heilit es in seinem Schluss-
kommentar zu den Ereignissen.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 265

der 24 Stunden der gerafften Tragddienzeit zu dhnlich wirkungsméichtigen He-
rophanien.

Einer Strategie der Spannungserzeugung folgend, die Thomas Corneille vor
allem im dritten Akt des Timocrate meisterhaft realisiert, geht dem wirkungsvol-
len Erscheinen des Helden seine bewusst inszenierte Abwesenheit voraus. In der
zweiten Szene des dritten Aktes dufert Eriphiles Vertraute vor dem Hintergrund
des erneut ausbrechenden Konflikts die Vermutung, dass Timocrate, der in
Wirklichkeit kurz zuvor noch in der Rolle des Cléomene in Argos war und des-
halb dem Kampfgeschehen fernbleiben muss, sich aus Angst vor den feindlichen
Kriegern versteckt halte: ,,Et ce fameux Héros, tout vaillant qu’il puisse estre, /
Doit craindre nos guerriers puisqu’il n’ose paroistre* (I11,11,922-923). In einem
kunstfertig iiber die folgenden drei Szenen verteilten Bericht, an dem mit der
Konigin, Arcas und Nicandre insgesamt drei verschiedene Sprecher beteiligt
sind, erfdhrt der Zuschauer und Leser von den weiteren Ereignissen der Schlacht
und der entscheidenden Rolle, die dem schlie8lich doch auftretenden Helden da-
bei zukommt. Dem ersten Bericht der Konigin zufolge hatten die Argolier zu
Beginn der auf See gefiihrten Schlacht noch einen Vorteil, da die Gefangennah-
me Trasilles, des obersten Generals Timocrates, fiir ,,alarmes®, ,,désordre* und
,effroy” in den Reihen der Kreter sorgte. Die militérische Notlage wird dann je-
doch dadurch entschérft und sogar in einen Vorteil umgewandelt, dass Timocra-
te ,,superbement armé* erscheint, seiner Armee neuen Mut einhaucht und in der
Folge selbst wichtige Duelle gegen Léontidas und Cresphonte, die beiden ver-
biindeten Konige der Argolier, fiir sich entscheidet:

,,D’abord Trasille pris sembloit nous asseurer

De tout ce que ma haine avoit droit d’espérer ;

Les siens, que cette prise avoit remplis d’alarmes,

Ne s’offroient qu’en désordre a soltenir nos armes,
Quand pour chasser I’effroy dans leur party semé
Timocrate paroist, superbement armé.

La visiére abaissée, il exhorte, il commande,

La nouvelle en est sceué et la joye en est grande ;

Les hauts cris que les siens en poussent jusqu’aux Cieux

Sont de notre malheur le présage odieux.* (11L,iii,980-989)

Die zeitlichen Deiktika (,,D’abord®, ,,Quand®) markieren den Verlauf der kriege-
rischen Auseinandersetzungen, fiir die der Auftritt des gefiirchteten Helden den
Wendepunkt vom ,.effroy dans leur party semé“ hin zu ,,de notre malheur le
présage odieux” darstellt. Der Tempuswechsel vom Imparfait zum historischen

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | GLANZ UND BLENDUNG

Prisens, der zwischen den Versen 983 und 985 vollzogen wird, dient der Veran-
schaulichung und Hervorhebung der Ereignisse und zeigt an, dass mit Timocra-
tes Erscheinung gleichsam eine neue Zeitrechnung beginnt. Was in der Folge
zudem noch an Bedeutung gewinnt, ist die Tatsache, dass der voll geriistete
Held, der fiirchten muss, von seinen Feinden als Cléoméne erkannt zu werden,
mit ,,visiére abaissée* kampft. Der gesichtslosen Erscheinung kommt eine un-
personliche und unheimliche Autoritét zu: ,,[I[1 exhorte, il commande* — und das
Unheil nimmt fiir die Argolier seinen Lauf.

Da sich Nicandre der Bedrohung heroisch entgegenstellt (,,contre Timocrate
il employe a son tour / Ce qu’inspire aux grands cceurs et I’honneur et I’amour*
(I1L,iii,1012-1013)), hegt die Konigin zunéchst aber noch die Hoffnung, dass der
Angriff der Kreter abgewendet werden kann. Vollig zerstort wird diese Hoff-
nung jedoch, als Arcas in der folgenden Szene die weitere Entwicklung der Er-
eignisse wiedergibt. Nach der Konigin ist damit, was in der Anwesenheit der
umworbenen Eriphile besondere Bedeutung trigt, bereits eine zweite Stimme an
der sprachlichen Reprisentation Timocrates beteiligt. Der furchteinfloende As-
pekt seiner Erscheinung, der bereits im Bericht der Konigin anklang, gewinnt
nun noch deutlicher an Kontur, da der Held — typisch fiir die Asthetik des Sub-
limen — mit der mythologischen Natur und Gottesgewalt eines Blitzes (,,foudre®)
verglichen wird:

,,Contre nous Timocrate a paru comme un foudre,
Qui renverse, qui brise, et réduit tout en poudre,
Tous sous ses moindres coups sont tombez sans effort,

Et peu de nos vaisseaux ont regagné le port.* (111,iv,1026-1029)

Nicht einmal Nicandre, auf den ,.,tout 1’Estat se repose® (II1,iii,1014), schafft es,
der auBlerordentlichen Gewalt Timocrates etwas entgegenzusetzen und wird, wie
Arcas weiter berichtet, gefangen genommen. Und auch Cléomeéne scheint dies-
mal nicht als Retter in hochster Not aufzutauchen. Man hélt ihn, der zum Zeit-
punkt des Geschehens ja als Timocrate handelt, fiir tot, da man ihn verschwin-
den und nicht wieder hat auftauchen sehen: ,,A nos yeux aussi-tost il a sceu dis-
paroistre (IIL,iv,1071).

In dieser hoffnungslosen Situation, in der die Argolier sich bereits verzwei-
felt an die Gotter wenden, bringt ein weiterer coup de thédtre eine Wendung der
Handlung. In der fiinften Szene des dritten Aktes taucht plotzlich Nicandre wie-
der auf — nicht, weil er geflohen wire, sondern weil Timocrate ihn zur Uberra-
schung aller ohne Weiteres freigelassen hat (,,sans condition il a bris¢ mes fers*
(IIL,v,1089)). Da auch Nicandre sich anschickt, vom Fortgang der Ereignisse zu

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 267

erzdhlen, wird die Multiperspektivitit des heroisierenden Berichts noch um eine
zusitzliche Stimme erweitert. Erst in der polyphonen Sprechsituation gewinnt
sein Heldenbild wirklich an Profil.

,,Ma prise avoit a peine affermy sa victoire,

Que le combat cessé je prépare mon coeur

A tout ce que fait craindre un insolent vainqueur,
Quand un ordre secret que 1’on sembloit attendre,
Dans un léger esquif me force de descendre,

Ou pour en joindre un autre, ayant un peu rameé,
J’y voy le Roy de Créte encore tout armé.

Si-tost qu’il m’appercoit il hausse la visiére ;

Je découvre ’éclat d’une mine guerriére,

Et tel que sur un teint et vif et coloré

La chaleur du combat ne 1’a point altéré.” (I11,v,1095-1105)

Hatte Timocrate bislang sein Visier noch geschlossen gehalten, 6ffnet er es nun
genau in dem Moment effektvoll, als mit Nicandre sein groBter Widersacher ne-
ben ihm steht. Was dieser erblickt, ist das glinzende Antlitz eines Kriegers
(,,I’éclat d’une mine guerriére®), das zwar durch einen ,teint et vif et coloré*
lebhaft wirkt, dabei aber kaum von Anstrengung gezeichnet ist (,,La chaleur du
combat ne 1’a point altéré*). Das Portrét des schrecklich-erhabenen, wie eine Na-
turgewalt wiitenden Helden, an das die Betonung der Dimension des Glanzes
noch einmal ankniipft, wird so binnen kiirzester Zeit durch ein Merkmal ergénzt,
das dem Bereich der honnéteté zuzurechnen ist: Dem Ideal des Hofmanns nach
dem Vorbild von Baldassare Castiglione entsprechend, entledigt sich Timocrate
seiner herkuleischen Aufgaben mit vollkommener sprezzatura — mit Leichtigkeit
und Anmut. Auch die hoflichen Worte, mit denen er in der Folge Nicandre bit-
tet, seine edlen Absichten vor der Konigin zu bezeugen, und die Umarmung, mit
der er sich von seinem perplexen Gefangenen verabschiedet, deuten auf eine
wichtige Modifikation des Heldenprofils hin. An genau dieser dramaturgisch
wichtigen Stelle wird der zornige Krieger vom liebevollen Edelmann abgeldst.
Wiéhrend Nicandre von den noblen Intentionen des vormaligen Tyrannen
liberzeugt zu sein scheint, hélt die Konigin den ganzen Auftritt fiir eine wohlkal-
kulierte Tduschung. Timocrate habe Nicandre mit dem strahlenden Glanz seines
Antlitzes geblendet, sie selbst sei aber nicht so einfach zu beeindrucken:

,,Quoy, d’un faux sentiment I’indigne et basse amorce

Pour ébloiiir Nicandre a donc assez de force,

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | GLANZ UND BLENDUNG

Et ce trompeur appas 1’a si-tost abatu

Qu’il nous vante pour vraye une ombre de vertu ?
Non, non, quoy que la tienne ait peine a s’en défendre,
Ne croy pas que jamais je m’en laisse surprendre,

Et que d’un ennemy I’audacieux espoir

En séduisant ma haine ébranle mon devoir !*“ (I1L,v,1118-1125)

Das isotopische Feld des triigerischen Scheins und der Téuschung, das mit Wor-
tern und Wortverbindungen wie ,,faux sentiment®, ,,ébloiiir, ,trompeur appas®,
,ombre de vertu“, ,séduisant” und ,,ébranle” aufgerufen wird, bringt vor dem
Hintergrund der Identititswechsel einen Wesenszug der Heldenfigur zum Aus-
druck, gleichwohl missversteht die Konigin die Motive Timocrates. Dieser han-
delt nicht als grausamer Tyrann, sondern ist voller Liebe fiir Eriphile und tat-
sdchlich gewillt, die alten Streitigkeiten zwischen den beiden Konigreichen bei-
zulegen. Wéhrend in Tristans Osman der ostentativ zur Schau gestellte Glanz als
Ergebnis einer représentativen Inszenierung von faktisch kaum mehr vorhande-
ner Macht und einem &uflerst fragilen Heroismus verstanden werden muss, ist
Timocrates ,,éclat d’une mine guerriere” letztlich ein wirklichkeitsgesittigtes
Zeichen des Heroischen. Macht und Stdrke, Erhabenheit und Schoénheit, aber
auch Tugendhaftigkeit und geistig-moralische Kraft werden im Bild des hell
leuchtenden Heldengesichts gleichermallen evoziert und bilden die Virtus der
Figur ab, statt ihr Fehlen durch oberfldchliche Glanzeffekte zu iiberstrahlen.

3.3 Die Entpolitisierung des Heroischen nach der Fronde

In seiner Einfithrung zu Thomas Corneilles Erfolgsstiick kommt Yves Giraud
unter anderem auf die kulturgeschichtlichen Kontexte des Dramas zu sprechen.48
Wie etliche andere Kommentatoren, beschreibt er die 1653 zu Ende gegangene
Fronde-Rebellion als einen sozio-politischen wie auch ideologischen Wende-
punkt, der den Einfluss der noblesse d‘épée mit ihren prominenten Vertretern
wie dem Cardinal de Retz, dem ,Grand Condé‘ und der ,Grande Mademoiselle*
beschrinkte, wihrend er der absolutistischen Monarchie und einem finanzkrafti-
gen Biirgertum, das verstéirkt in die noblesse de robe aufriickte, zu gesteigerter
Bedeutung verhalf. Des Weiteren fiihrt Giraud aus, dass die hochadeligen Fron-
deure, die sich selbst stark mit den heroischen Idealen der Literatur eines Pierre
Corneille identifiziert hatten, wahrend der biirgerkriegsdhnlichen Jahre als Vor-
bilder kaum noch Eingang in die literarische Produktion der Zeit gefunden hét-

48 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 40ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 269

ten.* Erst nach 1653, als die Fronde bereits ,,affaire classée” gewesen sei,50 habe
es wieder mehr Stiicke gegeben, die sich durch eine Nihe zur politischen Ge-
genwart bzw. zur jiingsten Vergangenheit auszeichneten. Mit Antoine Adam un-
terstreicht Giraud dabei den ,,rapport entre les héros dramatiques et ces figures
de princes turbulents et passionnés“,51 den es vor und nach, nicht aber wihrend
der Fronde gegeben habe.

Kann man vor dem Hintergrund der bisherigen Befunde aber tatsdchlich da-
von sprechen, dass in einem Werk wie Timocrate das Heldenbild der Zeit vor
dem Biirgerkrieg fortlebt? Vergleicht man Thomas Corneilles Timocrate mit den
dezidiert politischen Stiicken seines Bruders, etwa Horace (1640/1641), Cinna
ou la clémence d’Auguste (1642/1643) oder Nicomede (1651), fillt es schwer, es
trotz eindeutiger Reminiszenzen als einen ungebrochenen Reflex der politischen
Werte und Ideale der entméchtigten Fronde-Generation zu sehen. Ist es nicht
vielmehr so, dass sich die Tragddie, die richtiger als galante Tragikomddie be-
zeichnet werden miisste, gerade dadurch auszeichnet, dass die politischen Ver-
wicklungen nur als Deckmantel fiir die amourdsen und sentimentalen Belange
dienen? Sind die Helden des Stiicks, wenngleich sie als Heerfiihrer, Prinzen und
Konige offizielle Amter bekleiden und gesellschaftliche Funktionen ausfiillen,
nicht eher an der Erfiillung ihrer Liebeswiinsche als an dem Erreichen politischer
Ziele interessiert?”

In der Tat diirfte der Erfolg des Stiicks weniger dadurch zu erkldren sein,
dass die ehemaligen Frondeure — wie Giraud es ausdriickt — ,,se retrouvent dans
ces personnages de théatre qui flattent et consolent leurs illusions dégues“,” als
vielmehr dadurch, dass es ein neues Publikum fiir sich gewann, das seit der Nie-
derschlagung der Fronde in literarischen Fragen diskursbestimmend geworden
war. Obwohl die aristokratischen Eliten, wie die jiingere Forschung gezeigt

49 Die Dramenfigur des Nicomeéde aus Pierre Corneilles gleichnamiger Tragodie (1651),
die zu bedeutenden Teilen der historischen Personlichkeit des ,Grand Condé‘ nach-
empfunden ist, stellt hier eine prominente Ausnahme dar. Vgl. dazu grundlegender:
WILLIS: ,,Emotions and Affects of the Heroic - An Analysis of Pierre Corneille’s
Drama Nicoméde (1651)“, Insbes. S. 27.

50 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 41.

51 Ebd.S.41.

52 Noch stirker im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit der Helden steht die Liebesthematik
bei Darius (1659) und Persée et Démétrius (1662), in spéteren Stiicken wie La mort
d’Achille (1673) finden sich indes wieder vermehrt Figuren wie Polixéne, die den
Staats- iiber den Liebesdienst stellen.

53 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 42.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | GLANZ UND BLENDUNG

** auch nach der Fronde noch groBen militdrischen und politischen Einfluss

hat,
besallen, schreibt Maurice Descotes beziiglich der Frondeure zu Recht: ,,Avec
leur défaite, c’est une certaine conception de la vie qui s’efface : faite de turbu-
lence, d’intrigues politiques et amoureuses, d’exaltation de la volonté individuel-

le 55

In der sich in diversen ruelles und salons versammelnden ,,culture
mondaine* wandte man sich zunehmend von militdrisch gepragten Werten wie
Ehre, Ruhm und individueller Handlungsmacht ab und beschwor ein neues
Ethos der Soziabilitdt, das von galanten Denk- und Umgangsformen getragen
wurde.’® Unter diesen Vorzeichen ist es nicht verwunderlich, dass traditionelle
Vorstellungen von Heldentum in eine legitimatorische Krise geraten und sich

neue, hybride Formen des Heroischen ausbilden.

,,La tragédie de type cornélien, et la tragédie tout court, semblent mortes avec 1’esprit qui
les animait et qui s’était manifesté de fagon éclatante avec ’aventure de la Fronde : les

déclamations héroiques des personnages ne résistent pas aux lecons de la réalité vécue

[”_].“57

Thomas Corneilles Timocrate ist mit seinen fragilen, in stindige Identititsfragen
verwickelten Helden ein aufschlussreicher Indikator der neueren Entwicklungen,
die mit den Stichwortern ,Verbiirgerlichung® und ,Entpolitisierung‘ gefasst wer-
den konnen. Wie gezeigt werden konnte, ist Heldentum im Timocrate weniger
durch vererbte Tugenden oder ein standesspezifisches Recht der hohen Geburt
begriindet, als vielmehr durch eine individuelle Leistung, die auf eigener Kraft
beruht. Selbst dem Herzog von Guise wird in der épitre — wie ausgefiihrt — eine
meritokratische Begriindung von Heldentum zugeschrieben, womit Abstand von
einer rein stdndisch-genealogischen Legitimation genommen wird. Wenngleich
der Widmungsbrief verdeutlicht, dass Thomas Corneille mit seiner Tragddie
durchaus auch die Vertreter des Hochadels ansprechen wollte, die seit der Fron-
de zwar an politischem Einfluss verloren hatten, deshalb aber noch lange nicht

54 Vgl. DREVILLON, Hervé: L impot du sang : le métier des armes sous Louis X1V, Paris:
Tallandier 2005. S. 408ff.

55 DESCOTES: ,,Le Timocrate de Thomas Corneille (1656). La stabilisation du public*.
S. 103.

56 Vor dem Hintergrund der von Galanterie und Moralistik geprigten Werke von Made-
laine de Scudéry und La Rochefoucauld beschreibt Isabelle Chariatte wesentliche
Ziige der ,culture mondaine“: CHARIATTE, Isabelle: La Rochefoucauld et la culture
mondaine : portraits du ceeur de I’homme, Paris: Classiques Garnier 2011.

57 DESCOTES: ,,Le Timocrate de Thomas Corneille (1656). La stabilisation du public*.
S. 104.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 271

entmachtet waren, deutet die starke Betonung des meritokratischen Prinzips
doch klar darauf hin, dass das Stiick primir an die Représentanten des an Bedeu-
tung gewinnenden Amtsadels und Biirgertums adressiert war.

Wie aber ldsst sich das Biithnen- und Lesepublikum, das hinter Timocrates
einmaligem Erfolg steht, genauer charakterisieren? Den Analysen Maurice
Descotes zufolge setzt dieses sich insbesondere aus ,,gens du monde* zusam-
men, d.h. aus einer gebildeten und kultivierten Oberschicht — darunter viele
Frauen —, die sich durch ihren ,Geistesadel® definierte und einer aristokratischen
lignée weniger Bedeutung zumal:

,»[CJe sont désormais les gens du monde qui donnent le ton. Ils imposent leurs gotits, leurs
aspirations, leurs maniéres. Et, parmi eux, les femmes tiennent la premiére place, bour-

geoises plutot que grandes dames.«®

Thomas Corneille habe besonders den Nerv des weiblichen Publikums getroffen,
das in einem Jahrzehnt, in dem Werte wie délicatesse, douceur und enjouement
glorifiziert wurden, in &dsthetischen Angelegenheiten diskursbestimmend gewor-
den war. Dass diese Einschitzung der historischen Wirklichkeit gerecht wird,
lasst sich unter anderem auch daran ablesen, dass dem tonangebenden weibli-
chen Publikum auch in theatertheoretischen Texten verstirkt Beachtung ge-
schenkt wurde,” so beispielweise der 1657 erstveroffentlichten Pratique du
Thédtre des Abbé d’Aubignac,60 Theaterstiicken wie Moliéres Les Précieuses ri-
dicules (1659/1660) und literarischen Paratexten wie dem Vorwort zu Pierre
Corneilles Tragodie (Edipe (1659), in dem die ,,délicatesse de nos dames qui
composent la plus belle partie de notre auditoire* hervorgehoben wird.®!

Neben einer Ausrichtung auf den weiblich geprigten, biirgerlich-
meritokratischen Wertehorizont zeichnet sich Thomas Corneilles Timocrate, wie

58 Ebd. S. 125.

59 Myriam Dufour-Maitre argumentiert indes, dass sich Thomas Corneilles Ausrichtung
auf den von Frauen dominierten Geschmack der Zeit insofern nicht in seiner Drama-
turgie widerspiegele, als mannlichen Figuren dort, gerade was heroische Aspekte an-
geht, nach wie vor die Hauptrollen iiberlassen werden. Vgl. DUFOUR-MAITRE, My-
riam: ,,Le thédtre de Thomas Corneille : un « triomphe des dames » ?*, in: DUFOUR-
MAITRE, Myriam (Hrsg.): Thomas Corneille (1625-1709) : une dramaturgie virtuose,
Mont-Saint-Aignan: Presses Universitaires de Rouen et du Havre 2014, S. 203-216.

60 Zum misogynen Frauenbild des Theatertheoretikers vgl. BOURQUE, Bernard J.: 4/l
the Abbé’s Women: Power and Misogyny in Seventeenth-Century France, through the
Writings of Abbé d’Aubignac, Tiibingen: Narr 2015.

61 CORNEILLE: Euvres complétes. S. 18—19.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | GLANZ UND BLENDUNG

bereits angedeutet, auch durch eine Tendenz zur Entpolitisierung aus. Obschon
politische Motive in der Tragddie, deren Thema immerhin der kriegerische Kon-
flikt zweier Konigreiche ist, natiirlich in gewisser Weise omniprésent sind, wir-
ken diese doch selten lebensweltlich konkret und kénnen, anders etwa als im
Falle von Pierre Corneilles Nicomeéde (1651), nicht als Abbild oder Kommentar
der zeitgenossischen politischen Verhéltnisse betrachtet werden. ,,Cette société,
ou les femmes commengaient a dominer”, so versucht Gustave Reynier die
Transformation der Heldenbilder rein geschlechterpolitisch zu erklédren, ,,ne
pouvait pas suivre Pierre Corneille dans les régions de 1’austére devoir et de la
haute politique”. In romanesken Tragédien wie Thomas Corneilles Timocrate
habe sie ,tout a la fois le triomphe de I’esprit chevaleresque, qui n’est qu’une
forme plus accessible de I’héroisme, et la glorification de cet amour factice® ge-
funden.® Wenngleich Reyniers androzentristisch gefarbte Erkldrung zu kurz
greift, kann seine Beobachtung, dass das Heroische in Timocrate weniger
Haustére” wirke, als dies insbesondere beim frithen Pierre Corneille noch der Fall
war, fiir die vorliegende Interpretation fruchtbar gemacht werden. Die politi-
schen Konflikte, die in Timocrate aufs Engste mit amourdsen Interessen und an-
deren Themen der Galanterie verbunden sind, wirken deutlich entriickter. Eben-
so wie in der Vorlage von La Calprenédes roman héroique wird Heldentum im
Zeichen einer romanesken Idealisierung verhandelt. Das Heroische erscheint so
als ein klar fiktional markierter Kosmos, der einem zunehmend heterogenen
Publikum im Jahrzehnt nach der Fronde nicht nur Identifikation, sondern auch
Evasion von einem wenig heroisch gepragten Alltagsleben ermbglichte:63

,,Timocrate, c’est, pour le monde des ruelles, le héros, I’amant parfait tel qu’on a pu le
voir incarné en ces princes exceptionnels et qui bénéficient encore de I’auréole du passé.

, . . o , . 64
Ils sont désormais assagis, ou exilés : ¢’est leur légende qui commence.*

Wenn Thomas Corneille in der heroisierenden épitre von der ,,merveilleuse vi-
o r . 65 . . . . .
vacité* schreibt,” mit der der Herzog von Guise einer ersten privaten Lektiire

62 REYNIER: Thomas Corneille, sa vie et son thédtre. S. 141-142.

63 David Collins zufolge wurde nach der Fronde ,,[t]he seriousness of political tragedy
[...] abandoned in favor of burlesque and, occasionally, pastoral drama.“ Vgl.
COLLINS: Thomas Corneille. S. 52. Die Produktion galanter Dramen ist ein weiterer
Bereich, der bei der Beschreibung des literarischen Feldes dieser Zeit mit zu bertick-
sichtigen wire.

64 DESCOTES: ,,Le Timocrate de Thomas Corneille (1656). La stabilisation du public*.
S. 117.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THOMAS CORNEILLE: TIMOCRATE | 273

des Stiicks gefolgt habe, ldsst sich ungeachtet der fraglichen Authentizitit der
Aussage erahnen, dass die Dramatisierung heroischer Stoffe auch nach den Biir-
gerkriegen noch gesellschaftliche Relevanz besal und leidenschaftliche Publi-
kumsreaktionen hervorzurufen vermochte.®® Anders als Pierre Corneilles Rodri-
gue und anders auch als Tristans Osman stellt Cléomeéne/Timocrate jedoch eine
Figur dar, die mit Boileau eher als fantastischer ,,héros chimérique“,67 denn als

realitdtsnaher, politischer Held zu bezeichnen ist.

65 CORNEILLE: Timocrate, tragédie. S. 54.

66 Helen L. Harrison beschreibt in einem hellsichtigen Aufsatz, wie Thomas Corneille
seine gesamte literarische Karriere {iber immer wieder heroische Diskurse, Bilder und
Figuren verwendete, obwohl ein starker, emphatischer Heldenbegriff aristokratisch-
militdrischer Prigung seit der Mitte des Jahrhunderts in Kritik geraten war. Vgl.
HARRISON, Helen L.: ,,4 Tragedy of Gratitude : Thomas Corneille’s Ariane and the
Demolition of the Hero®, in: Australian Journal of French Studies 34/2 (1997),
S. 183-195.

67 BOILEAU-DESPREAUX: Euvres. S. 302.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4007 - am 14.02.2028, 14:57:54.


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 275

4. MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE —
DER LIBERTINE HELD

Moliéres Komodie Le Festin de Pierre, besser bekannt unter dem Namen ihres
Protagonisten, Don Juan, zdhlt zu einem der beriihmtesten, auch heute noch am
meisten gespielten Stiicke der Dramenliteratur des Siecle classique.1 Dabei han-
delt es sich um ein Werk, das — wie noch genauer gezeigt werden soll — sowohl
in inhaltlicher als auch in formaler Hinsicht gerade nicht als typisch ,klassisch*
gelten kann. Sein ,,singulier caractere* wurde deshalb bereits im kurzen Voran-
kiindigungstext, den Jean Lorets am 14. Februar 1665 in der Muze historique
veroffentlichte, sicherlich zu Recht hervorgehoben.2 Die rhythmische Prosa, die
das klassische Metrum des Alexandriners ersetzt, ist ebenso ein Indiz fiir einen
bedeutenden Innovationsschub, wie der gewagte Blick, den Moli¢re auf das
Phanomen des Heroischen wirft. Don Juan, der Atheist, Verfiihrer und Edel-
mann zugleich ist, stellt die mit Abstand schillerndste Heldenfigur der kanoni-
schen Dramentexte des 17. Jahrhunderts dar. Wenngleich der ,,héros prométhé-
en”, als welcher Don Juan von Georges Forestier und Claude Bourqui bezeich-

1 Aufgrund der komplexen Editionsgeschichte des auf Tirso de Molinas E/ burlador de
Sevilla y convidado de piedra (1630) und weitere Bearbeitungen des Stoffs durch Gi-
acinto Andrea Cicognini, Nicolas Drouin (Dorimond) und Jean Deschamps (de Villi-
ers) zuriickgehenden Stiicks, das erst 1682 und damit 17 Jahre nach seiner Urauffiih-
rung 1665 erstmals gedruckt vorlag, herrscht bis heute Uneinigkeit dariiber, welcher
Titel dem Werk korrekterweise zu geben ist. Die Varianten reichen von Dom Juan ou
le Festin de Pierre, dem Titel der Pariser Ausgabe von 1682, iiber Le Festin de Pier-
re, dem Titel des 1665 im Palais-Royal aufgefiihrten Biihnenspektakels wie auch der
Amsterdamer Ausgabe von 1683, bis hin zu den Kurztiteln Dom Juan bzw. auch Don
Juan. Da die Amsterdamer Version des Textes, die 1999 in einer kritischen Ausgabe
von Joan DeJean herausgegeben wurde, der urspriinglichen, mit dem Tod Molieres
1673 verloren gegangenen Fassung am n#hesten kommt und nicht, wie die héufig
herangezogene Pariser Version von 1682, an wichtigen Stellen zensiert ist, liegt den
folgenden Analysen die auf den Arbeiten DelJeans aufbauende, von Georges Forestier
und Claude Bourqui 2010 in der Bibliothéque de la Pléiade besorgte Edition zugrun-
de. Fiir einen editionsgeschichtlichen Uberblick vgl. die ausfiihrliche Notice zum
Stiick: MOLIERE: (Euvres complétes. S. 1619-1666. Ebenfalls: DEJEAN, Joan E.
(Hrsg.): Le Festin de pierre (Dom Juan) - Ed. critique du texte d’Amsterdam (1683),
Genf: Droz 1999. S. 7-46.

2 LORET, Jean: La Muze historique ou Recueil des lettres en vers, contenant les nou-
velles du temps, Paris: Charles Chenault 1665. S. 28.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | GLANZ UND BLENDUNG

net wird,” einerseits klar in die von Stiicken wie Corneilles Cid geebnete Spur
des Heroischen tritt, fiihrt er andererseits zentrale Konzepte wie die Ehre und die
Anerkennung des Helden ad absurdum und muss in mehrfacher Hinsicht als eine
Figur betrachtet werden, die an den Grenzen des Heroischen operiert. Im Ver-
gleich zu den bisher ausfiihrlicher besprochenen Stiicken Le Cid, Osman und
Timocrate, die bisweilen selbst schon keinen durchgehend affirmativen Bezug
zur Vorstellung von Heldentum als einem verbindlichen Ideal der Lebensfiih-
rung, Bildung und Erziehung aufwiesen, erscheint Moli¢res Le Festin de Pierre
als ein Extremfall. Die transgressiven und agonalen Aspekte des Heroischen
werden in ein Mal3 gesteigert, das es mitunter fraglich erscheinen ldsst, ob es
sich bei Don Juan iiberhaupt noch um einen Helden im emphatischen Sinne oder
nicht eher um einen Schurken und Verbrecher und damit um einen Antihelden
handelt. Die genauere Erdrterung dieser Fragestellung ist unter anderem Aufga-
be des vorliegenden Kapitels.

Eine weitere Schwierigkeit bei der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit Molicres Stiick liegt darin begriindet, dass dieses, mehr als alle anderen Stii-
cke des Korpus, einen lebendigen Mythos darstellt, der mit jeder Lektiire, Insze-
nierung, Verfilmung, didaktischen Vermittlung und wissenschaftlichen Analyse
um neue Deutungs- und Bedeutungsschichten reicher wird. In einem Kommen-
tar zur beriihmten Inszenierung des Stiicks durch Jean Vilar im Jahre 1953 lasst
sich selbst ein ansonsten nicht zu Hyperbolik neigender Roland Barthes dazu
hinreilen, Le Festin de Pierre als ,,ceuvre forte, pleine, admirablement cohéren-
te, éblouissante d’audace, nue et métallique, I’'un de ces grands textes qui sont
vraiment I’honneur des hommes* zu rithmen.* Da sich diese Arbeit die Aufgabe
gestellt hat, literarische Phdnomene des Heroischen im historischen Kontext ih-
rer Entstehung und ersten Wirkung zu untersuchen, ist es von grofiter Wichtig-
keit, sich die etablierten Urteile zum Helden- bzw. Antiheldenstatus Don Juans,
die insbesondere durch das moderne Interesse an der Figur geprigt wurden, be-
wusst zu machen und so einen moglichst unverstellten Blick auf Moliéres Stiick

3 MOLIERE: Euvres completes. S. 1620.

BARTHES, Roland: Ecrits sur le thédtre, Paris: Seuil 2002. S. 58. Barthes Eloge steht
Bertolt Brechts mindestens ebenso parteiergreifende, marxistisch gepriagte Kritik an
der Figur des libertinen Feudalherrn gegeniiber. In einer Notiz zur Inszenierung seiner
Bearbeitung des Stiicks durch Benno Besson 1952 macht er klar: ,,Wir befinden uns
nicht auf der Seite Moliéres. Dieser votiert fiir Don Juan [...]. Wir sind gegen parasi-
tdre Lebensfreude.” BRECHT, Bertolt: ,,Zu Don Juan von Moliére, in: WITTMANN,
Brigitte (Hrsg.): Don Juan: Darstellung und Deutung, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1976, S. 133—137. Hier S. 134.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 277

zu gewinnen.5 Literarische Adaptationen von Autoren wie E.T.A. Hoffmann,
Lord Byron, Charles Baudelaire, Guillaume Apollinaire, Miguel de Unamuno
und Max Frisch oder die Interpretationen von Theoretikern wie Seren Kier-
kegaard, Otto Rank und Albert Camus konnen natiirlich nicht ganz ausgeblendet
werden. Sie sollten aber zumindest nicht ahistorisch verwendet werden, um As-
pekte im Werk Moliéres zu erkliren, die im urspriinglichen Kontext anders ge-
deutet werden miissen. In Anbetracht der Fiille an substantiellen Studien, die die
bisherige Forschung zu Moliéres Skandalstiick bereits hervorgebracht hat, kann
das Ziel der vorliegenden Arbeit auch nicht darin liegen, Le Festin de Pierre als
Ganzes neu verstehen zu wollen. Stattdessen soll das Stiick, was bislang nur in
kleineren Arbeiten geleistet wurde,6 dezidiert darauthin untersucht werden, wie
es sich in seinem spezifischen literarhistorischen Kontext zu Fragen nach der
Ethik und der Asthetik des Heroischen verhilt.

5  Gute Uberblicksdarstellungen des literarischen Mythos bieten: WATT, lan P.: Myths
of modern individualism: Faust, Don Quixote, Don Juan, Robinson Crusoe,
Cambridge: Cambridge University Press 1996. S. 90-119.; WILSON, James D.: ,,Tir-
so, Moliére, and Byron: The Emergence of Don Juan as Romantic Hero®, in: South
Central Bulletin 32/4 (1972), S. 246-248.; WEINSTEIN, Leo: The Metamorphoses of
Don Juan, Stanford: Stanford University Press 1959.; ROUSSET, Jean: Le mythe de
Don Juan, Paris: Armand Colin 1984.; GNUG, Hiltrud: Don Juan: ein Mythos der
Neuzeit, Bielefeld: Aisthesis Verlag 1993.; PIZZARI, Serafino: Le mythe de Don Juan
et la comédie de Moliére, Paris: Nizet 1986. Eine Bibliografie, die die bedeutendsten
internationalen Adaptationen des Stoffs in literarischen Texten bis zum Ende des 20.
Jahrhunderts verzeichnet, bieten: LOSADA GOYA, José Manuel und José MANUEL:
Bibliography of the myth of Don Juan in literary history, Lewiston: Mellen 1997.

6  Zu nennen sind hier in erster Linie folgende Arbeiten: NELSON, Robert J.: ,,The Un-
reconstructed Heroes of Moliére®, in: The Tulane Drama Review 4/3 (1960), S. 14—
37.; WALKER, Hallam: ,,The Self-Creating Hero in Dom Juan®, in: French Review
36/2 (1962), S. 167-174.; ALBANESE, Ralph: ,,Quelques héros criminels chez Mo-
liere*, in: French Forum 1/3 (1976), S.217-225.; DENS, Jean-Pierre: ,,Dom Juan :
héroisme et désir”, in: The French Review 50/6 (1977), S. 835-841.; LAWRENCE,
Francis L.: ,,Dom Juan and the Manifest God: Moliere’s Antitragic Hero®, in: PMLA:
Publications of the Modern Language Association of America 93/1 (1978), S. 86-94.;
MAZAHERI, Homayoun: ,,Dom Juan ou le libertin martyr: Le réle de la statue et la fin
symbolique du héros*, in: Revue d’Histoire du Theatre 4 (1993), S. 45-56.; GEORGES,
André: ,,Le héros de Moliere : Don Juan Tenorio ou le séducteur traqué par Dieu*,
in: Romanic Review 88/4 (1997), S. 529-555.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | GLANZ UND BLENDUNG

4.1 Der Held als Grenzfigur und die Grenzen des Heroischen

Liasst man die Protagonisten des Moliere’schen Theaters Revue passieren, fallt
es prinzipiell schwer, Figuren auszumachen, welchen heroische Charakteristika
eignen. Vor dem Hintergrund der fiir Moliéres Zeit durchaus reprédsentativen
Komodiendefinition des Abbé d’ Aubignac, derzufolge es in der Gattung um ,,ac-
tions populaires, et nullement Héroiques* gehe,7 ist diese Beobachtung in Bezug
auf einen Autor wenig iliberraschend, der sich fast ausschlieBlich auf die Produk-
tion von Komddien spezialisiert hatte.® Wenngleich sich im gesamten (Euvre
Molieres demnach keine Figuren finden, die sich auf heroischer Ebene mit ei-
nem Rodrigue, einem Osman oder einem Timocrate messen kdnnten, entdeckt
man bei genauerem Hinsehen doch eine Reihe von Protagonisten, die sich in den
Grenzbereichen des Heroischen bewegen, wie es in den ernsthaften Gattungen
der Epoche, und hierbei insbesondere der ersten Hélfte des Jahrhunderts, seinen
Ausdruck gefunden hatte. Ein Figurentyp, der bei Moliére immer wieder auf-
taucht und hier an erster Stelle zu nennen ist, ist jener des fourbe — des klugen,
pragmatischen und gerissenen, dabei aber nicht selten auch mutigen und selbst-
losen Dieners, demgegeniiber der noble Herr und Meister wenig glanzvoll wirkt.
Der Figur des Pikaro nicht undhnlich, stellt der fourbe nicht, wie man auf den
ersten Blick meinen konnte, eine radikale parodistische Dekonstruktion des tra-
ditionellen Heldenmodells dar.” Vielmehr manifestiert sich in ihm eine grundle-
gende Transformation des Heroischen, das in der Zeit nach der Fronde nicht
mehr einzig auf den aristokratisch-militdrischen Idealen von naissance, généro-
sité und gloire autbaut, sondern sich — wie im vorhergehenden Kapitel gesehen —
zunehmend auch an biirgerlich-materialistischen Leitkategorien wie Klugheit,

7  AUBIGNAC: La pratique du théatre. S. 144.

8 Obwohl Moliére durchaus Interesse an tragischen Stoffen gehabt zu haben scheint
und mit seiner Truppe unter anderem die Stiicke Nicoméde, Rodogune und Cinna ou
la clémence d’Auguste von Pierre Corneille inszenierte, findet sich in seinem (Euvre
keine einzige klassische Tragodie. Mit Dom Garcie de Navarre (1661/1682), einer
comédie héroique, nihert er sich der ernsten Gattung am meisten an, daneben weisen
— wie noch ausfiihrlicher gezeigt werden soll — auch die beiden Komddien Le Festin
de Pierre (1665/1682) und Le Misanthrope (1666/1682) Ziige einer Tragddie auf.

9 Frédéric Chaveau iibersieht bei seinem insbesondere auf das 19. Jahrhundert fokussie-
renden Beitrag zur gesellschaftlichen Funktion und medialen Konstruktion des fourbe,
dass die Figur gerade in der vormodernen Literatur nicht immer schon rein negative
Aspekte in sich vereinigte. Vgl. CHAUVAUD, Frédéric: ,,Le fourbe : figure haissable et
bouc émissaire®, in: CHAUVAUD, Frédéric (Hrsg.): Boucs émissaires, tétes de Turcs et
souffre-douleur, Rennes: Presses Universitaires de Rennes 2012, S. 95-108.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 279

Verdienst und Erfolg orientiert. ,,Au sein d’une société figée™, so Karolyn Wa-
terson in einer aufschlussreichen Studie zu den gesellschaftlichen Hintergriinden
des Wandels, ,,c’est désormais le fourbe qui incarne la probité et 1’héroisme
passe des mains du digne soutien de I’Etat a celles d’un valet frondeur*.'’ Durch
die Betonung der Gerissenheit des fourbe wird iiberdies auch ein Motiv aufge-
nommen, das in der Figur des listenreichen Odysseus seit der Antike einen fes-
ten, wenn auch randstdndigen, Platz im Bezug auf das Personal heroischer Nar-
rative hat. Figuren wie Hali (Le Sicilien ou [I’Amour peintre), Mascarille
(L Etourdi ou les contre-temps), Nérine, Sbrigani (Monsieur de Pourceaugnac)
und Scapin (Les Fourberies de Scapin) stellen keine Helden im klassischen
Sinne dar. Obwohl sie die nicht mehr zeitgemifle Konzeption eines Heroismus
der SeelengroBe und der Handlungsmacht, wie er in den frithen Stiicken Pierre
Corneilles und seiner Generation an Form gewonnen hatte, in der Tat satirisch
unterlaufen und dem Lachen von Zuschauer- und Leserschaft preisgeben, sind
sie der Vorstellung eines emphatischen Heldentums aber doch stérker verpflich-
tet, als bisher gemeinhin wahrgenommen wurde. Wenn Mascarille seinem Herrn
in L’Etourdi ou les contre-temps (1658/1682) beispielsweise mehrfach durch
List zum Erfolg in der Liebe zu verhelfen versucht und das Kalkil jeweils nur
deshalb nicht aufgeht, weil Letzterer sich kontinuierlich selbst ein Bein stellt, er-
hilt die liberlegene Gewitzheit, Schlagfertigkeit und Erfindungsgabe des schel-
mischen Dieners durchaus ernsthaft heroische Ziige. Als Mascarille sich in der
achten Szene des dritten Aktes als ,,fourbum Imperator” bezeichnet, dem nach
dem jiingsten ,,rare exploit™ zustehe, als ,,Héros* mit einem ,,laurier sur la téte*
samt einer lateinischen Inschrift in gold gldnzenden Lettern portritiert zu wer-
den, dient die Transposition der traditionellen Lexik des Heroischen in das we-
nig ruhmreiche Feld des Liebeshandels offensichtlich parodistischen Zwecken:

,,0 ! que dans un moment Lélie aura de joie !

Sa maitresse en nos mains tomber par cette voie !
Recevoir tout son bien, d’ou I’on attend le mal !
Et devenir heureux par la main d’un rival !

Apreés ce rare exploit, je veux que I’on s’appréte

A me peindre en Héros, un laurier sur la téte,

10  WATERSON, Karolyn: ,,Du héros guerrier au fourbe héroique : les transmutations des
valeurs cornéliennes dans le thédtre de Moliere*, in: XVIle Siecle 113 (1976), S. 49—
57. Hier S. 51.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | GLANZ UND BLENDUNG

Et qu’au bas du portrait on mette en lettres d’or,

Vivat Mascarillus, fourbum Imperator !* (lI,Viii,787—794)11

Indes schwingt bei aller Satire in vielen Komodien Moliéres auch eine ernsthaft
anerkennende Note fiir die transgressive Figur des Schelms mit, der mit einem
Begriff Karolyn Watersons treffend als ,,fourbe héroique™ bezeichnet werden
kann."

Neben der typisierten Dienerfigur des fourbe kommen aber auch anderen
Protagonisten der Moliére’schen Komddien heroische Eigenschaften zu. Wie
Jirgen Grimm bei seiner Interpretation des Misanthrope (1666) iiberzeugend
herausgearbeitet hat," verkorpert Alceste eine ambivalente Figur, die sowohl
komische als auch tragische Elemente in sich vereint und die Ziige eines heroi-
schen Individuums '[réigt.14 Obwohl Grimm plausibel gegen die Glorifizierung
des die gesellschaftlichen Liigen und Maskeraden radikal denunzierenden Ein-
zelgingers argumentiert, die der Figur des Alceste seit der Spataufklarung und
Romantik durch Interpreten wie Jean-Jacques Rousseau zuteil wurde," und die
Komik der moralisch anachronistischen Figur im literarhistorischen Kontext ei-
ner von der Moralistik und ihrer Vorstellung ethisch-moralischer Zwischenlagen
geprigten Zeit betont, stellt auch er klar heraus, dass es im Stiick selbst genii-

11 MOLIERE: Euvres complétes, Bd. 1, hrsg. v. Georges FORESTIER und Claude
BOURQUI, Paris: Gallimard 2010. S. 237.

12 Ebd.

13 Vgl. GRIMM, Jirgen: ,,Der unzeitgemdfse Held zwischen Komik und Tragik: Molieres
Menschenfeind®, in: KAISER, Gerhard R. (Hrsg.): Der unzeitgemdfle Held in der Welt-
literatur, Heidelberg: Winter 1998, S. 63—84.

14 Hans Robert Jauss zeigt, dass die Ambivalenz Alcestes auch darin zu sehen ist, dass
er mit Céliméne genau jene Frau liebt, die all diejenigen Werte verkorpert, die er an-
sonsten ablehnt und bekdmpft. In Anspielung auf den urspriinglich fiir das Stiick vor-
gesehenen Titel schreibt Jauss von der ,,comic self-contradiction of an atrabilaire
amoureux who is in principle a misanthrope but, by way of exception, is nevertheless
in love.”“ JAUSS, Hans Robert: ,,The Paradox of the Misanthrope*, in: Comparative
Literature 35/4 (1983), S. 305-322. Hier S. 316. James F. Gaines arbeitet weitere Pa-
radoxien heraus, die Alcestes Weltbild und Weltverhéltnis bestimmen: GAINES, James
F: ,,Caracteres, Superstition, and Idées recues: Communicative Paradoxes in Le Mi-
santhrope®, Moliére and Paradox: Skepticism and Theater in the Early Modern Age,
Tiibingen: Narr 2010, S. 75-89.

15 Vgl. Rousseaus Interpretation des Stiicks in der theatertheoretischen Lettre a
d’Alembert von 1758: ROUSSEAU, Jean-Jacques: (Euvres completes, Bd. 5, hrsg. v.
Bernard GAGNEBIN und Jean ROUSSET, Paris: Gallimard 1995. S. 33-41.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 281

gend Hinweise fiir eine heroische Lesart des Protagonisten gebe. Alceste sei als
eine Figur zu sehen, der durch Prinzipien wie Ehrlichkeit, Entschlossenheit und
Opferbereitschaft bei aller Komik auch eine tragisch-heroische Dimension zu-
kommt."® Insbesondere fiir die tugendhafte Eliante, die ihn vergeblich liebt, ist
Alceste ein Held, der in Zeiten der Heuchelei und Scheinheiligkeit trotz massi-
ver Nachteile, die sich fiir ihn daraus ergeben, am ethischen Ideal der Aufrich-
tigkeit (,,sincérité*) festhalt:'’

,,Dans ses fagons d’agir, il est fort singulier,

Mais j’en fais, je I’avoue, un cas particulier ;

Et la sincérité dont son Ame se pique,

A quelque chose, en soi, de noble, et d’héroique ;
C’est une Vertu rare, au Siécle d’aujourd’hui,

Et je la voudrais voir, partout, comme chez lui.“ (IV,i,1163-1 168)18

Zusitzlich zu Figuren wie Alceste und den vielen Gestalten des fourbe, die auf
ihre je verschiedene Art am Heroischen partizipieren, gibt es mit Don Juan, der
seit Tirso de Molinas Ursprungstext den Archetypus des ,,erotischen Helden*
ver‘[ritt,19 eine weitere Figur im Moliére’schen Dramenwerk, die — wenn auch
nicht im vollen Sinne — Anteil am Heroischen hat. Die radikale Transgressivitét,
mit der Don Juan gegen die gesellschaftlichen Maximen seiner Zeit lebt und ei-

16 Zu dieser Beobachtung kommt auch Jacques Chupeau, der die ,,héroisation d’Alceste*
vonseiten der Kritik seit der Romantik nachvollzieht, den Heldenstatus der Figur dar-
iiber hinaus aber auch textimmanent begriindet. Vgl. CHUPEAU, Jacques: ,,Variations
sur Le Misanthrope : Alceste, Philinte et Céliméne, ou de I’héroisme, de I’honnéteté et
de la liberté*, in: WAGNER, Jacques (Hrsg.): Des sens au sens : littérature & morale
de Moliére a Voltaire, Louvain: Editions Peeters 2007, S. 13-23. Marcel Gutwirth be-
tont dem gegeniiber weniger liberzeugend einzig die lacherlich-komische Dimension
der Figur: GUTWIRTH, Marcel: ,,Dom Garcie de Navarre et Le Misanthrope: De la
comédie héroique au comique du héros®, in: PMLA: Publications of the Modern Lan-
guage Association of America 83/1 (1968), S. 118—129. Insbes. S. 126f.

17 Doris Kolesch argumentiert dagegen zu einseitig, dass Alceste gerade durch die For-
derung nach absoluter sincérité zur komischen und lacherlichen Figur wird. Vgl
KOLESCH, Doris: ,.,Molieres Misanthrope: Komik und soziale Performanz®, in:
MENNEMEIER, Franz Norbert (Hrsg.): Die grofien Komddien Europas, Tibingen:
Francke 2000, S. 101-119. Insbes. S. 104ff.

18 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 698.

19 RANK, Otto: Die Don Juan-Gestalt, Leipzig: Internationaler Psychoanalytischer Ver-
lag 1924.S. 7.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | GLANZ UND BLENDUNG

nen modern anmutenden, entgrenzten Individualismus verteidigt, riicken ihn in
mancherlei Hinsicht in die Ndhe der nur ein Jahr spiter geschaffenen Figur des
Alceste.”’ Dessen ungeachtet stellt die schillernde Figur, in der Mut und Feig-
heit, Aufrichtigkeit und Heuchelei, Ehrenhaftigkeit und Niedertrachtigkeit in
einzigartiger Weise aufeinandertreffen, einen eigenen Fall dar. Im nun folgenden
Teil der Untersuchung soll es erstens darum gehen, den erotischen Aspekt des
Verfiihrers in Hinblick auf den Gegenstandsbereich des Heroischen néher zu be-
stimmen, bevor zweitens geklirt werden soll, wie sich Heroisierung und Dehero-
isierung, Helden- und Antiheldentum genauer zueinander verhalten.

4.1.1 Heros und Eros: Der Held als Verfiihrer

Wie bei der Darstellung von Heldenfiguren hiufig zu beobachten, ist auch Moli-
éres Don Juan durch ein besonderes Verhiltnis zu den anderen Figuren des
Dramas definiert. Obwohl der amoralische Verfiihrer auf viel Kritik und Feind-
schaft stoft, kommt ihm als charismatische Ausnahmefigur — anders als in den
franzosischen Vorlagen von Dorimond und de Villiers, die Don Juan einseitig
als Fils criminel und damit als durchtriebene und verachtenswerte Figur behan-
deln®' — auch Bewunderung, Anerkennung und Gefolgschaft zu. Durch sein rhe-
torisches Geschick, sein kithnes Auftreten sowie seine falschen Versprechungen
schafft der ,,épouseur du genre humain®, so eine bekannte Formel seines konge-
nialen Dieners Sganarelle,22 es immer wieder, Frauen von sich einzunehmen und
zu Opfern seiner schrankenlosen Eroberungslust zu machen. Was sich bereits in
den Gefiihlen kundtat, die Chiméne und die Infantin fiir Rodrigue, die Muf-
titochter fiir Osman und Eriphile fiir Cléoméne/Timocrate empfinden, erreicht in
Molieres Festin de Pierre seinen deutlichsten Ausdruck: Der Held verfiigt iiber
eine erotische Ausstrahlung, die — unentscheidbar, ob als Ursache oder als Er-
gebnis — sein Verhiltnis zu den anderen Figuren insofern prigt, als sie ein deut-
liches Machtgefille zwischen dem Bewunderten und seinen Bewunderern, dem

20 Jules Brody konstatiert in diesem Zusammenhang, dass sich beide Stiicke an zentraler
Stelle mit den ,,questions raised by the assertion of a powerfull individuality in the
face of the collective will* beschéftigen: BRODY, Jules: ,,,Don Juan‘ and ,Le Misan-
thrope ", or the Esthetics of Individualism in Moliere®, in: PMLA 84/3 (1969), S. 559—
576. Hier. S. 568-569.

21 Die Stiicke von Dorimond (1659) und de Villiers (1660), die beide Le festin de Pierre
ou le Fils criminel lauten, tragen den deheroisierenden Zusatz jeweils schon im Titel.
Vgl. dazu: GENDARME DE BEVOTTE, Georges und Roger GUICHEMERRE (Hrsg.): Le
festin de Pierre avant Moliére : Dorimond, de Villiers, scénario des ita-liens, Paris:
Nizet 1988.

22 MOLIERE: Euvres completes. S. 871.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 283

Faszinosum und den Faszinierten begriindet. Don Juan dringt Figuren wie
Sganarelle und dem Héndler Monsieur Dimanche geschickt seinen Willen auf,
vor allem aber erobert und dominiert er seine Gespielinnen auf affektiv-
erotischer Ebene, wobei er selbst von Gefiihlen unberiihrt bleibt.

Die etymologische Verbindung, die in Platons Dialog Kratylos spielerisch
zwischen den Wortern ,Heros® und ,Eros‘ konstruiert wird — Sokrates erklart
seinem Gesprichspartner Hermogenes, dass die halbgétterhaften Heroen inso-
fern von Eros abstammten, als ,,Eros entweder einen Gott einer Sterblichen oder
einer Géttlichen einen Sterblichen zufiihrte*™ —, ist zwar sprachgeschichtlich
nicht haltbar und thematisiert statt der Wirkung die Genese der Helden,* sie ist
aber nichtsdestotrotz dazu geeignet, den Zusammenhang jener beiden Phinome-
ne niher in den Blick zu bekommen, die in Moliéres Version des Don Juan-
Mythos aufs Engste miteinander verflochten sind. Don Juan ist, um ein Wort
von Otto Rank erneut aufzugreifen, der Inbegriff des ,erotischen Helden“.”
Wenngleich die Erotik im Gegensatz zum heutigen, hdufig monoperspektivisch
verkiirzten Alltagsverstindnis der Figur als begnadeter Liebhaber, nur einen
Handlungs- und Wirkungsbereich Don Juans ausmacht,”® kommt diesem zwei-
felsohne zentrale Bedeutung zu. In seiner Studie zur erotischen Literatur des
franzosischen 17. Jahrhunderts verhandelt Michel Jeanneret Molieres skandal-
umwitterten Helden als Kulminationspunkt einer breiteren literarischen Faszina-
tion fiir den Typus des charismatischen Verfiihrers, der sein erotisches Bediirfnis
iiber alles stellt und damit als transgressive Figur par excellence mit den morali-
schen Konventionen der Gesellschaft bricht: ,,Moliére a été séduit par le séduc-

23 PLATON: Kratylos, Parmenides, Theaitetos, Sophistes, Politikos, Philebos, Briefe,
hrsg. v. Walter F. OTTO und Ursula WOLF, iibers. v. Friedrich SCHLEIERMACHER,
Reinbek: Rowohlt 2010. S. 35.

24 Zur semantischen Verbindung von ,Heros‘ und ,Eros‘ vgl. ferner: JACQUART, Da-
nielle und Claude THOMASSET: ,,L ‘amour ,héroique’ a travers le traité d’Arnaud de
Villeneuve*, in: CEARD, Jean und Pierre NAUDIN (Hrsg.): La folie et le corps, Paris:
Presses de I’Ecole Normale Supérieure 1985, S. 143—158.

25 RANK: Die Don Juan-Gestalt. S. 7.

26 Der direkten Reaktion des Prince de Conti, der das Stiick in seinem 1666 erschiene-
nen Traité de la comédie et des spectacles als ,,école ouverte d’athéisme® kritisiert, ist
beispielsweise zu entnehmen, dass die Zeitgenossen vor dem Hintergrund der noch
immer schwelenden Querelle de Tartuffe auch Anstofl an den religionskritischen As-
pekten nahmen. Vgl. dazu: CONTI, Armand de Bourbon: ,,Traité de la comédie et des
spectacles®, in: THIROUIN, Laurent (Hrsg.): Traité de la Comédie et autres piéces
d’un proceés du thédtre, Paris: Champion 1998, S. 185-215. Hier S. 212.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | GLANZ UND BLENDUNG

teur et a créé un personnage ambivalent, vicieux mais charmeur, fourbe mais
beau, intelligent, habile.**’

Die geistesgeschichtliche Stromung, zu der die Figur des Tabubrechers ge-
hort, ist — was seit langem eine zentrale Erkenntnis der Molieére-Forschung dar-
stellt — die der libertinage. Don Juan ist dabei in seiner Rolle als freiheitslieben-
der Atheist, dessen Glaubensbekenntnis sich in der bekannten Formel ,,Je crois
que deux et deux font quatre, Sganarelle et que quatre et quatre font huit™ nie-
derschléig'[,28 zum einen als Anhénger einer ,.libertinage de pensée* zu begreifen,
die insbesondere an den Dogmen der Religion riittelt. Zum anderen, und dieser
Aspekt ist fiir die aktuelle Fragestellung von besonderem Gewicht, ist Don Juan
aber auch in moralisch-sexueller Hinsicht einer ,libertinage de mceurs* ver-
pﬂichtet.29 Der Figur des rake nicht unédhnlich, die im England der Restaurati-
onszeit ihre Bliiten trieb,” verteidigt Moliéres Don Juan die Freiheit seines indi-
viduellen Begehrens gegeniiber den gesellschaftlich-religiosen Autorititen von
Ehe, Recht, Gewissen und Gott. Die zerstorerische Gewalt, die seinem Tun prin-
zipiell auch eignet, nimmt Don Juan nicht ein einziges Mal zur Kenntnis,
Schuldgefiihle scheint er nicht zu empfinden. In der Manier eines Feudalherrn,
der fiir sein Handeln niemandem Rechenschaft schuldig ist — Dietmar Voss
spricht mit Blick auf die Adaptation der Figur bei Mozart und Da Ponte treffend

31

von der ,,Selbstherrlichkeit des spanischen Granden*’ —, interpretiert er die

Existenz eines Begehrens als Legitimation fiir dessen Erfiillung. Der idealisti-

27 JEANNERET: Eros rebelle. S. 306.

28 MOLIERE: Euvres completes. S. 875.

29 JEANNERET: Eros rebelle. S. 303. Michel Jeanneret ist indes nicht der erste, der Don
Juan als Libertin interpretiert. Weitere einschldgige Studien sind: LESPIRE, Roger: ,,Le
,Libertinage  de Molieére et la portée de ,Dom Juan “‘, in: Revue belge de philologie et
d’histoire 28/1 (1950), S. 29-58.; CAIRNCROSS, J.: Moliere bourgeois et libertin: Tar-
tuffe, Dom Juan, Le Misanthrope, Paris: Nizet 1963.; LAFOURCADE, Paulette: Moliere
et I’esprit libertin, Paris: Cercle Parisien 1973.; PEACOCK, Noél A.: ,,Dom Juan ou le
libertin imaginaire®, in: Forum for Modern Language Studies 24/4 (1988), S.332—
345.; BLOCH, Olivier: ,,Cyrano, Moliere, et I’écriture libertine®, in: Lettre Clandes-
tine 5 (1996), S. 241-250.; ROUGET, Frangois: ,,Moliére lecteur d’Etienne Pasquier ?
Réflexions autour du libertinage de Dom Juan®, in: Dix-septiéeme siecle 211/2 (2001),
S.257-267.; VULLIARD, Christine: ,,Dom Juan : piéce libertine et baroque ?*, in:
EVRARD, Franck (Hrsg.): Moliére, Dom Juan, Paris: Ellipses 2003, S.30-41.;
MCKENNA, Antony: Moliére, dramaturge libertin, Paris: Champion 2005.

30 Vgl. dazu: WEBER: The restoration rake-hero.

31 VosSS: ,,Ohnmdchtige Souverdnitdit. Zur Figur des Antihelden im Kontext der Moder-
ne*. Hier S. 24.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 285

sche Imperativ einer moralischen Welt des Sein-Sollenden wird von ihm materi-
alistisch dekonstruiert, wodurch dem Sein selbst im Sinne eines bloen Vorhan-
denseins affektiv-korperlicher Impulse, normative Geltung verlichen wird. Mehr
noch als dies bei den ebenfalls nach einem feudalen Muster entworfenen Figuren
des Don Diegue und des Comte de Gormas aus Corneilles Cid der Fall war, stel-
len der eigene Trieb und Wille fiir Don Juan das oberste und einzige Gesetz
dar.** Wie wird die Figur des Don Juan von Moliére nun aber konkret als sexuel-
ler Libertin konstruiert, dem zumindest partiell ein heroischer Status zukommt?
Angesichts der Tatsache, dass Heldentum immer ein relationales Phdnomen ist,
das von der Wahrnehmung, Anerkennung und Darstellung anderer Figuren ab-
hingt, sollen die interpersonalen Aspekte der heroischen Figurationen des Festin
de Pierre bei der nun folgenden Textanalyse mit besonderer Sorgfalt bedacht
werden.

In der ersten Szene des Stiicks, die einem expositorischen Gespriach zwi-
schen Sganarelle und Gusman, dem Diener Done Elvires, Raum gibt, wird Don
Juan in der kritischen Rede seines Dieners wenig schmeichelhaft als ,,pourceau
d’Epicure“, ,»béte brute” und ,.épouseur a toutes mains“ bezeichnet, der seiner
sexuellen Exzesse wegen den Namen des ,,plus grand scélérat que la terre ait ja-
mais porté* verdiene.” Driickt sich Sganarelle bei seinem ins Groteske gestei-
gerten Portrdt noch eher allgemein aus, wird Gusman deutlich konkreter und
kommt auf die perfiden Akte zu sprechen, die Don Juan vollbracht hat, um seine
Herrin zu verfiihren:

,,Je ne sais pas de vrai quel homme il peut étre, s’il faut qu’il nous ait fait cette perfidie, et
je ne comprends point comme aprés tant d’amour et tant d’impatience témoignée, tant
d’hommages pressants, de veeux, de soupirs, et de larmes, tant de lettres passionnées, de
protestations ardentes et de serments réitérés, tant de transports enfin, et tant

d’emportements qu’il a fait paraitre, jusques a forcer dans sa passion I’obstacle sacré d’un

32 James Doolittle sieht in seiner problematischen, da tendenziell ahistorisch verfahren-
den Interpretation des Stiicks gerade im radikalen Voluntarismus Don Juans dessen
,.humanity” im Sinne einer modernen Vorstellung von Autonomie und Individualis-
mus verwirklicht. Vgl. DOOLITTLE, James: ,,The Humanity of Moliére’s Dom Juan*,
in: GUICHARNAUD, Jacques (Hrsg.): Moliere: A Collection of Critical Essays, Eng-
lewood Cliffs: Prentice-Hall 1964, S. 90—102. Insbes. S. 101.

33 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 850—-851. Da es sich bei dem Drama um ein Prosa-
stiick handelt, werden die Textverweise nicht — wie bisher — durch die Akt-, Szenen-
und Versangaben im FlieBtext, sondern durch Seitenangaben in den Fufinoten mar-
kiert.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | GLANZ UND BLENDUNG

Couvent pour mettre Done Elvire en sa puissance, je ne comprends pas, dis-je, comme

. . . . R 34
aprés tout cela il aurait le cceur de pouvoir manquer a sa parole.*

Genauer betrachtet handelt es sich bei der Folge von Handlungen freilich weni-
ger um eine Verfithrung, bei der sich die Verfiihrte, wenn auch geschickt mani-
puliert, letztlich doch aus freien Stiicken den Wiinschen des Verfiihrers fiigt, als
vielmehr um eine gewaltvolle Inbesitznahme.” Die Formulierungen ,,forcer [...]
I’obstacle® und ,,mettre [...] en sa puissance® entstammen klar dem Vokabular
des Krieges und fithren das Motiv der libertinen Eroberung in das Stiick ein.
Grofte Hindernisse — in diesem Fall die heiligen Mauern eines Klosters — wer-
den von Don Juan iiberwunden, um Done Elvire in seinen Besitz zu bringen.
Begreift man die Eroberung der Frau samt der Uberwindung der damit verbun-
denen Hindernisse wie Don Juan als eine heroische Tat, ist diese hier im konkre-
testen Sinne grenziiberschreitend. Als exzeptionelle Figur iiberwindet Don Juan
aber nicht nur im Fall des Klosters die Grenzen rdumlicher, moralischer und
rechtlicher Ordnungen.36

Der harschen Kritik der beiden Diener setzt der Libertin in der folgenden
Szene ein glorifizierendes Selbstportrdt gegeniiber. In einem Loblied auf das
erotische Abenteurertum polemisiert Don Juan gegen die ,,faux honneur” der
Gesellschaft der honnétes gens mit ihrer Fixierung auf die christliche Tugend der

« 37

,constance”.”” Dem Wert der Treue stellt er seine ,,philosophie galante de

l’incons‘[ance“,38 d.h. seine Maxime der Vielfalt sexueller Kontakte, gegeniiber,
wobei er sich in der Tradition der Liebeselegien Ovids mit einigem rhetorischen
Geschick sogar als Opfer der weiblichen Schonheit stilisiert, der er wehrlos aus-
geliefert sei (,,la beauté me ravit partout ou je la trouve, et je céde facilement a

cette douce violence ou elle nous entraine“).39 Wenig spiter stellt er sich im sel-

34 Ebd. S. 850.

35 Jiurgen Grimm hebt ebenfalls die destruktive ,Kehrseite“ der Verfithrung hervor:
GRIMM, Jiirgen: ,,Die Perversion der sittlichen und religiosen Ordnung: Dom Juan ou
Le festin de pierre®, Moliere, Stuttgart: Metzler 2002, S. 108—-123. Hier S. 115.

36 Shoshana Felman unterstreicht in ihrer Interpretation des Stiicks ebenfalls das Mo-
ment der Bewegung: ,,Don Juan est celui qui ne demeure pas®“. FELMAN, Shoshana:
Le scandale du corps parlant : Don Juan avec Austin ou la séduction en deux langues,
Paris: Seuil 1980. S. 62.

37 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 852.

38 Ebd. S. 1635.

39 Ebd. S. 853. Wie von der Forschung schon ldnger erkannt, verwendet Moliére hier ein
Motiv, das Ovid in der vierten Elegie des zweiten Buchs seiner Amores pragte: ,,Es
widersteht mir und doch — ich muB}, was ich hasse, begehren. / Ach, wie driickt, was

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 287

ben langen Monolog dann aber deutlich weniger passiv dar. Noch immer als Re-
aktion auf den Vorwurf seines ihn mitunter sehr offen kritisierenden Dieners he-
roisiert sich Don Juan selbst. Den seit der Antike einmal mehr mit dem Namen
Ovid, aber auch Tibull und Properz verbundenen Topos der Liebe als Jagd- und
Kriegskunst aufgreifend, priasentiert Moliére einen Helden, der sich im Reiche
Amors als einen zweiten Alexander rithmt. Um einen detaillierten Eindruck der
Selbstheroisierungsstrategien zu vermitteln, die in der Passage greifen, sei sie in
voller Lange wiedergegeben:

,[O]n gotte une douceur extréme a réduire, par cent hommages, le ceeur d’une jeune
beauté, a voir de jour en jour les petits progrés qu’on fait, a combattre par des transports,
par des larmes et des soupirs, ’innocente pudeur d’une dme qui a peine a rendre les
armes, a forcer pied a pied toutes les petites résistances qu’elle nous oppose, a vaincre les
scrupules dont elle se fait un honneur, et a la mener doucement ot nous avons envie de la
faire venir ; mais lorsqu’on est maitre une fois, il n’y a plus rien a dire ni rien a souhaiter,
tout le beau de la passion est fini, et nous nous endormons dans la tranquillité d’un tel
amour, si quelque objet nouveau ne vient réveiller nos désirs, et présenter a notre coeur les
charmes attrayants d’une conquéte a faire ; enfin il n’est rien de si doux que de triompher
de la résistance d’une belle personne, et j’ai sur ce sujet ’ambition des conquérants qui
volent perpétuellement de victoire en victoire, et ne peuvent point se résoudre a borner
leurs souhaits ; il n’est rien qui puisse arréter I’impétuosité de mes désirs, je me sens porté
a aimer toute la terre, et comme Alexandre je souhaiterais qu’il y elit d’autres mondes

- A 40
pour y pouvoir étendre mes conquétes amoureuses.*

Ohne an dieser Stelle eine vollstandige Liste der Begriffe anzufertigen, die im
thematischen Kontext der ,,conquétes amoureuses™ eine kriegerisch-heroische
Semantik besitzen, seien einige besonders aufschlussreiche Formulierungen
noch einmal eigens herausgegriffen: Don Juan spricht insbesondere vom Reiz,
das Herz einer Frau zu besiegen (,,réduire [...] le coeur d’une jeune beauté*), ihre
Scham zu bekdmpfen (,,combattre [...] I’innocente pudeur) und ihre Wider-
stainde und Skrupel zu iiberwinden (,,forcer [...] toutes les petites résistances,
,vaincre les scrupules®). Ein Sieg ist ihm in Liebesdingen freilich nicht genug,

du gern weggetan, doppelt so schwer. / Denn mir fehlen Gewalt und Kraft, mich sel-
ber zu lenken, / Treibe dahin wie ein Kiel mitten im wiitenden Meer. / Nicht ein be-
sonderer Reiz 1ddt ein mein Begehren und Lieben; / Hundert Griinde sind da, immer
in Flammen zu stehen.” OVIDIUS NASO, Publius: Amores, hrsg. & iibers. v. Walter
MARG, Miinchen: Heimeran 1962. S. 63.

40 MOLIERE: Euvres completes. S. 853.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | GLANZ UND BLENDUNG

vielmehr kennt sein Begehren keine Grenzen und richtet sich immer wieder auf
neue ,Herausforderungen‘: ,,[J]’ai sur ce sujet I’ambition des conquérants qui
volent perpétuellement de victoire en victoire, et ne peuvent point se résoudre a
borner leurs souhaits®. Die semantische Parallele zu bekannten dramatischen Fi-
gurationen des kriegerischen Heldentums im Korpus der Literatur des Siecle
classique, etwa Corneilles Cid und seine ,,suite continuelle de victoires®, ist
nicht zu iibersehen.”! Wenngleich das Motiv der Verfiihrung, das in den ersten
beiden Akten an zentraler Stelle verhandelt wird, im Fortgang des Stiickes im-
mer weiter hinter das Motiv der Heuchelei zuriicktritt, riickt Don Juan an keiner
Stelle ernsthaft von seinem Ideal der freien Liebe ab. In der fiinften Szene des
dritten Aktes beispielsweise deklariert er Sganarelle gegeniiber seine Maxime
nochmals in aller Deutlichkeit: ,,[J]’aime la liberté en amour, tu le sais, et je ne
saurais me résoudre a renfermer mon cceur entre quatre murailles [...].“42 Das
reuevolle Eingestdndnis des eigenen Fehlverhaltens, das Don Juan in der ersten
Szene des fiinften Aktes seinem Vater gegeniiber formuliert (,,je regarde avec

SR s e s recd3
horreur le long déréglement ou j’ai été*

), wird von ihm dagegen schon wenig
spater als bloe Heuchelei kenntlich gemacht: Er widerspricht seinem libertinen
Credo demnach nur scheinbar. Man muss den Don Juan-Mythos nicht wie Otto
Rank im Sinne einer aussichtslosen Jagd nach der absoluten Frauen- bzw. Mut-
terfigur psychoanalytisch deuten,” um zu erkennen, dass die so Kontur gewin-
nende Logik des Liebesheldentums letztlich zum Scheitern verurteilt ist.” Der

erotisch-hedonistische Held kreist um eine leere Mitte, die maximale Befriedi-

41 CORNEILLE: Euvres completes. S. 691. Michael S. Koppisch setzt sich mit den krie-
gerisch-heroischen Ziigen des Erobererdaseins Don Juans auseinander, reduziert Mo-
lires Intentionen beziiglich der Figurencharakterisierung aber zu Unrecht auf eine
kritische Satire. Vgl. KOPPISCH, Michael S.: ,, Grand seigneur méchant homme  :
Dom Juan and the Credo of Conquest”, Rivalry and the Disruption of Order in Mo-
liere’s Theater, Madison: Fairleigh Dickinson University Press 2004, S. 72-86.

42 MOLIERE: Euvres completes. S. 882.

43 Ebd. S. 895.

44 Zusammenfassend schreibt Rank, dass ,,die eigentliche Don Juan-Phantasie von der
Eroberung unzihliger Frauen, die den Helden zu einem ménnlichen Idealbild gemacht
hat, letzten Endes auf der Unerreichbarkeit der Mutter und dem kompensatorischen
Ersatz dafiir beruht.” RANK: Die Don Juan-Gestalt. S. 54.

45 Paul Bénichou spricht in diesem Zusammenhang treffend von Don Juans ,,insatisfac-
tion essentielle”, von der ,,ambition d’aller toujours au-dela des victoires déja acqui-
ses.” BENICHOU: Morales du Grand Siecle. S. 279.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 289

gung seiner Lust muss stets — was der Figur auch tragische Ziige verleiht — uner-
fiillt bleiben.*

In den Repliken, in denen Sganarelle die agonale Ideologie seines Herrn
kommentiert, scheint aber noch eine weitere Interpretation von Heldentum auf:
Erst poltert er in der zweiten Szene des ersten Aktes allgemein gegen die Vertre-
ter einer ziel- und prinzipienlosen libertinage (,,il y a de certains impertinents
dans le monde, qui sont libertins sans savoir pourquoi, qui font les esprits forts,
parce qu’ils croient que cela leur sied bien“47), dann paraphrasiert er Done Elvire
gegeniiber, der er Griinde fiir das Verschwinden Don Juans nennen soll, den
selbstheroisierenden Monolog seines Herrn auf satirische Art und zeichnet so
das Bild eines weniger tragischen, als vielmehr ldcherlichen Helden: ,,Madame,
les conquérants, Alexandre, et les autres mondes, sont causes de notre départ :
voila Monsieur tout ce que je puis dire.“** In einem Wortwechsel mit den von
Don Juan getduschten Bauersfrauen Charlotte und Mathurine versucht Sganarel-
le dariiber hinaus sogar, das falsche Spiel seines Herrn aufzudecken und dem
,»epouseur du genre humain® die Maske des ernsthaft Liebenden und Heiratswil-
ligen vom Gesicht zu reiflen. Die deheroisierende Darstellung wird allerdings jéh
unterbrochen, als der in seiner Hinterlistigkeit wenig schmeichelhaft Beschrie-
bene hinzutritt:

,,Mon Maitre est un fourbe, il n’a dessein que de vous abuser, et en a bien abusé d’autres,
c’est I’épouseur du genre humain, et (il apercoit Don Juan) cela est faux, et quiconque
vous dira cela, vous lui devez dire qu’il en a menti, mon Maitre n’est point I’épouseur du
genre humain ; Il n’est point fourbe, n’a pas dessein de vous tromper, et n’en a point abu-

sé d’autres ; ah tenez le voila, demandez-le plutot a lui-méme.*

Die erst offen, dann als Parodie formulierte Kritik, die hier aus Sganarelles
Kommentar spricht, tritt an anderer Stelle hinter eine faszinierte Perspektive zu-
riick, die eine zweite wichtige Ebene im Verhiltnis des Dieners zu seinem Herrn
ausmacht. Antoine Adam konstatiert diesbeziiglich zu Recht, dass Sganarelle

46 Karolyn Waterson ist demnach zuzustimmen, die Don Juan als einen ,,protagoniste a
mi-chemin entre la tragédie et la comédie® bestimmt: WATERSON: ,.Du héros guerrier
au fourbe héroigque*. S. 56. Zu einer dhnlichen Einschitzung kommt auch Jiirgen
Grimm. Vgl. GRIMM: ,,Die Perversion der sittlichen und religiosen Ordnung: Dom
Juan ou Le festin de pierre®. S. 119ff.

47 MOLIERE: (Euvres completes. S. 854.

48 Ebd. S. 857.

49 Ebd. S. 871.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | GLANZ UND BLENDUNG

neben Gefiihlen der Ablehnung auch Bewunderung und Stolz fiir seinen amora-
lischen aber triumphierenden Herrn empfindet:

,,Ce valet éprouve une sorte de délectation a décrire les vices de Don Juan. Sa diatribe est
violente, mais d’une violence amusée. Ses yeux pétillent, la langue déguste les belles im-

- . = A . . 50
piétés qu’il rapporte, il éprouve de la fierté a servir un si beau monstre.*

Monsieur Dimanche gegeniiber, der in der dritten Szene des vierten Aktes seine
Schulden eintreiben mdchte und von Don Juan, ohne eine Gelegenheit zu be-
kommen, sein Anliegen vorzubringen, auf virtuose Art hinauskomplementiert
wird, identifiziert sich der Diener ganz mit seinem Herrn und hilft tatkréftig da-
bei mit, den unliebsamen Gast wieder loszuwerden. Auch die von Sganarelle
vorgetragene Apologie des Tabakgenusses, die am Beginn des Stiicks steht,
zeigt die partielle Identifikation des Dieners mit dem ebenfalls einer Maxime des
Genusses folgenden Herrn an.”' Die bei aller auch offen artikulierten Kritik und
Distanznahme zumindest partielle Ubernahme des Rollenverhaltens kann so als
Beispiel einer imitatio heroica beschrieben werden.” Die geistige und sprachli-
che Uberlegenheit des Libertins, die im Dialog mit Monsieur Dimanche deutlich
wird, fasziniert auch Charlotte. Mehrmals duflert sie in der zweiten Szene des
zweiten Aktes die Verlegenheit, in die sie seine rhetorischen Fertigkeiten brin-
gen: ,,Monsieur, tout ¢a est trop bien dit pour moi, et je n’ai pas d’esprit pour
vous répondre®, heiflt es einmal. Und wenig spéter: ,,Mon Dieu, je ne sais si

«53

vous dites vrai ou non, mais vous faites que 1’on vous croie.“”” Dass der Verzau-

50 ADAM, Antoine: Histoire de la littérature francaise au XVIle siecle. L’apogée du
siecle : Boileau, Moliére, Paris: Del Duca 1966. S. 332.

51 Dieser deklariert seinem Diener den eigenen Handlungsmafstab vollig unverhohlen:
,[S]ongeons seulement & ce qui peut nous donner du plaisir [...].“MOLIERE: Fuvres
completes. S. 855. Beziiglich der ,Freigiebigkeit des Tabakkonsumenten® und der
Bedeutung des Incipits fiir das weitere Stiick vgl. in diesem Zusammenhang die Inter-
pretation von Stephan Leopold: LEOPOLD, Stephan: Liebe im Ancien Régime: Eros
und Polis von Corneille bis Sade, Paderborn: Fink 2014. S. 271ff.

52 Matei Chihaia fasst die spannungsreichen ,,rapports dialectiques* zwischen Don Juan
und Sganarelle anschaulich zusammen: CHIHAIA, Matei: ,,Représentation et perfor-
mance chez Furetiére et dans Dom Juan®, in: ZAISER, Rainer (Hrsg.): L dge de la re-
présentation : L’art du spectacle au XVIle siécle, Tiibingen: Narr 2007, S. 219-228.
Hier S. 227.

53 MOLIERE: Euvres complétes. SS. 864, 866. Patrick Dandrey widmet dem Phénomen
des ,,Dom Juan rhéteur* weiterfiihrende Uberlegungen. Vgl. DANDREY, Patrick: Dom
Juan ou la critique de la raison comique, Paris: Champion 1993. S. 31-37.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 291

berung der jungen Frau auf Seiten des Verfiihrers kalkuliertes Konnen gegen-
iibersteht, wird unter anderem daran ersichtlich, dass Don Juan seine Gespielin-
nen niichtern als austauschbare Objekte der Begierde wahrnimmt. Charlotte ist
nur eine ,,[aJutre piéce nouvelle® in seiner Trophdensammlung und wird entspre-
chend emotionslos behandelt.’ In der zweiten Szene des zweiten Aktes findet
sich eine als satirische Dekonstruktion der petrarkistischen Liebeslyrik zu ver-
stehende Passage,55 in der Don Juan die junge Frau inspiziert, als handele es sich
um einen moglichen Erwerb auf dem Viehmarkt: ,tournez vous un peu“,
,.haussez un peu la téte“, ,,ouvrez vos yeux entiérement*.>

Zusammenfassend ldsst sich an dieser Stelle zum Status des erotischen Hel-
dentums sagen, dass sich iiber das Stiick verteilt affirmative und dekonstruktive
Tendenzen in etwa die Waage halten. Das ungebrochen glorifizierenden Selbst-
bild Don Juans wird zumindest partiell von der bewundernden Wahrnehmung
anderer Figuren gestiitzt, daneben finden sich aber auch Stimmen, die die Las-
terhaftigkeit seines Lebenswandels anklagen und die Widerspriiche seiner
Selbstheroisierung aufdecken. Die Polyphonie der heroisierenden und auch
deheroisierenden Zuschreibungen, die so deutlich wird, soll im nun folgenden
Kapitel noch weiter gefasst werden.

4.1.2 Don Juan, héros und criminel?

Wie aus der bisherigen Analyse hervorging, stellt die Erotik eine wichtige Achse
der Heroisierung sowie der Deheroisierung in Le Festin de Pierre dar. Mit den
diskutierten Einschrinkungen lésst sich Michel Jeannerets in Bezug auf den Cid
geduBerte Beobachtung, derzufolge ,,[é]rotisme et héroisme pourraient s’exclure
mutuellement, mais fonctionnent au contraire comme deux moteurs qui se ren-
forcent 1’un ’autre*,”” auch auf Moliéres Stiick iibertragen: Die ,Siege auf dem
Schlachtfeld der Liebe sind der Bereitschaft zutrdglich, sich auch in anderen Be-
reichen durchzusetzen, dieselbe Dynamik greift in die andere Richtung. Um
welche anderen Bereiche handelt es sich dabei aber? Zum Zwecke einer vorldu-
figen Einteilung ldsst sich an dieser Stelle ein erster Bereich, den man als ,Geis-
tesheldentum® bezeichnen konnte, von einem zweiten unterscheiden, der sich un-
ter den Begriff des ,Tatheldentums* stellen lieB3e.

54 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 864.

55 Zur Korperdarstellung bei Petrarka vgl. HENNIGFELD: Der ruinierte Kérper. S. 511f.;
LEOPOLD, Stephan: Die Erotik der Petrarkisten: Poetik, Korperlichkeit und Subjekti-
vitdt in romanischer Lyrik Friiher Neuzeit, Paderborn: Fink 2009. S. 61ff.

56 MOLIERE: Fuvres complétes. S. 864.

57 JEANNERET: Eros rebelle. S. 231.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | GLANZ UND BLENDUNG

Was in den bisherigen Ausfithrungen bereits teilweise anklang, ist die Tatsache,
dass die Figur des Don Juan sich dadurch von den anderen Figuren des Stiicks
abhebt, dass sie eine besondere sprachlich-rhetorische Fertigkeit besitzt. Ob als
charismatischer Verfiihrer, religioser Skeptiker oder heuchlerischer Sophist,
immer brilliert Don Juan im Kontext sozialer Interaktion und Kommunikation,
wodurch er sich — um einen treffenden Begriff von Georges Forestier und Clau-
de Bourqui aufzugreifen — als ,,héros discoureur* manifestiert.”® Vor dem kul-
turgeschichtlichen Hintergrund der hofischen und stiddtischen Gesellschaft, in
der eine Form der Soziabilitit praktiziert wurde, die Féahigkeiten wie geistige
Wendigkeit und sprachliche Eleganz besonders valorisierte,” schafft Moliére
mit Don Juan gewissermallen einen Helden der Konversation. Don Juan ist aber
nicht nur ein guter Rhetoriker, sondern auch ein skeptischer und rationaler Den-
ker, der sich in einer von Aberglaube und iibernatiirlichen Phdnomenen geprig-
ten Welt ausschlieBlich auf den eigenen Verstand verlisst.”” Wenn Sganarelle
seinem Herrn in der zweiten Szene des ersten Aktes bescheinigt, dass er ,,tout
comme un Livre* spreche,61 ist dies ein erster Hinweis auf die literarische und
wissenschaftliche Bildung, {iber die Don Juan verfiigt und die ihn dazu beféhigt,
seine intellektuelle Uberlegenheit auszuspielen. Auf das Gelehrtentum Don
Juans kommt Sganarelle, wenn auch mit kritischer Absicht, zu sprechen, nach-
dem sein Herr ihm sein berithmtes arithmetisches Glaubensbekenntnis unterbrei-
tet und sich iiber seinen Aberglauben lustig gemacht hat. ,,Monsieur, je n’ai
point étudié comme vous [...] mais avec mon petit sens et mon petit jugement je
vois les choses mieux que tous vos livres“,62 stellt der Diener fest, um von sei-
nem Herrn noch im selben Zug als raisonneur bezeichnet zu werden, der sich
nicht auf dem Weg der wissenschaftlichen Wahrheit bewegt: ,,Mais tout en rai-
sonnant, je crois que nous sommes égarés“.63 Sganarelles kreationistischer Fas-
zination fiir die ,,machine de I’homme* begegnet Don Juan mit dem niichternen
Blick eines wissenschaftlich geschulten Geistes. Religiosen Erkldrungen setzt er

58 MOLIERE: Euvres completes. S. 1628.

59 Vgl. diesbeziiglich die Darstellung in: CHARIATTE: ,,Transfigurations du héros dans
la culture mondaine du siecle classique : Madeleine de Scudéry, La Rochefoucauld, le
chevalier de Meéré*. Insbes. S. 38.

60 Sganarelle glaubt bekanntlich an den ,,Moine bourru“. MOLIERE: (Euvres complétes.
S. 875.

61 Ebd. S. 853.

62 Ebd. S. 875.

63 Ebd. S. 876.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 293

sein skeptisch-materialistisches Weltbild entgegen.64 Noch deutlicher wird der
Rationalismus Don Juans, als er und Sganarelle in der zweiten Szene des fiinften
Aktes mit dem unerklérlichen Phdnomen der sich bewegenden und sprechenden
Statue konfrontiert sind. Wo Sganarelle einen Wink Gottes sieht, aus dem er
Handlungsanweisungen ableitet, zeigt Don Juan sich von dem auf Verstandes-
ebene unerklirlichen Vorfall wenig beeindruckt: Il y a bien quelque chose la-
dedans que je ne comprends pas ; mais quoi que ce puisse étre, cela n’est pas
capable ni de convaincre mon esprit ni d’ébranler mon ame*.® Don Juans Unbe-
eindruckbarkeit wird indes nicht nur an dieser Stelle von Moliére hervorgeho-
ben, sondern gleich mehrmals betont und heroisch aufgeladen. So tritt der Geis-
tesheld seinem steinernen Gast beispielsweise in der siebten Szene des vierten
Aktes mit den Worten ,,Allons voir, et montrons que rien ne [me] saurait ¢bran-
ler” entgegen und antwortet in der folgenden Szene ohne zu zdgern affirmativ
auf die Frage der Statue, ob er den ,,courage besitze, mit ihm am néchsten Tag
zu Abend zu essen.’® Selbst unmittelbar vor seinem gewaltvollen Ende durch
den strafenden Gott, der in der letzten Szene des Stiicks in das Dramengesche-
hen eingreift und die Provokationen Don Juans zumindest offiziell vergilt, betont
er noch einmal seine Unerschrockenheit: ,,Non, non, rien n’est capable de
m’imprimer de la terreur, et je veux éprouver avec mon €pée si ¢’est un corps ou

“7 Weder in metaphysischer noch in moralischer Hinsicht duldet Don

un esprit.
Juan Autorititen, die seine individuelle Freiheit einschrianken konnten. Paul Bé-
nichou hat deshalb Recht, wenn er diesbeziiglich schreibt: ,,La qualité héroique
apparait en lui, avec une entiére netteté, comme 1’ennemie de toute contrainte

68
morale.*

Vergleichbar mit der mythologischen Titanenfigur des Prometheus,
der fiir seinen Wissensdrang und seine Hybris von den Géttern bestraft wird, er-
eilt auch Don Juan — so lieBe sich argumentieren — das Ende eines allzu selbstbe-
stimmten, Gott und Wunder verneinenden Geistes. Die in der Forschung immer
wieder aufgegriffene Frage, ob Moli¢re im Kontext der Querelle de Tartuffe mit
seinem Stiick nur einen Modus der religiosen Heuchelei oder die religiose Welt-

sicht generell lacherlich machen und damit einer fundamentalen Kritik unterzie-

64 Forestier und Bourqui weisen auf den Einfluss hin, den die postume Publikation von
René Descartes Traktat De [’homme (1664) auf Moliéres Betonung des wissenschaft-
lichen Materialismus’ Don Juans gehabt haben konnte. Vgl. dazu: Ebd. S. 1641.

65 Ebd. S. 896.

66 Ebd. S. 894.

67 Ebd. S.901.

68 BENICHOU: Morales du Grand Siecle. S. 280.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | GLANZ UND BLENDUNG

hen wollte, kann und soll an dieser Stelle nicht beantwortet werden.” Einiges
spricht jedoch dafiir, dass es Moli¢re iiber eine Stellungnahme zu der virulent
gefiihrten Debatte um Religion und Religionskritik hinaus auch darum ging, mit
der Figur des Don Juan die Vorstellung eines intellektuellen ,,héros souverain
zu etablieren.”’ Don Juans Ausspruch ,,il faut que chacun vive son tour, mit
dem er sich von der Autoritit des Vaters lossagt,71 kann in diesem Zusammen-
hang allgemeiner als ein Appell zum eigenstidndigen Denken und Handeln ver-
standen werden. Anders als in Thomas Corneilles Timocrate, bei dem das Heroi-
sche dezidiert im Spannungsfeld von aristokratischen und biirgerlichen Wertvor-
stellungen verhandelt wurde, treten die sozio-politischen Implikationen bei Mo-
lieres Stlick zumindest auf dieser Ebene hinter die ethisch-philosophische Di-
mension von Heldentum zuriick.

Welche Art des Handelns in dem Stiick ebenfalls heroisch konnotiert ist, soll
nun unter dem eingangs erwéhnten Begriff des ,Tatheldentums® noch umfassen-
der herausgearbeitet werden. Nicht nur seine Eigenschaften als kunstvoller Ver-
fiihrer, scharfsinniger Denker und wortgewandter Rhetoriker riicken Don Juan
nidmlich in die Sphére des Heroischen. Auch auf eine viel klassischere Art stilili-
siert Moliére seinen Protagonisten zu einer heroischen Figur. Selbst wenn man
nicht mit Bénichou von einer ,,formation 1égendaire archaique* des Helden spre-
chen muss,” ist die Figur des Don Juan doch in mancher Hinsicht eindeutig als
Erbe alter heroischer Traditionen zu erkennen. Nicht nur iibernatiirlichen Phé-
nomenen wie der sprechenden Statue oder der Stimme eines weiblichen Geistes
gegeniiber demonstriert Don Juan Mut, Furchtlosigkeit und Todesbereitschaft,”
auch in kriegerischen Auseinandersetzungen beweist er heroische Virtus. Robert
Nelson stellt Don Juan deshalb sogar als Inbegriff eines ,,brave man®, als ,,the
most authentic of Moliére’s heroes, a généreux in the Cornelian mold who refus-

69 Ich stimme Jirgen von Stackelberg jedoch generell darin zu, dass man ,Moliéres
Dom Juan vom Tartuffe her sehen [muss].“ STACKELBERG, Jiirgen von: Moliére: Ei-
ne Einfiihrung, Stuttgart: Reclam 2005. S. 98. Einen guten Uberblick zur Thematik
bietet auch: PREST, Julia: Controversy in French drama: Moliére’s Tartuffe and the
struggle for influence, New York: Palgrave Macmillan 2014.

70 BENICHOU: Morales du Grand Siécle. S. 276.

71 MOLIERE: Euvres complétes. S. 890.

72 BENICHOU: Morales du Grand Siécle. S. 281.

73 Die Opfer- und Todesbereitschaft dient José Ortega y Gasset dazu, Don Juan klar als
Helden zu bezeichnen. Vgl. ORTEGA Y GASSET: ,,Einfiihrung zu einem Don-Juan-
Buch®, in: WITTMANN, Brigitte (Hrsg.): Don Juan: Darstellung und Deutung, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, S. 9-31. Insbes. S. 29ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 295

es to accept any compromise of his ideal of self-assertion* dar.”* Der Vergleich
mit Heldenfiguren wie Corneilles Rodrigue dringt sich in der Tat auf, ist Don
Juan in einigen Situationen doch dhnlich unvermittelt bereit, dem heroischen Eh-
renkodex gemédl zu handeln. Dies wird insbesondere im dritten Aktes deutlich,
als Don Juan sieht, wie ein Edelmann im Wald von drei Banditen angegriffen
wird. Ohne zu zdgern eilt er dem Attackierten zu Hilfe und setzt dadurch der
feigen Tat der Angreifer entschieden etwas entgegen: ,,[M]ais que vois-je la ?%,
spricht er halb zu sich, halb zu Sganarelle, bevor er den Bedridngten verteidigt,
,,Un homme attaqué par trois autres ! La partie est trop inégale, et je ne dois pas

souffrir cette lacheté.«”

Wihrend der pragmatische Sganarelle kein Verstdndnis
dafiir zeigt, dass sein Herr bereit dazu ist, einem heroischen Ehrenkodex zu fol-
gen und sein eigenes Leben in Gefahr zu bringen (,,Mon Maitre est un vrai enra-
gé d’aller se présenter a un péril qui ne le cherche pas“76), ist Don Carlos, der
bedringte Edelmann, Don Juan fiir sein beherztes Eingreifen dankbar. Voller
Anerkennung spricht er iiber die ,,action si généreuse des ,,secours* und hono-
riert die ,,valeur, die Don Juan dabei bewiesen hat.”” Die Eloge Don Carlos’
weist Don Juan indes bescheiden zuriick und unterstreicht die Motive, die ihn

mit Selbstverstidndlichkeit zu der Tat bewogen hitten:

,,Je n’ai rien fait, Monsieur, que vous n’eussiez fait a ma place, notre propre honneur est
intéressé dans de pareilles aventures, et I’action de ces Coquins était si lache que c’efit été

y prendre part que de ne s’y pas opposer |[.. .].“78

Wegen dieser zentralen Textstelle sieht Jean-Marie Constant in der Figur des
Don Juan einen ,,gentilhomme courageux®, der die ,,régles de I’honneur akzep-
tiert und dhnlich wie Corneilles agonale Helden Rodrigue, Horace oder Nicom-
éde in einen Kampf zieht, in dem er zumindest numerisch klar unterlegen ist.
»[U]ne seule qualité”, so Constant, ,,n’est pas 1’objet de sa dérision et requiert
tout son respect : le courage du héros qui fait face, 1’épée a la main.”” Und auch

74 NELSON: ,,The Unreconstructed Heroes of Moliére*. S. 20-21. Auch Serafino Pizzari
unterstreicht diesen im traditionellen Sinne heroischen Aspekt: PIZZARI: Le mythe de
Don Juan et la comédie de Moliére. S. 111.

75 MOLIERE: Euvres complétes. S. 877.

76 Ebd. S. 878.

77 Ebd. S. 878.

78 Ebd. S. 878.

79 CONSTANT, Jean-Marie: La folle liberté des baroques : 1600-1661, Paris: Perrin
2007. S. 37-39.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | GLANZ UND BLENDUNG

Bénichou schreibt in Hinblick auf den Stolz und den Mut, den Don Juan in der
Szene unter Beweis stellt, treffend: ,,Don Juan [...] conserve, comme des traits
inséparables de sa demi-divinité, le dédain des hommes et I’oubli du danger, les
réflexes naturels de I’orgueil et de la bravoure.**

Don Juan zeigt sich aber nicht nur in dieser Situation als tatkréiftiger Held.
Im zeitlichen Vorfeld der Dramenhandlung liegt ein Duell mit dem Comman-
deur, das er erfolgreich zu seinen Gunsten hat entscheiden konnen. Und als sich
Done Elvires Briider, darunter niemand anderes als der von Don Juan gerettete
Don Carlos, fiir das an ihrer Schwester begangene Unrecht rachen wollen, er-
klért er sich, wenn auch wegen seiner noch nicht geliifteten Identitédt verklausu-
liert in der dritten Person, fiir satisfaktionsfahig:

,.Je suis si attaché a Don Juan qu’il ne saurait se battre que je ne me batte aussi, mais enfin
j’en réponds comme de moi-méme, et vous n’avez qu’a dire quand vous voulez qu’il pa-

. . . 81
raisse et vous donne satisfaction.*

Auch als Don Carlos, der seinem Retter Dank schuldet und ein tédliches Duell
um jeden Preis vermeiden will, in einer spéteren Szene des Stiicks halb bittend,
halb drohend erneut auf Don Juan zugeht und diesen auffordert, seinen Ehever-
pflichtungen gegeniiber Done Elvire nachzukommen, bleibt dieser unbeein-
druckt und zeigt sich ein weiteres Mal bereit, den Konflikt notfalls auch mit
Waffengewalt zu 16sen. Indem er seinem Kontrahenten mitteilt, dass er sich we-
nig spiter in einer kleinen, abgelegenen Strafle befinden werde, fordert er ihn in-
direkt zum Duell auf:

,,Vous ferez ce que vous voudrez, vous savez que je ne manque point de cceur, et que je
sais me servir de mon épée quand il le faut, je m’en vais passer tout a I’heure dans cette
petite rue écartée qui mene au grand couvent, mais je vous déclare pour moi que ce n’est
pas moi qui me veux battre ; le Ciel m’en défend la pensée, et si vous m’y attaquez nous

. . 82
verrons € qui €n arrivera.

Das Bild eines stolzen, mutigen und duellierfreudigen Helden, das bereits im
Kontext von Corneilles dreiBBig Jahre frither geschaffenen Cid einen gewissen
Anachronismus darstellte, wurde von der Forschung bereits hinsichtlich seiner
sozio-historischen Bedeutung interpretiert. Wie Bénichou und einige andere

80 BENICHOU: Morales du Grand Siecle. S. 284.
81 MOLIERE: Fuvres complétes. S. 880.
82 Ebd. S. 900.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 297

Wissenschaftler festgestellt haben, driickt sich im heroischen Verhalten Don
Juans ,,’image la moins voilée, la plus insoutenable, de la prétention aris-

. 8
tocratique*

aus, und dies zu einer Zeit, in der die Aristokratie gegeniiber der
absoluten Monarchie eines Ludwig XIV. und einem erstarkenden Biirgertum an
Einfluss verliert. Anders als Rodrigue, der seinen Heldenmut noch auf dem
Schlachtfeld unter Beweis stellen konnte, hat Don Juan nur noch wenige Gele-
genheiten, sich im Kampf auszuzeichnen, weswegen er diese auch ohne zu zo-
gern ergreift. Die immense heroische Energie einer Figur mit der nicht mehr
zeitgemédBen ,,attitude d’un grand seigneur libertin“® braucht iiberdies aber ein
zusitzliches Ventil und weicht, so die iiberzeugende These Erich Kohlers, auf
den Bereich von Liebe und Erotik aus.”” Auf dem Schlachtfeld der Liebe soll
kompensiert werden, was dem hocharistokratischen Freigeist in anderen Le-
bensbereichen verwehrt bleibt: das Ausagieren seiner heroischen Agency.

Fiir seine ,,conquétes amoureuses® bleibt ihm jedoch jegliche Anerkennung
versagt. Wahrend Don Juan sich selbst als Held der Liebe wéhnt, ist er mit sei-

186 -
€¢“"” in den

ner ,,amoralité souveraine, exempte de tout sentiment de culpabilit
Augen der meisten anderen Figuren des Dramas als ,,homme de toutes les trans-
gressions® eine skandaldse, kriminelle und dezidiert unheroische Erscheinung.87
Dies gilt vor allem fiir seinen Vater, Don Louis, der ihm in der vierten Szene des
vierten Aktes eine ,,suite continuelle de méchantes affaires* vorwirft und sich

. . . 188 .
dabei vor allem auf seine sexuellen Transgressionen bezieht.” Neben einem

83 BENICHOU: Morales du Grand Siécle. S. 285.

84 CONSTANT: La folle liberté des baroques. S. 37.

85 ,,Don Juans vermessene, unendliche Begierde ist nicht blof diejenige einer individuel-
len Erotomanie. Sie steht vielmehr fiir die Nostalgie eines ganzen Standes. Der
Schicht des feudalen Hochadels wird in dem Augenblick, da der Glanz einstiger terri-
torialer Macht endgiiltig zur bloBen Erinnerung verblafit, die Entgrenzung des Sexual-
triebs zur einzigen Moglichkeit, den alten Herrschaftsanspruch zu erneuern, von Er-
oberung zu Eroberung. Die Unersittlichkeit ist Folge der téglich erfahrenen politi-
schen Frustration unter dem Absolutismus: Boudoir-Siege als Surrogat fiir die verlo-
rene feudale Selbstherrlichkeit.” KOHLER, Erich: Vorlesungen zur Geschichte der
franzdsischen Literatur. Klassik II, hrsg. v. Henning KRAUS und Dietmar RIEGER,
Freiburg: Universitétsbibliothek Freiburg 2006. S. 60. Jirgen Grimm greift die Inter-
pretation auf und sieht in Le Festin de Pierre die ,,Depravation einer nicht mehr zeit-
gemdfen aristokratischen Moral“ verhandelt: GRIMM: ,,Die Perversion der sittlichen
und religiosen Ordnung: Dom Juan ou Le festin de pierre®. Hier S. 117.

86 BENICHOU: Morales du Grand Siécle. S. 281.

87 CONSTANT: La folle liberté des baroques. S. 34.

88 MOLIERE: Fuvres complétes. S. 889.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | GLANZ UND BLENDUNG

Ehebruch, einer versuchten Entfithrung und der betriigerischen Verfithrung von
zwel jungen Béduerinnen riickt sich der problematische Held aber auch dadurch
in ein schlechtes Licht, dass er sich seinem Retter Pierrot gegeniiber undankbar
erweist (IL,iii), dass er einen gldubigen Armen zur Blasphemie nétigt (I11,i1), dass
er seinen Vater beliigt (V,i) und dass er das Grab eines Toten profaniert (IILv).
Wenngleich Moliéres Figur im Vergleich zu den Vorlagen von Tirso de Molina,
Cicognini, Dorimond und de Villiers bereits deutlich klarer positive Eigenschaf-
ten trigt, entspricht er in erster Linie noch immer einem ,,type du gentilhomme
scandaleux*,* der in vielerlei Hinsicht als Kontrastfigur zu edlen Helden wie
Rodrigue, Nicandre oder Cléoméne/Timocrate zu verstehen ist.

Bevor am Ende dieses Kapitels noch einmal abschlieBend versucht werden
soll, den komplexen Heldenstatus der Figur zu bestimmen, soll durch eine Ana-
lyse einzelner Textpassagen noch genauer herausgearbeitet werden, inwiefern
Don Juan dezidiert als kriminelle Figur konstruiert ist. Uber das Stiick verteilt
finden sich drei zentrale Stellen, an denen Don Juan von Sganarelle, von Done
Elvire und von seinem Vater als Ubeltiter portritiert oder fiir sein Fehlverhalten
angeklagt wird. Schon im bereits erwéhnten Dialog, der in der ersten Szene zwi-
schen Sganarelle und Gusman entwickelt wird, erfdhrt der Zuschauer und Leser,
mit welchem ,,grand scélérat® er es in der Folge zu tun haben wird:

[ TTu vois en Don Juan mon Maitre le plus grand scélérat que la terre ait jamais porté, un
enragé, un chien, un Diable, un Turc, un hérétique, qui ne croit ni Ciel ni Saint, ni Dieu, ni
loup-garou, qui passe cette vie en véritable béte brute, en pourceau d’Epicure, en vrai Sar-
danapale, ferme I’oreille a toutes les remontrances Chrétiennes qu’on lui peut faire, et
traite de billevesées tout ce que nous croyons ; tu me dis qu’il a épousé ta maitresse, crois
qu’il aurait plus fait pour contenter sa passion, et qu’avec elle il aurait encore épousé toi,
son chien et son chat ; un mariage ne lui cofite rien a contracter, il ne se sert point d’autre
piége pour attraper les belles, et c’est un épouseur a toutes mains, Dame, Damoiselle,
Bourgeoise, Paysanne ; Il ne trouve rien de trop chaud ni de trop froid pour lui, et si je te
disais le nom de toutes celles qu’il a épousées en divers lieux, ce serait un chapitre a durer
jusques au soir ; tu demeures surpris et changes de couleur a ce discours ; ce n’est la

qu’une ébauche du personnage [.. .].“90

Was die in ihrer grotesken Hyperbolik und Disparatheit stellenweise auch sehr
komisch wirkende ,,ébauche du personnage® insbesondere vermittelt, ist der
Eindruck eines gottlosen (,,un hérétique, qui ne croit ni Ciel ni Saint, ni Dieu, ni

89 BENICHOU: Morales du Grand Siecle. S. 284.
90 MOLIERE: Euvres completes. S. 850-851.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 299

loup-garou®), amoralischen (,,ferme 1’oreille a toutes les remontrances Chré-
tiennes*) und niederen Instinkten folgenden (,,passe cette vie en véritable béte
brute, en pourceau d’Epicure, en vrai Sardanapale®) Menschen, der als ,,épou-
seur a toutes mains* seine Zeit damit verbringt, Ehen zu schliefen und wieder zu
brechen. Sganarelles einleitendes Portrét seines ,,abominable Maitre* wird”' —
was ein charakteristisches Strukturmerkmal vieler Komddien ist — im Verlauf
des Stiicks immer wieder aufgegriffen und dabei in der Sache kaum verédndert.

Vergleicht man das Verhéltnis zu Liebe und Heirat mit dem Ernst, mit dem
die Themen in Stiicken wie Pierre Corneilles Le Cid und Thomas Corneilles
Timocrate verhandelt wurden, wird augenblicklich eine enorme Diskrepanz
sichtbar, die den Abstand zum Verhalten eines ,,homme d’honneur® markiert,
von dem Sganarelle zum Zwecke der Kontrastbildung im selben Zuge spricht.92
Die Liebe ist nicht mehr Gefdhrdung (Le Cid) oder hochster Zweck (Timocrate)
heroischen Handelns, sondern bloB noch Mittel zum Zweck des Vergniigens.
Wihrend Sganarelle sich als Handlanger immer wieder auch mitschuldig an den
Taten Don Juans macht, blickt Done Elvire aus der Perspektive eines der vielen
Opfer auf den notorischen Verfiihrer. Ebenfalls im expositorischen ersten Akt
hat sie in der dritten Szene einen Auftritt, bei dem sie Don Juan fiir sein Fehl-
verhalten anklagt und zur Rede stellt. Zentrale Begriffe wie ,.trahison®, ,,crime*
und ,,perfidie markieren dabei ein semantisches Feld, das dem des Heroischen
diametral entgegengesetzt ist. Vom Autor als Echo auf Sganarelles deheroisie-
rendes Portrdt angelegt, ist Don Juan auch fiir Done Elvire ein grofer
,scélérat.” Bezieht sich Done Elvire mit ihren Anschuldigungen einzig auf das
Phinomen des Ehebetrugs, holt Don Juans Vater, der erst in der vierten Szene
des vierten Aktes in Erscheinung tritt, weiter aus. Als in die Jahre gekommener
Edelmann représentiert Don Louis die traditionellen Werte der Aristokratie und
erinnert an die Vaterfiguren aus élteren Stiicken wie dem Le Cid und Horace. Ex
negativo lésst sich iiber die eher abstrakt bleibenden Vorwiirfe der ,,actions in-
dignes®, der ,,méchantes affaires und der ,bassesse* auf einen Wertekanon
schliefen, in dem es an zentraler Stelle um die Kategorien der Tugend und der
Ehre geht. Besonderen Anstol nimmt Don Louis daran, dass sein Sohn den mo-
ralischen Imperativ der hohen Geburt ignoriert und ein lasterhaftes Leben fiihrt,
das des guten Namens der Familie unwiirdig ist:

91 Ebd. S. 859.
92 Ebd. S. 871.
93 Ebd. S. 856-858.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | GLANZ UND BLENDUNG

,De quel ceil, a votre avis, pensez-vous que je puisse voir cet amas d’actions indignes,
dont on a peine aux yeux du monde d’adoucir le mauvais visage ? cette suite continue de
méchantes affaires, qui nous réduisent a toute heure a lasser la bonté du Souverain, et qui
ont épuisé aupres de lui le mérite de mes services et le crédit de mes amis ? Ah quelle bas-
sesse est la votre ! Ne rougissez-vous point de mériter si peu votre naissance ; étes-vous
en droit, dites-moi, d’en tirer quelque vanité ? Et qu’avez vous fait dans le monde pour
étre Gentilhomme ? Croyez-vous qu’il suffise d’en porter le nom et les armes, et que ce

nous soit une gloire d’étre sorti d’un sang noble, lors que nous vivons en infaimes ?*

Die Zugehorigkeit zum Stand des Adels, der klanghafte Name der Familie und
die Verdienste der Vorfahren reichen nicht aus, um sich legitimerweise selbst als
nobler Held wéhnen zu konnen. Viel wichtiger noch als die ,,naissance® ist fiir
Don Louis, der hier an Positionen ankniipft, die — wie gesehen — schon im
Timocrate eine wichtige Rolle spielten, die rechte ,,vertu“: ,,Non, non, la nais-
sance n’est rien ou la vertu n’est pas“.94 Um Anteil am Ruhm der Vorfahren ha-
ben zu kdnnen, sind eigene Glanztaten erforderlich. Das heroische Familienerbe
ist damit nicht nur ein symbolisches Kapital, mit dem gewirtschaftet werden
kann, sondern gleichzeitig auch eine schwere Hypothek: Heldentum verpflichtet.

Als Don Juan seinem Vater in der ersten Szene des flinften Aktes iiberra-
schend erklart, dass er seine Fehler erkannt und sich deshalb entschlossen habe,
sein Leben zu bessern, handelt es sich im Grunde nur um eine weitere Liige.95
Diese beweist jedoch, dass Don Juan bestens Bescheid weil3 iiber das fiir seinen
Vater verbindliche heroische Wertesystem. An keiner anderen Stelle tritt deutli-
cher zu Tage, dass dieses von starken religiosen Implikationen gepragt ist: Wenn
Don Juan seinem Vater gegeniiber Einsicht in die ,,désordres criminels* seines
Lebens vortduscht und den Willen &uflert, den ,,scandale de [s]es actions passé-
es” wiedergu‘tzumachen,96 entspricht er zumindest formal dem Idealbild des reu-
igen Siinders, der zuriick auf den rechten Weg gefiihrt werden mochte. Nicht

94 Ebd. S. 889.

95 Jirgen von Stackelberg und Michel Bouvier lesen Moli¢res Thematisierung der Hy-
pokrisie vor dem Hintergrund der einflussreichen moralistischen Positionen der Zeit.
Vgl. STACKELBERG, Jiirgen von: ,,Don Juan als Heuchler: Moliére und die Moralis-
tik*, in: Romanische Forschungen 117/4 (2005), S.481-488.; BOUVIER, Michel:
,,Dom Juan et les moralistes*, in: RONZEAUD, Pierre (Hrsg.): Moliére, Dom Juan, Pa-
ris: Klincksieck 1993, S. 100-106.

96 MOLIERE: Euvres completes. S. 895.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 301

ohne Grund bittet der Erzfeind aller Autorititen’’ seinen Vater deshalb auch um
Hilfe bei der Suche nach einem geeigneten moralischen Mentor:

»[J]e vous prie, Monsieur, de vouloir bien contribuer a ce dessein, et de m’aider vous-
méme a faire un choix d’une personne qui me serve de guide, et sous la conduite de qui je

. . N 98
puisse marcher siirement dans le chemin ou je vais entrer.*

Obwohl die Schlussfolgerung André Georges, derzufolge ,,Le don Juan séduc-
teur sich im Laufe des Stiickes immer mehr in einen ,,don Juan luciférien* ver-
wandele,” zu kurz greift, legt sie zumindest die in hochstem MaBe religions-
feindliche Haltung Don Juans offen. Sganarelles deheroisierendes Portrét aus der
ersten Szene des Stiicks, im Zuge dessen er seinen Herrn unter anderem als ,,un
enragé, un chien, un Diable, un Turc, un hérétique, qui ne croit ni Ciel ni Saint,
ni Dieu, ni loup-garou* beschreibt,'” besitzt deshalb bei aller Komik auch eine
wirklichkeitsabbildende Funktion. Vom Standpunkt eines religiés denkenden
Menschen aus muss gerade die heuchlerische Inversion und Dekonstruktion
zentraler Gedanken wie Schuld und Reue als Gipfel des Frevels gelten.

Ein Frevler, so die zumindest offiziell religionskonforme Moral des Dramas,
kann nicht fiir seine Taten als Held gefeiert werden. Vielmehr muss er fiir sein
Tun von Gott bestraft werden, was mit dem foudroiement in der letzten Szene

des Stiicks auch auf symboltrichtige Weise geschieht.101 Der Blitz, der in Stii-

97 Gustave Michaut charakterisiert Don Juan als ,,un révolté, qui n’admet aucune autori-
té, ni celle d’un pére, ni celle d’un maitre, ni celle d’un roi, ni celle des dieux* und
Jean-Marie Constant sieht in ihm ,,le portrait type du grand seigneur insoumis aux lois
comme aux régles de la société civile. MICHAUT, Gustave: Les luttes de Moliere,
Genf: Slatkine 1968. S. 154.; CONSTANT: La folle liberté des baroques. S. 32.

98 MOLIERE: Euvres compleétes. S. 895.

99 GEORGES: ,,Le héros de Moliére: Don Juan Tenorio ou le séducteur traqué par
Dieu®. S. 555.

100 MOLIERE: Euvres completes. S. 850.

101 Einer anonymen Description des superbes machines et des magnifiques changements
de théatre du Festin de pierre zufolge, die dem Usus eines /ivre de sujet entsprechend
vermutlich als Beiheft zu einer Auffithrung des Stiicks in der Provinz diente, wurde
die Schlussszene tatsdchlich sehr spektakuldr inszeniert: ,,[L]’ ombre entre, qui voyant
qu’il [Don Juan] persiste dans sa méchante inclination, le fait abimer dans un gouffre,
précédé des éclairs et du Tonnerre, tout le Théatre parait en feu [...]. Ebd. S. 1245.
Christian Delmas zeigt, dass Moliere sein Stiick gerade mit Szenen wie der des fou-
droiment in die Tradition des Maschinentheaters einschrieb: DELMAS, Christian:

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | GLANZ UND BLENDUNG

12 fhrt nun auf

cken wie Osman und Timocrate als Insignie des Helden diente,
Don Juan selbst nieder und markiert diesen fiir ein christliches Publikum als
verwerfliche Figur. In seinem Traité de la comédie et des spectacles von 1666
kritisiert der Prince de Conti, der bekanntlich ein frither Forderer Moliéres war,
das Stiick zwar als ,,école d’athéisme®, erkennt dann aber unter Verweis auf die
wirkungsvolle Bithnenmaschinerie ,,la forte impression d’horreur qu’un foudro-
iement si fidélement représenté doit faire dans les esprits des spectateurs* an.'”
Die Tatsache, dass Moliére diesem gleichsam religionsdidaktischen Ende, das
schon im Burlador de Sevilla ein zentrales Motiv darstellte, den beriihmten
Schlussmonolog Sganarelles hinterherschiebt, in dem dieser seinen Lohn einfor-
dert (,,mes gages, mes gages, mes gages !“104), muss wiederum als ironische
Pointe verstanden werden, die das moralisierende Fazit wenn auch nicht radikal
konterkariert, so doch zumindest fragwiirdig erscheinen lasst.'”

Bevor abschlielend versucht werden soll, die heroischen und unheroischen
Aspekte der Charakterisierung der Figur des Don Juan zusammenzufassen, sei
an dieser Stelle noch ein letztes intertextuelles Motiv genannt, das eine deutliche
Distanz zu fritheren Heldenbildern markiert: die Art und Weise, wie Don Juan
sich einer List bedient. Wie in der Besprechung des Cid in Kapitel IV.1.1.2 ge-
zeigt werden konnte, zeichnet sich Rodrigue unter anderem deshalb als Held aus,
weil er sich, wie vor ihm schon der listenreiche Odysseus, durch das
stratageme* (IV,iii,1280) des Verstecks seiner Soldaten nicht nur mutig und
tapfer, sondern auch strategisch klug verhélt. Anders stellt sich die Situation in
Moli¢res Komddie dar. Dreimal kommt Don Juan darauf zu sprechen, dass er
ein ,,stratagéme* verfolge, um seine Ziele zu erreichen, doch alle drei Male han-
delt es sich um wenig ruhmreiche Taten. Zuerst will er die feige List eines Klei-
dertausches anwenden, um seinen Verfolgern mit falscher Identitdt zu entkom-

,Dom Juan et le thédtre a machines®, in: RONZEAUD, Pierre (Hrsg.): Moliere, Dom
Juan, Paris: Klincksieck 1993, S. 138—148.

102 Dort heift es: ,,[I]l semble que se prince est descendu des cieux, / Comme un brillant
éclair, comme un foudre de guerre® (Osman: 111,1,670-671); ,,Contre nous Timocrate a
paru comme un foudre (Timocrate: 111,iv,1026)

103 CONTL: ,,Traité de la comédie et des spectacles®. S. 212-213.

104 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 902.

105 Jacques Truchet zeigt, in welchem Mafle Moliére versuchte, sich die theologische Lo-
gik zu eigen zu machen, um sich gegen die erwartbare klerikale Kritik zu immunisie-
ren. Vgl. TRUCHET, Jacques: ,,Moliéere théologien dans Dom Juan®, in: RONZEAUD,
Pierre (Hrsg.): Moliére, Dom Juan, Paris: Klincksieck 1993, S. 83-92.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 303

106

men. ~ Dann erklért er Sganarelle, dass sich hinter seiner vermeintlichen Kon-

107

version nur ein niichtern berechnetes Kalkiil verbirgt, ' und schlieflich kommt

er auf die List der religiosen Heuchelei zu sprechen, um sein neues Credo der
Scheinheiligkeit kundzutun. 108

Handelt es sich bei diesem januskdpfigen Don Juan'” nun um einen héros
oder einen criminel, um einen Helden oder einen Antihelden? Da eine eindeutige
Zuordnung nach den bisherigen Ergebnissen nicht mdglich ist, scheint die
Wahrheit im Zwischenbereich des Unbestimmten zu liegen. Besonders augenfal-
lig wird dieser ambivalente Grundzug Don Juans, der in Sganarelles Formulie-
rung des ,,grand seigneur méchant homme* auch begrifflich artikuliert wird,'"?

als er in kurzer Folge erst einen wehrlosen Bettler verhohnt und danach Don

106 ,,Comme la partie n’est pas égale, il faut user de stratagéme et éluder adroitement le
malheur qui me cherche, je veux que Sganarelle se véte de mes habits et moi [...].“
MOLIERE: FEuvres completes. S. 872

107 ,,[CT’est un dessein que j’ai formé par politique, un stratagéme utile, une grimace né-
cessaire ou je veux me contraindre pour en ménager un pére dont j’ai besoin [...].“
Ebd. S. 896.

108 ,,[Clombien crois-tu que j’en connaisse qui par ce stratagéme ont rhabillé adroitement
les désordres de leur jeunesse, qui se sont fait un bouclier du manteau de la religion, et
sous cet habit respecté ont permission d’étre les plus méchants hommes du monde
[...].“ Ebd. S. 897. Die Verwendung von Theater-Metaphorik — namentlich fallen die
Begriffe ,,masque*, ,,personnage® und ,,jouer” — kann an dieser Stelle auch als ein au-
toreflexiver Kommentar verstanden werden, der den illusionistischen, dabei aber
gleichwohl sinnstiftenden und bedeutungstragenden Charakter von Literatur und
Kunst im Kontext der Reprasentationskultur der franzdsischen Klassik unterstreicht.

109 Forestier und Bourqui beobachten, dass Don Juan ,glisse d’un « personnage » a
I’autre”. Ebd. S. 1623. Bereits Gustave Michaut betonte zudem, dass ,,beaucoup de
critiques sont d’accord pour trouver inconsistant, voire incohérent ou contradictoire,
le caracteére du héros principal.“ MICHAUT: Les luttes de Moliére. S. 149. Die Frage
nach der problematischen Kohérenz der Figur wurde auch von der spéteren Forschung
wiederholt aufgegriffen und zu erkldren versucht. Hartmut Stenzel, der bei seiner
Analyse des Stiicks ideologisch-soziale und formale Aspekte konsequent zusammen-
denkt, ist die paradox anmutende Erkenntnis zu verdanken, dass ,,die Einheit des Stii-
ckes gerade in seiner unaufhebbaren Widerspriichlichkeit liegt.“ STENZEL, Hartmut:
,,Dom Juan oder die Ambivalenzen der gesellschaftlichen Entwicklung®, Moliére und
der Funktionswandel der Komédie im 17. Jahrhundert, Miinchen: Fink 1987, S. 172—
191. Hier S. 176.

110 Der bekannte Ausdruck taucht nur in der Pariser Edition von 1682, nicht in der Ams-
terdamer Version von 1683 auf. Vgl. dazu die Erkldrung in der Anmerkung 11,
MOLIERE: (Euvres complétes. S. 1653.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | GLANZ UND BLENDUNG

Carlos aus einer Notlage rettet. Don Juan ist aber nicht blo} eine Figur, die ab-
wechselnd heroisch und unheroisch handelt; vielmehr operiert sie prinzipiell in

11 .
Dieser kommt nicht zu-

einem Bereich ethisch-moralischer Uneindeutigkeit.
letzt dadurch zustande, dass unterschiedliche Beobachter-, Bewerter- und Spre-
cherinstanzen an der Heroisierung bzw. der Deheroisierung beteiligt sind. Die-
selben Taten, derentwegen Don Juan sich als erotischer Held wéhnt, werden ihm
von Figuren wie Sganarelle, Done Elvire und Don Louis beispielsweise als un-
heroische Schandtaten ausgelegt.

Geht man jedoch davon aus, dass nur die Bewertung einer Gemeinschaft
dartiber entscheidet, wer als Held oder Antiheld gilt, erscheint Don Juan gerade-
zu als Musterbeispiel fiir einen Antihelden. Ulrich Brockling hat diesen jiingst
wie folgt definiert: ,,Antihelden opponieren gegen die heroischen Verhaltens-
codes; sie tun gerade das, was Helden niemals tun wiirden, und unterlassen, was

. 112
man von diesen erwartet.*

Als eine Figur der Negation steht Don Juan, um in
der Terminologie Brocklings zu bleiben, in einer ,,qualitative[n] Opposition*

zum Heroischen. Er steht dabei aber auch weiterhin in dessen ,,Kraftfeld*:

,»,Bei diesem Gegentypus [der qualitativen Opposition, d.V.] ist das moralische Vorzei-
chen vertauscht. Die hier zuzuordnenden Figuren besitzen zweifellos Grofle, aber diese
zeigt sich im Bosen, genauer: in dem, was geméfl dem geltenden Heldencode als schiand-
lich und schurkenhaft gilt. Statt bewundernswerter Heldentaten begehen sie verabscheu-
ungswiirdige Untaten, oder man wirft ihnen das zumindest vor. Sie sind zwar exzeptio-

nell, doch alles andere als ein Vorbild; kein Exempel, sondern Skandalon.“'"

Im Gegensatz zu einer ginzlich unheroischen Figur, die jegliche Form der Ver-
bindung zum heroischen Kraftfeld verloren oder aufgegeben hat, bleibt Don
Juan auf struktureller Ebene doch immer dem Heroischen verschrieben und kann
durch die Attribute Agency, Agonalitdt, Transgressivitit und Charisma, die in
Kapitel I1.1.3 eingefiihrt wurden, nidher bestimmt werden. Held und Antiheld

111 Dem Portrdt Don Juans, das Rochemont in seinen Observations, einer ersten Offentli-
chen kritischen Reaktion auf das Stiick, zeichnet, ist die heterogene Vielfdltigkeit zu
entnehmen, die die Figur selbst unter rein unheroischen Gesichtspunkten auch in den
Augen vieler Zeitgenossen charakterisierte: Don Juan wird unter anderem beschrieben
als ,,un Libertin qui séduit autant de filles qu’il en rencontre : un Enfant qui se moque
de son Pére, et qui souhaite sa mort : un Impie qui raille le Ciel et qui se rit de ses
foudres : un Athée qui réduit toute la Foi a deux et deux sont quatre, et quatre et quat-
re sont huit“. Ebd. S. 1217.

112 BROCKLING: ,,Negationen des Heroischen - ein typologischer Versuch®. Hier S. 9.

113 Ebd. S. 10.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 305

miissen vor diesem Hintergrund als zwei Begriffe beschrieben werden, die lo-
gisch aufeinander bezogen sind und den Ermdglichungsgrund des jeweils ande-
ren konstituieren. Aus der Abgrenzung vom Antiheroischen schopft der Held
seine Identitét, gleichzeitig wird der Antiheld nur vor der Folie des Heroischen
sichtbar. Don Juan ist, um abschlieend eine Unterscheidung von Nora Weinelt
aufzunehmen, zwar ein Antiheld, aber kein ,Nichtheld‘.m Als solcher ist er, um
ein weiteres Mal mit Weinelt zu sprechen, die eine Konjunktur des Antihelden in
der Literatur fiir die Zeit nach der Aufkldarung konstatiert,'"” eine Figur der Mo-
derne avant la lettre.

4.2 Heroisierung und Damonisierung im Zeichen des Glanzes

In der 1666 erstmalig publizierten, vermutlich aber bereits in den Jahren 1663-
1664 entstandenen Satire V wirft Boileau ein kritisches Licht auf die Gepflogen-
heiten der noblesse.''® Boileau kniipft in seiner Satire an die antike Satirendich-
tung Juvenals an und greift Motive der zeitgendssischen Adelskritik und Mora-
listik auf.'’

Standes, der sich ihm zufolge noch immer im Zeichen des Heroischen inszenie-

Der Kulturkritiker polemisiert mit viel Verve gegen den Stolz eines

re, obwohl die Tage seiner auergewohnlichen und bewunderungswiirdigen Ta-
ten linger schon der Vergangenheit angehoren. Da dem heroischen Schein oft-
mals kein Sein mehr entspreche und sich die Reprisentanzzeichen des Adels so
gleichsam als leere Signifikanten erwiesen, formuliert Boileaus Sprecherinstanz
ihren Hauptvorwurf der ,,apparence vaine* und attackiert die Personifikation des

114 ,,Wo der Antiheld den Begriff des Heroischen verhandelt und kritisch unterléuft, er-
teilt der Nichtheld dem Heldentum per se eine Absage.“ Vgl. WEINELT, Nora: ,,Zum
dialektischen Verhdltnis der Begriffe ,Held " und ,Antiheld‘. Eine Anndherung aus li-
teraturwissenschaftlicher Perspektive, in: helden.heroes.héros. E-Journal zu Kultu-
ren des Heroischen 3/1 (2015), S. 15-22. Hier S. 17.

115 Vgl Ebd. Insbes. S. 18ff.

116 Die Satirensammlung war 1666 zuerst ohne die Genehmigung des Autors in Rouen,
dann in offizieller Fassung beim Pariser Verleger Claude Barbin erschienen. In der
ersten, inoffiziellen Fassung ist die Satire noch mit dem Titel Discours de la noblesse
dépourvu de vertu tiberschrieben. Zur Editionsgeschichte vgl. BOILEAU-DESPREAUX:
Euvres completes. S. 8991f.

117 Zu erwihnen ist diesbeziiglich insbesondere: LA MOTHE LE VAYER, Francois de: ,,De
la noblesse*, Opuscules, ou Petits traictez, Paris: J. Villery 1644, S. 226-270.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | GLANZ UND BLENDUNG

falschen Adeligen ,,in a long oration full of angry indignation, sarcasm, and

outright insults*: e

,,Pourquoi donc voulez-vous que, par un sot abus,
Chacun respecte en vous un honneur qui n’est plus ?
On ne m’éblouit point d’une apparence vaine :

. 119
La vertu, d’un cceur noble est la marque certaine.*

Was diese ,,vertu” des Adels konkret ausmacht, wird in der Folge vermittels ei-
nes regelrechten Katalogs heroischer Haltungen und Taten expliziert:

,»S1 vous étes sorti de ces héros fameux,
Montrez-nous cette ardeur qu’on vit briller en eux,
Ce zele pour I’honneur, cette horreur pour le vice.
Respectez-vous les lois ? fuyez-vous ’injustice ?
Savez-vous pour la gloire oublier le repos,

Et dormir en plein champ le harnais sur le dos ?

. . . 120
Je vous connais pour noble a ces illustres marques.*

Weiter heif3t es beziiglich der Frage nach einem wahrhaft heroischen Adel:

,,Alors soyez issu des plus fameux monarques,
Venez de mille aieux, et si ce n’est assez,
Feuilletez a loisir tous les siecles passés ;

Voyez de quel guerrier il vous plait de descendre
Choisissez de César, d’Achille, ou d’Alexandre :
En vain un faux censeur voudrait vous démentir,
Et si vous n’en sortez, vous en devez sortir.
Mais, fussiez-vous issu d’Hercule en droite ligne,
Si vous ne faites voir qu’une bassesse indigne,
Ce long amas d’aieux que vous diffamez tous,
Sont autant de témoins qui parlent contre vous :
Et tout ce grand éclat de leur gloire ternie

Ne sert plus que de jour a votre ignominie.

118 CORUM, Robert T.: Reading Boileau: An Integrative Study of the Early Satires, West
Lafayette: Purdue University Press 1998. S. 62.

119 BOILEAU-DESPREAUX: Euvres completes. S. 31

120 Ebd.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 307

En vain, tout fier d’un sang que vous déshonorez,
Vous dormez a 1’abri de ces noms révérés ;

En vain vous vous couvrez des vertus de vos peéres,
Ce ne sont a mes yeux que de vaines chimeres,

Je ne vois rien en vous qu’un lache, un imposteur,
Un traitre, un scélérat, un perfide, un menteur,

Un fou dont les accés vont jusqu’a la furie,

Et d’un tronc fort illustre une branche pourrie.“121

Die Existenz einer heroischen Genealogie alleine reicht der Sprecherinstanz zu-
folge nicht, um an der Fama der ehrenvollen und ruhmreichen Ahnen teilzuha-
ben. Eigene Tugenden, eigene Taten sind dafiir notwendig: ,,Si vous étes sorti de
ces héros fameux, / Montrez-nous cette ardeur qu’on vit briller en eux®. Selbst
eine direkte Abstammung vom Heros und Halbgott Herkules, so wird das Ar-
gument in der Folge noch pointiert zugespitzt, konnte einem gegenwirtigen Ver-
treter des sich traditionell heroisch widhnenden Adels nicht dabei helfen, ihn von
der eigenen Bringschuld zu befreien. Sollte der betreffende Anwérter auf die
Heldenehre dem Anspruch selbst nicht gerecht werden, der mit dem Ehrentitel
verbunden ist, wiirde sich das Kapital der heroischen Genealogie augenblicklich
zu einer schweren Hypothek verwandeln und die heldenhaften Ahnen wiirden
als Kronzeugen im Prozess gegen den unwiirdigen Abkdmmling auftreten:

,,Mais, fussiez-vous issu d’Hercule en droite ligne,
Si vous ne faites voir qu’une bassesse indigne,
Ce long amas d’aieux que vous diffamez tous,

Sont autant de témoins qui parlent contre vous.*

Als zentrale Metapher im Kontext der Frage nach realer und illusorischer Tu-
gend, Tatkraft und Ehre verwendet Boileau — durchaus typisch fiir das Thema
und die Zeit — die des ,,éclat 1égitime* bzw. des ,,faux éclat®. Wihrend der Adel
fritherer Zeiten echtes Heldentum gepflegt und ein Leben voller glinzender Ta-
ten gefiihrt habe (,,cette ardeur qu’on vit briller en eux*, ,,illustres marques®, ,,ce
grand éclat de leur gloire®, ,,éclat 1égitime*®), reflektiere der gegenwértige Adel
allenfalls noch den Glanz der Vorfahren, wobei er diesen oftmals zu Unrecht als
den eigenen ausgebe (,,faux éclat™, ,,apparence vaine“, ,,En vain I’on fait briller
la splendeur de son rang®). Boileaus Sprecherinstanz lisst sich vom falschen
Glanz der eingebildeten Helden indes nicht blenden (,,On ne m’éblouit point™)

121 Ebd.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | GLANZ UND BLENDUNG

und erinnert noch einmal daran, dass ein Held frither wie heute nur vom Glanz
der eigenen Taten zehren konne: ,,Et, sans chercher ’appui d’une naissance il-
lustre, / Un héros de soi-méme empruntoit tout son lustre.“'** Auch der Konig, so
die enkomiastische Schlussvolte der Satire, glinze weniger durch die Insignien
seiner Herrschaft, als durch seine Taten, weshalb er ,,toujours orné¢ d’une gloire
nouvelle, / Et plus brillant par soi que par 1’éclat des lis“ zu sehen sei.'” Zum
Helden kann unter diesen Vorzeichen nur werden, wer es dem Monarchen
gleichtut, und sich durch grofle Taten seine Gunst und dadurch einen ,,éclat 1égi-
time* erwirbt: ,,Si tu veux te couvrir d’un éclat légitime, / Va par mille beaux
faits mériter son estime*.'**

Wie aus den vorausgehenden Analysen bereits punktuell deutlich geworden
sein diirfte, lasst sich eine frappierende Ahnlichkeit zwischen den adelskriti-
schen Gedankenfiguren von Boileaus Sprecherinstanz und den Anschuldigun-
gen, die Don Louis seinem Sohn in der vierten Szene des vierten Aktes macht,
nachweisen. Als Vertreter eines auf Ehre, Prestige und Ruhm bedachten Standes
macht Don Louis seinem lasterhaften und in schlechtem Ruf stehenden Sohn

deutlich, wie sehr er sein Verhalten ablehnt.'”

Im gleichen MaBle, wie Don
Louis die ,,actions indignes*, die ,,méchantes affaires und die ,,bassesse seines
Sohnes kritisiert und ihm Hedonismus und Wertenihilismus vorwirft, beschwort
er die ,,mérites”, die ,,vertu” und die ,,gloire* seiner Vorfahren. Die deheroisie-
rende Anklage verlduft somit simultan zur Heroisierung der als ,,Gentilhom-

me[s]“ bezeichneten Ahnen.'*

Vor dem leuchtenden Hintergrund heroischer
Ausstrahlung tritt die dunkle Gestalt des Infamen in aller kontrastiven Schirfe
hervor. Erst durch die Affirmation des heroischen Modells der Vorfahren als ei-
ne prinzipiell auch fiir Don Juan giiltige Norm, gewinnt dessen Deheroisierung

127 1 . ..
an Kontur. ”" Diese allen Prozessen der Heroisierung und Deheroisierung zu-

122 Ebd. S. 32.

123 Ebd. S. 33.

124 Ebd.

125 Ich schlieBe mich hier grundsétzlich Anne Ubersfelds Einsicht an, derzufolge das ,,af-
frontement* zwischen Vater und Sohn die wichtigste Stelle ist, an der die sozio-
politische Dimension des Stiicks greifbar wird. Vgl. UBERSFELD, Anne: ,,Dom Juan et
le noble vieillard“, in: RONZEAUD, Pierre (Hrsg.): Moliere, Dom Juan, Paris:
Klincksieck 1993, S. 25-30.

126 MOLIERE: (Euvres complétes. S. 889.

127 Larry W. Riggs argumentiert {iberzeugend, dass es Moliére in seinem Stiick um eine
Kritik des korrumpierten und eine Affirmation des tugendhaften Adels gehe. Vgl.
RIGGS, Larry W.: ,,The Issues of Nobility and Identity in Dom Juan and Le Bourgeois
gentilhomme*, in: The French Review 59/3 (1986), S. 399—409.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 309

grundeliegende Abgrenzungslogik findet in der véterlichen Anklage in Moliéres
Dom Juan einen bildlichen Ausdruck, der seinerseits wie ein Echo zu Boileaus
Satire wirkt:

,[N]ous n’avons part a la gloire de nos ancétres qu’autant que nous nous efforgons de leur
ressembler, et cet éclat de leurs actions qu’ils répandent sur nous, nous impose un enga-
gement de leur faire le méme honneur [...]. Ainsi vous descendez en vain des aieux dont
vous étes né, ils vous désavouent pour leur sang, et tout ce qu’ils ont fait d’illustre ne vous
donne aucun avantage; au contraire 1’éclat n’en rejaillit sur nous qu’a notre déshonneur, et

. C . 128
leur gloire est un flambeau qui éclaire aux yeux d’un chacun la honte de vos actions.*

Der Glanz des Helden, der sich im Moral- und Ehrverstindnis Don Louis’ bei
tugendhaftem Verhalten von Generation zu Generation weitertrdgt und so den
Glanz des Einzelnen vorteilhaft mehrt, wird als eine leuchtende Fackel beschrie-
ben, deren Licht die Schande des Antihelden Don Juan zu erkennen gibt. In Ana-
logie zur Figur des Don Diegue aus Corneilles Cid, der die Ohrfeige des Comte
de Gormas gerdcht wissen mochte, sieht der stark dynastisch denkende Don
Louis das eigene Leben durch die Schandtaten seines ,,fils indigne® mit einem
Makel beschmutzt, von dem es sich zu befreien gilt. Da Don Juan auf alle Er-
mahnungen nur mit Spott reagiert, wiinscht er seinem Sohn in der Hoffnung,
dass so auch seine eigene Ehre wiederhergestellt werde, sogar eine tddliche gott-
liche Strafe: ,[J]e saurais plus tot que tu ne penses [...] prévenir sur toi le
courroux du Ciel, et laver par ta punition la honte de t’avoir fait naitre.«'>’

Die deheroisierende Funktionalisierung der Asthetik des Glanzes, die in Le
Festin de Pierre in den Vordergrund riickt, findet sich auch in Boileaus Satire.
Dort hieB es: ,,Et tout ce grand éclat de leur gloire ternie / Ne sert plus que de
jour a votre ignominie.” Die Metapher vom Glanz des Heroischen, die hier, be-
zogen auf den lasterhaften Don Juan bzw. den eitlen und untétigen Adel nur ex
negativo aufgerufen werden kann, wird damit sowohl von Moliére als auch von

128 MOLIERE: Euvres completes. S. 8§89.

129 Ebd. S. 890. Wihrend Don Louis dem Gesetz der Ehre streng folgt und Don Juan ihm
bis auf wenige Ausnahmen konsequent zuwiderhandelt, nimmt Don Carlos eine Zwi-
schenposition ein. Er handelt zwar nach dem Gebot der Ehre und spricht in der dritten
Szene des dritten Aktes auch wie Don Louis davon, als Edelmann keine Schande auf
sich kommen lassen zu konnen (,,[L]ors que I’injure a une fois éclaté notre honneur ne
va point a vouloir cacher notre honte, mais a faire éclater notre vengeance et a publier
méme le dessein que nous en avons [...].“), daneben klagt er aber auch wiederholt
tiber die Hérte der ,,lois de I’honneur®. Ebd. S. 878-879.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | GLANZ UND BLENDUNG

Boileau im Kontext von Vorstellungen der Erkenntnis- und Wahrheitsstiftung
eingesetzt. Vor dem literarhistorischen Hintergrund von Moralistik und Frithauf-
klarung wird damit eine Entwicklung sichtbar, die in dieser Form ein Novum in-
nerhalb der literarischen Reprasentationsformen des Heroischen im Siecle clas-

130

sique darstellt: ™" Der Glanz des Helden fungiert nicht mehr als ein selbsteviden-

ter Ausdruck der exzeptionellen Stellung des Helden, sondern offenbart ein auto-

131
— vor allem

reflexives Potential, das — wie Andreas Gelz herausgearbeitet hat
in spdteren Epochen verstirkt genutzt wurde.

Die insbesondere fiir die Aufkldrung charakteristische Tendenz der dekon-
struktivistischen Entautomatisierung der Metaphorik des éclat lisst sich indes
bereits an der entschirften Versfassung der Komddie ablesen, die Thomas Cor-
neille nach dem Tod Moliéres verfasste und im Februar 1677 mit groBem Erfolg
auf die Biihne des Théatre Guénégaud brachte.'”> Obwohl Corneille dem Prosa-
text Moliéres weitestgehend folgt und sogar zahlreiche Formulierungen direkt
iibernimmt, setzt er im Detail doch eigene Akzente. So auch in der zweiten Sze-
ne des vierten Aktes, in der Don Louis seinem Sohn den bereits thematisierten
Besuch abstattet und ihm den Vorwurf macht, ,,[d]’avoir osé ternir, par tant de
lachetés, / Le glorieux éclat du sang dont vous sortez* (IV,ii,13»27-1328).133 Statt

130 Weitere Beispiele der autoreflexiven Ausgestaltung der Glanz-Metaphorik finden sich
ebenfalls in Texten der 1660er Jahre, so etwa in Pierre Corneilles Maschinentheater-
stiick La toison d’or (1661), wo die Allegorie Frankreichs der Allegorie des Sieges im
Prolog verstindlich macht, wie teuer sie die Kriege — als historischer Index sind hier
die spanisch-franzosischen Kriege gemeint, die mit dem Pyrenédenfrieden 1659 offizi-
ell als beendet erkldrt wurden — zu stehen kommen. Der Glanz der Siege verdeckt
nicht mehr die Opfer, die sie gekostet haben, sondern macht sie {iberhaupt erst
sichtbar: ,,Vos dons sont a chérir, mais leur suite est a craindre. / Pour faire deux Hé-
ros ils font cent malheureux, / Et ce déhors brillant, que mon nom regoit d’eux, /
M’éclaire a voir les maux qu’a ma gloire il attache, / Le sang dont il m’épuise, et les
nerfs qu’il m’arrache.” CORNEILLE: (Euvres complétes. S. 213.

131 Vgl. GELZ: ,,,L éclat du héros‘ - Formen auratischer Reprdsentation des Helden im
Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts zwischen Bild und Text (Mme de Lafayette,
Diderot)“. Insbes. S. 228ff.

132 Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts wurde auf franzdsischen Biihnen sogar aus-
schlieBlich die Fassung von Thomas Corneille gespielt.

133 CORNEILLE, Thomas: Le Festin de Pierre, hrsg. v. Alain NIDERST, Paris: Champion
2000. S. 117. Erhélt Don Juan bei Moliere im vierten Akt erst Besuch von Monsieur
Dimanche und dann von seinem Vater, ist bei Thomas Corneille die Reihenfolge um-
gekehrt. Der Dialog zwischen Don Juan und Don Louis, der im Original in der vierten
Szene stattfindet, hat bei Corneille seinen Platz in der zweiten Szene.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 311

den Glanz der Familie durch sein unheroisches Verhalten zu beschmutzen, hitte
er sich von ihm den Weg weisen lassen und den Vorfahren in einer imitatio he-
roica nachfolgen sollen:

,,Léclat que leur conduite a répandu sur nous
Des mémes sentiments nous doit rendre jaloux ;
C’est un engagement dont rien ne nous dispense
De marcher sur les pas qu’a tracés leur prudence,
D’étre a les imiter attachés, prompts, ardents,

Si nous voulons passer pour leurs vrais descendants.* (lV,ii,1339—1344)134

Soweit noch das aus der Tradition bekannte Muster der Verwendung der éclat-
Metaphorik. Deutlicher noch als in Moli¢res Original betont Corneille in der
Folge aber die erkenntnisstiftende Funktion des Glanzes. Der heroische Glanz
der Vorfahren steht nicht mehr ungebrochen fiir sich selbst, sondern wird mit ei-
ner Fackel (,,flambeau‘) verglichen, die die Schande Don Juans ans Licht bringt:

,,Loin d’étre de leur sang, loin que 1I’on vous en compte,
L’éclat n’en rejaillit sur vous qu’a votre honte ;
Et ¢’est comme un flambeau qui, devant vous porté,

Fait de vos actions mieux voir I’indignité.« (IV,ii,1349-1352)'*

Bestitigt die Textstelle in den beiden Fassungen von Moliére und Corneille
letztlich aber nicht doch nur das tradierte Muster der Ineinssetzung von Helden-
tum und Glanz, Antiheldentum und Dunkelheit? Wird Don Juan iiberhaupt als
eine Figur beschrieben, die sich im konkreten visuellen Sinne durch einen be-
sonderen Glanz hervorhebt? Obwohl in der Forschung, etwa der Studie von Ziad
Elmarsafy, fiir den Don Juan die Verkorperung eines ,,aristocratic male in all his
glory* darstellt, vereinzelt von ,,Dom Juan’s particular éclat” zu lesen is'[,136 ent-
behren dergleichen Zuschreibungen meist einer soliden textanalytischen Basis.
Dabei hélt Moliéres Text durchaus Hinweise bereit, Don Juan als eine Figur mit
einem besonderen éclat zu begreifen. Wenngleich Don Juan nicht im Sinne sei-
nes Vaters durch die Realisierung einer heroischen Virtus glinzt, versucht er
zumindest duBerlich, diesen Anschein zu erwecken. Zum gewinnenden, beson-

134 Ebd. S. 117.
135 Ebd. S. 118.
136 ELMARSAFY: The Histrionic Sensibility. S. 87.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 | GLANZ UND BLENDUNG

137

ders Frauen blendenden AuBeren der ,,glanzvollen Erscheinung eines ,,bril-

lant gentilhomme“138

gehort ndmlich, wie Sganarelle gleich in der zweiten Szene
des ersten Aktes vermerkt, neben einem von Federn gezierten Hut auch ein gold
glinzendes Kleid (,,habit bien doré“) mit feuerfarbenen Béndern (,,rubans cou-

139

leur de feu) sowie eine blonde Periicke (,,perruque blonde®).”” ,,.Der grofle Ver-

fithrer*, so eine hellsichtige Notiz Bertolt Brechts, ,,148t sich nicht zu besonderen

140 1
1. Dieses

erotischen Kunstgriffen herab. Er verfiihrt durch sein Kostim [...
rein duBerliche Zeichen adelig-heroischen Glanzes steht in starkem Kontrast zur
moralischen Verfassung Don Juans und ist fiir seinen Diener nur ein triigerischer

Schein, der in keiner Weise das ziigellose Verhalten legitimiert:

,»[Plensez-vous que pour étre de qualité, pour avoir une perruque blonde et bien frisée, des
plumes a votre chapeau, un habit bien doré, et des rubans couleur de feu (ce n’est pas a
vous que je parle, c’est a 1’autre) pensez-vous dis-je que vous en soyez plus habile

. . . i oucldl
homme, que tout vous soit permis et qu’on n’ose vous dire vos vérités 7

Was von der Forschung bislang unbeachtet blieb, ist die Tatsache, dass
Sganarelles Tirade Argumente enthélt, die im historischen Kontext von Moliéres
Stiick auch von klerikaler Seite gegen die insbesondere dem Adel zugeschriebe-
nen vanité ins Feld gefiihrt wurden, so beispielsweise im Sermon sur [’honneur,
den Bossuet im Mérz 1666 in Saint-Germain-en-Laye hielt. Im Portrét, das er
dabei vom eitlen Blender zeichnet, spielt das Motiv des rein duBlerlichen ,éclat
étranger” ebenfalls eine zentrale Rolle:

137 STACKELBERG: ,,Don Juan als Heuchler. Hier S. 482.

138 MICHAUT: Les luttes de Moliere. S. 185.

139 Eine Inventarsnotiz zum Nachlass von Moliére, die Georges Mongrédien in seiner
Textsammlung wiedergibt, lasst darauf schlieflen, dass die von La Grange gespielte
Figur des Don Juan ein Kostiim trug, das den Textangaben tatsidchlich entsprach: ,,Un
jupon de satin aurore, une camisole de toile a parements d’or, un pourpoint de satin a
fleurs du Festin de Pierre. Deux jambiéres, une fine, 1’autre fausse; une écharpe de
taffetas; une petite chemisette a manches de taffetas couleur de rose et argent fin.
Deux manches de taffetas couleur de feu [...].“ MONGREDIEN: Recueil des textes et
des documents du XVlIle siécle relatifs a Moliére. S. 233.

140 BRECHT: ,,Zu Don Juan von Moliére*. Hier S. 133.

141 MOLIERE: Euvres completes. S. 854—855.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 313

,,Homme de vanité et d’ostentation, voila ta figure : c¢’est en vain que tu te repais des hon-
neurs qui semblent te suivre ; ce n’est pas toi qu’on admire, ce n’est pas toi qu’on regarde,
c’est cet éclat étranger qui fascine les yeux du monde ; et on adore non point ta personne,
mais ’idole de ta fortune, qui parait dans ce superbe appareil par lequel tu éblouis le vul-

gaire «l42

Die Identifizierung der Erscheinungsweise Don Juans als schoner, triigerischer
und damit letztlich auch verbrecherischer Schein — Brecht bezeichnet den Ver-

fiihrer diesbeziiglich als ,,glanzende[s] Scheusal*'*’

— wirkt auch deshalb plausi-
bel, weil das Thema der Kleidung prinzipiell unter dem Vorzeichen der Verklei-
dung verhandelt wird."** In der aufschlussreichen ersten Szene des dritten Aktes
kommentiert Sganarelle die List des Kleidertausches, mit der sein Herr und er
selbst den Verfolgern erfolgreich zu entkommen versuchten: ,,Ma foi Monsieur,
[...] nous voila I'un et ’autre déguisés a merveille“.'"” Als vermeintlicher Arzt,
so berichtet Sganarelle, der die Medizin als ,,pure grimace® entlarven zu kénnen

' habe er von der ,honneur de [s]on habit* proﬁtiert,147 um seinen Pati-

glaubt,
enten weitestgehend unniitze Rezepte auszustellen. Vom Effekt seiner Verklei-
dung befliigelt, geht Sganarelle schlieBlich soweit, seinen Herrn in dem Bereich
herauszufordern, in dem dieser besondere Kompetenzen aufweisen kann, jenem
des Streitgesprichs: ,,[Clet habit me donne de 1’esprit, et je me sens en humeur

. 148 +~ - . . .
de disputer contre vous®. " Die ,,honneur und der ,,esprit” Sganarelles sind frei-

142 BOSSUET, Jacques Bénigne: ,,Sermon sur [’honneur”, in: LEBARQ, Abbé Joseph
(Hrsg.): GEuvres oratoires de Bossuet, Bd. 5, Paris: Hachette 1922, S. 42-61. Hier S.
50. An spiterer Stelle (S. 55) heif3t es ferner: ,,Ceux qui ne se connaissent pas en pier-
reries sont trompés par le moindre éclat, et le monde se connait si peu en vertu que
souvent la moindre apparence éblouit la vue.*

143 BRECHT: ,,Zu Don Juan von Moliere*. S. 137.

144 Die Interpretation von Jean-Marie Apostolidés, der Don Juan auch aufgrund seines
,,vétement rouge et doré* als eine Personifizierung des Teufels sieht, scheint mir da-
gegen auch vor dem Hintergrund der Bedeutung, die das Motiv des triigerischen
Scheins in der Komddientradition hat, weniger plausibel. ,,En se hissant au niveau de
la Divinité, il prend aux yeux des protagonistes de son drame la figure de Lucifer, le
porte-lumiére, le mauvais ange insoumis. Dom Juan apparait sous les traits démo-
niaques, apportant 1’inversion, la négation et la division.” APOSTOLIDES, Jean-Marie:
wDom Juan alchimiste : ['or et le feu*, in: Littérature 47 (1982), S. 3—11. Hier S. 4.

145 MOLIERE: Euvres completes. S. 873.

146 Ebd. S. 874.

147 Ebd. S. 873.

148 Ebd. S. 874.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 | GLANZ UND BLENDUNG

lich ebenso triigerisch, wie der dulerliche Glanz Don Juans, den dieser in seinem
berithmten Lob der Heuchelei in der zweiten Szene des fiinften Aktes als proba-
tes Mittel verteidigt, um sich mit den ,,vices de son siécle* zu akkommodieren:

,»[L] imposture est toujours respectée, et quoiqu’on la découvre on n’ose rien dire contre
elle, tous les autres vices des hommes sont exposés a la censure, et chacun a la liberté de
les attaquer hautement, mais [’hypocrisie est un vice privilégié qui de sa main ferme la
bouche a tout le monde, et jouit en repos d’une impunité souveraine ; on lie a force de

. s g . 149
grimaces une société étroite avec tous les gens du parti.”

Dass dem glianzenden Auferen einer Figur nicht ohne Weiteres Vertrauen ge-
schenkt werden darf, ist eine der Lektionen, die Moliéres Zeitgenossen — so sie
iiberhaupt an einem didaktischen Nutzen interessiert waren — aus dem Stiick ge-
zogen haben diirften.

4.3 Der Held als Skandalfigur?

Obwohl es wie schon bei den anderen bisher besprochenen Stiicken auch im Fall
von Le Festin de Pierre dulerst schwierig ist, die tatsdchliche Rezeption zu re-
konstruieren, soll im folgenden Kapitel zu bestimmen versucht werden, inwie-
fern die provokative Transgressivitdt Don Juans ein 6ffentliches Skandalon dar-
stellte. Don Juan, der selbst vom ,,scandale de [s]es actions® spricht,150 ist ohne
Zweifel als Skandalfigur konstruiert. Dennoch muss klar konstatiert werden,
dass das Stiick einen groBen Erfolg auf der Biihne feierte."”' Nachdem Moliére
eine erste Fassung, die so nur ein einziges Mal bei der Premiere des Stiicks am

152
wurde

15. Februar 1665 gespielt werden konnte, geringfiigig entschirft hatte,
es einige Wochen im Theater des Palais-Royal erfolgreich aufgefiihrt, bevor sei-
ne Truppe es nach der Osterpause wieder aus dem Programm nahm. Georges Fo-

restier und Claude Bourqui konnten jlingst {iberzeugend darlegen, dass das Stiick

149 Ebd. S. 897-898.

150 Ebd. S. 895.

151 Gustave Michaut spricht unter Ausnutzung der Polysemie des Begriffs éclat von ei-
nem ,,éclatant succés“. MICHAUT: Les luttes de Moliére. S. 174. Der dkonomische Er-
folg des Stiicks lédsst sich an den hohen Einnahmen ablesen, die im Register von La
Grange verzeichnet sind. Vgl. LA GRANGE, Charles Varlet: Le registre de la Grange
(1659-1685), hrsg. v. Bert Edward YOUNG und Grace P. YOUNG, Genf: Slatkine
1947. S. 73-74.

152 Von der Streichung betroffen war insbesondere die ,scéne du pauvre‘ im dritten Akt
des Stiicks, in der Don Juan versucht, einen Bettler zur Blasphemie anzustiften.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 315

nicht zwangsldufig deshalb schnell wieder aus dem Programm verschwand, weil
es — wie von der Forschung bislang meist dargestellt — angefeindet wurde, son-
dern vielmehr, weil technisch-logistische und 6konomische Griinde gegen eine
Verldngerung sprachen.153 Dennoch lohnt es sich, die knapp 50 in-douze Seiten
umfassende Streitschrift Observations sur une comédie de Moliere, intitulée Le
Festin de Pierre einer genaueren Analyse zu unterziehen, die im Mai 1665 von
Rochemont verdffentlicht wurde und massive Vorwiirfe gegen Molieres Stiick
erhob. Wie ebenfalls Forestier und Bourqui zu berichten wissen, hat das Pamph-
let auch deshalb eine bedeutende Rolle fiir die unmittelbare Rezeption des
Stiicks gespielt, weil es entgegen der eigentlichen Absicht seinen Erfolg noch
steigerte: ,,[L]a publication des Observations, que tout Paris s’arrachait, faisait
une publicité nouvelle au spectacle“.154

Was sind die Hauptpunkte der Kritik Rochemonts und welches Licht werfen
sie auf die Frage nach der zeitgendssischen Auseinandersetzung mit der proble-
matischen Helden- bzw. Antiheldenfigur des Don Juan? Ziel des im Duktus von
Georges de Scudérys Observations sur le Cid geschriebenen Textes ist der

Nachweis des immoralischen Charakters des Stiicks.'*’

Eine Passage, die Ro-
chemont gegen Ende des rhetorisch eindrucksvollen Pamphlets bringt, fasst die

einzelnen Punkte seiner Anklage prignant zusammen:

,,Moliére ne peut parer au juste reproche qu’on lui peut faire d’avoir mis la défense de la
Religion dans la bouche d’un Valet impudent, d’avoir exposé la Foi a la risée publique, et

donné a tous ses Auditeurs des Idées du Libertinage et de I’ Athéisme [ .. .].“156

Weil Moliére mit Don Juan einerseits eine Hauptfigur konstruiert, die sich klar
zu den Idealen von libertinage und Atheismus bekennt, und weil er dieser
Hauptfigur andererseits die Figur des Sganarelle zur Seite stellt, die sich als Kri-
tiker Don Juans lidcherlich macht und so die gesamte christliche Position ad ab-
surdum fiihrt, habe Rochemont, so die eigene Aussage, bei seinem Besuch des

153 Vgl. dazu: MOLIERE: Euvres complétes. S. 1641ff.

154 Ebd. S. 1643.

155 Einige deutliche intertextuelle Verweise lassen sich nachweisen. So findet sich zum
Beispiel in beiden Texten der Hinweis, dass die Kritik nicht ad hominem gerichtet sei,
sondern dessen Stiick bzw. Hauptfigur gelte: Bei Scudéry heilit es dazu: ,,J’ataque le
Cid, & non pas son Autheur ; j’en veux a son Ouvrage et non point a sa personne®, bei
Rochemont: ,,[O]n n’en veut pas a sa personne, mais a son Athée” (CIVARDI: La que-
relle du Cid (1637-1638) - édition critique intégrale. S. 371.; MOLIERE: (Euvres com-
pletes. S. 1212.).

156 MOLIERE: Euvres completes. S. 1218.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 | GLANZ UND BLENDUNG

Stiicks gleich im doppelten Sinne ein ,,Théatre révolté contre 1’ Autel erlebt."”’

Der Autor der Streitschrift erkennt zwar das Talent und den Erfolg Moliéres an
(,,I1 est vrai que la foule est grande a ses Pieces, et que la curiosité y attire du
monde de toutes parts®), im selben Atemzug hebt er jedoch hervor, dass sich un-

158 xx7s
Wie vor

ter dem begeisterten Publikum keine ,,gens de bien“ befunden hétten.
ihm schon Scudéry in Bezug auf Corneilles Cid, greift Rochemont zu einem so-
zio-kulturellen Argument, um den Erfolg des Stiicks durch die Ungebildetheit
des Parterre-Publikums zu begriinden und den Wert des Dramas dadurch zu
schmélern.” Das gebildete und moralisch integere Publikum, zu dem Roche-
mont sich zweifelsohne auch selbst zdhlt, habe das Stiick dermaflen stark in sei-
nen religiosen Gefiihlen verletzt, dass sein Aufschrei einen groflen 6ffentlichen

Skandal verursachte:

,,Cette piéce a fait tant de bruit dans Paris ; elle a causé un scandale si public, et tous les
gens de bien en ont ressenti une si juste douleur, que c’est trahir visiblement la cause de
Dieu, de se taire dans une occasion ou sa Gloire est ouvertement attaquée, ou la Foi est
exposée aux insultes d’un Bouffon qui fait commerce de ses Mystéres, et qui en prostitue
la sainteté : ou un Athée foudroyé en apparence, foudroie en effet tous les fondements de

la Religion [...].“"*°

Mehrmals kommt Rochemont in seiner Anklageschrift darauf zu sprechen, dass
es dem Stiick an einer positiven Figur fehle, die ernsthaft und iiberzeugend fiir
die Sache der Religion eintrete. Zur Zeit Richelieus seien noch ,,[l]es Vierges et

. . 161
les Martyrs* auf der Biihne erschienen,

bei Moliére triumphiere nun das Las-
ter. Seiner ,,Comédie [...] pernicieuse* kime nur noch im negativen Sinne eine
didaktische Funktion zu.'®* Statt einer zentralen heroischen Figur, mit deren
Werten, Kdmpfen und Leiden sich der christliche Zuschauer identifizieren kon-
ne, fithre Moliére mit Don Juan und Sganarelle gleich zwei negative Figuren ein,
denen eine wahrhaft diabolische Natur eigne. Die Kritik, die eigentlich nur dem
Stiick gelten sollte, wird schlieBlich doch auf Moliére iibertragen, welcher in der
von ihm selbst verkdrperten Rolle Sganarelles als Inkarnation des Teufels ge-

brandmarkt wird. Rochemont beobachtet

157 Ebd. S. 1212.

158 Ebd. S. 1216.

159 Vgl Ebd. S. 1219.
160 Ebd. S. 1213.

161 Ebd. S. 1214.

162 Ebd. S. 1216-1217.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 317

,[-..] un Moliére, pire que tout cela, habillé en Sganarelle, qui se moque de Dieu et du
Diable, qui joue le Ciel et I’Enfer, qui souffle le chaud et le froid, qui confond la vertu et
le vice : qui croit et ne croit pas, qui pleure et qui rit, qui reprend et qui approuve, qui est
Censeur et Athée, qui est hypocrite et libertin, qui est homme et démon tout ensemble : un

. . i N ey 163
Diable incarné, comme lui-méme se définit.*

Als atheistischer und frivoler Autor ist Moliére selbst fiir Rochemont der grofite
Verbrecher. Im pathetischen Schlussteil des Pamphlets erinnert der Kritiker des-
halb seine Leser noch einmal mit Nachdruck an dessen gewaltiges zerstore-
risches Potential: ,,I1 ne faut qu’un homme de bien, quand il a la puissance, pour
sauver un Royaume ; et il ne faut qu'un Athée quand il a la malice pour le ruiner

«l

et pour le perdre. % Wihrend positive Helden wie Rodrigue und Horace ihr
Land fast alleine vor dem Untergang retten kdnnen, so darf man Rochemont ver-
stehen, der die Ebenen von literarischer Imagination und historischer Wirklich-
keit vermengt, reicht ein boswilliger Atheist wie Moliére aus, um es in den Ab-
grund zu stiirzen.

Auf die eindeutig religiés motivierte Attacke Rochemonts, die — wie schon
erwihnt — groes Aufsehen erregte und maB3geblich mit zum Skandalcharakter
des Stiicks beitrug, folgten indes auch diverse Apologien. Die verschiedenen
Dokumente der Querelle lassen sich so insgesamt als ein verzweigter Diskurs
verstehen, tiber den ein Stimmungsbild in Bezug auf die Rezeption der Komdodie
rekonstruiert werden kann. Die beiden anonymen Verteidigungsschriften — eine
Réponse aux Observations touchant le Festin de Pierre de Monsieur de Moliere
und eine Lettre sur les Observations d’une comédie du Sieur Moliere, intitulée le
Festin de Pierre'® stimmen darin iiberein, dass sie dem Autor der Observations
vorwerfen, das Stiick einseitig im Lichte der Auseinandersetzungen um den Tar-
tuffe beurteilt zu haben: ,,[S]i Moliére n’elt point fait Tartufle, on elit moins fait

. - 166
de plaintes contre lui.

Als ein Vertreter der dort der Lacherlichkeit preisge-
gebenen religiosen Heuchler, habe Rochemont besonders scharf auf das neue

Stiick reagiert, das mit der Bestrafung der Hauptfigur die religiose Moral aber

163 Ebd. S. 1217.

164 Ebd. S. 1221.

165 Beide Texte sind in der aktuellen kritischen Ausgabe des Festin de Pierre in der Bib-
liothéque de la Pléiade mit abgedruckt. Vgl. Ebd. S. 1222—-1241. Die Lettre wird, was
allerdings nicht als gesichert gelten kann, hdufig Jean Donneau de Visé zugeschrie-
ben.

166 Ebd. S. 1231. Vgl. dazu die detaillierte Kontextualisierung in PREST: Controversy in
French drama. S. 137ff.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 | GLANZ UND BLENDUNG

doch letztlich wieder in ihr Recht setze. Moliére, so betonen die Autoren, habe
das Ziel einer jeden Komddiendichtung erreicht, namentlich ,,de corriger les
hommes en les divertissant®.'®” Wihrend der Autor der sowohl argumentativ als
auch sprachlich wenig iliberzeugenden Réponse in Don Juan eine durchweg ne-
gative Figur sieht — die Rede ist von einem ,jeune homme qui avait tant

168 . .
" — zeichnet der Verfasser der Lettre ein

d’antipathie pour les bonnes actions
deutlich nuancierteres Bild der in die Kritik geratenen Skandalfigur. Nicht nur
habe der ebenfalls von Rochemont attackierte Sganarelle ,le fond de la
conscience bon“ und sei Done Elvire nach dem Tugendexempel einer ,,Madelei-
ne pénitente” entworfen,'® auch Don Juan verdiene es seiner Meinung nach,
zumindest partiell in Schutz genommen zu werden. Der von Rochemont erhobe-
ne Vorwurf der ,,inconstance* wird vom Verfasser der Apologie dadurch ent-
kréftet, dass er den Charakterzug der Sprunghaftigkeit als Wesen aller Komddi-
enfiguren ausweist.'”® Ferner scheint ihm auch der Vorwurf des Atheismus nur
bedingt gerechtfertigt, da Don Juan nie offen gegen die religiose Welterklarung
argumentiere und sein ironischer Skeptizismus letztlich doch auch durch Blitz
und Donner bestraft wiirde. Lésst sich dariiber hinaus auf eine noch positivere
Publikumsrezeption der Skandalfigur schlieen, wenn beziiglich der Bestrafung
Don Juans mit Nachdruck darauf hingewiesen wird, dass ,,la moiti¢ de Paris a
douté qu’il le méritat“? Wenngleich die textliche Basis fiir eine deratige Inter-
pretation diinn ist, kommt ihr im Kontext der gesamten Lettre doch eine grofle
Plausibilitit zu. Ein bedeutender Teil des Publikums, darunter auch der Konig,
der Moliéres Kompanie noch im Juni desselben Jahres zur Troupe du Roi er-
nannte und damit unter seinen ausdriicklichen personlichen Schutz s‘[ellte,171
brachte dem Stiick mitsamt seiner provokativen Heldenfigur Interesse, wenn
nicht sogar Sympathie entgegen. Lisst sich daraus wiederum schlussfolgern,
dass Don Juan nicht nur als Hassfigur der dévots und anderer, moralisch konser-
vativer Teile des Publikums, sondern auch als heroische Identifikationsfigur
fungierte? Da iiber die Rezeption des Stiicks nur sehr wenig bekannt ist — die
drei bereits erwdhnten und besprochenen Texte sind die einzigen substantiellen
zeitgeschichtlichen Quellen und Rezeptionsspuren in Korrespondenzen, M¢-
moiren oder Tagebiichern sind kaum {iberliefert —, kann iiber diese spannende

167 MOLIERE: Euvres completes. S. 1224.

168 Ebd. S. 1224.

169 Ebd. SS. 1234, 1237.

170 Ebd. S. 1233.

171 Vgl. Ebd. S. 1642.; STENZEL: ,,Dom Juan oder die Ambivalenzen der gesellschaftli-
chen Entwicklung®. S. 190.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MOLIERE: LE FESTIN DE PIERRE | 319

Frage leider nur spekuliert werden. Wie Forestier und Bourqui sowie Frangois
Rey in ihren jiingeren Publikationen iiberzeugend darlegen,172 kann zumindest
als sicher gelten, dass Le Festin de Pierre nicht nur wegen der vergleichsweise
harmlosen Querelle, die es provozierte, ein groles Publikum anzog.173 Profane
Griinde wie der Mangel an anderen attraktiven Stiicken, die Qualitdt der Schau-
spieler und der insgesamt sehr gute Ruf der Truppe Molicres sowie der Spekta-
kelcharakter der Bithnenmaschinerie, von der Jean Loret in seiner Ankiindigung
in der Muze historique berichtete, dass von ihr ein ,,surprenant efet zu erwarten
sei,'”* diirften entscheident mitverantwortlich fiir den Erfolg des Stiicks gewesen
sein. Dass ein Teil des Publikums sich dariiber hinaus mit der Figur des Don
Juan identifizierte und im radikalen Verfiihrer, Atheisten und Provokateur zu-
mindest partiell einen Helden im emphatischen Sinne sah, ist jedoch durchaus
plausibel. Der Tendenz der jiingeren Forschung, aus der Entstehungs- und Re-
zeptionsgeschichte des Stiicks fast ausschlieflich die komischen Aspekte der
Hauptfigur betonen zu wollen, muss nicht zuletzt deshalb vorsichtig widerspro-
chen werden, weil Moliere sich mit seinem rebellischen Protagonisten durchaus

175

auch selbst ein heroisches Bildnis geschaffen haben diirfte.””” Hartmut Stenzel

schreibt deswegen zu Recht, dass

,[...] es unzweifelhaft so [ist], dass der Protagonist in gewisser Weise Moliéres Sympathie
genieBt, wenn er als Rationalist und Atheist auftritt. So vertritt er sowohl in der versteck-
ten Religionskritik als auch in der Arztesatire eine Position, die derjenigen Moliéres nahe-

kommt.«'"

Gerade in Hinblick auf die Figurencharakteristika, die — wie die Intelligenz, die
Wandlungsfihigkeit und die sprachlich-rhetorische Fertigkeit Don Juans — im
Unterschied zu den literarischen Vorlagen in Moliéres Version des Stiicks genu-

172 MOLIERE: Euvres completes.

173 Vgl. Ebd. S. 1619-1650.; REY, Frangois und Jean LACOUTURE: Moliére et le roi :
D'affaire Tartuffe, Paris: Seuil 2007. Insbes. S. 182.

174 LORET: La Muze historique ou Recueil des lettres en vers, contenant les nouvelles du
temps. S. 28.

175 Dies steht der Einschitzung Jiirgen von Stackelbergs gegeniiber, der apodiktisch fest-
hilt, dass schon alleine wegen der Heterogenitit der Figur ,,eine wie auch immer gear-
tete Gleichsetzung des Autors mit seinem Geschopf nicht in Frage kommt®.
STACKELBERG: ,,Don Juan als Heuchler. S. 483.

176 STENZEL: ,,Dom Juan oder die Ambivalenzen der gesellschaftlichen Entwicklung®.
Hier S. 174.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 | GLANZ UND BLENDUNG

in hinzukommen,'”” werden auch Parallelen zur Selbstheroisierung des Dichters
als genialer Sprachkiinstler ersichtlich, die sich insbesondere im Kontext der
lange wihrenden Querelle um den Tartuffe auch in anderen Werken finden las-
sen. Nicht nur die bereits ausfiihrlicher besprochene Figur des Alceste, die nicht
umsonst selbst Dichter ist, muss hier genennt werden. Auch nutzt Moliére bei-
spielsweise das Enkomium La Gloire du Val-de-Grdce, um sich iiber die Heroi-
sierung des Malers Pierre Mignard selbst zum Dichterhelden zu stilisieren.'”®
Hat aber nicht schon Michel Serres darauf hingewiesen, dass das Ingenium auch
bei der Figur des Don Juan mafigeblich zum Status als Held beitrdgt? ,,L homme
a femmes* ist seiner Interpretation zufolge vor allem ,,un homme a idées : le

L AL,
premier héros de la modernité.*

° Von den vielen Gesichtern, die Don Juan be-
sitzt, dhnelt damit eines auch seinem sich selbst als Kiinstlerheld wiahnenden

Schopfer.

177 Die genannten Eigenschaften haben wesentlichen Anteil an der ,,grandeur sinistre®,
die — wie Gustave Michaut richtig feststellt — den Don Juan Moliéres von denen seiner
Vorginger unterscheidet. MICHAUT: Les luttes de Moliére. S. 162.

178 Vgl. dazu die Analysen von HENIN, Emmanuelle: ,,Du portrait a la fresque, ou du
Sicilien au Val-de-Grdce: Moliére et la peinture®, in: (Euvres & Critiques 29/1
(2004), S. 30-56. Insbes. S. 41.; Ebenso: POSSELT-KUHLI/WILLIS: ,,La Gloire du Val-
de-Grace ou ['artiste en héros chez Moliere et Pierre Mignard. Nicht nur Moliére
selbst nahm sich indes so wahr. Wie William D. Howarth zeigt, wurde der Autor nach
seinem Tod zum Helden zahlreicher Theaterstiicke auserkoren: HOWARTH, William
D.: ,,The Playwright as Hero: Biographical Plays with Moliere as Protagonist (1673-
1972)“, in: JOHNSON, Roger und Trail EDITHA (Hrsg.): Moliére and the Common-
wealth of Letters: Patrimony and Posterity, Jackson: University Press of Mississippi
1975, S.557-572. Insbes. S. 568. Zur Geschichte der Glorifizierung Moliéres in
Frankreich vgl. ferner: ALBERGE, Claude: Et Moliére devint dieu, Pézenas: Domens
2009.

179 SERRES, Michel: ,,Le don de Dom Juan ou la naissance de la tragédie®, in:
RONZEAUD, Pierre (Hrsg.): Moliére, Dom Juan, Paris: Klincksieck 1993, S. 31-40. S.
31.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 321

5. JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE —
DER VERBORGENE HELD

Im Oktober 1676 ladt Ludwig XIV. Pierre Corneille nach Versailles ein, damit
dieser einige seiner frithen Werke, darunter Cinna ou la clémence d‘Auguste,
Pompée und Horace, zur Auffiihrung bringt. In einem Dankesbrief, den der
Nouveau Mercure galant im Mairz 1677 abdruckt, zeigt sich der alternde und
spatestens seit dem Misserfolg von Agésilas 1666 zusehends ins Abseits gera-
tende Dichter erfreut dariiber, dass man im Angesicht des ,,heureux brillant sei-
ner jungen Dramatikerkollegen noch Gefallen am ,,vieux lustre“ seiner alten
Stiicke findet.” Wenngleich er den Wert seines (Euvres bei der Gelegenheit noch
einmal mit Nachdruck unterstreicht, zeugt Corneilles Brief auch vom klaren
Bewusstsein iiber das Verblassen des eigenen Glanzes, vor dem sich seine Riva-
len nicht mehr zu fiirchten bréduchten:

,,C’est le dernier éclat d’un feu prét a s’éteindre,
Sur le point d’expirer il tiche d’éblouir,

, 2
Et ne frappe les yeux que pour s’évanouir*

Mit der Metapher vom ausgehenden Feuer, das noch ein letztes Mal aufflackert,
bevor es dann endgiiltig erlischt, verwendet Corneille ein Bild, das einem Text
Jean Racines, dem prominentesten der jungen Rivalen, die mit ihrem ,heureux
brillant* seine Leistungen in den Schatten stellen, entnommen sein konnte. Zu-
falligerweise erscheint fast zeitgleich mit Corneilles Dankesbrief, am 15. Marz
1677, mit Phedre et Hippolyte auch die erste Druckfassung jenes Dramas Raci-
nes, das an zentraler Stelle um die Symbolik von Feuer und Glut kreist und dabei
eine tragische Heldin einfiihrt, von der ein hochst eigentiimlicher Glanz aus-
geht.3

Hinreichend bekannt ist die Tatsache, dass die vorerst letzte Tragddie Raci-
nes — nach einer iiber zehnjahrigen Unterbrechung folgen mit Esther (1689) und

CORNEILLE: Euvres completes. S. 1313.

2 Ebd. S. 1314.

3 Den heute fiir gewohnlich verwendeten Titel Phédre erhilt das Stiick erst ab der zwei-
ten Auflage von 1687. Da die Tragddie hier im unmittelbaren Kontext ihrer Entste-
hung und Wirkung untersucht werden soll, beziehen sich in der Folge alle Textnach-
weise auf die Originalfassung, wie sie in der 1999 von Georges Forestier neu besorg-
ten Ausgabe der Bibliothéque de la Pléiade erschienen ist. Vgl. dazu Ebd. S. 815-876.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 | GLANZ UND BLENDUNG

Athalie (1691) noch zwei biblische Dramen® — schon bald als ein Gipfel der
klassischen franzdsischen Dramenliteratur wahrgenommen wurde, woran sich
bis heute wenig gedndert hat. Dass Racine in den Augen vieler Zeitgenossen
zwischen la cour et la ville die alles liberragende und alles tiberstrahlende Aus-
nahmegestalt der 1670er Jahre war,’ lisst sich — wenn auch mit der nétigen Vor-
sicht hinsichtlich eines stark idealisierenden Textes — an der épitre ablesen, die
Boileau ebenfalls im Mérz 1677 seinem Freund und spiteren Kollegen als Hof-
historiker widmete.® Vor dem Hintergrund einer konfliktreichen Auseinander-
setzung mit dem Dramatiker Nicolas Pradon, der nur zwei Tage nach der Urauf-
fiihrung von Racines Pheédre et Hippolyte im Hotel de Bourgogne ein gleichna-
miges Stiick im Théatre Guénégaud zur Auffiihrung gebracht und dadurch eine
offensive Konkurrenzposition eingenommen hatte,’ verfolgt Boileau in dem
Lobbrief das Ziel, den exzeptionellen Status zu bekréftigen, den Racine seiner
Meinung nach unter den Dramatikerkollegen besitzt. Als ,,génie inspiré* wandle
Racine auf Wegen, die anderen verborgen blieben und blende die in den Schat-
ten gedriangten Konkurrenten und Neider mit seinem hell leuchtenden ,,trop de
lumiere*:

4 Marc Fumaroli hat die religiose Bedeutungsdimension auch fiir Phédre et Hippolyte
nachgewiesen. Vgl. dazu: FUMAROLI, Marc: ,.Entre Athénes et Cnossos: les dieux
paiens dans ,Phédre ““, in: Revue d’Histoire littéraire de la France 93 (1993), SS. 30—
61, 172-190. In der folgenden Auseinandersetzung mit dem Stiick soll diese Textebe-
ne allerdings eine untergeordnete Rolle spielen.

5 Ich verwende die zeitgendssische Bezeichnung hier im Sinne Erich Auerbachs als
allgemeine[n] Ausdruck fiir die literarisch-gesellschaftliche Offentlichkeit.“ Vgl.
AUERBACH, Erich: ,,La cour et la ville*, Vier Untersuchungen zur Geschichte der
franzosischen Bildung, Bern: A. Francke 1951, S. 12-50. Hier S. 14.

6 Ein weniger deutlich Partei ergreifendes Textdokument, das das hohe Ansehen Raci-
nes zur Zeit von Phédre et Hippolyte belegt, ist die ebenfalls im Mérz 1677 anonym
erschienene Dissertation sur les tragédies de Phédre et Hippolyte. In der literaturkriti-
schen Abhandlung, die im Fortgang dieses Kapitels noch eingehender diskutiert wer-
den soll, wird Racine unter anderem als ,,illustre génie, favorisé des Puissances, admi-
ré du Peuple et approuvé des Savants* bezeichnet. Vgl. dazu: RACINE: Euvres com-
pletes. S. 877-904. Hier S. 878.

7 Einen guten Uberblick iiber das Konkurrenzverhiltnis gibt: STACKELBERG, Jiirgen
von: ,,Racine, Pradon und Spitzers Methode*, in: THEILE, Wolfgang (Hrsg.): Racine,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, S. 385-416. Insbes. S. 389ff.
Eine umfangreiche Rekonstruktion der Auseinandersetzung zwischen Racine und
Pradon findet sich ferner in der Notice: RACINE: Euvres complétes. Insbes. S. 1615—
1621.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 323

,»Si-tost que d’Apollon un génie inspiré
Trouve loin du Vulgaire un chemin ignoré,

En cent lieux contre lui les cabales s’améassent,
Ses Rivaux obscursis autour de lui croassent,
Et son trop de lumiére importunant les yeux,

o . 8
De ses propres Amis lui fait des envieux.*

Als legitimer Nachfolger des ,,Corneille vieilli“ brauche der geniale Racine, so
Boileau weiter, die Konkurrenz der ,,vains auteurs® nicht zu flirchten, vielmehr
komme ihm diese sogar noch insofern zugute, als sie ihn zu besonderen Hochst-
leistungen antriebe:

,,.Le merite au repos s’endort dans la parresse :
Mais par les Envieux un génie excité
Au comble de son art est mille fois monté.

Plus on veut I’affaiblir, plus il croist et s”élance.*’

Wihrend zur Zeit der Auffiihrung und Veroffentlichung der ,,plus profonde des
tragédies raciniennes®, so die Einschéitzung Roland Barthes,'” den Autor selbst
also gleichsam der strahlende Nimbus eines Dichterhelden umgibt, scheint sein
dramatisches Werk ganz im Zeichen der von Bénichou diagnostizierten ,,démoli-
tion du héros* zu stehen.'' Statt triumphierende Helden nach dem Muster eines
Rodrigue oder eines Timocrate, dominieren im Racine’schen Theater bekannt-
lich verzweifelte, leidende und scheiternde Figuren, die der antiken griechischen
Vorstellung des tragischen Helden nachempfunden sind. ,,Racines Welt“, so
Karlheinz Stierle in seiner bekannten Studie zur Anthropologie der franzdsi-
schen Klassik, ,,ist beherrscht von den Gewalten des Negativen“.12 Sein Werk

8 BOILEAU-DESPREAUX: (Fuvres complétes. S. 127.

9 Ebd. S. 128.

10 BARTHES, Roland: Sur Racine, Paris: Seuil 1963. S. 115.

11 BENICHOU: Morales du Grand Siécle. Vgl. dazu die Ausfiihrungen in Kapitel 1.2 die-
ser Arbeit.

12 STIERLE: ,,Die Modernitdt der franzésischen Klassik. Negative Anthropologie und
funktionaler Stil“. Hier S. 101. Die fatalistische Tragik des Racine’schen Theaters
wurde unter anderem auch von Erich Ko6hler pragnant herausgearbeitet. Vgl. KOHLER,
Erich: ,,, Ingrat‘ im Theater Racines. Uber den Nutzen des Schliisselworts fiir eine his-
torisch-soziologische Literaturwissenschaft”, in: THEILE, Wolfgang (Hrsg.): Racine,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, S. 416-437. Insbes. S. 418.
Wolfgang Matzat konstatiert speziell zu Phédre et Hippolyte treffend, dass ,,[d]er

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 | GLANZ UND BLENDUNG

«l3

spiegelt insgesamt eine jansenistisch geprégte ,,vision tragique ~ wider und ver-

handelt ein ,,Heldenbild [...], in dem sich die Anthropologie der Schwiche und

14 .
“ Junie

eine exzeBhafte Leidenschaftsrealisierung miteinander verschrinken.
und Britannicus, Hermione und Oreste, Atalide und Bajazet zeichnen sich wie
auch die meisten anderen Dramenfiguren Racines mehr durch die GroéBe ihrer
(selbst-)zerstorerischen Leidenschaften, als durch das Vollbringen heroischer
Taten aus. Auch das Motiv der Willensstiarke, das im Frankreich des 17. Jahr-
hunderts besonders im Kontext neostoizistischer Tugendlehren eine wichtige
Rolle spielte und Eingang in Stiicke wie Pierre Corneilles Cinna ou la clémence
d’Auguste gefunden hatte, verleiht Racines Figuren keine heroische Grofe, im
Gegenteil: Die Macht der Leidenschaften ist meist grofer als die des Willens."
Thomas Pavel konstatiert deshalb insgesamt zu Recht einen ,,style peu héroique
des personnages raciniens*. o

Bevor in der Folge nun Phédre et Hippolyte gleichsam als Hohepunkt der
Racine’schen Dekonstruktion des kriegerischen wie auch des tugendhaften oder
geistigen Heroismus interpretiert werden soll,"” darf allerdings nicht unerwihnt
bleiben, dass sich insbesondere im Frithwerk Racines noch deutliche Spuren af-
firmativer Heldenmodellierungen finden lassen. Was von der Racine-Forschung
oft ausgeblendet wird, ist die Tatsache, dass der Ausnahmedichter mit La
Thébaide ou les Freres ennemis (1664) und Alexandre le Grand (1665/1666) zu
Beginn seiner Karriere zwei Stiicke schuf, die sehr deutlich von den Heldenbil-
dern der Dramatikergeneration eines Pierre Corneille, Jean de Rotrou und Tris-

Mensch hier als Spielball eines Deus absconditus [erscheint], ohne dessen Beistand er
seinen Leidenschaften hilflos ausgeliefert ist.” MATZAT, Wolfgang: ,,Welttheater und
Biihne der Gesellschaft. Uberlegungen zur Tragddie der franzésischen Klassik®, in:
LUDEKE, Roger und Virginia RICHTER (Hrsg.): Theater im Aufbruch: Das europdi-
sche Drama der Friihen Neuzeit, Tiibingen: Niemeyer 2008, S. 133—-154. Hier S. 150.
Zur mythologischen Dimension des Stiicks vgl. DELMAS, Christian: ,,La mythologie
dans la Phédre de Racine®, in: Revue d’Histoire du Théatre 22 (1971), S. 50-71.

13 Vgl. GOLDMANN, Lucien: Le Dieu caché : étude sur la vision tragique dans les Pen-
sées de Pascal et dans le thédtre de Racine, Paris: Gallimard 1955.

14 GALLE: ,,Uber den Helden im Drama des 17. und 18. Jahrhunderts“. Hier S. 15.

15 Vgl. dazu: NAGAMORI, Katsuya: ,,Racine et Sénéque. L’échec d’un idéal stoicien
dans la tragédie racinienne®, in: Dix-septieme siécle 248/3 (2010), S. 431-441.

16 PAVEL, Thomas G.: L art de I’éloignement, Paris: Gallimard 1996. S. 158.

17 Mit Blick auf die affektive Deregulierung konstatiert Anthony Levi: ,,Phédre achevait
la démolition [de I’idéal héroique]“. LEVL: ,.La disparition de [’héroisme : étapes et
motifs“. Hier S. 85. Zu dieser Einschidtzung kommt auch Jirgen Grimm. Vgl. GRIMM:
Suréna et Phédre ou ['abdication du héros®.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 325

tan L’Hermite beeinflusst waren. Wenngleich auch in diesen frithen Stiicken
schon eine kritische Neuinterpretation des Heroischen spiirbar ist,'® ldsst sich,
wie Henry Barnwells Studien gezeigt haben,"’ insgesamt eine weitestgehend un-
gebrochene Heldenimagination nachweisen. Besonders Alexandre le Grand ist
eine Tragddie, in der der Held ,,nimbé de lumiére, dans 1’epiphanie d’une souve-
raineté solaire® erscheint,20 womit zumindest auf der Ebene der Asthetik und der
Reprisentation ein unmittelbarer Anschluss zu strahlenden Helden wie Rodri-
gue, Horace und Nicomede hergestellt wird. Die Figur des Taxile berichtet dort
seiner Schwester in der rechnerischen Mitte und dabei gleichzeitig auf dem dra-
maturgischen Hohepunkt des Stiicks, wie ihn die glanzvolle Erscheinung des
siegreichen Helden liberwiéltigt hat:

,,Oui, ma sceur, j’ai vu votre Alexandre.

D’abord ce jeune éclat, qu’on remarque en ses traits,
M’a semblé démentir le nombre de ses faits.

Mon cceur plein de son nom n’osait je le confesse
Accorder tant de gloire avec tant de jeunesse.
Mais de ce méme front 1’héroique fierté,

Le feu de ses regards, sa haute Majesté

Le font bientdt connaitre. Et certes son visage
Porte de sa grandeur I’infaillible présage,

Et sa présence auguste appuyant ses projets,

Ses yeux comme son bras font partout des sujets.
11 sortait du combat. Et tout couvert de Gloire

. L L2l
Je croyais dans ses yeux voir briller la Victoire.*

Konstruiert Racine in dieser Textstelle Alexandre nach allen Regeln der klassi-
schen Dichtkunst noch als auratische Lichtgestalt, die sich allein durch ihre

18 Sylvaine Guyot diagnostiziert in ihrer hellsichtigen Analyse von Alexandre le Grand
eine ,certaine instabilité héroique qui pourrait expliquer la réception mitigée de la
piece par le public de I’époque*: GUYOT, Sylvaine: ,Entre éblouissement et
« véritables grdces ». Racine ou les tensions de I'eil”, in: Littératures classiques 82/3
(2013), S. 127-142. Hier S. 133.

19 BARNWELL, Henry Thomas: ,,La gloire dans le thédtre de Racine®, in: Seventeenth
Century French Studies 14 (1992), S. 133—141. Insbes. S. 134.

20 GUYOT: ,,Entre éblouissement et « véritables grdces ». Racine ou les tensions de
leil”. S. 131.

21 RACINE: Euvres completes. S. 155-156.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 | GLANZ UND BLENDUNG

. , . 2
,présence éblouissante*

die exzeptionelle Machtfiille eines koniglichen Helden
sichert, finden sich in spdteren Werken nur noch zitathafte Riickgriffe auf die af-
firmative Modellierung allmichtiger Heldenﬁguren.23 Wenngleich Racines The-
ater also durchaus auch strahlende Helden- und Herrscherfiguren kennt, die mit-
unter noch sehr stark der Tradition der Vorgéngergeneration verhaftet sind, stellt
sein Werk doch primir eine massive Distanznahme, Brechung und Transforma-
tion der dramatischen Kultur des Heroischen dar. Emmanuelle Hénin spricht in
diesem Zusammenhang treffend von einem ,,tournant dans 1’esthétique théatrale,
entre la tragédie héroique de la premiére moiti¢ du siecle [...] et celle que Ra-
cine invente“.** Wie kein zweites Stiick aus dem Racine’schen Werkkorpus eig-
net sich seine Adaptation des Mythos von Phidra und Hippolytos,25 um die be-
sagten Verdnderungen in ihrem zeitgendssischen Kontext im Frankreich der
1670er Jahre nachvollziehbar zu machen.

5.1 Heldentum und Fatalismus

Im Gegensatz zu Pierre Corneille, der — wie gesehen — Helden wie Nicomede
schuf, dessen ,,grandeur de courage [...] n’excite que de I’admiration dans 1I’ame
du spectateur“,26 richtet Racine die Heldenkonstruktion seiner dramatischen
Hauptwerke explizit nach der aristotelischen Tragddientheorie aus. In der pré-
face zu Phédre et Hippolyte verweist er auf die rezeptionsésthetische Dimension
von eleos und phobos, wenn er schreibt, dass der ,.caractére de Pheédre [...] a

22 Die treffende Bezeichnung wurde von Jean Starobinski mit Blick auf die Heldendar-
stellung Pierre Corneilles gepréagt. Vgl. STAROBINSKI: L eil vivant. S. 33.

23 Beispiele hierfiir sind die fiinfte Szene des ersten Aktes von Bérénice (1670/1671), in
der Bérénice die Erinnerung an einen triumphalen Auftritt ihres Geliebten Titus auf-
leben lésst, und die siebte Szene des zweiten Aktes von Esther (1689), in der Esther
beim Anblick des michtigen Konigs Assuérus in Ohnmacht fallt.Vgl. RACINE: Fuv-
res completes. SS. 465-466, 975-977. Fiir eine Analyse der visuellen Heroisierungs-
verfahren in Racines Bérénice und ihren Bezug zur Asthetik Pierre Corneilles vgl.
CROQUETTE, Bernard: ,,Racine et 1’éblouissement cornélien®, in: Littératures Clas-
siques 26 (1996), S. 115-121.

24 HENIN: ,,, Pyrrhus n‘avait pas lu nos romans ™. Hier S. 63.

25 Die weitverzweigte literarische Vorgeschichte des Stoffs, der im Bereich der Dra-
mendichtung unter anderem von Sophokles, Euripides, Seneca und Garnier behandelt
wurde, stellt Paul Bénichou in einer umfangreichen Studie dar: BENICHOU, Paul:
Hippolyte requis d’amour et calomnié®, L écrivain et ses travaux, Paris: Corti 1967,
S.237-323.

26 CORNEILLE: Euvres complétes. S. 639—-641.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 327

toutes les qualités qu’Aristote demande dans le Héros de la Tragédie, et qui sont

“>" Im Unterschied zum Ideal des

propres a exciter la Compassion et la Terreur.
bewunderungswiirdigen Helden sind Racines Figuren nicht ohne Fehler. Im
Kampf gegen eine Schwiche, die von ihr selbst immer schon als Verbrechen
gewertet wird, ist Phédres Heroismus relativ und fillt ab vom Ideal der reinen
Unschuld, Tugendhaftigkeit und Stdrke. Trotzdem, so Racine weiter, habe er
seine Heldin ,,un peu moins odieuse qu’elle n’est dans les Tragédies des An-

ciens* gezeichnet:

,,En effet Phédre n’est ni tout a fait coupable, ni tout a fait innocente. Elle est engagée, par
sa destinée et par la colére des Dieux, dans une passion illégitime, dont elle a horreur toute
la premicére. Elle fait tous ses efforts pour la surmonter. Elle aime mieux se laisser mourir
que de la déclarer a personne, et lorsqu’elle est forcée de la découvrir, elle en parle avec
une confusion qui fait bien voir que son crime est plutdt une punition des Dieux qu’un

28
mouvement de sa volonté.*

Diese Theorie des mittleren Helden, der das Gute im Blick hat, sich durch einen
ungewollten Fehler jedoch mit einem Verbrechen belddt und schlielich tragisch
endet, ist indes kein Novum fiir Racine. Bereits in der préface zu Andromaque
(1667/1668), seinem groBen Erfolg der spdten 1660er Jahre, distanzierte er sich
von der Vorstellung eines perfekten Helden, welcher er — wie gesehen — zu Be-
ginn seines kiinstlerischen Schaffens noch selbst gefolgt war. Als Replik auf ei-
ne Kritik von ,,deux ou trois personnes* angelegt, die von der Figurenkonstruk-
tion enttduscht gewesen seien und nach ,,Héros parfaits“ verlangt hitten, formu-
liert Racine in dem poetologisch bedeutsamen Text klarer und nachdriicklicher
als an jeder anderen Stelle seine Uberzeugung, dass nicht ,hommes im-
peccables®, sondern ausschlielich Helden mit einer ,,bonté médiocre” dem di-
daktischen Zweck der tragischen Dichtung, d.h. der kathartischen Affektreini-
gung und Lauterung, dienen kénnen:

,[L]e Public m’a été trop favorable, pour m’embarrasser du chagrin particulier de deux ou
trois personnes, qui voudraient qu’on réformét tous les Héros de 1’ Antiquité pour en faire
des Héros parfaits. Je trouve leur intention fort bonne de vouloir qu’on ne mette sur la
Scene que des hommes impeccables. Mais je les prie de se souvenir que ce n’est pas a moi
de changer les régles du Théatre. Horace nous recommande de dépeindre Achille fa-

rouche, inexorable, violent, tel qu’il était, et tel qu’on dépeint son Fils. Et Aristote, bien

27 RACINE: Euvres completes. S. 817.
28 Ebd.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 | GLANZ UND BLENDUNG

¢éloigné de nous demander des Héros parfaits, veut au contraire que les Personnages tra-
giques, c’est-a-dire ceux dont le malheur fait la catastrophe de la Tragédie, ne soient ni
tout a fait bons, ni tout a fait méchants. Il ne veut pas qu’ils soient extrémement bons,
parce que la punition d’un homme de bien exciterait plutét 1’indignation que la pitié du
spectateur ; ni qu’ils soient méchants avec exces, parce qu’on n’a point pitié d’un scélérat.
11 faut donc qu’ils aient une bonté médiocre, c’est-a-dire une vertu capable de faiblesse, et
qu’ils tombent dans le malheur par quelque faute qui les fasse plaindre sans les faire dé-

29
tester.*

Was Phedre et Hippolyte anbelangt, fillt auf, dass alle drei zentralen Heldenfi-
guren konsequent nach dem Muster der ,,bonté médiocre” entwickelt sind. Trotz
bester Absichten und beachtlicher Anstrengungen finden sich die Helden der
Tragddie ,,par quelque faute” in Konflikten wieder, die sie notwendigerweise
schuldig machen. Phédres Leidenschaft fiir Hippolyte, Hippolytes Liebe fiir Ari-
cie und Thésées Wut auf Hippolyte stellen jeweils den affektiven Kern einer in-
dividuellen Schuld dar, die ihrerseits zur kollektiven Katastrophe beitragt. Auf
mehreren Ebenen erzéhlt Phédre et Hippolyte dabei auch die Geschichte einer
transformation du héros en monstre®.*® Der omnipriasente Begriff des monstre,
der iiber das Stiick verteilt 18-mal fallt, bezieht sich einerseits auf den von
Thésée bezwungenen Minotaurus sowie auf das Meeresungeheuer, das von Hip-
polyte zwar getotet wird, diesen aber noch im Sterben mit in den Tod reif3t, an-
dererseits aber auch auf jede einzelne der drei Heldenfiguren sowie auf Phedres
Vertraute (Enone. Thésée wird zum ,,Monstre farouche® (I11,v,938), Hippolyte
erscheint der Konigin als ,,Monstre effroyable* (I1L,iii,884) und Phédre bezeich-
net sich selbst als ,,Monstre affreux* (II,v,703). Wenn ein Monster-Bezwinger
wie Thésée selbst zum Monster wird,31 scheint deutlich zu werden, dass es sich
bei Racines Stiick um eine radikale Dekonstruktion der Vorstellung vom ,,Héros
parfait™ handelt. Wenngleich Phédre et Hippolyte tatsiachlich als ein Drama ver-
standen werden muss, in dem das Scheitern an die Stelle des Triumphes tritt und
die Helden sich eher durch Fatalismus als durch Agency auszeichnen, deuten je-
doch auch hier noch einzelne Aspekte darauf hin, dass das Heroische zwar radi-
kal transformiert, nicht aber endgiiltig destruiert wird.

29 Ebd. S. 197-198.

30 GRAHAM, Anne G.: ,,Thésée ou le monstre tragique dans Phedre de Racine“, in:
HUMIERES, Catherine d’ und Rémy POIGNAULT (Hrsg.): Autour du Minotaure, Cler-
mont-Ferrand: Presses Universitaires Blaise Pascal 2013, S. 277-291. S. 278.

31 Diese Lesart vertritt auch Renée Morel. Vgl. MOREL, Renée: ,,Phédre : Poétique de la
monstruosité, in: Dalhousie French Studies 18 (1990), S. 3—18. Insbes. S. 4.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 329

Im Lichte dieser ersten Eindriicke soll in den beiden nun folgenden Kapiteln
noch ein genauerer Blick auf gender- und emotionsspezifische Aspekte der Ra-
cine’schen Heldenkonzeption geworfen werden.

5.1.1 Zur Abwesenheit der mannlichen Heldenfiguren

Ein besonders markantes Zeichen fiir die Dekonstruktionsarbeit, die Racine in
Phédre et Hippolyte beziiglich des Heroischen leistet, ist die Tatsache, dass in
dem Stiick alle médnnlichen Figuren, und damit die traditionellen Trdger heroi-
scher Agency, in einer profunden Krise sind. Noch bevor die finale Katastrophe
einen grausam ums Leben gekommenen Hippolyte und einen an der Grofie der
eigenen Schuld verzweifelnden Thésée zuriicklédsst, gibt es bereits deutliche
Hinweise darauf, dass die beiden ménnlichen Helden nicht das einlésen konnen,
was das Erbe eines Rodrigue, eines Osman, eines Timocrate und selbst noch ei-
nes Don Juan zu versprechen scheint.

In Bezug auf Thésée, der als einzige der drei Hauptfiguren die tragischen Er-
eignisse liberlebt und von einigen Forschern, darunter auch Leo Spitzer, als
,,most important character” des Stiicks bezeichnet wird,32 fallt auf, dass er in der
gesamten ersten Hilfte des Stiicks abwesend ist und zwischenzeitlich sogar fiir
tot gehalten wird: ,,La mort seule, so erklart sich Hippolyte in der zweiten Sze-
ne des zweiten Aktes das Verschwinden des Vaters, ,,[pJouvait a I’Univers le ca-
cher si longtemps.“ (I1,11,467-468) Lediglich in der Erinnerung spielt Thésée zu
diesem Zeitpunkt noch eine Rolle. Wenn Hippolyte in der ersten Szene des
Stiicks im Gesprach mit Théraméne darauf zu sprechen kommt, dass dieser ihn
einst mit Geschichten von Thésées Heldentaten groBgezogen hatte (,,Tu me con-
tais alors I’histoire de mon Pere.” (1,i,74)), wird eine doppelte sprachliche Ver-
mittlung zum Ausdruck gebracht, die den aktiven Heroismus Thésées besonders
weit entfernt erscheinen lisst.> Thésées Vergangenheit bietet dariiber hinaus
nicht nur Anlass zur heroischen Mythenbildung. Auch seine ,faits moins glo-
rieux* (L,i,83) und seine ,,faiblesses* (I1,ii,442), d.h. insbesondere seine exzessi-

32 SPITZER, Leo: ,,The Récit de Thérameéne*, Linguistics and Literary History: Essays in
Stylistics, Princeton: Princeton University Press 1948. S. 92.

33 Paul Morrison betont ebenfalls den Vergangenheitsbezug von Thésées Heroismus:
,,Both in Phédre and for Phédre the life of heroic action, the histrionics of the noble
deed, belong to a not very distant past: the heroes of Racine’s older rival, Corneille,
like Racine’s own Thésée prior to his entry onto the stage, have the univers for their
witness in a positive sense”. MORRISON, Paul: ,,, Noble Deeds and the Secret Singu-
larity - Hamlet and Phédre®, in: Canadian Review of Comparative Literature 18/2-3
(1991), S. 263-288. Hier S. 284.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 | GLANZ UND BLENDUNG

ven erotischen Ausschweifungen, wurden in Théraménes didaktischen Erzdh-
lungen thematisiert und wirken als solche noch in die Dramengegenwart hinein.
Die ,,indigne moiti¢ d’une si belle Histoire* (1,1,94), auf die in diesem Kontext
mehrfach angespielt wird, stellt angesichts der Gefahr, die allgemein dem Be-
reich der Liebe und der Affekte zugesprochen wird, eine schwere Hypothek fiir
die Anerkennung Thésées als respektierte Heldenfigur dar. Théraméne stilisiert
ihn bezeichnenderweise gleich eingangs als notorischen Verfiihrer und Schwind-
ler (,,Ce Héros n’attend point qu’une Amante abusée...“ (I,i,21)). Der ,,Succes-
seur d’Alcide” (ILii,470), als der Thésée trotz seiner Entgleisungen noch be-
zeichnet wird, erfiillt damit auf mustergiiltige Weise Racines dramenpoetologi-
sches Diktum, Helden darstellen zu wollen, die sich lediglich durch eine ,,bonté
médiocre auszeichnen.

Wenngleich Hippolyte zwar nicht wie sein Vater in einem dunklen Verlie§3
darben muss, wirkt auch er {iber weite Strecken auffallend abwesend und unbe-
teiligt am Geschehen. Obwohl er mehrfach kundtut, mit seiner ,,0isive jeunesse*
(I1L,v,933) abgeschlossen zu haben und den Vater nachahmen zu wollen, muss er
sich eingestehen, dass er bis dato noch nicht einmal zu seiner Mutter, der als
,chaste Héroine* (IV,ii,1101) bezeichneten Amazonenkonigin Antiope, auf-
schlieBen konnte: ,,Je suis méme encore loin des traces de ma Meére.* (I111,v,946)
Statt selbst zu handeln, steht Hippolyte mit seinen ,laches soupirs® (1,,97) im
Bann seiner Liebe zu Aricie. V6llig geldhmt {iberldsst er Phédre das Feld und
verhélt sich lange Zeit iiber nur passiv. Erst als sein ebenfalls wenig heroischer
Fluchtversuch durch das Erscheinen des Meeresungeheuers vereitelt wird, be-
weist Hippolyte, dass auch er ein direkter Nachfolger des Herakles ist, indem er
sich als einziger der {ibernatiirlichen Bedrohung stellt und das Monster sogar
tddlich verwundet. Théramene berichtet:

,,Tout fuit, et sans s’armer d’un courage inutile

Dans le temple voisin chacun cherche un asile.

Hippolyte lui seul, digne Fils d’un Héros,

Arréte ses coursiers, saisit ses javelots,

Pousse au Monstre, et d’un dard lancé d’une main sire

11 lui fait dans le flanc une large blessure.* (V,vi,1525-1530)

Da der von Thésée gerufene Neptun Hippolyte unnachgiebig zu téten versucht,
muss das mutige Eingreifen des jungen Mannes im Kampf gegen das Monster
jedoch ,inutile bleiben und Hippolyte schlieBlich als ,,corps défiguré*
(V,vi,1568), ,,sans forme et sans couleur* (V,vi,1579) tédlich enden. Konnte es
ein treffenderes Bild fiir die ,,démolition du héros* geben als den zerschmetter-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 331

ten Hippolyte?34 Mehr noch als fiir das tragische Ende eines erst zuletzt mutigen
Helden steht sein Tod fiir den Endpunkt einer heroischen Genealogie. Statt wie
Rodrigue das Erbe des altersschwachen Vaters mit Bravour zu iibernehmen,
scheitert Hippolyte am selbstgesetzten Anspruch: ,,Hippolyte cannot emulate his
father’s noble deeds“.”” Im Lichte dieser Dekonstruktion der minnlichen Hel-
denfiguren scheint es, als habe Racine mit dem Stiick, das seit seiner zweiten
Ausgabe 1687 auch nur noch als Phédre und nicht mehr als Phédre et Hippolyte
bezeichnet wurde, eine radikale Transformation der heroismus- und gender-
spezifischen Rollenverteilung herbeifiihren wollen. Haben starke Frauenfiguren
bei Racine aber nicht ohnehin eine lange Tradition?*® Sind nicht auch die Titel-
heldinnen Andromaque, Bérénice und Iphigénie ihren minnlichen Partnern und
Kontrahenten mindestens ebenbiirtig?37 Die folgenden Uberlegungen sollen nun
dazu dienen, Phédres Status als Heldin im Rahmen von gender- und emotions-
spezifischen Aspekten genauer zu bestimmen.

5.1.2 Heroismus des Gefiihls?

In seiner Pratique du Thédtre von 1657 betont der Abbé d’Aubignac, dass sich
die Tragoddie schon in der griechischen Antike unter anderem durch die ,,pas-
sions violentes™ ausgezeichnet habe, die die ,,fortune héroique™ der handelnden
Figuren bestimme:

,La Tragédie representoit la vie des Princes, pleine d’inquietudes, de soupgons, de
troubles, de rebellions, de guerres, de meurtres, de passions violentes et de grandes aven-

tures ; d’ou vient que Théophraste I’appelle /’Estat d’une fortune heroi'que.“38

Obwohl dem Motiv der starken Leidenschaften zweifelsohne auch in der klassi-
schen franzosischen Tragddie prinzipiell eine zentrale Rolle zukommt, entschei-
det hiufig erst die Art des Verhiltnisses der Protagonisten zu diesen Leiden-

34 Vgl. BENICHOU: Morales du Grand Siécle. S. 155ff.

35 MORRISON: ,,, Noble Deeds and the Secret Singularity “. S. 283.

36 Charles Maurons psychoanalytisch perspektivierte Werkanalyse, die iiber weite Stre-
cken zu schematisch verfihrt, unterstreicht bekanntlich diesen Befund und teilt Raci-
nes Frauenfiguren in die zwei groBen Gruppen der ,Miitter* und der ,Schwestern® ein:
MAURON, Charles: L’inconscient dans I’ceuvre et la vie de Racine, Paris: Gap 1957.
S. 29f.

37 Philippe Bousquet weist mit Monime und Junie auf zwei weitere starke Frauenfiguren
hin. Vgl. BOUSQUET, Philippe: ,,Bérénice, Monime, Junie: Figures de femmes fortes*,
in: Op. cit. - Revue de Littératures Frangaise et Comparée 5 (1995), S. 61-71.

38 AUBIGNAC: La pratique du thédtre. S. 142.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 | GLANZ UND BLENDUNG

schaften dariiber, ob eine Figur im emphatischen Sinne als Held gelten kann.
Nicht selten definieren sich Helden, wie bereits erwihnt, gerade iiber ihren
Kampf gegen starke Gefiihle. So zeigt beispielsweise Pierre Corneilles Cinna ou
la clémence d’Auguste einen Helden, der sich als Sieger iiber das zur Rache an-
treibende Gefiihl der Wut feiern kann:

,,Je suis maitre de moi comme de 1’Univers.

Je le suis, je veux I’étre. O Siécles, 6 Mémoire,
Conservez a jamais ma derniére victoire,

Je triomphe aujourd’hui du plus juste courroux

. L . \ 39
De qui le souvenir puisse aller jusqu’a vous.*

Das neostoizistisch inspirierte Motiv der heroischen Affektkontrolle, das hier
entfaltet wird, spielt in Racines Phedre et Hippolyte keine tragende Rolle.
Obschon sowohl Phédre als auch Hippolyte versuchen, gegen die Macht der
Leidenschaften anzukdmpfen, die sie jeweils zum Verfolgen einer ,,passion il-
légitime* dréingen,40 scheitern beide Figuren an ihrem Vorhaben. Wenn Phedre,
von der Racine in der préface schreibt, dass sie sich durch ,,sentiments si nobles
et si vertueux* hervorhebe,41 (Enone gegeniiber betont, keine jener ,,Femmes
hardies* (I1L,1i1,850) zu sein, die ohne Gefiihle handeln, bezieht sie im Gegenteil
eine Position, die sich durch einen affirmativen Bezug zur eigenen Gefiihlsbe-
stimmtheit kennzeichnet. Nicht die Uberwindung, sondern das Ausleben starker
Gefiihle erhilt dabei eine heroische Semantik. Vor dem Hintergrund dieser ,,Hy-

postasierung der Leidenschaften**?

muss ihre komplexe Semantisierung noch
etwas eingehender betrachtet werden.

Wie bereits kurz erldutert, dient das Motiv der Liebe iiber weite Strecken da-
zu, Phédre als Figur zu deheroisieren. Im deutlichen Gegensatz zur Infantin aus
Corneilles Cid, die ihre illegitime Leidenschaft erfolgreich bekdmpft, fallt Phed-
re dadurch auf, dass sie die Kontrolle iiber ihre Affekte verliert und so eine per-

sonliche wie auch politische Katastrophe ausldst. Als es nach dem Erhalt der

39 CORNEILLE: (Euvres complétes. S. 966. Fiir eine weiterfithrende Interpretation des
Stiicks im Rahmen von moralphilosophischen Diskursen der Zeit iiber die Funktionen
und Gefahren von Affekten vgl. WILLIS: ,,Pierre Corneille’s Cinna ou la clémence
d’Auguste in Light of Contemporary Discourses on Anger (Le Moyne, Descartes, Se-

nault)®.
40 RACINE: Euvres completes. S. 817.
41 Ebd. S. 817.

42 GALLE: ,,Uber den Helden im Drama des 17. und 18. Jahrhunderts“. S. 16.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 333

Nachricht vom vermeintlichen Tod Thésées darum geht, die politische Nachfol-
ge zu regeln und Enone ihre Herrin zur Ubernahme der Macht dréngt, ist diese
immerhin noch hellsichtig genug, den Grad der eigenen Unzurechnungsfihig-
keit, der zu diesem Zeitpunkt der Dramenhandlung bereits eklatant ist, zu reflek-
tieren: ,,Moi régner ! Moi ranger un Etat sous ma loi ! / Quand ma faible raison
ne régne plus sur moi.* (III,i,759-760)43 Beim Anblicklick Hippolytes verliert
sie jedoch schnell ihre letzte Selbstbeherrschung. Ein michtiger ,.trouble” be-
herrscht ihre ,,ame éperdue® ohnehin schon, seit sie den jungen Konigssohn zum
ersten Mal sah:

,,Athénes me montra mon superbe Ennemi.
Je le vis, je rougis, je palis a sa vue.
Un trouble s’éleva dans mon dme éperdue.

Mes yeux ne voyaient plus, je ne pouvais parler* (1,iii,272-275)

Unter dem Eindruck des emotionalen ,,trouble”, den Racine in der préface als
,agitation d’esprit qui la met hors d’elle-méme* bezeichnet,** geht Phedre in der
Folge dann sogar so weit, die Verantwortung fiir das eigene Handeln aufzuge-
ben, indem sie sich ganz dem Willen (Enones ausliefert. Heil3t es anfangs noch
zdgerlich: A tes conseils je me laisse entrainer (I,v,363), wendet sich die tragi-
sche Heldin in der dritten Szene des dritten Aktes schlieBlich im Modus der ra-
dikalen Selbstaufgabe an ihre Vertraute: ,Fais ce que tu voudras, je
m’abandonne a toi. / Dans le trouble ou je suis je ne puis rien pour moi.”
(I1Lii1,91 1-912)45 Als Phedre Hippolyte ihr folgenreiche Gestdndnis macht und

43 Ein gebrochenes Echo der folgenden beriihmten Corneille-Verse aus Cinna ou la clé-
mence d’Auguste ist nicht zu tiberhoren: ,,Je suis maitre de moi comme de 1’Univers. /
Je le suis, je veux I’étre. O Siécles, 6 Mémoire“. CORNEILLE: (Euvres complétes. S.
966.

44 RACINE: Euvres completes. S. 818. Der Text hilt fiir den labilen Geisteszustand noch
eine ganze Reihe weiterer Umschreibungen bereit. Die Rede ist unter anderem von
einem ,,désordre éternel (L,ii,147), einer ,,raison égarée (1,1ii,282) sowie einer ,,faib-
le raison* (11L,1,760).

45 Emy Batache-Watts Darstellung der Racine’schen Heldinnen erscheint in diesem
Licht zu einseitig: ,,Racine ne dévalorise jamais ses héroines. Méme lorsqu’elles af-
frontent des obstacles surhumains, méme lorsque leur personnalité se désagrége et
qu’elles succombent enfin, elles se jugent encore libres et responsables, elles assu-
ment, en général, la lourde charge de leur humanité.“ BATACHE-WATT, Emy: Profils
des héroines raciniennes, Paris: Klincksieck 1976. S. 240. Dagegen kann Paul Béni-
chou zugestimmt werden, wenn er schreibt, dass ,,Phédre pose invinciblement le pro-

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 | GLANZ UND BLENDUNG

erleben muss, wie ihre Liebe zuriickgewiesen wird, steigert sich ihr ,trouble” zu
rasender Wut: ,,Sers ma fureur, (Enone, et ne point ma raison‘ (III,i,792).46 Als
sie wenig spdter auch noch erfahrt, dass der in Liebesdingen als immun geltende
Hippolyte leidenschaftlich fiir Aricie empfindet, erreicht ihre ,jalouse rage*
(IV,vi,1258) den Gipfel der Intensitit."” In diesem Zusammenhang handelt es
sich nicht mehr um einen furor heroicus, der in Le Cid und Osman noch eine
wichtige Triebfeder heroischer Agency ausmachte, sondern um einen rein de-
struktiven Gefiihlsrausch, der an Wahnsinn grenzt.

Roland Barthes Interpretation zufolge besitzt die starke Affektivitit Phédres
nichtsdestotrotz aber auch eine heroische Semantik. Thm ist der Hinweis zu ver-
danken, gerade im ,trouble” Phédres ein Charakteristikum des tragischen Hel-
den zu erkennen, der in einer auflergewdhnlichen ,relation de force* steht und
sich zu den an ihm ziehenden Kréften verhalten muss: ,,[L]e trouble est un pri-
vilege du héros tragique, car lui seul est engagé dans une relation de force.«**
Nachdem Phédre lange Zeit iiber vergeblich versucht hat, sich der Kraft ihrer
Gefiihle entgegenzustellen und Hippolyte als ,,Ennemi“ (Liii,272; Liii,293;
L,ii1,303) zu bekdmpfen, macht sie sich schlieBlich dieselbe Kraft zu eigen, um
ihren amourdsen Eroberungsdrang heroisch zu semantisieren und dadurch zu le-
gitimieren: ,,Va trouver de ma part ce jeune ambitieux“ (ILi,799), trdgt sie ihrer
Vertrauten in der ersten Szene des dritten Aktes auf, um hinzuzufiigen, dass ihr
zur Uberwindung seiner Widerstéinde alle Mittel recht sind: ,,Pour le fléchir en-
fin tente tous les moyens.* (IH,i,807)49 Geleitet von der ungebremsten Wucht ih-
rer Emotionen — ein Zustand, der mit einem Begriff Emile Durkheims als ,ef-

bléme de la responsabilité humaine“. BENICHOU: ,,Hippolyte requis d’amour et ca-
lomnié*“. S. 319.

46 Zum Topos des Liebes-Furor vgl. KNAUTH, Alfons: ,,Racines Phédre auf dem Hin-
tergrund von Emblematik und Mythenallegorese®, in: Germanisch-Romanische Mo-
natsschrift 25 (1975), S. 12-31. Insbes. S. 17ff.

47 Georges Forestier weist darauf hin, dass Racine sich bei diesem Aspekt der Figuren-
zeichnung maligeblich nach Senecas Vorlage richtete: ,,[I]l a combiné la Phedre
austere, chaste, digne et passive d’Euripide avec la Phedre furieuse, lascive et coupab-
le de Sénéque*. RACINE: Euvres complétes. S. 1629.

48 BARTHES: Sur Racine. S. 28.

49 Georges Forestiers Feststellung, dass sich Phédre durch ,,aucune volonté conquérante
auszeichne, muss im Lichte dieses Befundes widersprochen werden. Vgl. RACINE:
(Euvres completes. S. 1634. Zur heroischen Semantik des libidindsen Erobe-
rungsdrangs vgl. auch: COQUILLAT, Michelle: ,,Phédre, ou la liberté dans I’acte hé-
roique*, in: French Review 47/5 (1974), S. 857-864. Insbes. S. 858.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 335

fervescence* bezeichnet werden konnte™ — steigt Phédres Handlungsbereitschaft.
Allerdings wéchst sie, um noch einmal mit Durkheim zu sprechen, als Handeln-
de insofern iiber sich hinaus, als sie die Gewaltspirale einer ,barbarie sangui-
naire” in Gang setzt, die mit dem Heroischen zwar wesensverwandt, nicht aber
identisch ist: ,,Les passions qui I’agitent sont d’une telle intensité qu’elles ne
peuvent se satisfaire que par des actes violents, démesurées : actes d’héroisme
surhumains ou de barbarie sanguinaire.“51 Trotz ihrer intensiven Bemiihungen
muss Phédre schlielich wahrhaben, dass Hippolyte nicht zu bezwingen ist.
Stattdessen kann sich ihre Rivalin Aricie als ,,Vainqueur® iiber den keuschen
Jingling riihmen.

,,Hippolyte aime, et je n’en puis douter.

Ce farouche Ennemi qu’on ne pouvait dompter,
Qu’offensait le respect, qu’importunait la plainte,
Ce Tigre, que jamais je n’abordai sans crainte,
Soumis, apprivoisé reconnait un Vainqueur.

Aricie a trouvé le chemin de son cceur.* (lV,Vi,1219—1224)52

Die Tatsache, dass es nicht Phédre, sondern Aricie gelingt, den ,farouche
Ennemi‘ zu erobern, fiihrt bekanntlich nicht etwa zu einer Entspannung der Si-
tuation. Durch die so zusitzlich entfachte Eifersucht kommt es im Gegenteil erst
recht zur destruktiven Zuspitzung der libidinosen Krifte.

Zusammenfassend muss festgehalten werden, dass die Figur der Phédre nicht
als Uberwinderin, sondern als Trégerin einer starken Emotion, der sie sich in ih-
rer ,,abschlieBenden und isolierenden Erhabenheit® als Fiirstin hingibt,53 in den
Bereich des Heroischen vordringt. Die transgressive Agency und agonale Kraft,
die ihre affektiven Energien freisetzen, manifestiert sich jedoch vor allem als

50 DURKHEIM: Les formes élémentaires de la vie religieuse. S. 372.

51 Ebd.

52 Racine liefert mit diesen Zeilen ein deutliches Echo auf eine Replik Aricies aus der
ersten Szene des zweiten Aktes, in der diese den Entschluss verbalisiert, den Kampf
mit dem in Liebesdingen bis dato unbezwingbaren Helden aufnehmen zu wollen:
,Mais de faire fléchir un courage inflexible, / De porter la douleur dans une dme insen-
sible, / D’enchainer un Captif de ses fers étonné, / Contre un joug qui lui plait vaine-
ment mutiné ; / C’est la ce que je veux, c’est la ce qui m’irrite. / Hercule a désarmer
coutait moins qu’Hippolyte, / Et vaincu plus souvent, et plus t6t surmonté / préparait
moins de gloire aux yeux qui I’ont dompté.* (11,1,449-456)

53 AUERBACH, Erich: ,,Der Scheinheilige, in: THEILE, Wolfgang (Hrsg.): Racine,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, S. 21-42. Hier S. 31.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 | GLANZ UND BLENDUNG

zerstorerische Gewalt, die sich nach auBlen und innen richtet. Mehr noch als
durch den verzweifelten Versuch, ihre Leidenschaft im Sinne einer erotischen
Eroberung heroisch zu semantisieren, erscheint Phédre deshalb durch ihr Leiden,
durch die ,,grandeur du mal héro‘l’que“,54 als ,,véritable héroine tragique“.55 Als
solche ist sie freilich keine bewunderungswiirdige, sondern eine zutiefst bemit-
leidenswerte Figur.

5.2 Dekonstruktionen des Heldenglanzes

Einem Grundgedanken dieser Arbeit folgend, soll es in den néchsten zwei Un-
terkapiteln darum gehen, auch iiber die literarische Asthetik einen Zugang zum
Heroischen zu gewinnen. Ohne dass explizite Diskursivierungen einzelner Prob-
lemfelder notig wiren, gelingt es Racine in seiner Tragddie, eine neue Deutung
des Heroischen zu entwickeln, indem er die oft topische Verwendungsweise der
Vorstellung des Heldenglanzes entschieden variiert bzw. dekonstruiert. Zwei
Gegenstandsbereiche, die etliche Berithrungspunkte verbindet, sind hierfiir zu
nennen: Zum einen soll das Stiick des ,,poéte des clartés sombres®, so eine fiir
die Belange dieser Untersuchung richtungsweisende Formulierung Georges Pou-
lets,”® in Bezug auf die Symbolik von Licht und Dunkelheit und deren jeweilige
Ubertragung in den Bereich heroischer Darstellungsformen befragt werden. Zum
anderen gilt es, die seit den aufschlussreichen Studien Jean Starobinskis viel dis-

54 GIAVARINI, Laurence: ,,Mélancolie du prince, héroisme et représentation dans la tra-
gédie racinienne®, in: DECLERCQ, Gilles und Michéle ROSELLINI (Hrsg.): Jean Ra-
cine : 1699-1999, Paris: Presses Universitaires de France 2003, S. 543-569. Hier S.
559.

55 RACINE: uvres completes. S. 1629.

56 Georges Poulet betont die dunkle Seite der Klassik und verhandelt Racine als einen
ihrer wichtigsten Vertreter: ,,C’est seulement en quelques sommets de la pensée
diurne, dans la saisie héroique de soi-méme par le personnage cornélien, ou dans le
sentiment de 1’existence associé par Descartes a I’intuition du vrai, que se manifeste
au grand jour ce rare et admirable épanouissement de la pensée claire, dont on dit
qu’il est un trait général de l’art classique. [...] Comme a la clarté cartésienne
s’oppose la pénombre racinienne, ainsi a la pensée autonome de Descartes, s’oppose
chez Racine ou son personnage le sentiment de la contrainte. Vgl. POULET,
GEORGES: ,,Racine, poéte des clartés sombres, in: BLIN, Georges (Hrsg.): De Ron-
sard a Breton : Hommages a Marcel Raymond, Paris: José Corti 1967, S. 58-71. Hier
S. 63.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 337

kutierte und erforschte ,,poétique du regard“57 hinsichtlich ihrer Implikationen
fiir die Konstruktion wie auch die Dekonstruktion des Heroischen in Phédre et
Hippolyte zu untersuchen. Was fiir das Werk mehr noch als fiir die anderen
Werke des Analysekorpus’ gilt, ist die Tatsache, dass die Helden maBBgeblich
durch den Blick der Anderen determiniert sind. Eine Analyse der Wahrneh-
mungs- und Darstellungsverhiltnisse fithrt deshalb auch zum Kern der psycho-
logischen, sozialen und ethisch-politischen Dimension des verhandelten Hero-

ismus.

5.2.1 Zur Symbolik von Licht und Dunkelheit

Die traditionelle symbolische Aufladung von Tageslicht, Helligkeit und Glanz
als das moralisch Gute, das es wert ist, von einem seinerseits strahlenden Helden
erkdmpft und beschiitzt zu werden, scheint mit der tragischen Heldenfigur der
Phedre und ihrem Drang zur Dunkelheit génzlich unterlaufen zu werden. Hatten
sich Figuren wie Rodrigue, Osman und Timocrate geradezu ostentativ als glan-
zende Ausnahmeerscheinungen in Szene gesetzt, die maximale Aufmerksamkeit
fiir sich und ihren Ruhm einfordern,”® wird Phédre gleich zu Beginn des Stiicks
in einer Replik Théraménes als ,,[l]asse enfin d’elle méme, et du jour qui
I’éclaire” (1,i,46) beschrieben. Statt wie die anderen Helden das Licht zu suchen,
das sie fiir die Augen der Welt sichtbar macht, meidet Phédre den Tag und ver-
birgt ihre Gestalt im Dunkel der Nacht: ,,Je me cachais au jour, je fuyais la lumi-
ére.“ (IV,vi,1242). Racines tragische Heldin hat im Unterschied zu einem Hel-
den wie Rodrigue, der die Verkdrperung edelster Tugenden darstellt und einem
Idealbild des Heroischen entspricht, aber natiirlich auch ein dunkles Geheimnis,
das sie verbergen mdochte. Wenngleich Phédre sich anfangs noch zuriickhalten
kann, Hippolyte ihre unzuldssige Liebe zu gestehen, bricht die tragische Heldin
im Verlauf des verhdngnisvollen Tages, von dem die Tragddie in strenger Ein-
haltung der Regel der zeitlichen Einheit berichtet, jedoch das Schweigen. Sie
tritt dadurch mit ihrer ,,flamme si noire“ (1,iii,310) an die Offentlichkeit und 16st
einen zerstorerischen Fliachenbrand aus. Vor diesem Hintergrund wird leicht
verstandlich, wieso Phédre von Racine als eine Figur konstruiert ist, die nur
noch partiell Anteil am strahlenden Heldenglanz hat. Charakteristisch fiir die

57 Vgl. STAROBINSKI, Jean: ,,Racine et la poétique du regard®, L eil vivant, Paris: Gal-
limard 1999, S. 73-92.

58 Exemplarisch sei an dieser Stelle noch einmal an Jean Starobinskis Charakterisierung
des Corneille’schen Helden als einer Figur erinnert, die als ,,exemple admirable,
source de clarté [appelle sur lui les regards du monde]“. STAROBINSKI: L ‘@il vivant.
S. 73.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 | GLANZ UND BLENDUNG

Lichtverhéltnisse seiner tragischen Figur ist eine hell-dunkle Zwischenlage, die
von Roland Barthes als ,,tenebroso® bezeichnet wurde.” Etwas ausfiihrlicher
schildert Marc Eigeldinger in seiner Arbeit zur Bedeutung der Sonnenmytholo-
gie im Werk Racines die ambivalenten Verbindung der Symbolik von Licht und
Dunkelheit, die auch fiir die Figur der Pheédre bezeichnend ist:

,L’ombre et la lumiére, tout en s’opposant symboliquement, se mélent parfois indissolu-
blement [...]. Elles composent une substance une et complexe, a I’image de 1’ame hu-
maine dont elles symbolisent les violents conflits. Sans qu’elle se situe dans 1’ordre de la
théologie, cette vision conjointe de la lumiére et de I’ombre peut se rapprocher de la vi-
sion tragique de Pascal qui se représente ’humanité au carrefour de 1’obscurité et de la
clarté, c’est-a-dire divisée intérieurement entre la conscience de la faute et la recherche de

ez 060
la vérité.

Wie schon in den bislang behandelten vier Stiicken des Siecle classique, an de-
nen jeweils charakteristische Darstellungsmodi der Zeit zwischen ca. 1630 und
1670 abgelesen werden konnten, ist Racines Tragddie mit Blick auf die Repra-
sentation der Heldenfiguren prinzipiell durch eine Funktionalisierung der seman-
tischen Gegensétze von Licht und Dunkelheit, Tag und Nacht, Glanz und Schat-
ten gekennzeichnet. Stérker noch als seine Vorginger spielt Racine dabei jedoch
mit einer bewussten Ambiguisierung der Semantik. ,,.’univers racinien®, so
konstatiert Philippe Sellier deshalb zu Recht, ,,joue volontiers des incertitudes de
I’ombre et de la lumiére. Dans presque toutes les tragédies s’agitent des person-
nages dont I’existence hésite entre la nuit et le grand jour“.®" Welche Bilder ver-
wendet Racine aber konkret, um im Fall von Phédre et Hippolyte den Eindruck

59 BARTHES: Sur Racine. S. 32. Bei der Interpretation von Phédre et Hippolyte 10st er
das iiberzeugende ambivalente Strukturprinzip des ,.fenebroso* dann aber in eine zu
stark vereinfachende duale Opposition von Licht und Schatten, Phédre und Hippolyte
auf: ,,Tout fantasme racinien suppose — ou produit — un combinat d’ombre et de lumi-
ere. [...] Phedre, fille du Soleil, désire Hippolyte, I’homme de I’ombre végétale, des
foréts [...]. Partout, toujours, la méme constellation se reproduit, du soleil inquiétant
et de I’ombre bénéfique. Ebd. S. 30.

60 EIGELDINGER, Marc: La mythologie solaire dans I’ceuvre de Racine, Genf: Droz
1970. S. 18-19. Man muss die psychologisierende und anthropologisierende Ausrich-
tung der Arbeit Eigeldingers nicht teilen, um seine treffende Beobachtung zum Aus-
gangspunkt der eigenen Untersuchung zu machen.

61 SELLIER, Philippe: Essais sur l'imaginaire classique: Pascal, Racine, Précieuses et
moralistes, Fénelon, Paris: Champion 2005. S. 265.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 339

einer ,,Sprache des clair-obscur” zu erzielen?® Eine Analyse der betreffenden
Textpassagen soll etwas Klarheit in das heroische Zwielicht bringen.

Bereits als Phédre in der dritten Szene des ersten Aktes im Gespridch mit ih-
rer Vertrauten zum ersten Mal auftritt, wird eindriicklich geschildert, wie sie um
die zerstorerische Macht ihrer Gefiihle und ihres begierdevollen Blickes weil3
und deshalb bereits unter dem Licht des Tages leidet, das fiir sie — noch ganz
klassisch — das Gute, die Tugend und die Reinheit symbolisiert. ,,Mes yeux sont
éblouis du jour que je revois“ (Liii,155) lauten praktisch die ersten Worte einer
schuldbewussten Heldin, die sich eigentlich schon vom Leben verabschiedet hat-
te und nur durch die Bemiihungen ihrer Vertrauten zuriick auf die Biihne der
Welt gekehrt ist, um zu versuchen, an die ,,force premicre” ihrer tugendhaften
Zeit vor dem tragischen innamoramento anzuknﬁpfen.63 Statt im Licht des Ta-
ges, wie erhofft, die eigene Stirke zuriickzugewinnen, wird sich Phedre jedoch
schnell der Macht ihres destruktiven Verlangens bewusst, empfindet sich als

64
tache dans la clarté*

und will das Tageslicht wieder meiden. Dazu (Enone:
,,Vous-méme, rappelant votre force premiére,

Vous vouliez vous montrer et revoir la lumiére.

Vous la voyez, Madame, et préte a vous cacher,

Vous haissez le jour que vous veniez chercher 7 (L,iii,165-168)

In dieser Situation wendet sich Pheédre voller Scham ihrem Ahnen Helios zu,
dem ,,[n]oble et brillant Auteur d’une triste Famille* (I,iii,169),65 und kiindigt an,

62 STIERLE: ,,Die Modernitit der franzdsischen Klassik. Negative Anthropologie und
funktionaler Stil“. S. 111. Marie-Claire Planche verfolgt die Darstellung der ,,contras-
tes entre ’ombre et la lumiére intrinséques a 1’héroine” im Bereich der Ikonografik.
Vgl. PLANCHE, Marie-Claire: De [’iconographie racinienne, dessiner et peindre les
passions, Turnhout: Brepols 2010. Insbes. S. 42. Charles Mauron interpretiert die
Bildsprache nach seiner Methode der psychocritique. Vgl. MAURON, Charles: Phédre,
Paris: Corti 1968. Insbes. S. 126.

63 ,,Das Heraustreten der Heldin aus dem Schatten, ihre Hingabe an die schreckliche
Faszination des Lichtes“, so interpretiert John C. Lapp die Szene, ,,unterstreichen
symbolisch ihren Kampf mit ihren verbrecherischen Wiinschen.“ LAPP, John C.: ,,Ra-
cines Symbolik*, in: THEILE, Wolfgang (Hrsg.): Racine, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1976, S. 162—172. Hier S. 171.

64 BEGUIN, Albert: ,,Phédre nocturne®, Poésie de la présence, Neuchatel: Bac. 1957,
S. 115-122. Hier S. 118.

65 Marc Eigeldinger bemerkt zu Recht, dass Racine die genealogische Verbindung, die
im antiken Mythos zwischen Phédre und ihrem GroBvater Helios besteht, besonders

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 | GLANZ UND BLENDUNG

ihre unerlaubten Gefiihle mit in den Tod nehmen zu wollen, bevor sie Schaden
anrichten konnen: ,,Soleil, je te viens voir pour la derniere fois“ (L iii,172), lauten
ihre vermeintlichen Abschiedsworte. Der intendierte Freitod hat fiir sie dabei
gleichsam heroische Bedeutung und wird — ebenfalls noch ganz klassisch — als
Opfer im Dienste der Pflege von Ehre und Ruhm (,,gloire) stilisiert:

,,J’al congu pour mon crime une juste terreur.
J’ai pris la vie en haine, et ma flamme en horreur.
Je voulais en mourant prendre soin de ma gloire,

Et dérober au jour une flamme si noire.” (Liii,307-310)

(Enone, die das schwache Lebenslicht ihrer Herrin unbedingt erhalten mochte,
ist entsetzt liber deren Todesabsicht und ihrerseits entschlossen, den leidenden
Dammerzustand Phédres, dessen Ursache ihr zu diesem Zeitpunkt noch nicht
bekannt ist, zu beenden. Eindringlich beschreibt sie die ambivalente Zwischen-
lage des Halbdunkels, aus dem sie ihre Herrin zuriick ins klare Licht des Lebens
fiihren mochte:

,,.Les ombres par trois fois ont obscurci les Cieux,
Depuis que le sommeil n’est entré dans vos yeux,
Et le jour a trois fois chassé la nuit obscure,

Depuis que votre corps languit sans nourriture.” (Liii,191-194)

Da es der tragischen Heldin trotz ihrer guten Vorsétze nicht gelingt, den Tu-
gendpflichten einer Konigin, Gattin und Stiefmutter zu entsprechen, néhrt sie
nach der Nachricht vom vermeintlichen Tod Thésées zwischenzeitlich die Hoff-
nungen, ihre Liebesfantasie Realitdt werden lassen zu kdnnen und macht Hippo-
lyte, getrieben von ihrer ,,fol amour® (IL,v,675), das verhdngnisvolle Gestdnd-
nis.*® Threr eigenen Schwiche gegen Ende des Dramas iiberdeutlich bewusst,
formuliert Phédre abermals den Entschluss, dem kritischen Blick der Sonne ent-

betont: ,,Ce sera précisément 1’un des traits distinctifs de la tragédie de Racine que
d’insister davantage sur I’ascendance solaire de Phédre que ne I’avaient fait Euripide,
Séneéque ou Garnier.” EIGELDINGER: La mythologie solaire dans I’ceuvre de Racine.
S. 84.

66 Phédres immer ausweglosere Verstrickung im Netz von Schuld und Liige wird am pa-
radoxen Rat ihrer Vertrauten greifbar, die Tugend fahren zu lassen, um ihre Ehre zu
retten: ,,Madame, et pour sauver notre Honneur combattu, / Il faut immoler tout, et
méme la Vertu.* (111,1ii,907-908)

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 341

kommen zu wollen. Diese erfiillt immer mehr die symbolische Funktion einer
moralischen Instanz.” Mit dem Gesténdnis ihrer Schuld auf den Lippen taucht
sie in der letzten Szene des Stiicks dann auch tatsdchlich in die lang herbeige-
sehnte ,,Nuit infernale* ein:*®

,,Misérable ! Et je vis ? Et je soutiens la vue

De ce sacré Soleil, dont je suis descendue ?

J’ai pour Aieul le Pére et le Maitre des Dieux.

Le Ciel, tout I’Univers est plein de mes Aieux.

Ou me cacher ? Fuyons dans la Nuit infernale.” (IV,vi,1273-1277)

Bisher wurde insbesondere herausgearbeitet, welche meist stark moralisch kon-
notierte Position Racine seiner tragischen Heldin im semantischen Geflige von
Tag und Nacht, von Licht und Dunkelheit zuteilt. Wenig wurde hingegen dar-
iiber ausgesagt, welcher Glanz dabei moglicherweise von Phedre selbst als Quel-
le ausgeht. Folgt man der iiberzeugenden Interpretation von Muriel Gutleben, ist
es die ,,ténébreuse lumiére de son amour coupable®, welche die Figur der Phédre
auch im Bereich der Asthetik von den anderen Figuren unterscheidet.”” Als eine
leidenschaftlich Liebende wird Phedre von einem inneren Feuer verzehrt. Der
extrem héufige Gebrauch von Vokabeln aus dem Wortfeld des Feuers und des
Brennens sowie deren stark emotionale Semantisierung spricht diesbeziiglich ei-
ne klare Sprache: Das Wort ,,flamme* féllt zwolfmal, das Wort ,,feu” neunmal,
ebenfalls zwolfmal findet das Verb ,briler bzw. seine Konjugationsformen
Verwendung. Das Liebesfeuer, das Phedre in sich trdgt, driangt fatalerweise auch
nach auflen und zeitigt besonders bei Hippolyte eine zerstorerische Wirkung. Die

67 Zu dieser Einschidtzung kommt auch Alain Lipiez: ,,Phédre est cernée, sa généalogie
féminine barrée par le dieu solaire. Et c’est pourquoi, fautive contre les hommes, elle
erre, se cachant au jour et fuyant la lumiére, au long des murs, sous les vofites. Phédre
n’est pas solaire : elle est victime du Soleil“. LIPIETZ, Alain: ,,Phédre : Identification
d’un crime®, in: Temps Modernes 43/503 (1988), S. 93—130. Hier S. 117.

68 Marc Eigeldinger fasst die Konstellation gut zusammen:,,Phédre tend a se soustraire a
I’éclat du Soleil, a se dérober a la blessure de la lumiére qui provoque le dénuement et
le dévoilement de 1’étre, pour se refugier dans 1’ombre protectrice de son mal. Elle re-
sent de la honte en face de la clarté du jour qu’elle fuit pour se retrancher dans
1’obscurité ou elle se croit préservée du regard insoutenable du Soleil.“ EIGELDINGER:
La mythologie solaire dans [’ceuvre de Racine. S. 99.

69 GUTLEBEN: ,,Faste et pompe, monstres et sublime dans Médée de Corneille et Phédre
de Racine“. Hier S. 161. Gutleben schreibt ferner: ,,C’est bien du terrible, de la
«flamme si noire» [...] de sa faute, que Phédre retire sa splendeur.* Ebd.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342 | GLANZ UND BLENDUNG

Rede ist dabei von einem ,.feu criminel qu’il a pris dans ses yeux“ (IV,i,1016).
Der vor Leidenschaft glinzende Blick stellt fiir den jungen Helden eine Bedro-
hung dar, der er nicht entkommen kann, ihr (An-)Blick ist — wie der weise
Théramene schon zu Beginn der Dramenhandlung ahnt — verletzend: ,,Phédre ici
vous chagrine et blesse votre vue.“ (L,i,38) Auch Barthes hat diese zerstorerische
Natur des Heldenglanzes erkannt und an das Motiv der Sonne riickgekoppelt.
Anstatt Leben zu spenden, verwandelt sich die mit Phédre enggefiihrte Sonne in
seiner Interpretation zu einer ,,Soleil meurtrier” und tritt als ,,incendie, éblouis-
sement, blessure occulaire” in Erscheinung.70 Und auch Leo Spitzer stellt den
Zusammenhang deutlich heraus: ,,The flame that should bring light and life in
the being called Phaedra, “the shining one,” in reality brings darkness and
death®.”! Dass Thésée Phédres morderischen Glangz, ihre ,,Jlumiére éclatante qui
met au jour les pires noirceurs“,72 als eine ,,innocente lumiere* (IV,i,1018) ver-
kennt, macht die Tragik der Handlung wesentlich mit aus. Erst als Prafiguration
des reinigenden Todes weicht Phédres zerstorerischer ,teint™ schlielich einer
farb- und glanzlosen ,,paleur (V,v,1464).

Bezogen auf Racines dramenpoetologische Uberlegungen zum Ideal des
mittleren Helden erhilt die ambivalente Licht- bzw. Dunkelheitssymbolik von

70 BARTHES: Sur Racine. S. 31. Um Hippolyte fiir sich zu gewinnen und damit ihre Lei-
denschaft zu befriedigen, scheut Phédre zwischenzeitlich auch nicht davor zuriick, das
Objekt ihrer Liebe durch den faux éclat der Krone, d.h. durch die Méglichkeit politi-
scher Partizipation, blenden zu lassen: ,,Va trouver de ma part ce jeune ambitieux, /
(Enone. Fais briller la couronne a ses yeux.* (I111,1,799-800).

71 SPITZER: ,,The Récit de Théramene”. S. 122-123. Renée Morel sieht im Glanz
Phedres eine Vorstellung des Schrecklich-Erhabenen realisiert, wie sie im 18.
Jahrhundert dann insbesondere in den dsthetischen Theorien von Kant und Burke re-
flektiert wurde: ,,[E]n mettant en scéne sa tragique ,,flamme noire®, ’excés de lu-
miére, qui éblouit, et I’ombre qui nait de ce surcroit de lumicre, Racine nous donne les
enjeux mémes de la sublimité, c’est-a-dire du grand art, ou du grand dans I’art: I’art
(la techné), parvenu au maximum de son éclat, s’afface pour laisser apparaitre la na-
ture (la phusis), qui sort de son étre caché. Dans le fenebroso de sa passion écarte-
lante, la ,,Reine incandescente® devient alors I’essence méme du monstrueux et du su-
blime. Comme eux, elle est I’Autre du Beau. Comme eux, elle fascine, méduse et ré-
duit au silence. MOREL: ,,Phédre. Hier S. 17.

72 PLANCHE, Marie-Claire: ,,Ombre et lumiére dans Phédre de Jean Racine®, in: Texti-
mage - Revue d’étude du dialogue texte-image Varia 3 (2013), S. 1-17. Hier S. 13.
Zur Semantik von Licht und Dunkelheit in Racines Ikonografie vgl. auch die weiter-
filhrende Studie der Autorin: PLANCHE: De [’iconographie racinienne, dessiner et
peindre les passions. Insbes. S. 40—45.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 343

Phédre et Hippolyte noch mehr Bedeutung. Die als ,,Fille de Minos et de Pasi-
phaé“ (1,1,36) sowohl vom Gott der Unterwelt als auch vom Sonnengott ab-
stammende und damit gleichsam ein dunkles und ein helles Prinzip genealogisch
in sich vereinende Heldin ist von gegensitzlichen Kréiften zerrissen: ,,[E]lle
craint la lumiere et ’appelle ; elle a soif du jour et elle le souille ; en un mot son
principe est le paradoxe méme d’une lumiére noire, c’est-a-dire d’une contradic-
tion d’essences®.” Was sagt Phédres ,,lumiére noire* — eines jener Paradoxa, die
Leo Spitzer im Zuge seiner Studien zu Racines Technik der ,.klassischen Damp-
fung™ im tbrigen als barocke Stilelemente herausgearbeitet hat™ — nun aber
wirklich iiber ihren Status als Heldin aus? Handelt es sich bei Phédres Reprisen-
tationsparadigma um einen Bruch und eine radikale Transformation, ja moglich-
erweise gar eine Umkehrung der Verhiltnisse? Oder bestitigt Racine mit der vi-
suellen Charakterisierung seiner fehlerhaften Heldin nicht vielmehr ex negativo
die traditionelle Topik? Einiges spricht dafiir, dass Letzteres der Fall ist. Moli-
eres Le Festin de Pierre strukturell nicht undhnlich, wo vermittels des problema-
tischen Heldenstatus’ Don Juans — wie in Kapitel IV.4.2 gezeigt werden konnte
— der reine Glanz der heroischen Vorfahren kontrastiv sichtbar gemacht und so
in seiner Symbolik affirmiert wurde,” korrelliert auch Phédres imperfektes Hel-
dentum direkt mit ihrer Représentation im Modus des uneindeutigen Helldun-

73 BARTHES: Sur Racine. S. 120. Revel Elliot bezeichnet Phédre als ,,enfant de ténébres
et de la lumiere”. ELLIOT, Revel: Mythe et légende dans le thédtre de Racine, Paris:
Minard 1969. S. 195.

74 Vgl. SPITZER: Die klassische Ddmpfung in Racines Stil. S. 193ff. Zu Phédres Zerris-
senheit zwischen Licht und Dunkelheit schreibt Spitzer: ,,[E]ine kurz aufleuchtende
kalte Fackel ist diese leuchtende Phédra, die, Kind ihrer traurig ,,gldnzenden* Familie,
ebensoviel von Helios wie von Minos hat.”; ,,[S]ie wird [...] erstens den Tag, das
Licht sehen wollen, obwohl sie zur Nacht, zum Tode verdammt ist; sie wird zweitens
vor Liebe brennen, wihrend sie ihre Lebenswérme erstarren spiirt. Immer werden sich
Dunkel und Licht, Warme und Kélte in ihr bekdmpfen.© Vgl. Ebd. S. 247-248. Fiir
eine kritische Relektiire von Spitzers Racine-Studien vgl. HEMPFER, Klaus W.: ,,Spit-
zers ,Klassische Dampfung’ — Ein ,klassisches’ Mifiverstindnis der Affektrhetorik®,
in: BENDER, Niklas, Max GROSSE und Steffen SCHNEIDER (Hrsg.): Ethos und Form
der Tragodie, Heidelberg: Winter 2014, S. 315-336.

75 Vgl. dazu insbesondere die vierte Szene des vierten Aktes, in der Don Louis seinem
moralisch verkommenen Sohn zu verstehen gibt, dass der Ruhm der Vorfahren seine
Schande nur noch unterstreicht: ,,[L]eur gloire est un flambeau qui éclaire aux yeux
d’un chacun la honte de vos actions“. MOLIERE: (Euvres complétes. S. 889.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 | GLANZ UND BLENDUNG

kels.”® Wie steht es aber um die anderen Heldenfiguren des Stiicks, namentlich
Thésée und Hippolyte?

Dass es sich bei Thésée, dem legendédren Bezwinger des Minotauros und ar-
chetypischen ,,héros chasseur de monstres“,77 um einen groen Helden handelt,
erfahrt der Zuschauer und Leser von Phédre et Hippolyte gleich zu Beginn des
Stiicks. Im Angesicht seiner libidindsen ,,faits moins glorieux* (1,1,83) und der
Tatsache, dass er seit einigen Monaten schon als vermisst, schlielich sogar als
tot gilt, tritt sein Heldentum im Laufe des Dramas allerdings — wie gesehen —
immer deutlicher als ein Motiv hervor, das vor allem im Bereich des Imaginéren
Bedeutung tragt. Das dunkle Hohlenverlies, in dem Thésée {iber Monate hinweg
festgehalten worden war — die Rede ist in Anspielung auf Herakles’ mythischen
Besuch in der Unterwelt von ,,Cavernes sombres, / Lieux profonds, et voisins de
I’Empire des Ombres* (IIL,v,966-967) — hat Thésées Glanz nachhaltig verfins-
tert.”® Wenn Hippolyte seinen Vater nach Erhalten der Todesnachricht explizit
als direkten Nachfahren des Herakles heroisiert (,,L’Ami, le Compagnon, le
Successeur d’Alcide”, (ILii,470)) und dabei auch die traditionelle Glanz-
Metaphorik verwendet (,travaux éclatants”, (I,i1,467)), entspringt dieses Bild
mehr der eigenen Vorstellung, als dass es Ausdruck von Thésées gegenwirtigem
Zustand wire. Wahrend Phedres Glanz zwischen Licht und Dunkelheit oszilliert
und eine destruktive Kraft entfaltet, wird Thésées reiner Heldenglanz folglich
zwar noch floskelhaft aufgerufen, besitzt aber keine wirklichkeitsabbildende
Funktion mehr.

76 Fiir diese Deutung spricht unter anderem auch die Tatsache, dass Racine bereits in der
préface die ethisch-normative Dimension der Metaphorik von Licht und Dunkelheit
aufruft, aus der die affirmative Vorstellung des Heldenglanzes ex negativo abgeleitet
werden kann, wenn er beziiglich der Verleumdung (Enones schreibt, dass diese ,.trop
bas et trop noir pour la mettre dans la bouche d’une Princesse* sei. Vor diesem Hin-
tergrund erhélt die anschlieend gemachte Aussage, dass ,,le vice y est peint partout
avec des couleurs qui en font connaitre et hair la difformité®, eine reichlich konkrete
Bedeutung: Schwarz ist fiir Racine die Farbe des Verbrechens. Vgl. RACINE: Euvres
completes. S. 817-819.

77 MOREL: ,,Phéedre”. S. 4.

78 Anders verhilt es sich in Philippe Quinaults und Jean-Baptiste Lullys Musiktheater-
stiick Alceste ou le triomphe d’Alcide, das im Januar 1674 seine Premiere in Versaille
feierte. Der Gang des Helden in die Unterwelt — hier handelt es sich um Alci-
de/Herakles selbst — wird hier zum Triumphzug: ,,Sur I’enfer, sur la Mort, j’emporte
la victoire®“. QUINAULT, Philippe: Alceste suivi de La querelle d’Alceste: anciens et
modernes avant 1680, hrsg. v. William BROOKS, Buford NORMAN und Jeanne
MORGAN ZARUCCHI, Genf: Droz 1994. S. 70.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 345

Anders gestaltet sich die Situation beziiglich Hippolyte, der als ,,digne Fils d’un
Héros* (V,vi,1527) und einer ,,chaste Héroine* (IV,ii,1101) die besten genealo-
gischen Voraussetzungen besitzt, um selbst ein Held zu werden. Tatsichlich be-
sitzt der scheue Hippolyte, der sich bis dato vornehmlich im Schutz der ,,ombre
des foréts“ (I,iii,176) aufgehalten hatte, auch einen auratischen Glanz, der auf
seiner Tugendhaftigkeit griindet (,,vertu qui brille a tous les yeux“, (V,iii,1432)).
Doch Thésée misstraut, wie im folgenden Kapitel noch ausfiihrlicher herausge-
arbeitet werden soll, der Evidenz dieses Glanzes und deutet ihn fatalerweise als
triigerischen Schein, als eine ,,fausse vertu* (IV,ii,1136). Da er von der Schuld
seines Sohnes iiberzeugt ist, beschimpft er Hippolyte als ,,Monstre* (IV,ii,1045),
,,Iraitre” (IV,ii,1053) und ,,Fils si criminel” (IV,ii,1056). Auch als Hippolytes
Geliebte dem Konig in der dritten Szene des flinften Aktes, als dieser seinen
Sohn schon verflucht und verwiinscht hat, darauf aufmerksam zu machen ver-
sucht, dass er die Tugendhaftigkeit seines Sohnes verkannt hat und diesen
falschlicherweise fiir einen Ubeltiter hilt, wird noch einmal das Bild des Hel-
denglanzes aufgerufen. Dieser wird von einem ,,nuage odieux™ — gemeint ist
Phédres Verleumdung — verhiillt: ,,Faut-il qu’a vos yeux seuls un nuage odieux /
Dérobe sa vertu qui brille a tous les yeux ? (V,iii,1431-1432), fragt Aricie den
Geblendeten kurz bevor Théraméne mit der Nachricht von Hippolytes Tod er-
scheint. Hippolytes tugendhafter Glanz hat sich zu diesem Zeitpunkt in einen
todlichen éclat im Sinne des Brechens, des Berstens und des Zerschmetterns
verwandelt: ,,L.’intrépide Hippolyte / Voit voler en éclats tout son char fracassé.*
(V,vi,1542-1543).79 SchlieBlich liegt der tote Held ,,sans forme et sans couleur
(V,ii1,1579) am Boden und ist nun selbst fiir Aricie nicht mehr zu erkennen:
,»[N]e connaissant plus ce Héros qu’elle adore, / Elle voit Hippolyte, et le de-
mande encore.” (V,vi,1581-1582)

5.2.2 Racines deheroisierende ,,poétique du regard“

Wie bei der Analyse der visuellen Symbolik bereits vereinzelt gezeigt werden
konnte, spielt in Racines Tragddie der Bereich des Sehens und Erkennens bei der
Heroisierung und Deheroisierung der Figuren eine entscheidende Rolle. Kultur-
geschichtlich betrachtet reagiert der Dramatiker damit auf eine sich sowohl in
den Wissenschaften als auch in den Kiinsten ausbreitende Verunsicherung be-
ziiglich des Wahrheitswertes der sichtbaren Welt, auf ,.tensions qui se nouent

79 Laurence Giavarini deutet den Leichnam ebenfalls als Dekonstruktion eines Zeichen
des Heroischen: ,,Alors méme qu’il n’est plus un corps, ni un visage, il peut devenir la
dérision d’un signe siir de I’héroisme*. GIAVARINL: ,,Mélancolie du prince, héroisme
et représentation dans la tragédie racinienne®. S. 564.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346 | GLANZ UND BLENDUNG

dans le dernier tiers du XVII® siécle autour des modeles de visibilité et de re-
gard“.80 Im Kontext von Moralistik und Jansenismus fand zudem eine Wende
hin zur Innerlichkeit statt, die fiir Racines Biografie, wie auch fiir seine literari-
sche Produktion bekanntlich sehr einflussreich war. Gleichwohl iibte der Bereich
des Visuellen auf Racine immer schon eine enorme Faszination aus — eine Tat-
sache, von der unter anderem einer der Briefe an den Abbé Le Vasseur zeugt,
den er 1661 wahrend seines Aufenthalts im siidfranzosischen Uzés schrieb,
nachdem er einem néchtlichen Feuerwerk in Nimes beigewohnt hatte: ,,Il y avait
tout autour de moi des visages qu’on voyait a la lueur des fusées, et dont vous
auriez bien eu autant de peine a vous défendre que j’en avais.“®' Faszination und
Furcht, Interesse und Skepsis der Macht des Sehens gegeniiber sind vor diesem
Hintergrund gleichermaflen bestimmend fiir Racine und finden ihren kiinstleri-
schen Ausdruck unter anderem auch in Phédre et Hippolyte. Obwohl das Phi-
nomen des Sehens spétestens seit den groBlen Arbeiten von Leo Spitzer, Jean
Starobinski und Roland Barthes ein klassiches Thema der Racine-Forschung
darstellt,** wurde der enge Zusammenhang mit dem Bereich des Heroischen bis-
lang nur am Rande wahrgenommen.

Eine zentrale Dimension des Aktes des Sehens, die auch in Hinblick auf das
Heroische eine wichtige Rolle spielt, ist jene des Begehrens, der Erotik und der
Liebe. Was nicht mehr eigens betont werden muss, ist die Tatsache, dass die
Liebe in Phéedre et Hippolyte — ganz dem klassischen Motiv des innamoramento
folgend — stets mit einem Blick beginnt. Dies gilt sowohl fiir Phédre, deren siin-
diger Blick auf Hippolyte fillt (,,Je le vis, je rougis, je palis a sa vue), als auch
flir Aricie, die sich ebenfalls in Hippolyte verliebt hat (,,Mes yeux alors, mes
yeux n’avaient pas vu son Fils“) sowie fiir Hippolyte selbst, der Aricie liebt
(,,Ses yeux [...] ne pouvaient vous quitter"):

,,Athénes me montra mon superbe Ennemi.

Je le vis, je rougis, je palis a sa vue.

80 GUYOT: ,.Entre éblouissement et « véritables grdces ». Racine ou les tensions de
leil”. S. 141.

81 Brief vom 24. 11. 1661. RACINE, Jean: Lettres d’Uzés, hrsg. v. Jean DUBU, Uzés: Pe-
ladan 1963. S. 16.

82 Vgl. SPITZER: Die kilassische Ddmpfung in Racines Stil. Insbes. S. 175ff. ; SPITZER:
,,The Récit de Théramene*. Insbes. S. 106ff. ; STAROBINSKI: ,,Racine et la poétique
du regard*. ; BARTHES: Sur Racine. Insbes. S. 38ff. Einen guten Uberblick der The-
matik bietet ferner: KRAUB, Henning: ,,Jean Racine - Phédre®, 17. Jahrhundert - The-
ater, Tiibingen: Stauffenburg 2003, S. 245-276. Insbes. S. 252-257.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 347

Un trouble s’éleva dans mon dme éperdue.

Mes yeux ne voyaient plus, je ne pouvais parler* (1,iii,272-275)

,»,Mes yeux alors, mes yeux n’avaient pas vu son [Thésées] Fils.
Non que par les yeux seuls, lachement enchantée,
J’aime en lui sa beauté, sa grace tant vantée,
Présents dont la Nature a voulu I’honorer,
Qu’il méprise lui-méme, et qu’il semble ignorer.
J’aime, je prise en lui de plus nobles richesses,
Les vertus de son pére, et non point les faiblesses.
J’aime, je ’avodrai, cet orgueil généreux
bl

Qui n’a jamais fléchi sous le joug amoureux.* (11,1,436-444)

,,Dés vos premiers regards je 1’ai vu se confondre.
Ses yeux, qui vainement voulaient vous éviter,
Déja pleins de langueur, ne pouvaient vous quitter.
Le nom d’Amant peut-étre offense son courage.

Mais il en a les yeux, s’il n’en a le langage.“ (11,i,410-414)

Bislang unbemerkt blieb im Kontext dieser Thematik, dass die Liebe, die iiber
einen ersten Blickkontakt entsteht, in vielen Féllen eine unmittelbare Gefahr fiir
den Heldenstatus der Figuren darstellt. Nicht nur, weil mit der entfachten Lei-
denschaft die Moglichkeit heroischer Selbstbestimmtheit und Agency nachlésst,
sondern auch, weil sie fiir die Geliebten, die bei Racine bekanntlich selten gleich
empﬁnden,83 eine Form der Gewalt, des Ubergriffs und der Fremdaneignung
darstellen kann. ,L’arme commune de toutes ces annulations®, notiert dazu
Barthes, ,.c’est le Regard : regarder I’autre, c’est le désorganiser, puis le fixer
dans son désordre“.** Besonders augenscheinlich wird dies an der Figur des
Hippolyte, der sowohl Liebender als auch Geliebter ist und dadurch gleich im
doppelten Sinne Gefahr lduft, sein heroisches Potential zu verspielen. Als er an-

83 Zum Problem der tragischen Liebesverkettung vgl. WEINRICH, Harald: Tragische und
komische Elemente in Racines , Andromaque”: eine Interpretation, Minster:
Aschendorff 1958. Insbes. S. 13ff.

84 BARTHES: Sur Racine. S. 40. Der zudringliche Blick nach auBlen wird ferner auch ein
richtender Blick, den insbesondere die Protagonistin auf sich selbst lenkt. Racines
Tragddie ist deshalb auch, wie Revel Elliot richtig beobachtet, ein ,,piéce ou ’héroine
ne peut se soustraire a ses propres regards‘: ELLIOT: Mythe et légende dans le thédtre
de Racine. S. 192.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348 | GLANZ UND BLENDUNG

deutet, dass sein Blick auf Aricie gefallen ist, versucht Théraméne mehr zu er-
fahren, wobei seine Angst zum Ausdruck kommt, dass der ,,superbe Hippolyte*
nun auch der Macht des Eros erlegen sein konnte. Damit wére die exzeptionelle
Heldenfigur seiner Meinung nach wieder ,,au rang du reste des mortels* einzu-
ordnen:

,,Pourriez-vous n’étre plus ce superbe Hippolyte,
Implacable ennemi des amoureuses lois,

Et d’un joug que Thésée a subi tant de fois ?
Vénus par votre orgueil si longtemps méprisée,
Voudrait-elle a la fin justifier Thésée ?

Et vous mettant au rang du reste des mortels,
Vous a-t-elle forcé d’encenser ses autels ?

Aimeriez-vous, Seigneur ?* (1,1,58-65)

Wie sein Vater, Thésée, der erotischen Reizen nicht widerstehen kann, und wie
sein Urahn Herakles, der einst Omphale verfiel und sich von ihr zum Narren hal-
ten lieB, fiirchtet Hippolyte die Macht der Leidenschaft. Schon zu Beginn der
Dramenhandlung wirkt er, wie auch Thérameéne nicht unbermerkt geblieben ist,
verdandert:

,,On vous voit moins souvent, orgueilleux, et sauvage,
Tantot faire voler un char sur le rivage,

Tant6t, savant dans 1’art par Neptune inventg,

Rendre docile au frein un Coursier indompté.

Les foréts de nos cris moins souvent retentissent.
Chargés d’un feu secret, vos yeux s’appesantissent.

Il n’en faut point douter : vous aimez, vous briilez.“ (1,i,130-135)

In diesen Zeilen, mit denen Racine durch den Verweis auf den ,,Coursier in-
dompté* bereits das grausame Ende Hippolytes kunstvoll anklingen 14sst, wirkt
der Held, als habe eine schwere Krankheit von ihm Besitz ergriffen. Seine ju-
gendliche Kraft ist geschwunden, seine Augen fallen schwer zu Boden. Statt wie
sonst lebendig zu leuchten, haben sie ihren Glanz verloren und bringen nur noch
schwach das verzehrende Feuer zum Anblick, das in Hippolyte brennt: ,,Chargés
d’un feu secret, vos yeux s’appesantissent.*

Hinzu kommt beziiglich aller Liebenden, dass sich der visuelle Eindruck der
oder des Geliebten zu mentalen Bildern verfestigt — Barthes spricht in diesem

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 349

85
Zusammanhang von ,,fableaux*"" —

, die sich tiber alle anderen Eindriicke legen
und das Handeln l&hmen. Phédres Liebeswahn geht dabei soweit, dass sie Hip-
polytes Bild sogar in den ,,traits de son Pére* (L,iii,290) erkennt und ihn wie ein

quasi-religidses Idol anbetet:

,.J’adorais Hippolyte, et le voyant sans cesse,
Méme au pied des Autels que je faisais fumer,

J’offrais tout a ce Dieu, que je n’osais nommer." (l,iii,286—288)86

Noch eindriicklicher als in Phedres Bericht wird die geféhrliche Macht der eroti-
schen Imagination indes in einer Passage geschildert, in der Hippolyte Aricie
seine Liebe gesteht und gleichzeitig dariiber klagt, dass aus dem rebellischen
jungen Helden durch die Macht der Bilder ein verwirrter, weinerlicher und zu
jeglichem Handeln unfihiger Jiingling wurde:

,,Dans le fond des foréts votre image me suit.

La lumiére du jour, les ombres de la nuit,

Tout retrace a mes yeux les charmes que j’évite.
Tout vous livre a I’envi le rebelle Hippolyte.
Moi-méme, pour tout fruit de mes soins superflus,
Maintenant je me cherche, et ne me trouve plus.
Mon arc, mes javelots, mon char, tout m’importune.
Je ne me souviens plus des lecons de Neptune.

Mes seuls gémissements font retentir les bois,

Et mes Coursiers oisifs ont oubli¢ ma voix.* (ll,ii,543—552)87

85 BARTHES: Sur Racine. S. 29.

86 Zum Phénomen der Idolisierung Hippolytes vgl. ZONS-GIESA, Marion: Racine: dra-
matische Dialektik und das Ende der Tragodie, Miinchen: Fink 1977. S. 228. Karl-
heinz Stierle formuliert beziiglich der Imaginationsthematik folgende iiberzeugende
These: ,,So werden dem von der Leidenschaft befallenen Racine’schen Ich immer
neue Bilder der Vergangenheit, erste Begegnungen [...] zur Fixierung, zum
Sehzwang, der das aus dem Innern aufsteigende Bild der Wirklichkeit entgegentreten
1aBt.“ STIERLE: ,,Die Modernitdit der franzosischen Klassik. Negative Anthropologie
und funktionaler Stil“. S. 107. In seiner préface streicht Racine selbst die Macht der
mentalen Vergegenwértigung und Einbildung heraus, wenn er beziiglich des Stiicks
schreibt, dass ,,[1]a seule pensée du crime y est regardée avec autant d’horreur que le
crime méme.“ RACINE: (Euvres compleétes. S. §19.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350 | GLANZ UND BLENDUNG

Die Verwirrtheit, die mangelnde (Er-)Kenntnis der Welt und seiner selbst, ist ein
Leitmotiv der gesamten Tragddie und lésst sich in unterschiedlicher Farbung bei
allen drei Heldenfiguren nachweisen. Phédres entsetztes Verwundern iiber die
eigenen Gefiihle und Handlungen ist immer wieder Thema (,,Insensée, ou suis-je
? et qu’ai-je dit 7 (Liii,179)) und Thésée, der ,héros labyrinthique“,88 wirkt
ebenfalls hiufig orientierungslos (,,Je ne sais ou je vais, je ne sais ou je suis.”
(IV,1,1004)).

Wie bereits vereinzelt angedeutet, handelt es sich bei Phédre et Hippolyte
insbesondere in Bezug auf die Figur des Thésée um eine Tragddie der mangeln-
den bzw. der falschen Erkenntnis. Den Liigen von Phédre und (Enone Glauben
schenkend, hélt er den Glanz der Tugend, der Hippolyte umgibt, fiir Trug und
iibersiecht Phédres zerstorerisches Liebes-Feuer. Thésée ist ein Held, der blind
fiir die tragische Verstrickung der Dinge ist und erst dann schmerzlich Erkennt-
nis erlangt, als es zu spit ist. ,,[T]rop éclaircis* (V,vii,1648) wihnt er sich und
Aricie deshalb in der letzten Szene des Stiicks, nachdem ihm die eigene Schuld
am Tod Hippolytes in vollem Umfang bewusst wird. In einer Welt, in der man
den Zeichen nicht mehr trauen kann und stindig Gefahr lduft, das Sein und den
Schein der Dinge zu verwechseln, findet sich der Minotaurus-Bezwinger, der
aus seinem fritheren Heldenleben eine eindeutige Zeichenordnung gewohnt war,
nicht mehr zurecht.*” Dass die Thematik der problematischen Erkenntnis sprach-
lich anhand von Metaphern des Sehens bzw. der Blendung realisiert wird, ist nur
konsequent.90

Im ersten Aufeinandertreffen mit Hippolyte nach (Enones erfolgreichem
Versuch, diesen als inzestuésen Vergewaltiger zu brandmarken, verleiht Thésée
seinem Verwundern dariiber Ausdruck, dass den dufleren Zeichen eines ,noble
maintien* und einer glinzenden ,,Vertu* die innere Verfassung von ,,perfides

87 In der selben Replik schildert Hippolyte den Verlust seiner heroischen Agency durch
die Liebe wie folgt: ,,Un moment a vaincu mon audace imprudente. / Cette ame si su-
perbe est enfin dépendante.* (IL,ii,537-538)

88 BARTHES: Sur Racine. S. 120.

89 ,,Thésée, modéle du héros guerrier, découvre la difficulté de fonctionner dans un
monde ou il n’y a pas de corrélation entre les signes et les signifiés.“ GRAHAM: ,,Thé-
sée ou le monstre tragique dans Phédre de Racine*. Hier S. 291. Der Autor der im
Mairz 1677 anonym erschienene Dissertation sur les tragédies de Phédre et Hippolyte
kritisiert die unheroische Orientierungslosigkeit der mythologischen Heldenfigur
scharf: ,,[Cle Héros ne sait ce qu’il dit“, auch fehle es ihm an ,sens commun®.
RACINE: uvres completes. S. 898.

90 Auch durch die zentrale Stellung, die dem Motiv im Sinne der engaio/desengario-
Thematik zukommt, erhélt Racines Stiick deutliche Ziige einer barocken Tragddie.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 351

humains* entsprechen kann. Da er von der Verkommenheit seines Sohns iiber-
zeugt ist, muss er die ,,signes certains* des Seelenadels zu Trug erkldren und
seine eigene Wahrnehmung anzweifeln:

Ah ! le voici. Grand Dieux ! A ce noble maintien
Quel ceil ne serait pas trompé comme le mien ?
Faut-il que sur le front d’un profane Adultére
Brille de la Vertu le sacré caractére ?

Et ne devrait-on pas a des signes certains

Reconnaitre le coeur des perfides humains ? (IV,ii,1035-1040)

Wie bereits gesehen, handelt es sich beim heroischen Glanz seines Sohnes aber
um ein Zeichen, das Thésée zu Unrecht verdédchtigt. Darauf weist Aricie den
Konig in der dritten Szene des fiinften Aktes hin. Als eine Liebende, die ihrem
Geliebten auf den Grund des Herzens blicken kann, zeigt sie sich entsetzt dar-
iiber, dass Thésée als Vater so wenig Kenntniss vom ,,coeur seines Sohnes be-
sitzt. Ungldubig fragt sie ihn: ,,Avez-vous de son cceur si peu de connaissance ?/
Discernez-vous si mal le crime et I’innocence ? (V,iii,1429-1430) Blind fiir die
berechtigte Kritik, weist Thésée Aricies Vorwiirfe zuriick und hélt ironischer-
weise ihr vor, sich von der Liebe blenden zu lassen und in Hippolyte zu Unrecht
einen fehlerfreien Helden zu sehen. Die nachdriickliche Betonung der vermeint-
lich sicheren Zeichen, von denen er sagt, dass er sie mit eigenen Augen gesehen
habe (,,J’ai vu, j’ai vu couler des larmes véritables®), zeigt an, wie fundamental
Thésées Missverstandnis ist. Er halt fiir ,,témoins certains®, was blofer Schein
ist, und projiziert die eigene Blindheit auf Aricie:

,,Votre amour vous aveugle en faveur de I’Ingrat.
Mais j’en crois des témoins certains, irréprochables.

J’ai vu, j’ai vu couler des larmes véritables. (V,iii,1440-1442)

Obwohl Thésée in der Folge langsam ahnt, dass er einen grofen Fehler began-
gen hat und sein Misstrauen den Sohn moglicherweise das Leben kosten wird,
riickt er von der Uberzeugung noch immer nicht ab, dass Hippolyte und auch
Aricie ihn tduschen. In seinem letzten Monolog fragt er sich noch einmal laut,
welches triigerische Ziel die beiden verfolgen mdgen (,,Veulent-ils m’éblouir par
une feinte vaine ? / Sont-ils d’accord tout deux, pour me mettre a la géne ?*
(V,vi,1451-1453)), worauthin er immerhin beschlie3t, mehr Licht in die Angele-
genheit bringen zu wollen: ,Je veux de tout le crime étre mieux éclairci.”
(V,vi,1459) Die bittere Erkenntnis folgt, als Théraméne in seinem beriihmten

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 | GLANZ UND BLENDUNG

récit vom tragischen Tod Hippolytes berichtet, der — in Anlehnung an den ge-
waltvollen Heldentod Hektors’' — von seinen Pferden zu Tode geschleift wurde.
Den geschundenen Korper des Helden, so wird noch einmal Thésées Leitmotiv
der mangelnden Erkenntnis aufgegriffen, konne nun selbst der eigene Vater
nicht mehr erkennen:

A ce mot ce Héros expiré
N’a laissé dans mes bras qu’un corps défiguré,
Triste objet, ou des Dieux triomphe la colére,

Et que méconnaitrait I’ceil méme de son Pére.” (V,vi,1567-1570)

Hinsichtlich der deheroisierenden ,,poétique du regard* spielt im Zusammen-
hang mit dem Motiv der Blendung auch jenes des Auftritts eine entscheidende
Rolle. Die in der Tradition des heroischen Dramas sprachlich hiufig als He-
rophanie vermittelte, spektakuldre Erscheinungsweise des Helden wird in Phed-
re et Hippolyte radikal dekonstruiert, obwohl sich Racine, wie Sylvaine Guyot
zeigt,92 in fritheren Werken am heroischen ,,paradigme éblouissant® regelrecht
abgearbeitet hatte. In dem Stiick Bérénice (1670/1671) findet sich zum Beispiel
noch ein besonders spektakuldrer Auftritt einer Heldenfigur, der hier zum Zwe-
cke der kontrastiven Abgrenzung analysiert werden soll:

Es handelt sich bei der Tragddie, die etwa zeitgleich zu Pierre Corneilles Tite
et Bérénice (1670/1671) erschienen war, um ein Stiick, in dem Tite und Bérénice
als Helden des Selbstopfers inszeniert werden, die ihre leidenschaftliche Liebe
der Staatsrdson unterordnen. Die Agonalitdt der beiden Heldenfiguren richtet
sich primér nach innen, ihr heroischer Kampf ist ein Kampf gegen die eigenen
Gefiihle. Als Bérénice von ihrer Vertrauten Phénice in der fiinften Szene des ers-
ten Aktes dazu gedringt wird, den amtierenden Kdnig Antiochus zu heiraten,

91 Emmanuel Martin zeigt auBerdem, wie Racine seinen Helden Hippolyte im récit de
Thérameéne mit den drei mythologischen Figuren Icare, Phaéton und Actéon paralleli-
siert. Vgl. MARTIN, Emmanuel: ,,L intertexte baroque du ,récit de Thérameéne‘ ou la
beauté du leurre®, in: FOUCRIER, Chantal und Daniel MORTIER (Hrsg.): L autre et le
méme. Pratiques de réécritures, Rouen: Presses Universitaires de Rouen 2001,
S. 149-154.

92 ,,D’Alexandre a Esther, Racine explore le paradigme éblouissant dans ses limites et
ses exces, dramatisant la transition heurtée entre 1’ostentation guerriére [qui fonde la
vertu noble] et la parution lumineuse [que fabrique la politique absolutiste], puis entre
le sublime foudroyant de la lumiére [médité autour de la traduction de Longin par
Boileau] et le sublime je-ne-sais-quoi de grace [chére & ’urbanité galante].” GUYOT:
.Entre éblouissement et « véritables grdaces ». Racine ou les tensions de ['ceil”. S. 141.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 353

beschwort sie die Erinnerung an Tite, indem sie diesen als heroische Lichtgestalt
beschreibt, der aus dem Dunkel der Nacht hervortritt und durch seine auratische
Préasenz alle Blicke auf sich zieht:

,,De cette nuit, Phénice, as-tu vu la splendeur ?
Tes yeux ne sont-ils pas tous pleins de sa grandeur ?
Ces Flambeaux, ce Blicher, cette nuit enflammée,
Ces Aigles, ces Faisceaux, ce Peuple, cette Armée,
Cette foule de Rois, ces Consuls, ce Sénat,

Qui tous de mon Amant empruntaient leur éclat ;
Cette Pourpre, cet or, que rehaussait sa gloire,

Et ces Lauriers encore témoins de sa victoire ;
Tous ces yeux qu’on voyait venir de toutes parts
Confondre sur lui seul leurs avides regards ;

Ce port majestueux, cette douce présence.

Dieux ! avec quel respect et quelle complaisance,

. . 193
Tous les coeurs en secret I’assuraient de leur foi !

Die starken hell-dunkel-Kontraste dienen hier einer Reliefbildung, durch die sich
der Konig Tite als Herophanie von seiner Umwelt absetzt. Der Isotopie der
Dunkelheit steht die Isotopie des Lichts bzw. des Leuchtenden mit Begriffen wie
Glanz (,,splendeur®, ,éclat”), Fackeln (,,Flambeaux‘), Feuer (,,Blicher), Strah-
len (,,Faisceaux*) und Gold (,,or") gegeniiber. Rhetorisch maximal verdichtet
driickt sich diese Spannung in der zentralen Metapher der ,,nuit enflammé* aus.
Diese paradoxe Trope offnet ein Assoziationsfeld des Leidenschaftlichen, des
Gewaltsamen und des Todbringenden, das vorausweist auf die tragische Folge
der kommenden Ereignisse. Des Weiteren wird in der Textstelle eine ganze Rei-
he von Begriffen aus dem Wortfeld des Sehens verwendet, um den Helden als
visuelles Phdnomen zu konstruieren. Die Erscheinung des Helden wird dabei als
ein elektrisierendes und magnetisierendes Spektakel der Schaulust beschrieben,
das die Anwesenden in seinen Bann zieht. In begeistertem Rausch werfen sie
von allen Seiten gierige Blicke auf den Helden. Seine charismatische Aura, so
lasst sich eine im Text direkt folgende Formulierung interpretieren, wirkt stark
affektiv auf die Anwesenden und sichert dem Helden schlagartig seinen Status
als ,,Maitre*:

93 RACINE: Euvres completes. S. 465-466.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354 | GLANZ UND BLENDUNG

,,Parle. Peut-on le voir sans penser comme moi,
Qu’en quelque obscurité que le Sort I’ett fait naitre,

A N 94
Le Monde, en le voyant, eiit reconnu son Maitre ?*

In Racines letztem weltlichen Drama, das — wie schon mehrfach gesagt — in vie-
lerlei Hinsicht als ein Abgesang auf die Tradition der heroischen Tragddie ver-
standen werden muss, findet sich ein stark gewandeltes Bild vom Auftritt des
Helden. Nachdem Thésée die ersten beiden Akte iiber allenfalls noch in der kol-
lektiven Erinnerung présent ist, verbreitet sich im dritten Akt die Kunde von sei-
ner liberraschenden Riickkehr. Genau in der rechnerischen Mitte des Stiicks, und
damit von Racine dramaturgisch hochst bewusst und effektvoll konstruiert, be-
richtet (Enone vom baldigen Erscheinen des Konigs: ,,Le Roi, qu’on a cru mort,
va paraitre a vos yeux, / Thésée est arrivé. Thésée est en ces lieux. * (I11,11,827-
828) Die Erwartung einer triumphalen Riickkehr ist in diesen Worten deutlich
spiirbar. Im Gegensatz zu Tite, der der Erinnerung seiner Geliebten zufolge von
Konsuln und anderen Konigen bewundert und gefeiert wurde, stromt im Falle
Thésées jedoch nur das Volk zusammen, um den heimkehrenden Helden zu be-
griiien: ,,.Le Peuple, pour le voir, court et se précipite.” (I11,i1,829) Alle anderen
Figuren bereiten dem Konig einen ,.étrange accueil” (II1,iv,921), indem sie
angstlich reagieren und Thésée das Gefiihl geben, ,,si craint, et si peu désiré*
(IIL,v,955) zu sein. Der sorgfiltig vorbereitete Auftritt des alternden Helden, so
muss in Anbetracht dieser Umstéinde geschlussfolgert werden, erfiillt die Erwar-
tungen an eine Herophanie in keinster Weise. Der Blick der Welt auf den Helden
fallt radikal vom Paradigma der Faszination ab, pitié und crainte ersetzen die
admiration.

5.3 Heroismus unter Ludwig XIV.

,,Une ceuvre que composent les échos de vingt siécles fait entendre cette interrogation an-
xieuse sur la liberté humaine qui s’éléve, dans la France de Louis XIV, des ruines du

s 95
monde héroique.*

Mit diesen Worten beschlieft Bénichou seine umfangreiche Studie {iber Phédre
et Hippolyte und 6ffnet damit gleichzeitig einen soziohistorischen Fragehorizont,
in dem sich die Uberlegungen der folgenden Seiten bewegen sollen. Die werk-
immanente Perspektive soll dabei zugunsten einer stirker kontextualisierenden

94 Ebd. S. 466.
95 BENICHOU: ,,Hippolyte requis d’ amour et calomnié®. S. 323.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 355

Perspektive erweitert und die Frage beantwortet werden, wie sich Racines Tra-
gbdie im Lichte einer unter Ludwig XIV. problematisch gewordenen Kultur des
Heroischen verstehen ldsst. Dass die in dieser Arbeit bereits mehrfach themati-
sierte Krise des Heroischen unter anderem auch direkt mit dem Regierungs- und
Reprisentationsstil des Konigs zusammenhing, kann dabei als eine Tatsache be-
trachtet werden, liber die auch in der bisherigen Forschung weitestgehend Einig-
keit herrscht. Zum einen ist die Ursache dieser Krise darin zu sehen, dass Lud-
wig XIV. insbesondere zu Beginn seiner Herrschaft geradezu ,,auf seine Helden-
rolle [pochte]“ und den Status des Helden fiir sich alleine reklamierte.”® Zum an-
deren, und dies hédngt direkt mit dem Heldenmonopol der Monarchie zusammen,
spielt hier die von Norbert Elias beschriebene ,,Verhoflichung des Adels* als der
traditionellen Tragerschicht des Heroischen eine entscheidende Rolle.”” Ronald
G. Asch fasst diese historische Situation pragnant zusammen:

,In Frankreich erreichte die Heroisierung und Glorifizierung des Monarchen unter Lud-
wig XIV. Ausmalle wie kaum je zuvor. Der K6nig okkupierte nun, auch und gerade auf

Kosten des Adels, die Figur des Heros fiir sich allein [...].“98

Racines letzte weltliche Tragddie muss als Reflex auf diese fiir die 1670er Jahre
bezeichnende gesellschaftliche Situation verstanden werden. Die abwesenden,
eingesperrten und tragisch scheiternden Helden des Dramas stehen auch fiir den
realen Macht- und Funktionsverlust der heroisch-aristokratischen Elite in der
Zeit nach der Fronde. Jirgen Grimm schreibt dazu in Bezug auf Corneilles
Suréna und Racines Phédre et Hippolyte:

,,L’exil volontaire de Suréna et le suicide de Phédre sont des métaphores théétrales pathé-
tiques du renoncement a elle-méme, de I’«abdication» de 1’ancienne noblesse d’épée des-
tituée de ses fonctions et dont le role historique a la cour de Louis XIV a été réduit a une

. . . A 99
représentation pure et simple d’elle-méme.*

96 KIRCHNER: Der epische Held. S. 357. Zur Heroisierung des Konigs vgl. ferner die
Ausfithrungen in Kapitel 1.2 dieser Arbeit.

97 Vgl. ELIAS: Die hdfische Gesellschaft: Insbes. S. 222-319.

98 ASCH, Ronald G.: Herbst des Helden: Modelle des Heroischen und heroische Le-
bensentwiirfe in England und Frankreich von den Religionskriegen bis zum Zeitalter
der Aufkldrung, Wiirzburg: Ergon 2016. S. 22.

99 GRIMM: ,,Suréna et Phédre ou l’abdication du héros*. S. 185.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356 | GLANZ UND BLENDUNG

Dem im Vergleich zur Zeit vor der Fronde im Regulativ der honnéteté erstarren-
den Adel, so lieBe sich diese Uberlegung weiterfiihren, entsprechen — wenn-
gleich es sich dabei streng genommen um Mitglieder der Konigsfamilie handelt
— Figuren wie Phédre und Hippolyte. Diese tragen ihre agonalen Energien nicht
mehr, wie dies etwa im Cid noch der Fall war, nach aulen, indem sie gegen
feindliche Méchte kampfen. Vielmehr richtet sich ihre Gewalt nach innen und
nimmt dort monstrése Formen an. Anstatt also Monster zu bekdmpfen, werden
sie im Sinne der von Anne G. Graham beschriebenen ,transformation du héros
en monstre* selbst zu solchen.'”

Um die Verbindungen zwischen der Ebene der Textimmanenz und der Ebe-
ne der soziohistorischen Kontexte noch konkreter herauszuarbeiten, soll nun ein
Blick auf die Rezeption und Diskussion des Stiicks zum Zeitpunkt seiner Auf-
fiihrung im Frithjahr 1677 geworfen werden. Eine historische Quelle, die fiir die-
se Belange besonders wertvoll ist, stellt die kurz vor der Veroffentlichung der
Druckfassung von Racines Stiick anonym erschienene Dissertation sur les tra-
gédies de Pheédre et Hippolyte dar.'”' Der literaturkritische Text, der mit einiger
Sicherheit Adrien-Thomas Perdou de Subligny zugeschrieben werden kann,'"”
unterzieht die fast zeitgleich uraufgefiihrten Phédre-Dramatisierungen von Raci-
ne und Nicolas Pradon einer vergleichenden Analyse. Obwohl Subligny Racine
selbst als ,,grand homme* und ,,illustre génie* bezeichnet und ihn sogar mit dem
antiken Heros Ajax vergleicht,103 lasst sich zeigen, dass er bei aller prinzipiellen

100 GRAHAM: ,,Thésée ou le monstre tragique dans Phédre de Racine®. S. 278. Es wire
gleichwohl falsch, aus dieser Beobachtung direkt auf eine gesellschaftskritische Ab-
sicht Racines schlieen zu wollen, wie dies etwa bei der Interpretation Theresa Ken-
nedys der Fall ist: ,,Phédre serves the dual didactic function of an anti-hero. First, the
anti-heroine provides a vehicle for social critique, namely insight into the abusive au-
thorities of an absolutist system. At the same time, her bad example shows that despi-
te an unjust political system, she is held accountable for her actions.” KENNEDY,
Theresa Varney: ,,,No Exit‘ in Racine’s Phédre: The Making of the Anti-Hero®, in:
French Review 88/1 (2014), S. 165—-178. Hier S. 168.

101 Der Text ist in die kritische Werkausgabe Racines in der Bibliothéque de la Pléiade
integriert. Vgl. RACINE: (Euvres completes. S. 877-904.

102 Waihrend sich Georges Forestier beziiglich der Autorenschaft nicht festlegen mochte
(Vgl. Ebd. S. 1660-1661), zeigt sich Alain Niderst sicher, spricht dabei allerdings
auch die Vermutung aus, dass Subligny die Kritik zusammen mit Jean-Rémy Henault
verfasst haben konnte. Vgl. dazu: NIDERST, Alain: ,,Un grand méconnu : Adrien-
Thomas Perdou de Subligny®, in: Papers on French Seventeenth Century Literature
39/76 (2012), S. 215-252. Hier S. 243.

103 RACINE: Guvres complétes. S. 878.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 357

Wertschitzung einen sehr kritischen Blick auf die Heldendarstellung des Drama-
tikers hat. Was bei einem groflen Bewunderer Pierre Corneilles, als der er sich
zu verstehen gibt, freilich nicht sonderlich tiberrascht, ist die Tatsache, dass ihm
Racines Figuren zu schwach, zu verliebt, zu leichtgldubig, mit einem Wort: zu
unheroisch gezeichnet sind. Thésée ist ihm ,,trop crédule, et trop imprudent* und
entspricht keineswegs der ,,grande image que 1’ Antiquité nous a laissée*, Phédre
scheint ihm ,,un caractére forcené®, dem Racine ,.,trop d’amour, trop de fureur, et
trop d’effronterie® zuschreibt und Hippolyte schlieBlich wirkt auf ihn lediglich

. . . 104
wie ein ,,.bon et simple jeune homme.*

Wihrend somit generell festzustellen
ist, dass Sublignys Dissertation von einer gewissen Nostalgie fiir starke literari-
sche Heldenfiguren geprigt ist, die als eine konservative Reaktion auf die Krise
des Heroischen verstanden werden kann, lassen sich durch eine genauere Be-
trachtung der einzelnen Kritikpunkte noch differenziertere Riickschliisse auf Ra-
cines Stiick und seinen historischen Kontext ziehen. Sublignys traditionelles
Heldenverstindnis kann dabei als Folie dienen, auf der sich auch die Abwei-
chungen, Transformationen und Dekonstruktionen des Racine’schen Entwurfs
klarer erkennen lassen. Was wird den Helden Racines, und hier sind — was
abermals das traditionalistische Heldenbild des Autors erkennen ldsst — beson-
ders die mannlichen Figuren Hippolyte und Thésée zu nennen, aber nun im Ein-
zelnen vorgeworfen?

Hippolyte, nominell Prinz und Sohn zweier ruhmreicher Eltern, ist in den
Augen Sublignys besonders deshalb eine unwiirdige Figur, weil er sich zu sehr
von seinen Gefiihlen leiten ldsst. Als ,,Galant* beschiftige ihn nur sein Liebesle-

105 . .. ..
dem heroischen Erbe versuche er, wie im Fall der avisierten Suche nach

ben,
seinem Vater, die in Wahrheit einer Flucht gelte, nur vordergriindig gerecht zu
werden: ,,Il prétexte ce voyage d’un désir de gloire et de I’envie de chercher son
pére“.106 Besonders deutlich wird Hippolytes heldenunwiirdige Gefiihlsgeleitet-
heit und Passivitit dem Kritiker zufolge dann aber in einer Szene des zweiten
Aktes, in der er sich seinen Degen ohne Widerstand von Phédre entwenden l4sst.
Subligny kann es kaum fassen, dass Racine ernsthaft ,,a fait désarmer son Héros
par une femme*.'"”” Dass Hippolyte sich gerade einen Degen abnehmen lésst, der

wie kein zweites Objekt als Symbol fiir das kriegerisch-ménnlich konnotierte

104 Ebd. S. 882-883.

105 RACINE: Guvres complétes. S. 888.
106 Ebd. S. 884.

107 Ebd. S. 890.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358 | GLANZ UND BLENDUNG

198 ist fiir ihn nicht nur ein ethisches Problem. Vielmehr sieht er

Heldentum steht,
auch auf dramaturgischer Ebene ein grofles Glaubwiirdigkeitsproblem: ,,Il n’est
pas vraisemblable [...] qu’Hippolyte demeure comme une souche aprés qu’on

. . fo e 109 . - a1
lui a pris son épée“.  Das Genderargument einer zu schwéchlichen ménnlichen

10 .
wird von Sub-

Heldenfigur, die sich sogar von einer Frau entwaffnen lasse,’
ligny ferner durch ein Standesargument erginzt. Jeder Edelmann wiisste, dass
man sich den eigenen Degen unter keinen Umstinden entwenden lasse: ,,[L]es
gens d’épée savent quel mouvement on sent quand on est désarmé, et s’il est
possible qu’on laisse tranquillement emporter son épée, quelque surprise dont on
soit frappé.“111 Obwohl Racines Kritiker, wie Alain Niderst zeigt, selbst kein
Angehoriger des Schwertadels war und sein Titel (,,sieur de Subligny*) sich eher
auf , fiefs imaginaires* als auf ein tatsdchliches Lehen bezog,112 versucht er sich
durch seine Formulierungen klar als Vertreter, oder doch zumindest als intimer
Kenner und Sympathisant des sich selbst als heroisch stilisierenden Hochadels
auszuweisen. Dies wird noch deutlicher, als er sich an einer anderen Stelle der
Dissertation dariiber echauffiert, dass Racine mit Hippolyte einen Prinzen mit
der Wiirde eines Stallburschen, einen ,,Prince Palefrenier®, geschaffen habe.'"?

Doch auch bei der Kritik der Figur des Konigs bedient sich Subligny eines
Standesarguments: Nicht nur spreche Thésée ,trop familier pour un grand
Héros“,'"* auch lasse sein Auftritt im dritten Akt jegliche koniglich-heroische
Wiirde vermissen: ,,[Cle Héros qui revient d’un grand voyage chez lui sans faire

115 C L
I, ruft ebenso wie die

plus de bruit qu’un Bourgeois qui reviendrait d’ Auteui
Figur Hippolytes groBen Unmut bei Subligny hervor. Hinzu kommt in Bezug auf
Thésée aullerdem, dass dieser dem Kritiker allzu leichtgldubig und unverniinftig
erscheint, um den Namen eines antiken Helden mit Recht tragen zu konnen:

,|Cle Héros ne sait ce qu’il dit“, auch fehle es ihm an ,,sens commun* bzw. an

108 Vgl. dazu beispielsweise die Funktion des Degens in Pierre Corneilles Le Cid, die in
Kapitel IV. 1.2.1 dieser Arbeit bereits eingehender untersucht wurde.

109 RACINE: Euvres complétes. S. 889.

110 Die Haufigkeit, mit der das Argument iiber die Kritik verteilt aufgegriffen wird, zeugt
vom groflen Anstof}, den Subligny an der Figur des Hippolyte nahm. Er kann und will
es nicht akzeptieren, dass ,,[u]n Héros qui triompherait de la fureur des Monstres les
plus redoutables, se laisse vaincre par une faible femme.*“ Ebd. S. §93.

111 Ebd. S. 889.

112 NIDERST: ,,Un grand méconnu“. Hier S. 218.

113 RACINE: Guvres complétes. S. 899.

114 Ebd. S. 893.

115 Ebd. S. 892.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JEAN RACINE: PHEDRE ET HIPPOLYTE | 359

,bon sens«.'' Gipfel der Absurditit ist fiir ihn vor diesem Hintergrund die Tat-

sache, dass der Konig sich trotz seiner vielen Fehler und Schwichen auch noch
fiir die eigene GroBartigkeit rithmt: ,, Thésée [...] s’amuse a faire des exclama-
tions sur son énormité*.""”

Die konservative Position Sublignys ldsst sich damit wie folgt zusammenfas-
sen: Sowohl Thésée als auch Hippolyte verhalten sich nicht standesgemiB, sie
wirken wie Biirger und Stallburschen und nicht wie die obersten Vertreter eines
heroischen Konigsgeschlechts, das in direkter Linie auf Herakles zuriickgeht.
Wihrend es Thésée besonders an intellektueller Kraft mangelt, fehlt es Hippoly-
te an den ,ménnlichen‘ Tugenden Mut, Stolz und Kamptbereitschaft. Im Ver-
gleich zu strahlenden Corneille’schen Helden wie Rodrigue, Horace oder Ni-
comede erscheinen die beiden Figuren deshalb nur noch wie ein schwacher Ab-
glanz des Heroischen. Dies bedauert und kritisiert Subligny.

Mit seiner Kritik verhélt sich Subligny freilich genau wie eine jener ,,deux
ou trois personnes, qui voudraient qu’on réformat tous les Héros de I’ Antiquité
pour en faire des Héros parfaits“,118 gegen die sich Racine bereits in der préface
zu Andromaque positioniert hatte, um seine Theorie des mittleren Helden zu
konturieren. Phédre et Hippolyte spiegelt — wie gesehen — die vermutlich konse-
quenteste Umsetzung dieses Programms wider und lasst eine beziiglich des tra-
ditionellen Heldenverstidndnisses stark kritische Haltung des Dramatikers erken-
nen. Wihrend Racine in frithen Texten wie der Ode sur la convalescence du Roi
(1663) und der Tragoddie Alexandre le Grand (1665/1666) Ludwig XIV. noch

119

ein dezidiert heroisches Denkmal setzte, ~ zeichnet sich sein dramatisches

Hauptwerk prinzipiell durch eine deheroisierende Tendenz aus, die auch die Ko-

120

nigsfiguren betrifft. " In den Racine-Texten der 1670er Jahre ist der Glanz aller

116 Ebd. SS. 898, 895.

117 Ebd. S. 893.

118 Ebd. S. 197.

119 In der épitre zu Alexandre le Grand wird der Konig noch mit ,,Héros de 1‘Antiquité*
wie Alexander und Augustus verglichen. Ebd. S. 123—124. Relativ schnell wurde bei
den Heroisierungen Ludwigs XIV. dann jedoch die Unvergleichbarkeit des Konigs
hervorgehoben. Jean Chapelain insitiert in einem Brief von 1668 an Carlo Roberto
Datti, der in der Zeit an einer Panegyrik fiir den franzosischen Konig arbeitete, be-
zeichnenderweise auf die ,,splendeur particuliére que ce grand prince tire de luy mes-
me*. Zitiert nach WAQUET: ,,Louis XIV par Chapelain : héros de la Renaissance et
renaissance du héros*. Hier S. 245.

120 Erich Auerbachs Diagnose einer ungebrochenen ,,Uberhohung der fiirstlichen Gestal-
ten“ im Werk Racines erscheint vor diesem Hintergrund nuancierungsbediirftig. Vgl.
AUERBACH: ,,Der Scheinheilige®. S. 40. David Clarke arbeitet lediglich beziiglich

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360 | GLANZ UND BLENDUNG

2! Was Phédre et Hippolyte anbelangt, tritt dieser

Heldenfiguren verdunkelt.
Sachverhalt besonders deutlich hervor, wenn man Racines Figur des Thésée mit
jener Pradons vergleicht. Der Konig scheitert letztlich zwar auch dort tragisch,

122 .
Trotz der herois-

insgesamt steht er aber in einem deutlich giinstigeren Licht.
muskritischen Tendenz Racines, die in Phédre et Hippolyte selbst vor der Figur
des Konigs nicht Halt machte, darf an dieser Stelle nicht unerwihnt bleiben, dass
Racine als Hofhistoriograf und Mitglied der Petite Académie in den Jahren nach
seiner groflen Zeit als Dramatiker wieder umso aktiver an der medialen Glorifi-
zierung des Konigs beteiligt war.'” Die Deheroisierung eines Thésée — so ldsst
sich abschlieSend sagen — schien mit der Heroisierung eines Louis XIV. gut ver-
einbar gewesen zu sein, weshalb Racine zumindest in dieser Hinsicht weniger

ein Ancien als ein Moderne war.

der romischen Figuren heroisierende Ansitze heraus. Vgl. CLARKE, David: ,,Entre
Histoire et panégyrique: Les princes romains de Racine®, in: CANOVA-GREEN, Ma-
rie-Claude und Alain VIALA (Hrsg.): Racine et [’Histoire, Tiibingen: Narr 2004,
S. 83-97.

121 Prinzipiell lésst sich zeigen, dass die ,,Erzeugung von éclat [...] als Schliisselfunktion
hofischer Dramaturgie in dieser Zeit, wie Juliane Vogel jiingst gezeigt hat, weniger
in der Gattung der Tragddie, als vielmehr in jener der tragédie en musique bewerk-
stelligt wurde. Vogel deutet die ,,inflationdre Haufung von Momenten des éclat in der
Tragédie en musique™ als Krisensymptom eines hofischen Représentationsparadig-
mas, das in einer Phase politischer, administrativer und wirtschaftlicher Modernisie-
rung an Geltung verlor. VOGEL, Juliane: ,,Solare Orientierung. Heliotropismus in
Tragddie und Tragédie en musique*, in: GESS, Nicola, Tina HARTMANN und Domi-
nika HENS (Hrsg.): Barocktheater als Spektakel. Maschine, Blick und Bewegung auf
der Opernbiihne des Ancien Régime, Paderborn: Fink 2015, S. 71-88. Hier SS. 79, 81.

122 PRADON, Nicolas: Phédre et Hippolyte, hrsg. v. Olive CLASSE: University of Exeter
Press 1987.

123 So zum Beispiel im Rahmen der beriihmten histoire métallique. Vgl. CANOVA-
GREEN, Marie-Claude: ,,Racine et [’histoire métallique de Louis XIV*, in: CANOVA-
GREEN, Marie-Claude und Alain VIALA (Hrsg.): Racine et [’Histoire, Tiibingen:
Narr 2004, S. 237-256.

-007 - am 14.02.2026, 14:57:54. i [


https://doi.org/10.14361/9783839439371-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

