
JELLE KOOPMANS: DER MODERNE KÖRPER DER FRANZÖSISCHEN FARCE

 

 

 

 

 

 

Der moderne Körper der französischen Farce

Die französische Farce der Zeit von 1450-1550 ist, auch entgegen bis-

herigen Untersuchungen, ein experimentelles und der Modernität zu-

gehöriges Theater. Natürlich kann der experimentelle Aspekt der Far-

ce historisch erklärt werden, denn sie ist eine Gattung, die nach einer

neu zu erfindenden Theatralität sucht und sich ohne Vorbilder entwi-

ckelt hat. Das Moderne an ihr ist jedoch nicht als ein bequemer Ana-

chronismus zu verstehen, sondern es lässt sich vor allem aus der selt-

samen Kombination von dramatischer Effektivität und körperlichen

Obsessionen herleiten.

           Dass die französische Farce ein Theater des Zubehörs, »un thé-

âtre de l’accessoire« sei, ist unlängst von mehreren Wissenschaftlern
1betont worden. Daneben wäre es ebenso angebracht zu sagen, es

handle sich um ein sprachliches Theater, wo gerade die Spannung zwi-

schen Wort und Bild auf eine Art und Weise, die dem Rebus ähnelt, die

Handlung bestimmen kann. Und es wäre ebenso möglich, die Kostü-

mierung als Charakteristikum der Gattung hervorzuheben.

           Die Farce stellt aber trotzdem den Körper ins Zentrum, und

nicht nur den Unterleib, wiewohl er vielleicht derjenige Körperteil ist,

den man zu allererst mit dem Theater der Farce assoziieren wird, und

insbesondere seit Michail Bachtins Studie über Rabelais auch in einer

übertragenen Bedeutung. Die Körperlichkeit der Farce ist grausam,

aber sie ist auch spektakulär, direkt, aber komisch und manchmal ge-

rade eher modern als mittelalterlich. Natürlich denkt man dabei an die

vielen körperlichen Gewalttaten, manchmal nur angegeben durch »ce-

cy« oder »cela« im Text, die bereits die Didaskalien am Ende der Farce

des 17. Jahrhunderts antizipieren: »Tous se battent« – »Alle schlagen
sich«. Die Gewalt kann noch weiter gehen, wie in der Farce du Goguelu,

in der die beiden Diener mit einem Blinden das sehr grausame Spiel

von broche-en-cul (Spiess-im-Arsch) spielen. Man könnte auch an die

vielen Behinderten denken, welche die mittelalterliche Bühne bevöl-

kerten. Auch wenn uns die überzogene und unnötige Darstellung der

               

           1.  Vgl. Bernard Faivre: Répertoire des farces françaises des origines à Tabarin,
Paris: Imprimerie Nationale, 1993.
 

73

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010 - am 14.02.2026, 08:29:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

körperlichen Gewalt abstößt, sollte man trotzdem auf die dramatische

Effektivität hinweisen. Jedenfalls geht es hier um eine Komik der

Grausamkeit, eine schwarze, verschollene Seite der Farce.

           Eine meist unmittelbare Inszenierung des Körpers ist in drei

Stücken zu finden, die im Folgenden vorgestellt werden und die auf ei-

ne allegorische Weise die Gliedmaßen oder die Sinnesorgane auf die

Bühne bringen, wenn zum Beispiel die Füße und der Hintern zu allego-

rischen Figuren werden. Hier wird der Körper zum Spektakel und die

Spieler (und ihre Körper) müssen sich der Inszenierung des dramati-
2schen Körpers unterordnen. Es soll im Folgenden vor allem die Ob-

jektivierung des Körpers illustriert werden, seine Denaturierung oder

Verwandlung, und das gerade in einem modernen Sinn, insofern der

Körper reduziert wird auf den Status eines Zubehörs, auf einen Körper,

der nur noch eine Pflanze, ein Tier oder ein Ding ist und nicht mehr.

Aus dieser Perspektive erscheint die Farce als ein experimentelles

Theater, das eher an das ausgehende 20. Jahrhundert anknüpft als auf

das Ende des Mittelalters Bezug zu nehmen. Schauen wir uns zuerst
3einige Beispiele an: In der Farce von Georges le veau – Georges, das

Kalb ist der Ausgangspunkt der körperlichen Komik die Suche Georges

nach seiner Identität. Er weiß nicht, wer er ist und wird dadurch zum

Opfer, weil man ihn in dem Glauben lässt, er sei ein Tier, nämlich ein

Kalb. George zieht ein Kalbsfell über seinen Rücken und er ist, am En-

de der Farce, fest davon überzeugt, ein Kalb zu sein, das dem Pfarrer

als Kirchensteuer gehöre und geht, ohne sich Fragen zu stellen, zum

Schlachthaus. Man kann erkennen, wie ein Identitätsproblem sich in

einem körperlichen Problem auflöst: George hat nur einen, seinen,

Körper und dennoch … ist er bereit, seinen Körper gegen den eines

Kalbs einzutauschen und sogar seine eigene Vernichtung hinzuneh-

men. Die extreme Grausamkeit durch die imaginäre Verwandlung des

Körpers gibt dem Spiel etwas Kafkaeskes, und durch den bevorstehen-

den Tod am Schluss scheint die Farce eine Präfiguration des Einzelvor-

trags Stratégie pour deux jambons von Raymond Cousse zu sein. Zwei

parallele Stellen sind in den Farcen über Martin zu finden, der sich in
4einen Esel verwandelt. Er zieht die Karre oder seine Frau packt die

Last auf seinen Rücken, worauf der Mann/Esel mit einer Salve von

Furzen antwortet, wie Esel das sprichwörtlich tun: Er ist ein Esel, weil

er einer zu sein glaubt.

               

           2.  Die Auswahl von Texten habe ich bereits an anderer Stelle analysiert und
einen spezifischen Einsatz der körperlichen Komik vertreten: Jelle Koopmans: »Le dia-
logue du corps«, in: Jean-Pierre Bordier: L’économie du dialogue dans l‘ancien théâtre
français, Paris: Champion 1999, S. 41-51.
           3.  B. Faivre: Répertoire des farces françaises, Nr 71.
           4.  Ebd., Nr. 59, 107.
 

74

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010 - am 14.02.2026, 08:29:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JELLE KOOPMANS: DER MODERNE KÖRPER DER FRANZÖSISCHEN FARCE

5
           Ein zweites Beispiel ist die Farce des Pourpoint rétrécy , in der

man einer ähnlichen Verfahrensweise begegnet. Die Intrige ist be-

kannt: Am Morgen wollen zwei Säufer ihren Kompagnon, der noch

schläft, hereinlegen. Sie beschließen, ihn in seine Kleider einzunähen

und ihm zu erzählen, er sei aufgeschwollen und sehr krank. Es entsteht

dabei wiederum ein virtueller Körper im dramatischen Raum: Wo das

Publikum nur zusammengenähte Kleider sieht, ist da ein Ungeheuer,

ein verwandelter Körper, wiederum verdinglicht und objektiviert. Der

Dritte glaubt wirklich, er sei beinahe tot, beichtet seine Vergehen, die

so scheußlich sind, dass die zwei anderen beschließen, ihn zu töten: Er

wird in ein Tuch gewickelt und ins Wasser geworfen.

           Mein drittes Beispiel körperlicher Komik geht in seiner Grau-

samkeit noch weiter. Am Ende der Farce des femmes qui se font passer
6maîtresses – Farce von den Frauen, die sich als Meister ausgeben wird

der Mann angepflanzt, wie eine Stange Lauch. Ist George ein Tier ge-

worden, ist der Säufer der Pourpoint rétréci ein Ungeheuer geworden,

wird unser Mann hier nun zu einer Pflanze. Wieder wird der Körper in

ein Ding transformiert und objektiviert. Dramaturgisch ist die Hand-

lung des Pflanzens sicherlich sehr effektiv, wenn man bedenkt, dass

der arme Mann hier mit seinem Haupt in die Erde gepflanzt wird (wie

dies szenisch realisiert worden ist, wissen wir leider nicht). Das Pflan-

zen des Mannes ist ein klares Beispiel der umgekehrten Welt, des

mundus inversus. Dabei spielt auch die sprichwörtliche Redensart, der

ideale Mann habe ein weißes Haupt und einen grünen Schwanz (ganz

wie der Stangenlauch, und das ist wohl der Grund, warum die Frauen

ihn pflanzen): Es gibt also eine klare erotische Konnotation. Das ist

aber nicht das Einzige, was hier eine Rolle spielt, denn die Handlung

am Schluss, bei dem der arme Mann mit seinem Haupt in die Erde und

seinen Füßen in die Luft abgesetzt wird, hat noch einige andere wichti-

ge Referenzen.

           Zuerst ist da die »plantation du mai«, die rituelle Anpflanzung

des Mai-Baumes die die Pariser Basoche, die Gesellschaft von jungen

Juristen des Palais, jedes Jahr durchführte (und die in der Periode der

Revolution eine neue Bedeutung bekam). Die Junggesellen der Anwalt-

schaft können als eine der Gruppen gelten, die am meisten zu der Ent-

wicklung des weltlichen Dramas beigetragen haben. Zweitens gibt es

den sprichwörtlichen Ausdruck »planter quelqu’un« – »jemanden ver-

lassen«: Die Frauen brauchen also keinen Mann mehr und können ihn

pflanzen. Und drittens spielt hier das platonische Bild vom Menschen

als ein invertierter Baum mit seinen Wurzeln, den Haaren nach oben,

und seinen Ästen, den Armen und Beinen nach unten, mit. Gewisser-

               

           5.  Ebd., Nr. 59, 107.
           6.  Ebd., Nr. 56.
 

75

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010 - am 14.02.2026, 08:29:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

maßen wird der Mann hier »zurechtgesetzt«, wieder aufgenommen in

die natürliche Ordnung – und so ist der mundus inversus ein mundus
conversus geworden.

           Aber es gibt noch mehr Bezüge: Diese Farce ist Teil eines Streits

zwischen unseren farceurs (wahrscheinlich die Basoche, aber sicher ist

das nicht) und dem Collège de Cardinal Lemoine. Unserem Textes zu-

folge hat einige Zeit davor der Collège ein Spiel inszeniert, in dem »die

vom Collège Cardinal Lemoine« sich gegen die Frauen gewandt und

behauptet haben, alle Frauen sollen mit einem kurzen dicken Stock

(vielleicht erotisch zu interpretieren) geschlagen werden und wenn sie

zuviel plaudern, solle man sie zusammenbinden wie eine Garbe. Unse-

re Farce steht also nicht isoliert, und die thematische Grundlage wurde

bereits zuvor angelegt: Bevor die Frauen wie Stroh zusammengebun-

den werden (Ernte), müssen die Männer angepflanzt werden (Früh-

ling), müssen die Frauen trocknen, so müssen die Männer wieder grün

werden, oder, zumindest, ein weißes Haupt und einen grünen Schwanz

haben – wie eine Stange Lauch.

           Man sieht, welche differenziert komischen Möglichkeiten diese

Farce bietet. Parallele Stellen zum therapeutischen Verfahren sind in
7den Farcen der Femmes qui font refondre leurs maris – Frauen, die

ihre Männer umschmelzen lassen und der Hommes qui font saler leurs
8femmes – Männer, die ihre Frauen einpökeln zu finden; eine ähnliche

9Objektivierung des Körpers findet in der Farce des Trocheur de maris
– Ehemännertauschers statt.

           Gewiss können die körperlichen Transformationen noch weiter-

gehend analysiert werden, auch in anderen Farcen. Ich denke dabei an

die Farce, in der die Frauen ihre Männer auffordern, wie die Krähen zu
10krähen und das Gras mit den Zähnen zu mahlen, wo die Objektivie-

rung und die Verdinglichung des Körpers ebenso aktuell ist, und wo es

eine stark ausgespielte Gegenüberstellung des Himmels (die Krähen)

und der Erde (das Gras) in einer symbolischen Ausarbeitung metaphy-

sischer Themen gibt.

           Dies alles ist nicht rein anekdotisch. In mehreren Farcen, ohne

dass man unbedingt sagen könnte, es handle sich um eine strukturelle

Charakteristik, hat die körperliche Komik neben grausamen auch eher

existentielle Seiten. Die Art und Weise, in der man das Körperliche

komisch behandelt, passt nicht in unsere traditionelle Vorstellung von

der Entwicklung des Dramas. Man könnte weiter gehen und vor allem

               
             7.  Ebd., Nr. 54.
             8.  Ebd., Nr. 76.
             9.  Ebd., Nr. 169.
           10.  B. Faivre: Répertoire des farces françaises, Nr. 52: paistre l’herbe aux dents
– das Gras mit den Zähnen zu mahlen.
 

76

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010 - am 14.02.2026, 08:29:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

die Modernität dieser Bilder akzentuieren. Am Ende des Mittelalters

hat man versucht, ohne dafür Beispiele oder Modelle zu haben, das

Theater neu zu erfinden. Deshalb – allerdings haben die Theaterhisto-

riker das nicht immer gesehen – handelt es sich zweifelsohne um ein

experimentelles Theater. Die Verwandlung des Körpers – die freilich

manchmal aus praktischen Gründen virtuell bleibt – hat eine mehr als

rein anekdotische Präsenz im Theater der Farce. Es handelt sich um

ein komisches Verfahren, das weiter geht als einfache lazzi und das

man traditionell als körperliche Komik der Farce versteht: Es geht hier

um eine spezifische, grausame und vielleicht existentielle Komik, die

nicht nur grotesk ist, sondern ihre Zuschauer auch mit wesentlichen

Fragen konfrontiert. Dass einige der Farcen wie George le veau oder

Pourpoint rétréci ein offenes Ende haben, ist in diesem Kontext der

modernen, körperlichen Komik aufschlussreich.

Jelle Koopmans

Teufel im französischen Theater des Spätmittelalters

Die spätmittelalterlichen Aufführungen der Passionsspiele und der Le-

ben der Heiligen zeigen detailliert gestaltete Schauplätze sowohl vom

Himmel als auch von der Hölle. Für gewöhnlich waren sie einander ge-

genüber dargestellt und stellten so ein anschauliches Bild des Kampfes

zwischen Gut und Böse dar. Der Eingang zur Hölle war das Maul eines

riesigen Biests, durch das die Teufel aus ihrer lärmenden und ver-

rauchten Höhle in die Welt nach draußen kamen. Zu ihren Kostümen

gehörten oft hässliche, gehörnte Masken, und ihre bestialische Natur

wurde durch wilde Gesichter, die an anderen Teilen ihrer Körper be-

festigt waren, angedeutet. Sie stellen die grauenhafte und abstoßende

Natur des Bösen dar, und ihre Furcht erregende Erscheinung sollte die

Zuschauer vor den schrecklichen Folgen der Sünde warnen.

           Allerdings passen die Handlungen dieser Furcht einflössenden

Kreaturen nicht immer zu ihrer bösen Natur. Die Teufel der Mysterien-

spiele werden oft unbeholfen und ungeschickt dargestellt, sie kämpfen

ständig untereinander und verursachen für ihre Sache manchmal mehr

Schaden als Gutes. Ein modernes Publikum würde dazu neigen, diese

Aspekte des teuflischen Verhaltens als komisch und der Farce ange-

messen zu betrachten. Aber sah das mittelalterliche Publikum sie auf

die gleiche Weise? Wir wissen, dass viele mittelalterliche Zuschauer
1bei den Verhandlungen und Prüfungen eines Heiligen weinten, aber

               

           1.  Vgl. L. Petit de Julleville: Les mystères, Paris: Hachette 1880, Bd. II, S. 32, 48.
 

77

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010 - am 14.02.2026, 08:29:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

