Der moderne Korper der franzésischen Farce

Die franzosische Farce der Zeit von 1450-1550 ist, auch entgegen bis-
herigen Untersuchungen, ein experimentelles und der Modernitit zu-
gehoriges Theater. Natiirlich kann der experimentelle Aspekt der Far-
ce historisch erkldart werden, denn sie ist eine Gattung, die nach einer
neu zu erfindenden Theatralitdt sucht und sich ohne Vorbilder entwi-
ckelt hat. Das Moderne an ihr ist jedoch nicht als ein bequemer Ana-
chronismus zu verstehen, sondern es lasst sich vor allem aus der selt-
samen Kombination von dramatischer Effektivitat und korperlichen
Obsessionen herleiten.

Dass die franzosische Farce ein Theater des Zubehors, »un thé-
atre de l'accessoire« sei, ist unldngst von mehreren Wissenschaftlern
betont worden.® Daneben wire es ebenso angebracht zu sagen, es
handle sich um ein sprachliches Theater, wo gerade die Spannung zwi-
schen Wort und Bild auf eine Art und Weise, die dem Rebus dhnelt, die
Handlung bestimmen kann. Und es wadre ebenso moglich, die Kostii-
mierung als Charakteristikum der Gattung hervorzuheben.

Die Farce stellt aber trotzdem den Korper ins Zentrum, und
nicht nur den Unterleib, wiewohl er vielleicht derjenige Korperteil ist,
den man zu allererst mit dem Theater der Farce assoziieren wird, und
insbesondere seit Michail Bachtins Studie tiber Rabelais auch in einer
ubertragenen Bedeutung. Die Korperlichkeit der Farce ist grausam,
aber sie ist auch spektakuldr, direkt, aber komisch und manchmal ge-
rade eher modern als mittelalterlich. Natiirlich denkt man dabei an die
vielen korperlichen Gewalttaten, manchmal nur angegeben durch »ce-
cy« oder »celax im Text, die bereits die Didaskalien am Ende der Farce
des 17. Jahrhunderts antizipieren: »Tous se battent« — »Alle schlagen
sich«. Die Gewalt kann noch weiter gehen, wie in der Farce du Goguelu,
in der die beiden Diener mit einem Blinden das sehr grausame Spiel
von broche-en-cul (Spiess-im-Arsch) spielen. Man konnte auch an die
vielen Behinderten denken, welche die mittelalterliche Biihne bevol-
kerten. Auch wenn uns die iiberzogene und unnoétige Darstellung der

1. Vgl. Bernard Faivre: Répertoire des farces francaises des origines a Tabarin,
Paris: Imprimerie Nationale, 1993.

73

14.02.2028, 08:29:12. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KORPERS

korperlichen Gewalt abstoft, sollte man trotzdem auf die dramatische
Effektivitat hinweisen. Jedenfalls geht es hier um eine Komik der
Grausamkeit, eine schwarze, verschollene Seite der Farce.

Eine meist unmittelbare Inszenierung des Korpers ist in drei
Stiicken zu finden, die im Folgenden vorgestellt werden und die auf ei-
ne allegorische Weise die GliedmafRen oder die Sinnesorgane auf die
Biihne bringen, wenn zum Beispiel die FiiRe und der Hintern zu allego-
rischen Figuren werden. Hier wird der Korper zum Spektakel und die
Spieler (und ihre Korper) miissen sich der Inszenierung des dramati-
schen Korpers unterordnen.” Es soll im Folgenden vor allem die Ob-
jektivierung des Korpers illustriert werden, seine Denaturierung oder
Verwandlung, und das gerade in einem modernen Sinn, insofern der
Korper reduziert wird auf den Status eines Zubehors, auf einen Korper,
der nur noch eine Pflanze, ein Tier oder ein Ding ist und nicht mehr.
Aus dieser Perspektive erscheint die Farce als ein experimentelles
Theater, das eher an das ausgehende 20. Jahrhundert ankniipft als auf
das Ende des Mittelalters Bezug zu nehmen. Schauen wir uns zuerst
einige Beispiele an: In der Farce von Georges le veau® — Georges, das
Kalb ist der Ausgangspunkt der korperlichen Komik die Suche Georges
nach seiner Identitdt. Er weil nicht, wer er ist und wird dadurch zum
Opfer, weil man ihn in dem Glauben lésst, er sei ein Tier, ndmlich ein
Kalb. George zieht ein Kalbsfell iiber seinen Riicken und er ist, am En-
de der Farce, fest davon iiberzeugt, ein Kalb zu sein, das dem Pfarrer
als Kirchensteuer gehore und geht, ohne sich Fragen zu stellen, zum
Schlachthaus. Man kann erkennen, wie ein Identitdtsproblem sich in
einem korperlichen Problem auflost: George hat nur einen, seinen,
Korper und dennoch ... ist er bereit, seinen Korper gegen den eines
Kalbs einzutauschen und sogar seine eigene Vernichtung hinzuneh-
men. Die extreme Grausamkeit durch die imagindre Verwandlung des
Korpers gibt dem Spiel etwas Kafkaeskes, und durch den bevorstehen-
den Tod am Schluss scheint die Farce eine Préfiguration des Einzelvor-
trags Stratégie pour deux jambons von Raymond Cousse zu sein. Zwei
parallele Stellen sind in den Farcen iiber Martin zu finden, der sich in
einen Esel verwandelt.* Er zieht die Karre oder seine Frau packt die
Last auf seinen Riicken, worauf der Mann/Esel mit einer Salve von
Furzen antwortet, wie Esel das sprichwortlich tun: Er ist ein Esel, weil
er einer zu sein glaubt.

2. Die Auswahl von Texten habe ich bereits an anderer Stelle analysiert und
einen spezifischen Einsatz der kdrperlichen Komik vertreten: Jelle Koopmans: »Le dia-
logue du corps«, in: Jean-Pierre Bordier: L’économie du dialogue dans l‘ancien thédtre
frangais, Paris: Champion 1999, S. 41-51.

3. B. Faivre: Répertoire des farces francaises, Nr 71.

4. Ebd., Nr. 59, 107.

74

14.02.2028, 08:29:12. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JELLE KOOPMANS: DER MODERNE KORPER DER FRANZOSISCHEN FARCE

Ein zweites Beispiel ist die Farce des Pourpoint rétrécy®, in der
man einer dhnlichen Verfahrensweise begegnet. Die Intrige ist be-
kannt: Am Morgen wollen zwei Sdufer ihren Kompagnon, der noch
schlaft, hereinlegen. Sie beschlieflen, ihn in seine Kleider einzundhen
und ihm zu erzahlen, er sei aufgeschwollen und sehr krank. Es entsteht
dabei wiederum ein virtueller Korper im dramatischen Raum: Wo das
Publikum nur zusammengendhte Kleider sieht, ist da ein Ungeheuer,
ein verwandelter Korper, wiederum verdinglicht und objektiviert. Der
Dritte glaubt wirklich, er sei beinahe tot, beichtet seine Vergehen, die
so scheuflich sind, dass die zwei anderen beschliefen, ihn zu téten: Er
wird in ein Tuch gewickelt und ins Wasser geworfen.

Mein drittes Beispiel korperlicher Komik geht in seiner Grau-
samkeit noch weiter. Am Ende der Farce des femmes qui se font passer
maitresses® — Farce von den Frauen, die sich als Meister ausgeben wird
der Mann angepflanzt, wie eine Stange Lauch. Ist George ein Tier ge-
worden, ist der Sdufer der Pourpoint rétréci ein Ungeheuer geworden,
wird unser Mann hier nun zu einer Pflanze. Wieder wird der Korper in
ein Ding transformiert und objektiviert. Dramaturgisch ist die Hand-
lung des Pflanzens sicherlich sehr effektiv, wenn man bedenkt, dass
der arme Mann hier mit seinem Haupt in die Erde gepflanzt wird (wie
dies szenisch realisiert worden ist, wissen wir leider nicht). Das Pflan-
zen des Mannes ist ein klares Beispiel der umgekehrten Welt, des
mundus inversus. Dabei spielt auch die sprichwortliche Redensart, der
ideale Mann habe ein weiles Haupt und einen griinen Schwanz (ganz
wie der Stangenlauch, und das ist wohl der Grund, warum die Frauen
ihn pflanzen): Es gibt also eine klare erotische Konnotation. Das ist
aber nicht das Einzige, was hier eine Rolle spielt, denn die Handlung
am Schluss, bei dem der arme Mann mit seinem Haupt in die Erde und
seinen Fiilen in die Luft abgesetzt wird, hat noch einige andere wichti-
ge Referenzen.

Zuerst ist da die »plantation du mai«, die rituelle Anpflanzung
des Mai-Baumes die die Pariser Basoche, die Gesellschaft von jungen
Juristen des Palais, jedes Jahr durchfiihrte (und die in der Periode der
Revolution eine neue Bedeutung bekam). Die Junggesellen der Anwalt-
schaft konnen als eine der Gruppen gelten, die am meisten zu der Ent-
wicklung des weltlichen Dramas beigetragen haben. Zweitens gibt es
den sprichwortlichen Ausdruck »planter quelqu'un« — »jemanden ver-
lassen«: Die Frauen brauchen also keinen Mann mehr und kénnen ihn
pflanzen. Und drittens spielt hier das platonische Bild vom Menschen
als ein invertierter Baum mit seinen Wurzeln, den Haaren nach oben,
und seinen Asten, den Armen und Beinen nach unten, mit. Gewisser-

5. Ebd., Nr. 59, 107.
6. Ebd., Nr. 56.

75

14.02.2028, 08:29:12. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KORPERS

malen wird der Mann hier »zurechtgesetzt«, wieder aufgenommen in
die natiirliche Ordnung — und so ist der mundus inversus ein mundus
conversus geworden.

Aber es gibt noch mehr Beziige: Diese Farce ist Teil eines Streits
zwischen unseren farceurs (wahrscheinlich die Basoche, aber sicher ist
das nicht) und dem Collége de Cardinal Lemoine. Unserem Textes zu-
folge hat einige Zeit davor der Collége ein Spiel inszeniert, in dem »die
vom Collége Cardinal Lemoine« sich gegen die Frauen gewandt und
behauptet haben, alle Frauen sollen mit einem kurzen dicken Stock
(vielleicht erotisch zu interpretieren) geschlagen werden und wenn sie
zuviel plaudern, solle man sie zusammenbinden wie eine Garbe. Unse-
re Farce steht also nicht isoliert, und die thematische Grundlage wurde
bereits zuvor angelegt: Bevor die Frauen wie Stroh zusammengebun-
den werden (Ernte), miissen die Mdnner angepflanzt werden (Friih-
ling), miissen die Frauen trocknen, so miissen die Manner wieder grin
werden, oder, zumindest, ein weiles Haupt und einen griinen Schwanz
haben - wie eine Stange Lauch.

Man sieht, welche differenziert komischen Moglichkeiten diese
Farce bietet. Parallele Stellen zum therapeutischen Verfahren sind in
den Farcen der Femmes qui font refondre leurs maris’ — Frauen, die
ihre Mdnner umschmelzen lassen und der Hommes qui font saler leurs
femmes® — Mdnner, die ihre Frauen einpokeln zu finden; eine dhnliche
Objektivierung des Korpers findet in der Farce des Trocheur de maris®
— Ehemdnnertauschers statt.

Gewiss konnen die korperlichen Transformationen noch weiter-
gehend analysiert werden, auch in anderen Farcen. Ich denke dabei an
die Farce, in der die Frauen ihre Manner auffordern, wie die Krdhen zu
krahen und das Gras mit den Zihnen zu mahlen,*® wo die Objektivie-
rung und die Verdinglichung des Korpers ebenso aktuell ist, und wo es
eine stark ausgespielte Gegeniiberstellung des Himmels (die Krdhen)
und der Erde (das Gras) in einer symbolischen Ausarbeitung metaphy-
sischer Themen gibt.

Dies alles ist nicht rein anekdotisch. In mehreren Farcen, ohne
dass man unbedingt sagen konnte, es handle sich um eine strukturelle
Charakteristik, hat die korperliche Komik neben grausamen auch eher
existentielle Seiten. Die Art und Weise, in der man das Korperliche
komisch behandelt, passt nicht in unsere traditionelle Vorstellung von
der Entwicklung des Dramas. Man konnte weiter gehen und vor allem

7. Ebd., Nr. 54.
8. Ebd., Nr. 76.
9. Ebd., Nr. 169.
10. B. Faivre: Répertoire des farces francaises, Nr. 52: paistre ['herbe aux dents
- das Gras mit den Zihnen zu mahlen.

76

14.02.2028, 08:29:12. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZOSISCHEN THEATER DES SPATMITTELALTERS

die Modernitadt dieser Bilder akzentuieren. Am Ende des Mittelalters
hat man versucht, ohne dafiir Beispiele oder Modelle zu haben, das
Theater neu zu erfinden. Deshalb — allerdings haben die Theaterhisto-
riker das nicht immer gesehen — handelt es sich zweifelsohne um ein
experimentelles Theater. Die Verwandlung des Korpers — die freilich
manchmal aus praktischen Griinden virtuell bleibt — hat eine mehr als
rein anekdotische Prdsenz im Theater der Farce. Es handelt sich um
ein komisches Verfahren, das weiter geht als einfache lazzi und das
man traditionell als korperliche Komik der Farce versteht: Es geht hier
um eine spezifische, grausame und vielleicht existentielle Komik, die
nicht nur grotesk ist, sondern ihre Zuschauer auch mit wesentlichen
Fragen konfrontiert. Dass einige der Farcen wie George le veau oder
Pourpoint rétréci ein offenes Ende haben, ist in diesem Kontext der
modernen, korperlichen Komik aufschlussreich.

Jelle Koopmans

Teufel im franzdsischen Theater des Spatmittelalters

Die spatmittelalterlichen Auffithrungen der Passionsspiele und der Le-
ben der Heiligen zeigen detailliert gestaltete Schaupldtze sowohl vom
Himmel als auch von der Holle. Fiir gewohnlich waren sie einander ge-
gentliber dargestellt und stellten so ein anschauliches Bild des Kampfes
zwischen Gut und Bose dar. Der Eingang zur Holle war das Maul eines
riesigen Biests, durch das die Teufel aus ihrer lirmenden und ver-
rauchten Hohle in die Welt nach drauBen kamen. Zu ihren Kostiimen
gehorten oft hdssliche, gehornte Masken, und ihre bestialische Natur
wurde durch wilde Gesichter, die an anderen Teilen ihrer Korper be-
festigt waren, angedeutet. Sie stellen die grauenhafte und abstofRende
Natur des Bosen dar, und ihre Furcht erregende Erscheinung sollte die
Zuschauer vor den schrecklichen Folgen der Stinde warnen.
Allerdings passen die Handlungen dieser Furcht einfléssenden
Kreaturen nicht immer zu ihrer bésen Natur. Die Teufel der Mysterien-
spiele werden oft unbeholfen und ungeschickt dargestellt, sie kimpfen
standig untereinander und verursachen fiir ihre Sache manchmal mehr
Schaden als Gutes. Ein modernes Publikum wiirde dazu neigen, diese
Aspekte des teuflischen Verhaltens als komisch und der Farce ange-
messen zu betrachten. Aber sah das mittelalterliche Publikum sie auf
die gleiche Weise? Wir wissen, dass viele mittelalterliche Zuschauer
bei den Verhandlungen und Priifungen eines Heiligen weinten,* aber

1. Vgl. L. Petit de Julleville: Les mysteéres, Paris: Hachette 1880, Bd. II, S. 32, 48.

77

14.02.2028, 08:29:12. A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

