
Der Held wird menschlich. Lessings Philoktet 

Alles Stoische ist untheatralisch1

Im Antigone-Kapitel habe ich mich stark gemacht für eine antidialektische und 
individuelle Lesart der Tragödie. Tragödie, so habe ich gezeigt, ist der Raum, in 
dem das Individuum zu seiner Stimme findet, seine Individualität und Einzigar-
tigkeit schmerzhaft zu spüren beginnt und spürbar macht. Hier wird deutlich, wie 
sinnlos das zugefügte oder geschehende Leid ist und – trotz einer dialektischen 
Lern- und Lehrbewegung – bleibt. Die Erfahrung von Sinnlosigkeit und Schmerz 
ist dabei, so meine Argumentation, wichtig, um menschliches Leben zu verste-
hen, um zu verstehen, wie ein angemessener Begriff von Subjektivität aussehen 
muss. Denn Sinnlosigkeit und Schmerz sind elementare Erfahrungen unseres Le-
bens, die sich nicht ausblenden lassen, sondern die aufgenommen werden müs-
sen. Während ich Hegels Staatsbürger-Begriff vorwerfe, dass er diesen Teil des 
Lebens ausblendet oder verschiebt, werfe ich Bohrers Romantikern vor, dass sie 
keine Umgangsweise mit diesen Erfahrungen finden, sondern sich in ihnen ver-
lieren.  
 Kunst, und insbesondere auch das Theater, sind Räume, in denen diese Sei-
ten des Subjekts, sein Leiden an der Sinnlosigkeit, an der Ohnmacht, nicht nur 
zur Sprache, sondern, viel elementarer, zur Stimme kommen können. Durch das 
Seufzen, das Stöhnen, das Krümmen des Körpers, den Schrei können hier Dinge 
ausgedrückt werden, die sich nicht in Worte fassen lassen: Das Entsetzen kann 
nicht gesagt werden. Die Ohnmacht nicht verstanden. Was Leiden wirklich 
heißt, kann nur erfahren werden.  
 Die ästhetische Erfahrung bietet so einen Raum für eine Erkenntnisform, die 
sich im Vernünftigen nicht erschöpft. Die intuitive Erkenntnis zeigt sowohl, wie 
unsere Erkenntnis funktioniert, nämlich nicht nur vernünftig, als auch, wie wir 

                                                             
1  Lessing: Laokoon, 1. Stück, 9. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sind, nämlich: nicht nur vernünftig. Die intuitive Erkenntnis ist auf das gerichtet, 
was nicht durch Sprache verständlich wird: während ich also verstehen kann, 
wie man sich ein Bein bricht, ohne es selbst erfahren zu haben, kann ich nicht 
verstehen, was Schmerz ist, wenn es mir jemand erklärt. So wie das Wort »heiß« 
so lange bedeutungslos bleibt, wie man sich die Zunge nicht an zu heißem Brei 
verbrannt hat, so bliebe das Wort »Leid« so lange bedeutungslos, wie man selbst 
keines erführe. Die Erfahrung des Leides beginnt dabei bekanntermaßen gleich 
bei der Geburt, die auch für den Säugling extrem schmerzhaft und anstrengend 
ist. Das Leid gehört damit, genauso wie das Glück, das Baby dann im Arm zu 
halten, von Anfang an zu unserem Leben dazu. In vielen Fällen reicht uns im 
Alltag auch das, was Sprache beschreiben kann, um uns für uns befriedigend, 
über unsere kleinen Leiden auszutauschen: Rückenschmerzen, Zahnweh und ge-
brochene Beine erfordern meist keine großartige Einfühlungsleistung. Anders ist 
es, wenn uns jemand sagt, er sei verzweifelt. Vielleicht kann er erklären, was ihn 
verzweifelt sein lässt (keine Arbeit, eine Krankheit, Zukunftsangst, Trennung 
oder Tod), aber er kann uns nicht erklären, wie er verzweifelt ist. Und auch wenn 
wir selbst, wie vielleicht die meisten von uns, schon einmal verzweifelt waren, 
können wir nicht wissen, was in ihm vorgeht. Im Alltag ist das auch schwer. Die 
Verzweiflung, die den anderen vielleicht lähmt oder die ihm alles bedeutungslos 
werden lässt, ist für uns immer nur eine Randerscheinung, die uns nicht mit glei-
cher Macht gefangen nehmen kann und darf. Und doch müssen wir in unserem 
Alltag dem Verzweifelten gerecht werden. Wir müssen in einem Staat leben, der 
Arbeitslosigkeit und Zukunftsangst nicht löst oder aufhebt, aber Halt darin gibt 
(zum Beispiel durch die nötige finanzielle Unterstützung) und in einer Gesell-
schaft, die sich nicht Trauernden, Kranken und Ängstlichen verschließt, sondern 
sie mitträgt.  
 Dazu brauchen wir einen Subjektbegriff, der Leid und Sinnlosigkeit als ele-
mentare Erfahrungen in sich einschreibt, da nur so Formen des Umgangs, des 
Aushaltens und des Überstehens gefunden werden können. Zum anderen brau-
chen wir einen Subjektbegriff, der beinhaltet, dass das Subjekt sowohl im 
unmittelbaren Ausdruck, als auch im mittelbaren, künstlerischen Ausdruck fähig 
ist, das Nicht-Sprachliche, das seine Situation ausmacht, zumindest teilweise zu 
kommunizieren, und dass das Subjekt nicht beschränkt ist auf die vernunftmäßi-
ge Erkenntnis, sondern fähig ist zur intuitiven Erkenntnis, die es Erkenntnis 
gewinnen lässt aus nicht-sprachlichen, nicht-vernünftigen Äußerungen oder Dar-
stellungen. Um beide Seiten noch einmal klarer zu machen, möchte ich mich im 
folgenden Kapitel auseinandersetzen mit der Darstellung von Helden im Drama, 
an der ich zeigen werde, wie sich das Bild von Subjektivität in der künstleri-
schen Praxis verändert und warum die intuitive Erkenntnis die Erkenntnisform 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 251 

 
 

ist, die uns erlaubt, diese Veränderung überhaupt zu verstehen. Lessings Begriff 
des menschlichen Helden lässt sich dabei als Angebot für einen umfassenderen 
Subjektbegriff verstehen: für ein Subjekt, das nicht auf die Vernunft beschränkt 
ist und dessen Wahrnehmung sich auch nicht in der Vernunft erschöpft. 
 
 

WAS DAS THEATER KANN 
 
Lessing verlangt von der Dichtung, mehr zu sein als Sprache. Sie soll hinausge-
hen über die bloßen Wörter, eine Ebene dahinter ansteuern und so eine, wie 
Wellbery es nennt, »purity of representation« (ebd.) ermöglichen. Diese Reinheit 
entsteht durch die Lebhaftigkeit der Ideen, die der Dichter im Zuhörer weckt: sie 
sollen so lebendig sein, »daß wir in der Geschwindigkeit die wahren sinnlichen 
Eindrücke ihrer Gegenstände zu empfinden glauben, und in diesem Augenblicke 
der Täuschung, uns der Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte bewußt zu 
sein, aufhören.« (Laokoon, XVII. Stück, 124) Lessing zielt damit nicht ab auf 
platonische Ideen, die in ihrer vollen Wahrheit durch die Dichtung zugänglich 
gemacht werden, sondern hat ein kreatives Element in seiner Theorie. Sprache, 
so Wellbery, begreift Lessing dabei als Mittel, um die Inhalte unserer Erfahrun-
gen aufzuwerten zu frei verfügbaren, idealen Einheiten: Dichtung, die Kunst der 
Sprache, ist »therefore the sphere in which the imagination exercises itself with 
optimal freedom, in total indipendence from actual sense experience.« (LL, 190) 
Damit nimmt Lessing an, dass es etwas wie eine »formal naturalness in signifi-
cation« (LL, 202) gibt: die willkürlichen Zeichen sind, wie ich schon im ersten 
Lessing-Kapitel gezeigt habe, den natürlichen, derer sich die Malerei bedient, 

men ihrem Wesen auf den zweiten Blick aber näher, weil sie durch ihre Ab-
straktheit der Einbildungskraft keine Grenzen setzen, sondern sie in ein unend-
liches und freies Spiel entlassen. 
 Die Umkehrung von willkürlichen in natürliche Zeichen bereitet das vor, was 
ich mit Wellbery als »intuitive Erkenntnis« bezeichne: der Zuhörer verlässt die 
Ebene der Zeichen, er geht hinter sie zurück zu einer »intuitive cognition of the 
represented object.« (LL, 181) Was hier erkannt wird, ist zunächst nicht begriff-
lich – ja, es liegt sogar hinter den Zeichen. Das meint nicht, dass der Inhalt der 
Erkenntnis unvernünftig ist, sondern dass hier etwas erkannt wird auf einem an-
deren als dem vernünftigen Weg. Hier wird verstanden, ohne Begriffe zu 
gebrauchen. Das Vorstellungsvermögen bewegt sich in einem vollständig freien 
Raum, der unbeschränkt ist durch Festgelegtes: hier wird etwas weder durch na-
türliche, noch durch willkürliche Zeichen, noch durch Begriffe benannt. Die 

überlegen: sie sind nur auf den ersten Blick von den Dingen weiter entfernt, kom-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Form der Erkenntnis ist eine vollkommen andere: es ist das Gemeinte, was hier 
intuitiv erkannt wird. Das, was außerhalb der Sprache liegt, wie eben die Trauer, 
die Verzweiflung, die Angst es tun. Es gibt zwar Begriffe für sie, aber diese kön-
nen niemals verständlich machen, was mit ihnen gemeint ist, wenn das Bezeich-
nete nicht erfahren wird. Während die natürlichen Zeichen nur die Illusion einer 
Präsenz hervorrufen können, eine »illusionary presence-to-intuition« (LL, 199), 
ist die der Dichtung echt: hier findet nach Lessing eine Erkenntnis statt, die in 
der Malerei nicht möglich gewesen wäre.  
 Spreche ich im Folgenden von intuitiver Erkenntnis bei Lessing, meine ich 
diesen Aspekt: Lessing selbst jedoch hat das, was in seiner Zeichentheorie pas-
siert, nicht mit einem eigenen Begriff bedacht. Ich möchte nun aus diesem hier 
noch schwach gezeichneten Begriff das gewinnen, was ich schon in der Einlei-
tung als intuitive Erkenntnis angekündigt habe: das sinnliche Einfühlen, der dis-
tanzierte Perspektivenwechsel und das unmittelbare, zunächst unreflektierte Ver-
ständnis einer Situation als Gegenposition zur auf die Vernunft beschränkten Er-
kenntnis und als spezifisch ästhetische Erfahrung. 
 Das intuitive an der hier beschriebenen Art der Erkenntnis ist, dass sie sich 
ereignet durch das Einfühlungsvermögen, durch eine Eingebung, eine Einsicht, 
die mehr einem erahnenden oder zunächst unbewussten Erfassen von Situationen 
oder Zusammenhängen gleichkommt: die intuitive Erkenntnis ist eine unmittel-
bare Erkenntnis, weil sie aufgrund von unmittelbarer Anschauung aufkommt, sie 
ist also nicht durch Reflexion vermittelt und gleicht auch nicht der wissenschaft-
lichen Erkenntnis. Die unmittelbare Anschauung, die sich bei Lessing durch die 
Erzählung ergibt, spricht das Einfühlungsvermögen an, sie gibt ein Gespür für 
das geschilderte Geschehen und lässt etwas eigentlich Verborgenes erkennbar 
werden. Dass sie unmittelbar stattfindet, meint jedoch nicht, dass die intuitive 
Erkenntnis nicht veränderbar ist: sie wird durch ihre Erfahrungen geprägt und 
sensibilisiert.  
 Interessant ist diese Figur aus zwei Gründen: erstens: die intuitive Erkenntnis 
steht in Zusammenhang mit einem Gefühl (bei Lessing dem des Mitleids, der 
Furcht, des Grässlichen) und zweitens: ist das spezifisch Ästhetische an ihr, dass 
sie an Nachahmung gebunden ist und damit in einer Distanz passiert, die die Re-
flexion und dann wieder eine Versprachlichung ermöglicht. Der Zusammenhang 
dieser beiden Aspekte wird in Lessings Argumentation selbst deutlich. Am Bei-
spiel der antiken Gladiatorenkämpfe zeigt Lessing, wie eng die Begriffe Nach-
ahmung und Mitleid verknüpft sind, denn »ein Theater ist keine Arena« (Laoko-

on, IV. Stück, 45). Zu Recht ertragen die Kämpfer in der Arena ihr Leid und ihre 
Schmerzen still, so Lessing, denn ihr Leiden, ihr Tod soll die Zuschauer unter-
halten. Diese Unterhaltung würde gestört durch Ausrufe und Anzeichen von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 253

echtem Leid, denn diese würden unweigerlich Mitleid erwecken, »und öfters er-
regtes Mitleiden würde diesen frostig grausamen Schauspieln bald ein Ende ge-
macht haben.« (ebd.) Die Gladiatoren, die in der Arena ihr Leben lassen, wirken 
nicht menschlich, sondern abgerichtet, sie lassen deswegen »unser Herz kalt« 
(ebd.) und können »höchstens nur bewundert« (ebd.) werden. 
 Lessings Argument hat eine entscheidende Bedeutung: Denn nur die Nach-
ahmung macht die Empfindung des Mitleids erträglich. Sie weckt ein echtes 
Gefühl, das aber nur angenehm ist, solange sicher ist, dass es künstlich, weil 
durch die Kunst hervorgerufen, ist. Würden die Schauspieler auf der Bühne ge-
nauso leiden wie die Gladiatoren, hätte das Theater keine Zukunft gehabt.2 Das 

                                                             
2  Dass dieses ästhetische Mitleid, das eine gewisse Distanz braucht, sich manchmal ins 

Leben schleicht, zeigt sich an Prousts Beschreibung von Françoise, der Haushälterin 

der Familie: »Allmählich gingen mir die Augen dafür auf, daß hinter der Milde, der 

Zerknirschung, den Tugenden von Françoise sich Küchentragödien verbargen, so wie 

die Weltgeschichte den Schleier darüber lüftet, daß die Regierungszeiten von Herr-

schern und Herrscherinnen, die mit gefalteten Händen in Kirchenfenstern erscheinen, 

oft von blutigen Dramen erfüllt gewesen sind. Ich wurde mir klar darüber, daß nicht 

mit ihr verwandte menschliche Wesen ihr Mitleid um so mehr erregten, in je größerer 

Ferne sie ihr Dasein fristeten. Die Tränenströme, die sie zeitunglesend über den Un-

glücksfällen vergoß, denen Unbekannte zum Opfer gefallen waren, versiegten schnell, 

wenn sie sich die davon heimgesuchte Person ganz genau vorstellen konnte. In einer 

der Nächte, die auf die Niederkunft des Küchenmädchens folgten, wurde diese von 

heftigen Koliken befallen; Mama hörte, wie sie jammerte, stand auf und weckte Fran-

çoise, die ganz ohne Mitgefühl erklärte, all dies Geschrei sei nur Komödie und das 

Mädchen wolle ›sich nur bedienen lassen‹. Der Arzt, der solche Anfälle für bedenk-

lich hielt, hatte ein Lesezeichen in ein medizinisches Buch, das wir besaßen, an die 

Stelle gelegt, wo sie beschrieben wurden und wo wir nachschlagen sollten, um einen 

Hinweis für eine erste Hilfeleistung zu finden. Meine Mutter schickte Françoise, um 

das Buch zu holen, und empfahl ihr an, auf das Lesezeichen achtzugeben. Nach einer 

Stunde war Françoise noch nicht zurück; meine Mutter war empört, denn sie glaubte, 

Françoise habe sich einfach wieder hingelegt, und trug mir auf, selbst in der Biblio-

thek nach dem Werk zu suchen. Dort fand ich Françoise, die, als sie hatte nachsehen 

wollen, was an der bezeichneten Stelle angegeben war, über die klinische Beschrei-

bung des Anfalls geraten und in hemmungsloses Schluchzen ausgebrochen war, denn 

jetzt handelte es sich ja um einen ihr unbekannten ›Fall‹. […] Aber als ich sie nun rief 

und sie wieder an dem Bett der Caritas stand, hörten ihre Tränen augenblicks auf zu 

fließen, und sie verspürte nichts mehr von jenen angenehmen Empfindungen des Mit-

leids und der Rührung, die sie so gut kannte und die die Lektüre der Zeitungen ihr 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bewusstsein der Nachahmung macht den Genuss des Theaters aus: Mitleid und 
Furcht können ausgekostet werden ohne den Impuls unterdrücken zu müssen, 
einschreiten zu müssen, um dem Leid ein Ende zu machen.3 Nachahmen meint 
dabei keineswegs, dass etwas Existierendes nachgeahmt wird: weder die Natur, 
noch, wie Winckelmann fordert, die antike griechische Kunst. Nachahmen ist 
hier spielerisch gemeint: auch das Vorgestellte kann nachgeahmt werden. Nach-
ahmen meint die künstlerische Vermittlung, das Produziert-Sein, das auf keine 
Vorlage angewiesen ist, sondern sich im kreativen Probieren ergibt. 
 Sich in dieses nachgeahmte Geschehen aus der Distanz des Zuschauers her-
aus einfühlen zu können, ist die ästhetische Erfahrung, die die intuitive Erkennt-
nis möglich macht. Das, was ich so auf der Basis von Lessing als »intuitive Er-
kenntnis« erarbeite, zeigt auf, was bei Hegel fehlt. Denn sie ermöglicht, was He-
gel nicht leisten will: bei ihm wird Kunst immer aus einer dialektischen Perspek-
tive wahrgenommen. In ihr verwirklicht sich etwas, an ihr zeigt sich etwas. Da-
mit leistet die Kunst Großes: durch Antigone erkennen wir in der Phänomenolo-

gie, dass eine neue Individualität und eine neue Gesellschaftsform nötig sind, in 
der Ästhetik erfährt der Zuschauer das allmächtige, ewige Schicksal als das ver-
nünftige Walten des Weltgeistes. Kunst ist eine Erkenntnisform, die die Welt 
besser verständlich macht, fragt, aufdeckt und – erklärt. Was sie bei Hegel nicht 
ist: ein Ort, an dem die Sinnlosigkeit gezeigt wird, in dem das Leiden sein Recht 

                                                                                                                                  
geschenkt hatte, auch kein sonstiges Gefühl einer ähnlichen Art; ärgerlich und gereizt, 

daß sie wegen des Küchenmädchens mitten in der Nacht hatte aufstehen müssen, hatte 

sie für jene nichts übrig als übelgelauntes Brummen, in das sich sogar abscheuliche 

Sarkasmen mischten, denn als sie glaubte, wir seien schon fort und könnten sie nicht 

mehr hören, sagte sie: ›Die hätte ja nur nicht das zu tun brauchen, was einen dahin 

bringt! Aber das hat ihr Vergnügen gemacht! Jetzt soll sie sich auch nicht so anstel-

len!‹« Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, In Swanns Welt, Erster 

Teil: Combray. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 164f.        

3  Zu Recht weist Wilfried Barner in seinem Kommentar zum Laokoon darauf hin, dass 

hier eine Wirkungsästhetik begründet wird: »Die ›Schönheit‹ als das oberste Ziel wird 

erst erreicht, sie ist als ästhetische Qualität erst ›da‹, wenn und insofern sie ›wirkt‹. 

[…] In der ›Einbildungskraft‹ des Rezipienten ›wirkt‹ ein poetisches oder malerisches 

Werk nach verwandten, aber charakteristisch unterschiedlichen Gesetzen. Bei der Ma-

lerei bedeutet für Lessing die Bindung der Einbildungskraft an die Körperlichkeit der 

›natürlichen‹ Zeichen zugleich Einschränkung, verglichen mit der Poesie.« Barner: 

Kommentar; in: Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon. Briefe, Antiquarischen Inhalts. 

Herausgegeben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 

2007, 667.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 255

bekommt als Leiden. Lessing aber verweist genau auf diesen Ort. Die intuitive 
Erkenntnis ist der Sensor, der unbestechlich und wahrhaftig die Sinnlosigkeit des 
Leidens festhält und als solche herausstellt. Dabei geht Lessings Dramentheorie 
selbst weder im Laokoon noch in der Hamburgischen Dramaturgie darauf hin-
aus, Sinnlosigkeit abzubilden – dazu ist Lessing viel zu sehr orientiert an der a-
ristotelischen Theorie, die die Sinnlosigkeit als zu erschreckend aus der Tragödie 
ausgrenzt. Aber Lessing nutzt diese Erkenntnisform, die er in der Kunst unzwei-
felhaft sieht, wenn er über die Wirkung von Furcht und Mitleid und über den 
menschlichen Helden spricht, für seine Zwecke: ein Vorbild zu schaffen, morali-
sche Anleitung zu geben, einen aufgeklärten Zuschauer ins Theater zu setzen.4  
 Lessing nützt das Gefühl zur Aufklärung, das ist das Faszinierende. Hier 
macht er sich eine Körperlichkeit zu Nutze, die er in der Malerei zurückweisen 
würde. Denn die Poesie kann durch ihre Abstraktheit angemessenere Gefühle 
wecken, als die bildende Kunst es in ihrer Sinnlichkeit vermag. Lessing gibt da-
mit seine Körperfeindlichkeit, die Wellbery diagnostiziert, zugunsten des Thea-
ters etwas auf: doch die Gefühle, die hier geweckt werden, unterliegen genauen 
Bestimmungen. Auch wenn Lessing damit das Gefühl beschränkt, schafft er mit 
dessen Einbeziehung einen bedeutsamen Platz für das Leid. Er wertet es auf und 
erklärt es zu etwas Wichtigem, das nicht ignoriert und übergangen werden darf. 
In Lessings Dramentheorie erzählt nicht die Geschichte eine Geschichte, sondern 
das Individuum. Das ist der entscheidende Unterschied. Und das ist es, was ihn 
von Hegel unterscheidet, der der Kunst selbst mehr zutraut als Lessing, weil er in 
ihr mehr als das Belehrende sieht, aber Lessing sieht in ihr die zweite Erkennt-
nisform: das intuitive und unmittelbare Erfassen, das gleichwertig neben der ver-
nunftgemäßen Erkenntnis bestehen kann, aber etwas anderes entdeckt. 

PHILOKTETS LEIDEN

Sophokles Stück Philoktet ist in weiten Teilen geprägt von nicht-sprachlichen 
Äußerungen. So kündigt der Held sein Kommen, schon bevor er selbst sichtbar 
wird, hörbar durch Schmerzensschreie, Gejammer und Stöhnen an. Das ganze 
Stück über, schon vor dem Erscheinen Philoktets, wird Bezug genommen auf 

                                                             
4  Hans-Thies Lehmann weist dabei in seinem Buch Theater und Mythos vollkommen zu 

Recht darauf hin, dass diese Moralisierung der Tragödie ihr selbst unangemessen ist: 

»Angst, Furcht, Mitleid, Schmerz, Jammer und Hoffnung – diese Regungen der Krea-

tur schildert die Tragödie. Dagegen sind moralische Debatten mit der Lupe zu 

suchen.« (TuM, 98)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

seine Wunde und auf seine Qualen. Die kann der Zuschauer sogar selbst auf der 
Bühne verfolgen: in der Unterhaltung mit Neoptolemos bricht Philoktet plötzlich 
zusammen und verliert sich in Gestammel, Gejammer und Geschrei, aus dem ihn 
die Bewusstlosigkeit der Ohnmacht rettet.  
 Eigentlich müsste Lessing all das abschrecken, denn die Bühne unterliegt 
aufgrund ihrer größeren Anbindung an die natürlichen Zeichen durch die sinnli-
che Darstellung des Geschehens strengeren Grenzen als die Dichtung. Doch der 
Philoktet überzeugt Lessing auch als Theaterstück, ja, er sieht in ihm ein Meis-
terwerk und einen vorbildlichen Umgang mit Leid- und Schmerzenserfahrun-
gen.5 Überzeugt hat den scharfzüngigen Dramatiker Lessing dabei der geschickte 
sophokleische Plot: Zum einen leidet Philoktet nicht unter einer inneren Krank-
heit, die der Zuschauer nicht sehen kann, sondern unter einer sichtbaren Wunde. 
Die wiederum ist keine einfache Verletzung, sondern ein »göttliches Strafge-
richt« (Laokoon, IV. Stück, 38), wie Lessing genüsslich ausführt.6 Doch die 
Wunde allein ist nicht mitleiderregend genug. Philoktet hat nicht nur unter ihr, 
sondern auch unter der Einsamkeit auf der Insel Lemnos zu leiden. Hunger, 
Schmerz und Heimweh kommen so zusammen und lassen den Zuschauer wahre 
Verzweiflung sehen, »und kein Mitleid ist stärker, keines zerschmelzet mehr die 
ganze Seele, als das, welches sich mit Vorstellungen der Verzweiflung mischet.« 
(Laokoon, IV. Stück, 42) Der Höhepunkt des Mitleids, so Lessing, wird jedoch 
in dem Moment erreicht, in dem Philoktet auch noch seines Bogens, dem allein 
er sein Überleben in den letzten neun Jahren verdankt, beraubt wird. Genau hier 
stellt der Held auch seine ganze »moralische Größe« (Laokoon, IV. Stück, 44) 
unter Beweis:  

                                                             
5  Lessing betont allerdings, dass es neben der Kunst des Dichters auch in der Hand des 

Schauspielers liegt, Schmerz und Leid auf der Bühne erträglich darzustellen: »Je nä-

her der Schauspieler der Natur kömmt, desto empfindlicher müssen unsere Augen und 

Ohren beleidigt werden; denn es ist unwidersprechlich, daß sie es in der Natur wer-

den, wenn wir so laute und heftige Äußerungen des Schmerzes vernehmen.« (Lao-

koon, IV. Stück, 36)  

6  »Ein mehr als natürliches Gift tobte unaufhörlich darin, und nur ein stärkerer Anfall 

von Schmerzen hatte seine gesetzte Zeit, nach welchem jedes Mal der Unglückliche in 

einen betäubten Schlaf verfiel, in welchem sich seine erschöpfte Natur erholen mußte, 

den nämlichen Weg des Leidens wieder antreten zu können. Chateaubrun läßt ihn 

bloß von dem vergifteten Pfeile eines Trojaners verwundet sein. Was kann man sich 

von einem so gewöhnlichen Zufalle Außerordentliches versprechen?« (Laokoon. IV. 

Stück, 38) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 257 

 
 

»Sein Schmerz hat seine Augen nicht so vertrocknet, daß sie ihm keine Tränen über das 

Schicksal seiner alten Freunde gewähren könnten. Sein Schmerz hat ihn so mürbe nicht 

gemacht, daß er, um ihn los zu werden, seinen Feinden vergeben, und sich gern zu allen 

ihren eigennützigen Absichten brauchen lassen möchte.« (Laokoon, IV. Stück, 44)  

 
Dass die Absichten der Nebenpersonen eigennützig sind, macht dabei, laut Les-
sing, einen weiteren Vorzug des Dramas aus, denn so sind Neoptolemos und 
Odysseus dem mitleiderregenden Philoktet nicht einfach ausgeliefert, sondern 
stehen ihm mit einem bestimmten Interesse gegenüber. Dass sich ihre Einstel-
lung zu dem Leidenden im Stück durch das von ihnen unterschiedlich empfun-
dene Mitleid verändert, macht es für den Zuschauer um so interessanter: »Phi-
loktet, der ganz Natur ist, bringt auch den Neoptolem zu seiner Natur wieder zu-
rück. Diese Umkehr ist vortrefflich, und um so viel rührender, da sie von der 
bloßen Menschlichkeit bewirket wird.« (Laokoon, IV. Stück, 46f.)  
 Im Mittelpunkt von Lessings Augenmerk steht dabei Philoktet als moralische 
Person:7 »Die moralische Größe bestand bei den alten Griechen in einer ebenso 
unveränderlichen Liebe gegen seine Freunde, als unwandelbarem Hasse gegen 
seine Feinde. Diese Größe behält Philoktet bei allen seinen Martern.« (Laokoon, 
IV. Stück, 44)8 Damit wächst Philoktet über den gewöhnlichen Helden, wie ihn 
Neoptolemos verkörpert, hinaus. Die Umstände, in denen er sich zu bewähren 
hat, sind ungleich schwerer als die des jungen Griechen. Sein Schmerz verdient 
deshalb besondere Achtung, eine Achtung übrigens, die auch Odysseus ihm ent-
gegenbringt. Das Wissen um sein Leid und sein ungerechtes Schicksal bedingen 
sein Ansehen als Held genauso wie seine kämpferischen Großtaten. Beiden Sei-
ten dieses Lessingschen Heldenbildes entspricht Philoktet nun: Die Größe, die 
Schrecklichkeit seines Schmerzes wird deutlich in seinen Schreien und die Eh-
renhaftigkeit in seiner Standhaftigkeit: »Die Klagen sind eines Menschen, aber 
die Handlungen eines Helden. Beide machen den menschlichen Helden, der we-
der weichlich noch verhärtet ist, sondern bald dieses bald jenes scheinet, so wie 
ihn itzt Natur, itzt Grundsätze und Pflicht verlangen.« (Laokoon, IV. Stück, 45)  
 Dass Leid und Schmerz ihre Darstellung in Poesie und Theater finden und 
nicht etwa in der bildenden Kunst, ist bei Lessing bestimmend für diese Gattun-
gen. Er betont, dass es »die einzige Absicht der tragischen Bühne« (Laokoon, 
IV. Stück, 45) ist, Mitleid zu erregen. Im Rahmen der Poesie kann dieses Leid 

                                                             
7  gl. auch: Barner: Kommentar, 670.  

8  Und weiter: »Und diesen Fels von einem Manne hätten die Athenienser verachten sol-

len, weil die Wellen, die ihn nicht erschüttern können, ihn wenigstens ertönen ma-

chen?« (Laokoon, IV. Stück, 44)   

V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dabei in den leuchtendsten Farben beschrieben werden. Kein Geschrei, kein Ge-
stank, keine Schilderung von Schrecken und Ekel verleidet dem Zuhörer oder 
Zuschauer den Helden. Denn der Ekel, der in der Malerei auf keinen Fall auftre-
ten darf, kann in der Poesie dazu dienen, Mitleid oder Schrecken zu verstärken. 
An verschiedenen Stellen nutzt Sophokles hier den Ekel, um beim Zuschauer ei-
nen höheren Grad der beiden genannten Empfindungen zu provozieren:  

»Man lese bei dem Sophokles die Beschreibung der öden Höhle des unglücklichen Philok-

tet. Da ist nichts von Lebensmitteln, nichts von Bequemlichkeiten zu sehen; außer eine 

zertretene Streu von dürren Blättern, ein unförmlicher hölzerner Becher, ein Feuergerät. 

Der ganze Reichtum des kranken verlassenen Mannes! Womit vollendet der Dichter die-

ses traurige fürchterliche Gemälde? Mit einem Zusatze von Ekel. ›Ha‹ fährt Neoptolem 

auf einmal zusammen, ›hier trocknen zerrissene Lappen voll Blut und Eiter!‹« (Laokoon, 

XXV. Stück, 177)9

Das Ekelhafte steigert das ohnehin schon als schrecklich Vorgestellte bis zur 
Grässlichkeit, Philoktets Leben und Leiden steht dem Zuschauer durch Neopto-
lemus Beschreibung deutlich vor Augen. Doch der Ekel gewinnt in der Vorstel-
lung nicht die Überhand, argumentiert Lessing, sondern befördert das Mitleid. 
Dadurch, dass dem Betrachter die Situation in aller Drastik vor Augen geführt 
wird, steigert sie sein Gefühl. Indem die Erzählung dann fortschreitet, wird diese 
Gefühlssteigerung nicht unnötig lange gehalten, so dass die Empfindung des 
Ekels mit dem weiteren Verlauf der Geschichte immer wieder in Vergessenheit 
gerät und nicht die Oberhand über die anderen Empfindungen gewinnen kann. 
Das ist ihr Vorteil gegenüber Malerei und Bildhauerkunst: hier würde der ekel-
hafte Moment selbst verewigt und Mitleid und Schrecken müssten sich irgend-
wann im Angesicht des Grässlichen erschöpfen. Übrigbleiben würde hier nur die 

                                                             
9  »NEOPTOLEMOS. Ich seh nur eine Wohnstatt, menschenleer. 

ODYSSEUS. Kein Hausrat drinnen, der sie wohnlich macht? 

NE. Ein Haufen Laub, da lag ein Mensch darauf. 

OD. Sonst nichts in der Behausung, alles leer? 

NE. Ein Becher, rohes Holz, kein Künstlerwerk, 

  Und hier noch ein Gerät zum Feuermachen. 

OD. Es ist sein Reichtum, was du mir beschreibst. 

NE. O weh, o weh, da trocknen Lumpen noch, 

  Von Spuren einer bösen Wunde voll!« (Philoktet, V. 31-39) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 259

den Betrachter kalt und stumpf werden lassende Empfindung des Ekels.10 Durch 
die Schilderung von Neoptolemos aber wird der Zuschauer nicht überstrapaziert: 
seine Vorstellungskraft wird freigesetzt und es bleibt ihm selbst überlassen, sich 
das Innere der Höhle auszumalen. So passiert viel mehr als das, was man hätte 
sehen oder zeigen können. An dieser Stelle wird auch noch einmal deutlich, wa-
rum Lessing den Philoktet auch als Bühnenstück meisterhaft findet: denn auch 
auf der Bühne übernimmt die Poesie die Schilderung des Ekels. Der Zuschauer 
kann nicht etwa selbst in die Höhle schauen, er sieht nicht selbst die blutigen und 
eitrigen Lappen, er hört nur von ihnen, als Neoptolemos sie Odysseus beschreibt. 
Dieses Maßhalten in der sinnlichen Darstellung findet sich später in Lessings In-
terpretation der Katharsislehre wieder: zu viel Sinnlichkeit riefe zu viel Gefühl 
hervor – und gerade das soll im Theater nicht passieren.   

DIE WIRKUNG DES THEATERS.
HAMBURGISCHE DRAMATURGIE

Während Lessing sich im Laokoon mehr um eine Abgrenzung der Künste unter-
einander bemüht und die Begriffe Held, Furcht, Mitleid, Schreckliches und Ekel 
ebenfalls mehr zu dieser Abgrenzung dienen, indem sie die weiteren Grenzen 
der Poesie gegenüber den bildenden Künsten zeigen, sind sie in der Hamburgi-
schen Dramaturgie unter ihrer Bedeutung für die Künste, besonders für die 
dramatische des Theaters, eingeführt. Die Theaterkritiken Lessings, die er als 
Dramaturg am Deutschen Nationaltheater in Hamburg verfasst und gesammelt 
im Frühjahr 1769 als zweibändige Ausgabe veröffentlicht,11 zeigen, wie er als 
Dichter, Denker und Kritiker Theorie und Praxis aufeinander aufbaut und inein-

                                                             
10  »Es [der Ekel] verlieret in einer sichtbaren Nachahmung von seiner Wirkung ungleich 

weniger, als in einer hörbaren; es kann sich also auch dort mit den Bestandteilen des 

Lächerlichen und Schrecklichen weniger innig vermischen, als hier; sobald die Über-

raschung vorbei, sobald der erste gierige Blick gesättigt, trennet es sich wiederum 

gänzlich, und liegt in seiner eigenen kruden Gestalt da.« (Laokoon, XXVI. Stück, 182) 

11  Dem Erscheinen der Buchausgabe geht eine Erscheinungsweise in »Stücken« voraus, 

beginnend mit ihrer Ankündigung am 22. April 1767. Im Laufe des kommenden Jah-

res veröffentlicht Lessing, unterbrochen durch zwei Raubdrucke, insgesamt 82 

Stücke. Die restlichen 21 werden dann nicht mehr einzeln veröffentlicht, sondern 

gleich gesammelt in der zweiten Hälfte der Hamburgischen Dramaturgie. Vgl.: Mo-

nika Fick: Lessing-Handbuch, 279. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ander verflicht:12 »Diese Dramaturgie soll ein kritisches Register von allen aus-
zuführenden Stücken halten und jeden Schritt begleiten, den die Kunst, sowohl 
des Dichters, als des Schauspielers, hier tun wird.«13 

 In den insgesamt 104 Stücken (wobei Lessing die letzten vier Stücke in ei-
nem zusammengefasst hat), die verschiedene Aufführungen des Nationaltheaters 
kommentierend begleiten, ist eine eigenständige Dramentheorie enthalten.14 Die 

                                                             
12  Zur Entstehungsgeschichte der Hamburgischen Dramaturgie: »1765 unternimmt der 

Wanderbühnenprinzipal Konrad Ackermann den Versuch, in Hamburg mit seiner 

Truppe seßhaft zu werden und ein stehendes Theater zu etablieren. Er baut am Gän-

semarkt ein Schauspielhaus. Sein Repertoire umfaßt annähernd 200 Stücke. Seine 

Truppe […] ist eine der besten Deutschlands. Trotzdem gelingt Ackermann der 

Durchbruch nicht. Das Publikum verliert das Interesse. Finanzielle, organisatorische 

Schwierigkeiten und private Intrigen nötigen ihn bereits im darauffolgenden Jahr, das 

Haus am Gänsemarkt neu zu vermieten. So führt die Notlage des Prinzipals zur Grün-

dung des ersten ›deutschen Nationaltheaters‹. Johann Friedrich Löwen, ein Theater-

theoretiker und Schriftsteller, dem Ackermann bereits eine beratende Funktion 

eingeräumt hatte, wittert in dessen Schwierigkeiten die Chance, seine lang gehegte 

Idee durchzusetzen: Die Organisation des Theaters ohne den Prinzipal, die Errichtung 

einer ›Nationalbühne‹, deren Träger die Bürgerschaft ist. Er gewinnt eine Gruppe von 

Hamburger Kaufleuten, die das Gebäude am Gänsemarkt pachten und in deren Hand 

die Verwaltung des Theaters übergeht. Fast alle Schauspieler des Ackermannschen 

Ensembles werden übernommen. Als Direktor wird Löwen engagiert. Dieser wieder-

um interessiert Lessing für das Unternehmen, die sogenannte Hamburger Enterprise. 

Es gelingt ihm, ihn als hauseigenen Kritiker zu verpflichten, der die Aufführungen mit 

beratender Stimme begleitet und zugleich Publikumsarbeit leistet. So entsteht die 

›Hamburgische Dramaturgie‹. Im Stil einer Theaterzeitschrift veröffentlicht Lessing 

zunächst zweimal pro Woche seine Kommentare. […] Das Schicksal der Hamburgi-

schen Enterprise ist bekannt. Am 22. April 1767 wird das Theater eröffnet, im 

November 1768 werden die letzten Vorstellungen gegeben.« Monika Fick: Lessing-

Handbuch, 279f. 

13  Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie. Kritisch durchgesehene Ge-

samtausgabe mit Einleitung und Kommentar von Otto Mann. – Stuttgart: Alfred Krö-

ner Verlag 1978, Ankündigung, 5. Im Folgenden im Text mit HD, Stück und Seiten-

angabe zitiert.  

14  Überzeugend finde ich dabei Monika Ficks Ansatz, diese nicht einzig als Aristoteles-

Interpretation zu lesen (als die sie ohnehin stellenweise fragwürdig ist), sondern sie als 

eigenständige Theorie mit eigenständigen Ansätzen zu sehen, in der eine Auseinan-

dersetzung mit dem Psychischen eine wesentliche Rolle spielt, vor allem aber auch 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 261

will vor allem eines: erklären, was mit dem Zuschauer im Theater passiert – und 
passieren soll. Denn das Drama soll beim Zuschauer etwas bewirken: »Bessern 
sollen uns alle Gattungen der Poesie; es ist kläglich, wenn man dieses erst be-
weisen muß« (HD, 77. Stück, 305).  
 In Lessings Wirkungsästhetik macht der Zuschauer eine spezifisch ästheti-
sche Erfahrung. Die umfasst dabei mehr als eine moralische Läuterung: Lessings 
Drama ist nicht nur eine Besserungsanstalt, seine Theorie zeigt auch, was die äs-
thetische Leistung des Dramas ist. Sie spricht der Kunst eine eigene Erkenntnis-
form zu: das Theater richtet sich bei ihm nicht einzig an die Vernunft des Zu-
schauenden, sondern an dessen Gefühlsleben – bei Lessing freilich keine Ge-
fühlsachterbahnen, sondern wie weiter unten am Katharsisbegriff deutlich wird, 
eine ausgleichende, emotionale Bewegung. Festzuhalten bleibt aber, dass Les-
sing dem Spiel von Mitleid und Furcht eine eigene Erkenntnis zutraut. Intuitiv 
erkennt der Zuschauer, was gut und schlecht, was richtig und falsch ist, weil er 
es nicht nur vernunftmäßig erkennt (das tut er auch), sondern auch am eigenen 
Leib erfährt. Bei Lessing beruht diese intuitive Erkenntnis dabei wesentlich auf 
der Weckung von Einfühlungsvermögen und der Schulung im Perspektiven-
wechsel. Darin erschöpft sie sich jedoch nicht.  
 Im Gegensatz zu Lessing möchte ich betonen, dass die intuitive Erkenntnis 
mehr ist als eine moralische Erfahrung oder ein moralischer Lernprozess. Die in-
tuitive Erkenntnis ist moralisch wertfrei, das wird im Kapitel über Kane deutlich 
werden. Sie lehrt den Zuschauer nicht, was richtig und falsch ist. Diesen Aspekt 
hat das Einfühlungsvermögen auch schon bei Lessing, nur vernachlässigt er die-
se Wertfreiheit zugunsten der Aufklärung. Intuitive Erkenntnis aber ist ein emo-
tionales und intellektuelles Spiel zwischen Einfühlung und Distanzierung, Hi-
neinlehnen und Herausgehen, Mitfühlen, Mitleiden und Kälte.  
 Die Schlüsselbegriffe bei Lessing sind Mitleid und Furcht, ihr Aufhänger der 
menschliche Held oder, wie es in der Hamburgischen Dramaturgie heißt, der 
Held, der »mit uns von gleichem Schrot und Korne« (HD, 75. Stück, 295) ist. 
Der dramatische Held soll standhaft und moralisch sein, dabei aber glaubwürdig 
bleiben. Lessing will keinen abgehobenen Halbgott, der den gewöhnlichen Men-
schen zum Vorbild dienen kann, er will einen gewöhnlichen Menschen, der zum 
Helden wird, weil er sich gut und richtig verhält. Nur jemand, der ist wie wir, 
sagt Lessing, der ist wie der Zuschauer, der ihn betrachtet, kann wirklich vor-

                                                                                                                                  
der Gedanke der Theodizee. Fick versteht die Aristoteles-Lektüre dabei als eine, die 

die eigene Argumentation untermauern soll, nicht als eine, die die eigene erst möglich 

macht. Nichtsdestotrotz stehen die Aristoteles-Passagen, die sich um Furcht und Mit-

leid und den Helden drehen, in diesem Kapitel im Mittelpunkt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bildlich sein.15 Die Leistungen eines verklärten Übermenschen hingegen regen 
nicht zur Nachahmung an, da die von vornherein unmöglich scheint. Aber nicht 
nur das Vorbildliche des Helden wird durch seine Menschlichkeit herausgestri-
chen, sie ist es auch, die überhaupt erst eine Einfühlung ermöglicht, weil dem 
Zuschauer durch das menschliche Verhalten des Helden der Held selbst greifbar 
wird. Der Dichter muss seinen Protagonisten deswegen »vollkommen so denken 
und handeln lassen, als wir in seinen Umständen würden gedacht und gehandelt 
haben, oder wenigstens glauben, daß wir hätten denken und handeln müssen« 
(HD, 75. Stück, 295) Damit unterstellt Lessing – und das ist bemerkenswert – 
der die Handlung antreibenden Leidenschaft eine Gesetzmäßigkeit, die Monika 
Fick als Funktionalisierung des Gefühls analysiert: »Kalkulierte Darstellung von 
Leidenschaften, deren Sog die Zuschauer unfehlbar in Bann schlägt: Das ist das 
Erste und Wichtigste, was Lessing von einem Drama, speziell von der Tragödie, 
erwartet« (Lessing-Handbuch, 287). Diese Gesetzmäßigkeit bindet Lessing dabei 
an die Einheitlichkeit der Handlung. Sie wird vom Dichter notwendig so entwi-
ckelt, dass sie für den Zuschauer nachvollziehbar ist. Überraschende Wendun-
gen, plötzlich aufgedeckte Geheimnisse lehnt Lessing ab:  

»Der Dichter bewerkstelliget durch sein Geheimnis eine kurze Überraschung; und in wel-

che anhaltende Unruhe hätte er uns versetzen können, wenn er uns kein Geheimnis daraus 

gemacht hätte! – Wer in einem Augenblicke getroffen und niedergeschlagen wird, den 

kann ich auch nur einen Augenblick bedauern. Aber wie steht es alsdann mit mir, wenn 

ich den Schlag erwarte, wenn ich sehe, daß sich das Ungewitter über meinem oder eines 

andern Haupte zusammenziehet und lange Zeit darüber verweilet?« (HD, 48. Stück, 192)

Durch den Spannungsbogen kommt gleichzeitig der Held dem Zuschauer näher: 
durch den gesetzmäßigen Ablauf bleibt die Handlung des Helden verständlich. 
Diese Verständlichkeit erleichtert die Identifikation mit dem Helden: »Der Gang 
der Handlung muß so eingerichtet sein, daß ihre Leidenschaften die Figuren zu 
den entscheidenden Handlungen treiben. Die Handlung muß als Funktion der 
Affekte erscheinen.« (Lessing-Handbuch, 287)16 Die Leidenschaften der Helden 

                                                             
15  Lessing lehnt seinen Heldenbegriff dabei an an den aristotelischen: »Die Tragödie, 

nimmt er [Aristoteles] an, soll Mitleid und Schrecken erregen: und daraus folgert er, 

daß der Held derselben weder ein ganz tugendhafter Mann, noch ein völliger Böse-

wicht sein müsse. Denn weder mit des einen noch mit des anderen Unglück lasse sich 

jener Zweck erreichen.« (HD, 74. Stück, 290) 

16  So auch Aristoteles: »Man muß auch bei den Charakteren – wie bei der Zusammenfü-

gung der Geschehnisse – stets auf die Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit bedacht 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 263

sind dabei nicht blind, sondern auf ein Ziel gerichtet, das eine spezielle Forde-
rung erfüllt: dass »das Ziel Leidenschaften erregen kann und Emotionen mobi-
lisiert, liegt daran, daß es moralisch nicht neutral ist, sondern als ein ›Gut‹ wahr-
genommen wird, als etwas, das Neigungen befriedigt, Wünsche stillt, gefühls-
mäßigen Wertschätzungen unterliegt.« (Lessing-Handbuch, 287) Die Handlun-
gen des Helden sind angetrieben durch eine moralische Motivation. Sie können 
über die ganze Länge des Stücks vernünftig verfolgt werden. Diese »Lückenlo-
sigkeit der Motivation« (ebd.) garantiert einen von der Handlung eingenomme-
nen Zuschauer, der mitgerissen wird, aber allzeit verständig bleibt: er unterliegt 
einer »Logik der Leidenschaft« (ebd.), die ebenso viel Gefühl beinhaltet wie 
Vernunft.  
 Die Triebfeder des Perspektivenwechsels ist so nicht eine Gleichheit von 
Stand oder Rang, Geburt oder Geschlecht, sondern eine Identifikation mit der 
ablaufenden Handlung: da wird jemand von einer Leidenschaft mitgerissen, die 
einer Gesetzmäßigkeit folgt und damit verständlich bleibt: wenn Odysseus 
Neoptolemos manipuliert, Philoktet zu manipulieren, dann ist es verständlich, 
dass Philoktet Neoptolemos auch dann nicht vertrauen kann, als er könnte. Dass 
Philoktet sich nun hinreißen lässt und unzugänglich für alle von Menschen vor-
gebrachten Argumente wird: wer will es ihm verübeln? Diese Identifikation, so 
Lessing, ermöglicht erst das Mitempfinden mit den Helden.17 Unterstützt wird 
dieses Mitempfinden durch die Furcht, die der Zuschauer im Laufe des Stücks 
entwickelt: 

 »seine Furcht ist durchaus nicht die Furcht, welche uns das bevorstehende Übel eines an-

deren, für diesen anderen, erweckt, sondern es ist die Furcht, welche aus unserer 

Ähnlichkeit mit der leidenden Person für uns selbst entspringt; es ist die Furcht, daß die 

Unglücksfälle, die wir über diese verhänget sehen, uns selbst treffen können; es ist die 

                                                                                                                                  
sein, d.h. darauf, daß es notwendig oder wahrscheinlich ist, daß eine derartige Person 

derartiges sagt oder tut, und daß das eine mit Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit 

auf das andere folgt.« Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch – übersetzt und heraus-

gegeben von Manfred Fuhrmann. – Stuttgart: Reclam 1994, 49. Im Folgenden im Text 

mit Poetik und Seitenangabe zitiert.   

17  »Um Bühnenfiguren zu deuten, funktionalisiert Lessing fortgeschrittene psychologi-

sche und anthropologische Theorien. Er kennt und benutzt die Lehre von den 

unbewußten Eindrücken, die unmerklich in der Seele wirken und deshalb von unab-

sehbarem Einfluß sind.« (Lessing-Handbuch, 288) Mehr zum Theodizee-Gedanken 

und zur Psychologie von Lessings Dramentheorie siehe Monika Fick: Lessing-

Handbuch, 287-291. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Furcht, daß wir der bemitleidete Gegenstand selbst werden können. Mit einem Worte: die-

se Furcht ist das auf uns selbst bezogene Mitleid.« (HD, 75. Stück, 294)  

Furcht und Mitleid sind für Lessing untrennbar verbunden und so liest er auch 
Aristoteles: »Er glaubte nämlich, daß das Übel, welches der Gegenstand unseres 
Mitleidens werden sollte, notwendig von der Beschaffenheit sein müsse, daß wir 
es auch für uns selbst, oder für eines von den Unsrigen zu befürchten hätten.« 
(HD, 75. Stück, 295) Mit diesem engen Zusammenhang erklärt Lessing, warum 
bei Aristoteles die Begriffe eleos und phobos gemeinsam auftreten: »weil, nach 
seiner Erklärung des Mitleids, dieses die Furcht notwendig einschließt; weil 
nichts unser Mitleid erregt, als was zugleich unsere Furcht erwecken kann.« 
(HD, 75. Stück, 296) Damit ist Lessing zu Folge nicht ausgeschlossen, dass auch 
Mitleid für etwas empfunden werden kann, von dem sich der Zuschauer nicht 
unmittelbar oder gar nicht bedroht sieht. Das Mitleid ist eine vermischte Emp-
findung, die durch das Hinzukommen der Furcht für sich selbst belebt und 
angeregt wird. Eine mitleidige Empfindung ohne Furcht nennt Lessing im An-
schluss an Aristoteles »Philanthropie«, so bekommt nicht der »Funke den Na-
men der Flamme« (HD, 76. Stück, 298). Furcht, das wird an dieser Stelle deut-
lich, ist bei Lessing wesentlich für den Perspektivenwechsel. Der wird nur durch 
die Furcht-Für-Sich-Selbst eingeleitet. Mitgefühl allein ist eine zu schwache Mo-
tivation. Die Furcht entsteht dabei in der Erkenntnis, dass uns ähnliches gesche-
hen könnte, weil wir auch Menschen sind.  
 Die Einführung der Begriffe Furcht und Mitleid bei Lessing ist dabei wider-
sprüchlich: Beide Affekte beruhen auf einer Ähnlichkeit zwischen Zuschauer 
und dramatischer Figur, beide richten sich aber gleichzeitig auch an den, der 
dem Zuschauer fremd und unähnlich bleibt. Philoktet verdient, wie oben aus-
führlich gezeigt, in Lessings Augen sicher unser Mitleid, doch sein Schicksal 
bleibt dem Zuschauer ein Stück weit immer fremd: Das Einfühlen ist so auch 
immer eine Zumutung: es erfordert ein bewusstes Sicheinlassen auf das Bühnen-
geschehen. Der Bezug zum Zuschauer ist nicht einfach gegeben, so Christoph 
Menke, sondern ein »durch hypothetische Perspektivenwechsel vermittelter und 
erweiterter Rückbezug auf uns selbst.« (TiS, 133) Damit passiert beim Betrach-
ten der Tragödie etwas ganz besonderes, so Menke weiter: »Denn in der Be-
trachtung von Tragödien versetzen sich die Zuschauer an die Stelle der anderen 
und erweitern darin ihre Furcht für sich zur affektiven Erschließung des Leidens 
anderer.« (TiS, 134) Die Form der Tragödie macht es dabei möglich, dass sie 
selbst zum »Medium einer Erfahrung der einzelnen als vieler und verschiedener« 
(TiS, 136) wird. Dieser Perspektivenwechsel ermöglicht eine ästhetische Erfah-
rung, die über die moralische, an die Lessing denkt, hinausgeht.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 265 

 
 

 Die Figur des Perspektivenwechsels ist dabei besonders interessant, weil sie 
zwei Aspekte miteinander vereint. Der Perspektivenwechsel passiert aus der Dis-
tanz, die die Nachahmung schafft, heraus und ist damit ein bewusstes Hinwen-
den des Zuschauers. Dabei verbleibt er jedoch nicht auf einer intellektuellen 

te. In dessen Diskursethik ist der Perspektivenwechsel eine Fähigkeit, die not-
wendig ist, um einen moralischen Gesichtspunkt einzunehmen. Von dort kann 
dann geprüft werden, ob einer Norm oder Handlungsweise von allen Betroffenen 
zugestimmt werden kann. Habermas will dabei keine reale, sondern eine ideale 
Perspektive auf eine Situation schaffen. Der Perspektivenwechsel bezieht sich 
hier nicht auf die Individuen, sondern auf deren individuelle Argumente und Zu-
stimmungsmöglichkeiten.18 Im Gegensatz dazu bleibt der Perspektivenwechsel, 
den ich mit Lessing beschreibe, nicht auf einer argumentativen Ebene stehen. Er 
beinhaltet immer ein Sich-Einfühlen, ein Einlassen auf die Individualität des an-
deren. Der Perspektivenwechsel im Theater ist zwar ein bewusster Akt, aber 
auch gleichzeitig immer eine Erfahrung, die über die begriffliche Argumentati-
onsebene hinausgeht. In der Identifikation mit Neoptolemos geschieht mehr, als 
seine Argumente für seinen Betrug an Philoktet nachvollziehbar zu finden. Der 
Zuschauer fühlt auch sein Mitleid mit dem Betrogenen nach, genauso wie seine 
Gewissensbisse und seine Verzweiflung. Der Perspektivenwechsel in der ästheti-
schen Erfahrung beinhaltet eine wirkliche Einfühlung. Die kann mit einem er-
höhten Puls einhergehen oder mit einem Gefühl des Unwohlseins. Bei allem be-
wussten Sicheinlassen, bedeutet es für den Zuschauer gleichzeitig einen Kraft-
akt, sich aus der Szene hinauszunehmen. Das, was ihm hier zugemutet wird, 
richtet sich nicht nur an seinen Verstand, sondern auch an ihn als Ganzes, es 
kann körperliche Reaktionen hervorrufen: Emotionen beispielsweise, die man 
selbst nicht hat, wie zum Beispiel Hass auf Ödipus oder Freundschaft zu Philok-
tet. Der Wechsel der Perspektive bedeutet hier nicht ein reines Einlassen auf die 
Argumente des anderen, sondern auf den anderen.  
 
 

ZWISCHENSPIEL MIT ARISTOTELES 
 
Lessings menschlicher Held ist, wie oben klar wurde, angelehnt an den Helden, 
den Aristoteles in der Poetik beschreibt. Der zeichnet sich vor allem durch vier 

                                                             
18  Vgl.: Jürgen Habermas: Erläuterungen zur Diskursethik. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1991, bes. Kap. 3 und 4, sowie ders.: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. 

– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, bes. Kap. 3.  

Ebene, wie der Begriff zum Beispiel von Habermas her verstanden werden könn-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Charaktereigenschaften aus: Tüchtigkeit, Angemessenheit, Ähnlichkeit und 
Gleichmäßigkeit.19 In der aristotelischen Tragödie werden dabei gattungsgemäß 
und anders als in der Komödie, bessere Menschen dargestellt, »als in der Wirk-
lichkeit vorkommen« (Poetik, 9), d.h. aber nicht, dass die Handelnden makellos 
oder gar fehlerfrei wären. Aristotelesʼ tragischer Held behält seine individuellen 
Züge, soll aber durch den Dichter ähnlich »und zugleich schöner« (Poetik, 49) 
dargestellt werden.20 Im Mittelpunkt der Tragödie bei Aristoteles steht dabei der 
tragische Fehler, der den Umschlag in der Lebensgeschichte des Helden bedingt. 
Der baut sich, der Einheit der Handlung gemäß, langsam auf und tritt dann in ei-
nem Moment der Erkenntnis hervor. In Lessings Auseinandersetzung mit Aris-
toteles Tragödientheorie spielt der tragische Fehler nur eine untergeordnete 
Rolle. Sein Schwerpunkt liegt auf der Nachvollziehbarkeit der Handlung selbst. 
Bei Aristoteles hingegen soll der entscheidende Fehler unwissentlich begangen 
werden und der Held soll seine Tat auch erst nachher als solchen verstehen: Pe-
ripetie und Anagnorisis finden damit zur gleichen Zeit statt (vgl.: Poetik, 45). 
 Das Erkennen des eigenen Fehlers ist die Peripetie, hier verkehrt sich der 
vom Helden gefasste Plan in sein Gegenteil – das zumindest ist die beste Art der 
Tragödie, sagt Aristoteles, der in der Poetik verschiedene andere Lösungsweisen 
erwähnt.21 Der Held muss erkennen, dass er Opfer seines eigenen Fehlers wird, 
dass er selbst die schrecklichen Umstände verschuldet hat, die nun auf ihn ein-
wirken. Dieser Umschlag erschüttert und bewirkt Jammer und Schauder (eleos 
und phobos). Jammer erregt dabei jener, der »sein Unglück nicht verdient« (Poe-

                                                             
19  Vgl.: Aristoteles: Poetik, 47.  

20  Dass Aristoteles hier über Tragödienhelden ähnlich spricht, wie man es ansonsten 

eher von Skulpturen oder Portraits gewöhnt ist, liegt daran, dass für Aristoteles Kunst 

überhaupt Nachahmung ist: »Da der Dichter ein Nachahmer ist, wie ein Maler oder 

ein anderer bildender Künstler, muß er von drei Nachahmungsweisen, die es gibt, stets 

eine befolgen: er stellt die Dinge entweder dar, wie sie waren oder sind, oder so, wie 

man sagt, daß sie seien, und wie sie zu sein scheinen, oder so, wie sie sein sollten.« 

(Poetik, 85)  

21  Der schlechteste Fall ist dabei der, bei dem eine abscheuliche Tat geplant aber nicht 

ausgeführt wird: »Denn darin ist zwar Abscheuliches enthalten, jedoch nichts Tragi-

sches; es tritt nämlich kein schweres Leid ein. Daher verfaßt niemand eine derartige 

Dichtung, es sei denn ausnahmsweise, z. B. in der ›Antigone‹, wo sich Haimon dem 

Kreon gegenüber so verhält.« (Poetik, 45) Aristoteles spielt damit an auf die Grabsze-

ne in der Antigone, in der Haimon das Schwert zunächst gegen seinen Vater richtet, 

diesen verfehlt und sich daraufhin selbst mit dem Schwert tötet. An zweiter Stelle 

steht dann der Fall, dass die Tat auch ausgeführt wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 267

tik, 39) und Schauder der, »der dem Zuschauer ähnelt« (ebd.): »der Jammer bei 
dem unverdienten Leiden, der Schauder bei dem Ähnlichen.« (ebd.) Die Affekte 
untermauern dabei den Gesamtzusammenhang des Dramas: sie sind es, die hand-
lungsleitend sind und handlungserklärend, wie Andreas Zierl zusammenfasst: 
»Der Affekt wird zum Motor des Denkens.«22 Jammer und Schauder brechen 
über die Zuschauer der Tragödie herein, die dann »eine Reinigung von derarti-
gen Erregungszuständen bewirkt« (Poetik, 19).  
 Der Schlüsselbegriff, der die Empfindung von Furcht und Mitleid in Ver-
gnügen umwandelt, ist dabei die Nachahmung. Sie ist es, die den Menschen von 
anderen Lebewesen unterscheidet und sie ist es, durch die der Mensch seine ers-
ten Fähigkeiten erwirbt. Nachahmen, so Aristoteles, ist dem Menschen angebo-
ren – das ist die erste »naturgegebene Ursache« der Dichtkunst, die zweite ist 
»die Freude, die jedermann an Nachahmungen hat.« (Poetik, 11) Die erstreckt 
sich auch auf Dinge, die »wir in der Wirklichkeit nur ungern erblicken«, aber als 
Nachahmungen sehen »wir mit Freude möglichst getreue Abbildungen, z.B. 
Darstellungen von äußerst unansehnlichen Tieren und von Leichen.« (Poetik, 11) 
Ursächlich dafür ist der Wiedererkennungs- oder Lerneffekt: »Das Lernen berei-
tet nicht nur den Philosophen größtes Vergnügen, sondern in ähnlicher Weise 
auch den übrigen Menschen« (ebd.). Jens Holzhausen interpretiert das so, dass 
Erkennen, Lernen und Schlussfolgern hier wohl in einem weiteren Sinn zu ver-
stehen sind, als bloßes Wiedererkennen nahe legen würde: Der Zuschauer der 
Tragödie erkennt nicht nur, dass etwas unter bestimmten Umständen so passie-
ren könnte, sondern »die allgemeinen Bedingungen und Gesetzmäßigkeiten 
menschlicher Existenz«.23 Doch auch mit dieser weiteren Interpretation erklärt 
sich nicht, wie Holzhausen selbst ausführt, warum das Wiedererkennen der tra-
gischen Strukturen zu einem Vergnügen werden kann und nicht bei Jammer und 
Schauder oder bestenfalls beim Staunen stehen bleibt. Holzhausens Projekt ist 
es, zu plausibilisieren, warum man zur Erklärung dieser Stelle die Politik heran-
ziehen sollte: hier wird, wenn es um die Erziehung geht, der Stellenwert der 
Musik sehr hoch angesetzt, weil sie u.a. einen Affekt hervorruft: »Der Affekt 
nämlich, der in einigen Gemütern bei solchem Spiele sehr heftig auftritt, findet 
bei allen Gemütern statt, nur hier in minderer, dort in größerer Stärke, so der Af-

                                                             
22  Andreas Zierl: Affekte in der Tragödie. Orestie, Oidipus Tyrannos und die Poetik des 

Aristoteles. – Berlin: Akademie Verlag 1994, 23. 

23  Jens Holzhausen: Paideía oder Paidiá. Aristoteles und Aristophanes zur Wirkung der 

griechischen Tragödie. – Stuttgart: Steiner 2000, 6. Im Folgenden mit PoP und Sei-

tenzahl im Text zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fekt des Mitleids, der Furcht und ebenso der Begeisterung«24 und eine Reinigung 
bewirkt:  

»Infolge der heiligen Gesänge aber sehen wir diese Leute, wenn sie die das Gemüt sänfti-

genden Weisen vernehmen, gleich solchen, die Medizinen und Purganzen genommen 

haben, wieder zur Ruhe kommen. Dieselbe Wirkung müssen nun auch solche empfinden, 

die besonders mitleidig oder furchtsam oder sonst wie disponiert sind, die anderen aber, 

soweit auf jeden etwas von diesen Affekten trifft: sie alle erfahren notwendig eine wohltu-

ende Reinigung und Erleichterung. Ebenso machen die kathartischen Weisen den Leuten 

auch eine unschädliche Freude.« (Politik, 1342a, 8-15)  

Holzhausen schließt daraus, dass das künstlerische Erlebnis zwei Phasen hat, 
»die der Enthusiasmierte erlebt: der Bewegung und dem Ergriffensein der Seele 
durch die Musik folgt eine Beruhigung und Sammlung. ›Reinigung‹ und Heilung 
beziehen sich auf diese zweite Phase, wenn die Lieder verklungen sind […] und 
die Bewegung des Affekts zur Ruhe kommt.« (PoP, 12) Diese heilende Wirkung 
versteht Holzhausen dabei nicht so, dass ein ohnehin schon starker Affekt hier 
durch das Hinzukommen einer Erregung beruhigt wird, sondern so, dass eine 
»Ruhe nach einer enthusiastischen Bewegung« (ebd.) eintritt: Die Affekte wer-
den – und so lese ich auch die Poetik – erzeugt im Erleben des Kunstwerks und 
auch dort wieder abgebaut. In der Tragödie hängt das Entstehen der Affekte Mit-
leid und Furcht dabei an Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit der Handlung: 
Wenn dem Zuschauer das Geschehen auf der Bühne wahrscheinlich oder gar 
notwendig vorkommt, wird der Zuschauer in seinen Bann gezogen.25 

 Lessings Übersetzung der Begriffe eleos und phobos ist dabei umstritten. 
Während Manfred Fuhrmann und Wolfgang Schadewaldt sie mit den stärkeren 
Gefühlsausdrücken Jammer und Schauder übersetzen26, betont Christof Rapp die 
Gültigkeit der Lessingschen Übersetzung in Mitleid und Furcht27, wobei er sich 

                                                             
24  Aristoteles: Politik. Philosophische Schriften in sechs Bänden, Bd. 4. Übersetzt von 

Eugen Rolfes. – Hamburg: Meiner 1995, 1342a, 5-8. Im Folgenden im Text zitiert.  

25  Zu Recht weist Holzhausen darauf hin, dass Aristoteles die Musik als unerlässlichen 

Teil der Tragödie betrachtet, was eine Verbindung zwischen den Reinigungsbegriffen 

von Politik und Poetik weiter untermauert. Vgl.: PoP 15f. 

26  Vgl.: Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie der Antike und Wolfgang Schad-

ewaldt: Antike und Gegenwart. Über die Tragödie. – München: dtv 1966.  

27  Vgl.: Christof Rapp: »Aristoteles«; in: Julian Nida-Rümelin/ Monika Betzler (Hg): 

Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart in Einzeldarstel-

lungen. – Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 2001. Auch Andreas Zierl hat in seiner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 269

aber auch bei der Auslegung der Katharsislehre von Lessing distanziert. Aristo-
teles Begriffe eleos und phobos haben nach Schadewaldt mit Lessings Inter-
pretation wenig gemeinsam: Aristoteles betrachtet laut Schadewaldt, eleos als 
»naturhaft ungebrochene[n] Elementaraffekt«,28 während Lessing Mitleid im 
Sinne seiner Zeit auslegt als das »von seiner christlichen Grundlage in Richtung 
auf das damals neu bewußt werdende Allgemein-Menschliche, und ›Mitleid‹ 
wird so zu jenem Universalsinn der Menschenliebe, in der das Wort auch uns ein 
unverlierbarer Besitz unserer Kultur ist«.29 Lessing domestiziert das elementare 
Gefühl, auf das sich Aristoteles bezieht, indem er es einbindet in die Strukturen 
der vernünftigen Aufklärung. Das ist paradigmatisch für Lessings Dramentheo-
rie: er bezieht sich auf etwas Elementares, Allgemeinmenschliches, das etwas 
Unmittelbares beinhaltet und verpackt das in vernünftige Kulturgüter. Lessing 
will den Menschen zähmen und packt ihn dort, wo er wild ist und leitet diese 
Wildheit um in ein kulturelles Gut. Der kathartische Prozess, in dem das ge-
schieht, lässt die unterschiedlichen Gefühle von Mitleid und Furcht sich anein-
ander abarbeiten und sich nicht gegenseitig steigern, so dass sie sich in diesem 
gegenseitigen Reibungsprozess mäßigen und kultivieren. Aristoteles Katharsis-
Begriff hingegen sei, so Schadewaldt, in solchen moralischen Kategorien nicht 
zu fassen, eher in medizinischen oder befreienden. 
 Der Einbezug der Affekte in die aristotelische Lehre über die Tragödie er-
setzt die platonische Apathie durch Metriopathie, erläutert auch Manfred Fuhr-
mann die aristotelische Katharsislehre: »Man sollte, wo es angehe (z.B. beim 
Kunstgenuß), den Leidenschaften freien Lauf lassen und sie auf diese Weise 
›reinigen‹; im übrigen aber müsse man sie zügeln und für vernünftige Zwecke 
verwenden«.30 Aristoteles sieht in der Katharsis im Gegensatz zu Lessing also 
einen Ort, wo der Gefühlsüberschuss abgebaut werden kann: indem im Theater 
alles ausgelebt wird, tragen die Zuschauer ihre überschwänglichen Empfindun-
gen nicht dorthin, wo sie nicht hingehören. Der gute Staatsbürger ergeht sich 
also im Theater in seinen Gefühlen, um dann ausgeglichen am gesellschaftlichen 
Leben teilnehmen zu können: »Dichtung, so lautet seine Lehre, steckt nicht an, 

                                                                                                                                  
Dissertation Affekte in der Tragödie die Übersetzungen Furcht und Mitleid gegen 

Schadewaldt als richtig verteidigt.  

28  Wolfgang Schadewaldt: »Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristotelischen Tra-

gödiensatzes«; in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 83 (1955), 129-171, 

hier 137. 

29  Ebd., 134. 

30  Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie der Antike, 76 – im Folgenden im Text zi-

tiert mit DdA und Seitenangabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern impft« (DdA, 91). Fuhrmann und Schadewaldt nun würden Lessing 
vorwerfen, diese starken Affekte, die Aristoteles mit eleos und phobos bezeich-
net, nicht mit den ihnen angemessenen starken Begriffen Jammer und Schauder, 
die die Interpretation der Katharsis als Entladung unterstützen würden, zu über-
setzen, sondern, verfälschend mit den abmildernden Begriffen Furcht und Mit-
leid, um Lessings Interpretation der Mäßigung der Affekte zu untermauern.  

DER SPEZIFISCH ÄSTHETISCHE EFFEKT 
DER ANRÜHRUNG DURCH FURCHT UND MITLEID

Diese Deutung der aristotelischen Katharsislehre als Freisetzung der Affekte, die 
dann übersprudeln und sich so wieder abbauen, würde Lessing entschieden zu-
rückweisen. Er sieht bei Aristoteles einen »moralischen Endzweck« (HD, 77. 
Stück). Hier »entleert« sich der Mensch nicht in einem fast medizinischen Sinn, 
um mit Ruhe in sein alltägliches Leben zurückzukehren, hier bildet sich der 
Mensch: »Lessing hält also die tragischen Affekte nicht nur für die Ursache, 
sondern auch für den Gegenstand der Katharsis: Die Reinigung vollzieht sich an 
diesen Affekten.« (DdA, 102). Während Fuhrmann die aristotelische Katharsis 
als nur durch eleos und phobos hervorgerufen begreift, denkt Lessing sie als in 
diesen Affekten stattfindend: Der Zuschauer erlernt hier das richtige Maß Mit-
leid und Furcht zu empfinden.  
 Dieser kathartische Gipfel kann jedoch erst nach einer gewissen Zeitspanne 
erreicht werden, denn die Gefühle der Zuschauer bauen sich erst im Laufe der 
Handlung auf. So wird dem Zuschauer der menschliche Held langsam näherge-
bracht, um die »Liebe […], die wir gegen unseren Nebenmenschen unter keiner-
lei Umständen ganz verlieren können, die unter der Asche, mit welcher sie ande-
re stärkere Empfindungen überdecken, unverlöschlich fortglimmt und gleichsam 
nur einen günstigen Windstoß von Unglück und Schmerz und Verderben erwar-
tet« (HD, 76. Stück, 300f.) zu wecken und »in die Flamme des Mitleids auszu-
brechen« (ebd.). Mitleid ist dabei zu verstehen, so Reinhart Meyer-Kalkus, als 
eine »universell wirkende, standesübergreifende Empfindungs- und Reaktions-
weise.« (Schreit Laokoon?, 91) Damit entfernt sich Lessing von Aristoteles: 
Während der Zuschauer hier nur Mitleid für den empfindet, der ihm ähnelt, kann 
er bei Lessing mit jedem mitempfinden: auch mit dem, der verdient leidet. »Es 
ist nun aber genau diese Bindung an (ethisch relevante) Voraussetzungen, aus 
der Lessing den tragischen Affekt herauslöst, wenn er ihn statt als Jammer als 
Mitleid übersetzt« (TiS, 131), schreibt Christoph Menke, denn  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 271

»die Grundlage des Mitleids bildet nicht mehr ein Urteil über das Unverdiente oder Unan-

gemessene [...], sondern eine Haltung der ›Liebe‹ oder ›Philanthropie‹, ›die wir gegen un-

sere Nebenmenschen unter keinerlei Umständen ganz verlieren können‹ (76. Stück) […] 

In Lessings Übersetzung als ›Mitleid‹ ist der aristotelische Jammer voraussetzungs- und 

bedingungslos und daher unbegrenzt geworden: eine Reaktion auf das Leiden (potentiell) 

jedes anderen.« (TiS, 131ff.) 

Diese Interpretation öffnet die Lessingsche Dramentheorie auf produktive Wei-
se, weil sie den moralischen Anspruch, den sie eigentlich betonen will, damit un-
terläuft und etwas spezifisch Ästhetisches freisetzt: die Lust am Perspektiven-
wechsel, an der intellektuellen und emotionalen Rollenvertauschung. Mitleid 
verliert hier seinen moralischen Aspekt: Wir können mit jedem Nebenmenschen 
mitleiden – auch mit dem Feind und dem Bösewicht. Denn durch den Perspekti-
venwechsel bietet das Theater eine besonders intensive Möglichkeit der Einfüh-
lung. Das Mitleiden funktioniert nicht auf moralischer Ebene, sondern auf der 
Basis des Allgemeinmenschlichen. Lessing hingegen will das Mitleid auf ein 
moralisches Gefühl beschränken, das ein Lernen in der Tragödie erlaubt: In der 
Betrachtung der Bühnengeschehnisse wird das richtige Maß des Mitleidig-Seins 
eingeübt. Seine Definitionen des Begriffs laufen deswegen in der Hamburgi-
schen Dramaturgie teilweise gegeneinander. Zum einen betont er die Macht des 
mitleidigen Gefühls, als einem, das bei allem Unterschied, bei aller Schuld, bei 
aller Andersartigkeit immer für den anderen da ist (HD, 76. Stück), zum anderen 
betont er, dass der Held uns ähnlich sein muss, damit wir mit ihm fühlen können 
(HD, 75. Stück). Die Betonung der Ähnlichkeit ist dabei wesentlich für Lessings 
Argumentation des Maßhaltens, denn das Mitleiden mit dem Unähnlichen würde 
schnell in ein maßloses oder nicht mehr moralisch gerechtfertigtes abgleiten. 
Beide Seiten des Mitleidsbegriffs finden sich also in Lessings Argumentation: 
sowohl das Mitleiden als Einfühlen in das Fremdeste, weil darin noch das 
Menschliche zu finden ist, als auch das Mitleiden, das sich eng am Ähnlichen 
hält und sich auf das Maßvolle beruft. Nicht zuletzt diese begriffliche Spannung 
macht Lessings Dramenkonzeption so interessant.  
 Durch die besondere Beschaffenheit des Dramas wird dabei die Lust am Per-
spektivenwechsel begünstigt. Im Laokoon hat Lessing die Dichtung an der Ma-
lerei gemessen, um zu zeigen, dass sie ihr überlegen ist: er hat dabei allerdings 
die Mittel der Malerei genommen, um die Größe der Poesie zu beweisen. In der 
Hamburgischen Dramaturgie hat sich das verändert. Das Drama wird an seinen 
eigenen Kriterien gemessen – es hat sich endgültig befreit von der Malerei und 
überflügelt damit die Dichtung selbst, so David Wellbery: »The poem no longer 
tries to embody a reality from which it is separate, as in narrative. Perfect mime-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sis is not the imitation of an object or action, it is the action itself.« (LL, 227) 
Einzigartige Nähe schafft das Theater: die Figuren auf der Bühne sind zum Grei-
fen nah, das Geschehen ist nicht nur vor dem inneren Auge lebendig, sondern 
existiert auf der Bühne. Die Form des Dramas, der dramatischen Aufführung, ist 
damit der Grund für ihre überaus starke Wirkung, denn das Mitleid wird nicht 
durch das Nacherzählen einer Handlung geweckt, sondern »fast einzig und allein 
durch die gegenwärtige Anschauung erreget« (HD, 77. Stück, 303).  
 Diese gegenwärtige Anschauung, dieses unmittelbare Einfühlen, erlaubt da-
bei etwas, das Lessing nicht bedenkt: eine mögliche Einfühlung auch in die an-
deren auf der Bühne dargestellten Figuren. Denn während die Geschichte in der 
Erzählung immer durch den Autor vermittelt wird, steht sie hier lebendig und 
verkörpert vor dem Zuschauer. Und zwar nicht nur als Philoktet, sondern auch 
als alle anderen Figuren des Dramas. Die Einheitlichkeit, die Lessing mit Aristo-
teles fordert, wird auf der Bühne vervielfältigt. Damit zerfällt eine Einheit, wie 
Menke zeigt: »Der entscheidende Unterschied des Dramas vom Epos besteht da-
rin, daß im Drama die Autorität des Autors, seiner Sprache wie Interpretation, 
zugunsten der vielen Stimmen, der unterschiedlichen Perspektiven der handeln-
den, leidenden und sprechenden Figuren, gebrochen ist.« (TiS, 135) Die Han-
delnden sind für den Zuschauer gegenwärtig. Sie sind unterschiedlich, sprechen 
unterschiedlich, bewegen sich unterschiedlich. Sie bieten vollkommen andere 
Ansätze für eine Identifikation, dem Zuschauer bietet sich im Drama nicht nur 
eine Perspektive auf die Handlung dar, sondern viele Perspektiven. Er kann sich 
sowohl in Philoktet als auch in Neoptolemos und in Odysseus hineinversetzen. 
Jeder bekommt durch seine Monologe eine Chance, sich zu erklären, seine Mo-
tivation oder sein Leid darzulegen. Nicht nur wird Philoktets Qual durch das 
Spiel des Schauspielers gegenwärtiger, als es jemals in der Erzählung sein könn-
te, es wird also nicht nur die Eindrücklichkeit des Leidens verstärkt, es wird 
gleichzeitig deutlich, dass es auf dieses Leiden nicht nur eine Perspektive gibt 
und dass die anderen Personen auch leiden: Neoptolemos quält sein Gewissen, er 
ist hin- und hergerissen zwischen Zukunftswünschen und -ängsten und der be-
redte Odysseus hat an seiner Niederlage gegen Philoktet, am Scheitern seiner 
Intrige, so schwer zu knabbern, dass er verstummt. Im Philoktet geht es gar nicht 
nur um Philoktet: es geht auch um Neoptolemos und Odysseus. Damit ver-
schlimmern Odysseus und Neoptolemos nicht nur Philoktets Leiden, sie halten 
ihm auch ihr eigenes entgegen. 
 Im Drama rückt so mit aller Macht das Subjekt in einem doppelten Sinne in 
den Vordergrund: »die Gegenwart des Subjekts und seines Leidens [wird] nicht 
nur potenziert, sondern zugleich auch pluralisiert.« (TiS, 136). Potenzierung und 
Pluralisierung hängen dabei zusammen, so Menke weiter, denn das »Subjekt tritt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 273

gerade als einzelnes aus der autoritativen Einheit des Epos nur hervor, wenn es 
als eines unter vielen auftritt.« (ebd.) Die Form des Dramas erlaubt also ein Her-
vortreten des leidenden Subjekts – und nicht nur des einen, sondern das Her-
vortreten der Subjekte überhaupt. Es bietet mehrere Perspektiven auf ein und 
dieselbe Sache. Der Zuschauer kann dabei zwischen den einzelnen Perspektiven 
wechseln. Er lässt sich ein auf das Spiel auf der Bühne. 

KATHARSIS – BLOSS: WIE?

Bei Lessing steht jedoch die moralische Wirkung des Dramas im Vordergrund, 
für die das Mitleid ein Schlüsselbegriff ist. Lessing versteht Mitleid dabei als 
gemischte Empfindung, zusammengesetzt aus Lust und Unlust: »[A]us Unlust 
angesichts des Übels, das eine geliebte Person erfaßt, aus Lust angesichts der 
standhaften, tugendhaften Selbstbehauptung, die diese Person im Unglück be-
weist« (Schreit Laokoon?, 91f.). Mitleid bekommt so einen besonderen Stel-
lenwert, Meyer-Kalkus bezeichnet es als »fast viszerale […] Empfindlichkeit 
und Sympathie, zugleich aber ein moralischer Wert erster Ordnung, ja der Ur-
sprung aller gesellschaftlichen Tugenden« (Schreit Laokoon?, 92). Meyer-Kal-
kus benennt hier den für mich interessantesten Punkt mit einem – naheliegend 
bei einem Text, der sich mit der aristotelischen Katharsis beschäftigt – medizini-
schen Ausdruck: viszeral: die Eingeweide betreffend. 
 Der Perspektivenwechsel, der hier vollzogen wird, bleibt nicht rein intellek-
tuell und distanziert: durch die Distanz wird er zu einem körperlichen Erlebnis: 
wie in der Einleitung beschrieben: der Schrei geht durch »Mark und Bein«, er 
geht »an die Nieren«, schlägt »auf den Magen«: das Mitempfinden, das Mitlei-
den wird manifest: es ruft körperliche Reaktionen hervor. Die im Begriff einge-
schriebene Spannung wird hier deutlich. Einerseits ist das Mitleid ein wirkliches 
und körperliches Gefühl, andererseits ist es gleichzeitig – und für Lessing vor-
rangig – eine tugendhafte Empfindung, die sich nicht in der bloßen Körperlich-
keit verliert.   
 Das Mitleid verstärkt und ergänzt sich durch das Gefühl der Furcht, schreibt 
Lessing. Furcht ist dabei nicht die Furcht für einen anderen, sondern die, »daß 
Unglücksfälle […] uns selbst treffen können« (HD, 75. Stück, 294), die Furcht 
ist also »das auf uns selbst bezogene Mitleid« (ebd.). In der Tragödie wird dann 
stückweise gezeigt, »1. wie das tragische Mitleid unser Mitleid, 2. wie die tragi-
sche Furcht unsere Furcht, 3. wie das tragische Mitleid unsere Furcht, und 4. wie 
die tragische Furcht unser Mitleid reinigen könne und wirklich reinige.« (HD, 
78. Stück, 308) Jeder dieser Punkte wirkt dabei doppelt, so Lessing weiter: das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

tragische Mitleid reinigt das Mitleid des Zuschauers in zwei Hinsichten: er soll 
weder zu wenig, noch zu viel davon empfinden. Genauso verfährt auch die tragi-
sche Furcht mit der Furcht, sie soll keinen zu Ängstlichen hinterlassen aber auch 
keinen Übermütigen. Schließlich regulieren sich die Affekte untereinander noch 
einmal auf die gleiche Weise: die tragische Furcht das Mitleid und das tragische 
Mitleid die Furcht. Die auf der Bühne nachvollziehbaren Leidenschaften wirken 
demnach auf die Leidenschaften des Zuschauers »stimulierend«, so Thomas 
Dreßler: »Das von jedem Zuschauer ins Theater ›mitgebrachte‹ Potential an Mit-
leid und Furcht wird durch die Tragödie gezielt angesprochen und zur Entfaltung 
gebracht.«31 Diesen Prozess nennt Lessing nun »Aristotelische Reinigung der 
Leidenschaften«:  

»Da nämlich, es kurz zu sagen, diese Reinigung in nichts anders beruhet, als in der Ver-

wandlung der Leidenschaften in tugendhafte Fertigkeiten, bei jeder Tugend aber, nach 

unserm Philosophen [Aristoteles], sich diesseits und jenseits ein Extremum findet, zwi-

schen welchen sie innestehet: so muß die Tragödie, wenn sie unser Mitleid in Tugend 

verwandeln soll, uns von beiden Extremis des Mitleids zu reinigen vermögend sein; wel-

ches auch von der Furcht zu verstehen.« (HD, 78. Stück, 308)  

Die Affekte reinigen sich in Lessings Interpretation also gegenseitig und durch 
einander: damit findet gleichzeitig eine Reinigung der Leidenschaften statt, eine 
Reinigung durch die Leidenschaften und eine Reinigung von Leidenschaften: 

                                                             
31  Thomas Dreßler: Dramaturgie die Menschheit – Lessing. – Stuttgart/Weimar: Metzler 

1996, 95. Dreßler zeigt hier, dass Lessing den Begriff der kathartischen Reinigung 

durchaus richtig übersetzt und zwar im Sinne aller drei möglichen Übersetzungen: »1. 

dem genitivus objectivus (Die Reinigung der Leidenschaften im Sinne einer Intensi-

vierung, um die tragischen Leidenschaften gegenüber anderen herauszustellen); 2. 

dem genitivus subjectivus (die Reinigung vermittels der Leidenschaften, verstanden 

als eine sittlich läuternde Verwandlung der Leidenschaften in Tugenden); 3. dem ge-

nitivus separativus (die Reinigung von Leidenschaften, wobei hier wiederum drei 

Interpretationen möglich sind: a. die Reduzierung allzu leidenschaftlicher Empfindun-

gen auf ein ›gesundes‹ Mittelmaß, b. die Abhärtung der Leidenschaften, c. die Be-

freiung von den Leidenschaften im Sinne einer lustvollen Erleichterung« (Dramturgie 

der Menschheit – Lessing, 94). Wobei Lessing den genitivus separativus offensicht-

lich als Reduzierung auf ein tugendhaftes Mittelmaß versteht, während die heutige 

gängige Aristoteles Interpretation von Rapp, Holzhausen und Fuhrmann eher die Be-

freiung von Leidenschaften als lustvolle Erleichterung verstehen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 275

das Tugendhafte der Leidenschaft wird hervorgehoben, das zu Heftige der Lei-
denschaft wird abgebaut und daraus entsteht eine tugendhafte Empfindung.  
 Die schult und erweitert das, was der Zuschauer an moralischen Einstellun-
gen mit ins Theater bringt. Im Theater lernt der Mensch dabei, gefühlsmäßig zu 
verstehen, was er durch seine Vernunft verstehen gelernt hat. Damit umgeht Les-
sing die Frage nach der Motivation moralisch zu handeln: wenn ich moralisch 
empfinde und nachempfinden kann, warum etwas gut oder schlecht ist, tritt keine 
Lücke auf zwischen meiner Pflicht und meiner Handlung. Die in der Tragödie 
gewonnene Erkenntnis, so auch Monika Fick, ist nicht rational im Stück vermit-
telt worden, sondern durch das Erlebnis erworben: »Keine ›deutliche Erkenntnis‹ 
irgendeiner abstrakten Lehre kann die ›Rührung‹, wie Lessing sagt, ersetzen. Sie 
ist auf die konkrete Fülle der tragischen Ereignisse bezogen.« (Lessing-Hand-

buch, 292)  

DAS VIELREICHE FANGEN 

Was Lessing mit seiner Katharsislehre zu zeigen versucht, ist, dass Theater sich 
an mehr wendet als an die Vernunft: er koppelt den Kunstgenuss dabei keines-
falls davon ab, er erweitert ihn aber. Für Lessing bauen sich im Drama Affekte 
langsam und konsequent auf. Sie folgen einer Gesetzmäßigkeit, die sich an all-
gemeinen Handlungsregeln orientiert und das Tun der Bühnenpersonen in einen 
Sinn einbettet und nachvollziehbar macht. Ein Teil der moralischen Empfindung 
basiert auf dieser vernünftigen Erkenntnis: hier geschieht jemandem Unrecht.  
 Lessing geht aber darüber hinaus, indem er auf diese vernünftig nachvoll-
ziehbaren Gesetzmäßigkeiten eine emotionale Ebene aufbaut: durch die körper-
liche Präsenz der Figuren auf der Bühne wird ihr Leiden eindrücklicher: der Zu-
schauer fühlt durch das Erleben mit – es wird für ihn selbst zu einer körperlichen 
Erfahrung. Er empfindet Mitleid und Furcht – er denkt nicht nur darüber nach. Er 
empfindet, dass hier jemandem Unrecht widerfährt, er empfindet moralische Em-
pörung. Der Zuschauer kann sich in die Perspektive der Bühnenfiguren hinein-
versetzen, sich in sie einfühlen. In der Katharsis, wie Lessing sie versteht, erlernt 
der Zuschauer, das richtige Maß an Mitleid und Furcht zu empfinden: er erkennt 
auf intuitive Weise – nicht nur durch das Verfolgen der Gesetzmäßigkeiten der 
Handlung, was er auch anhand einer bloßen Erzählung gekonnt hätte, sondern 
anhand der Darstellung auf der Bühne, der körperlichen Präsenz der Schauspie-
ler – eine Situation und bewertet sie moralisch. Das, was ich dabei als intuitive 
Erkenntnis bezeichnen möchte, ist nicht das Resultat der Lessingschen Katharsis, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

es ist also nicht die Empfindung oder die Erkenntnis des richtigen Maßes an Mit-
leid und Furcht, an moralischer Empörung oder gerechtfertigtem Handeln.  
 Das, was ich unter der intuitiven Erkenntnis verstehe, ist die Erkenntnis (gar 
nicht unbedingt das Verständnis) der Situation des anderen: Die lebendige Ein-
fühlung, die durch die Mittel des Theaters besonders begünstigt werden, aber zu 
jeder Kunstform gehören, ermöglicht es dem Zuschauer, die Situation aus einer 
anderen Perspektive wahrzunehmen: einen anderen Blick auf die Welt zu wer-
fen. Dieser Blick ist der aus den Augen eines Subjekts – eines Subjekts unter 
vielen und deswegen bleibt dieser Blick auch immer subjektiv. Deswegen ist er 
strukturell gesehen wertfrei: die Erkenntnis ist nicht die einer Wahrheit, sondern 
die einer Perspektive, eines Blickwinkels, der bereichernd ist, weil er die Welt 
anders zeigt, als wir sie erleben. Lessing deckt so mit seiner Dramaturgie einen 
spezifisch ästhetischen Aspekt auf: Kunst ist keine rein vernünftige Sache: Kunst 
ist Empfinden und Erkennen auf eine spezifisch ästhetische Weise: die intuitive 
Erkenntnis erlaubt den Perspektivenwechsel: die Welt wird sichtbar aus den Au-
gen eines anderen. Der Wechsel des Blickpunkts wertet den Einzelnen auf, weil 
er ihm einen Raum gibt, sich auf eine nicht-sprachliche Weise zu zeigen: Wenn 
ich sehe, wie du die Welt siehst, dann verstehe ich mehr von dir, als du mir je-
mals hättest erklären können. Gleichzeitig bleibt das immer ein subjektiver 
Blick, einer, der nicht die ganze Wahrheit zeigt, der nicht zur reinen Erkenntnis 
führt: er führt nur zu einer Erkenntnis des anderen, nicht zu einer umfassenden 
und schon gar nicht zu einer über die ganze Situation, er führt nicht zur Wahr-
heit.  
 Der Perspektivenwechsel erleichtert den Fall nicht – im Gegenteil, er ver-
wischt oft die Grenzen zwischen richtig und falsch, er erläutert Entscheidungen 
und Fehltritte, deckt Leid und Motivation auf, ohne Lösungen oder Erklärungen 
zu bieten. Für den Perspektivenwechsel ist auch gar keine verstehende Identifi-
kation nötig, ich muss gar nicht im anderen den gleichen erkennen und wissen, 
wie er in diese Lage kommen konnte, es reicht, das Leiden des anderen zu erfah-
ren. Mehr muss ich über ihn nicht wissen. In seiner Kritik des dramatischen 
Theaters äußert Brecht so zu Recht seine Abscheu gegen die Einfühlung nur in 
das uns gleiche – in den Bürger:  

»Der Zuschauer des dramatischen Theaters sagt: Ja, das habe ich auch schon gefühlt. – So 

bin ich. – Das ist nur natürlich. – Das wird immer so sein. – Das Leid dieses Menschen 

erschüttert mich, weil es keinen Ausweg für ihn gibt. – Das ist große Kunst: da ist alles 

selbstverständlich. – Ich weine mit dem Weinenden., ich lache mit dem Lachenden. Der 

Zuschauer des epischen Theaters sagt: Das hätte ich nicht gedacht. – So darf man es nicht 

machen. – Das ist höchst auffällig, fast nicht zu glauben. – Das muß aufhören. – Das Leid 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 277

dieses Menschen erschüttert mich, weil es doch einen Ausweg für ihn gäbe. – Das ist gro-

ße Kunst: da ist nichts selbstverständlich. – Ich lache über den Weinenden, ich weine über 

den Lachenden.«32    

Brechts Antwort lautet bekanntermaßen, die Einfühlung durch die Verfremdung 
zu ersetzen. Meine These wäre nun gerade, dass wir uns durch die intuitive Er-
kenntnis auch in das Verfremdete einfühlen können. Das erleben wir zum 
Beispiel im post-dramatischen Theater. Doch dazu weiter unten und im kom-
menden Kapitel Genaueres.  
 Die Perspektive der intuitiven Erkenntnis ermöglicht die Erkenntnis der 
Sinnlosigkeit von Leiden: sie ist radikal subjektiv und individuell: sie bleibt in 
sich verhaftet, verbohrt gegen die anderen, gegen Erklärungen, gegen die Welt-
geschichte: sie sieht sich und ihre Schmerzen. Sie ist der Raum für die individu-
elle Klage, für den individuellen Schrei: hier wird er gehört, hier wird er 
mitgefühlt. Hier wird deutlich, wie sinnlos das zugefügte und im Schrei beklagte 
und angeklagte Leid immer und immer bleiben wird. Hier wird deutlich, dass es 
eine Gerechtigkeit dafür niemals geben wird: dass etwas endgültig und für im-
mer verloren ist. 
 Mit der intuitiven Erkenntnis, die die Kunst ermöglicht, wird aber dieser Er-
fahrung ein Raum geboten: Hier wird sie wahrgenommen, mitgelitten, mit 
erfahren. Spezifisch ästhetisch ist dabei, dass die intuitive Erkenntnis, die sich 
auf die Kunst richtet, sich nicht fallen lässt ins Mitempfinden, wie es geschehen 
könnte, wenn wir zu Gast in der Notaufnahme sind und wirkliches Leid, wirkli-
chen Tod als Zuschauer miterleben: hier gibt es keine Lust, hier gibt es kein 
Herauslehnen, hier gibt es keine intellektuelle Herausforderung – in der Notauf-
nahme braucht es wirklichen Trost, wirkliche Zurückhaltung und wirklichen 
Respekt. In der Kunst – auf der Bühne – dürfen wir respektlos sein: wir dürfen 
uns hineinlehnen in das, was uns nichts angeht, wir dürfen mitempfinden und 
mitleiden in dem, was uns nicht betrifft, wir müssen nicht trösten, sondern erle-
ben. Wir dürfen uns hinauslehnen, uns wieder in die Distanz zum Erlebten bege-
ben. Wir dürfen eine andere Perspektive einnehmen und den Wechsel genießen, 
weil er uns ästhetische Erfahrungen schenkt. Am eigenen Leib erleben wir, was 
anderen passiert: am eigenen Leib erfahren wir, wie die Welt gesehen werden 
kann. Die Erfahrung ist dabei wertfrei: sie hilft uns nicht zwingend, eine Situati-
on besser zu beurteilen oder ein moralisches Urteil zu fällen. Sie schult uns nicht 
und macht uns nicht zu einem besseren Menschen: die Erkenntnis, die sie ver-

                                                             
32  Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 20 Bänden, Bd. 15. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1967, 265.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

mittelt, ist die Größe der Welt, das Spektrum an menschlichen Möglichkeiten im 
Guten wie im Schlechten.  
 Für diesen Perspektivenwechsel braucht es übrigens nicht einmal – wie noch 
zu Lessings Zeiten – eine feste andere Perspektive. Wenn hier von Philoktet die 
Rede ist, dann tritt er auf in einem Stück, in dem die Handlungsmotivationen 
klar sind, die Handlungszusammenhänge sinnvoll und alles dem Zuschauer 

ständlich ist. Angewiesen ist die intuitive Erkenntnis auf einen 
zusammenhang dabei nicht – auch im Castorfschen Chaos von Kokain funk-
tioniert sie, reißt den Zuschauer in eine Szene hinein und katapultiert ihn auch 
wieder hinaus.  
 Mit Lessings Dramentheorie lassen sich also zwei Dinge Hegel gegenüber 
herausstreichen: Erstens: Bei Lessing ist Platz für Leid und Schmerz. Sie haben 
eine ganz bestimmte Funktion in seiner Dramentheorie: die theatrale Inszenie-
rung von Leiden dient bei Lessing dazu, eine Brücke zum Zuschauer zu schla-
gen, die fußt auf der vernünftigen und sinnvollen Verfolgung der Handlungsab-
läufe, sich aber nicht in ihnen erschöpft, sondern über sie hinausgeht. Leid und 
Schmerz erwecken bei Lessing Furcht und Mitleid und setzen so die Katharsis in 
Gang. Fesselnd ist Lessings Theorie besonders dahingehend, dass sie der Kunst 
mehr zutraut, als das, was sich im Vernünftigen erschöpfen würde: die intuitive 
Erkenntnis, die bei Lessing durch das Umkippen der willkürlichen Zeichen der 
Sprache in die natürlichen hinter den Worten geschieht – und das unterstützt und 
ausgebaut wird in der theatralen Darstellung – ermöglicht ein Erkennen hinter 
den Begriffen, hinter dem, was gesagt werden kann und so für die Vernunft er-
reichbar ist. Intuitiv ist die Erkenntnis dessen, was dort auf der Bühne, dort im 
Kunstwerk geschieht, weil es sich nicht erschöpft in dem, was sich sagen und er-
klären lässt, sondern darüber hinausgeht. Diese intuitive Erkenntnis ist es, die 
das Subjekt als Subjekt sichtbar werden lässt: Es taucht auf als eines unter vie-
len. Das Besondere an ihm, dass es individuell werden lässt, wird in seinem 
subjektiven Blick auf die Welt deutlich: hier wird es für uns erfahrbar. Erfahrbar 
dabei nie in einer Wahrheit über es selbst, erfahrbar nur als Perspektive auf eine 
Situation.  
 Zweitens: Durch die intuitive Erkenntnis wird deutlich, dass Kunst mehr leis-
tet, als Hegel ihr zutraut: sie ist Medium einer Erkenntnis, die gleichwertig der 
vernünftigen ist: die intuitive Erkenntnis ermöglicht einen Blick auf die Welt, 
ein Hervortreten des Subjekts, das es in der Kunst Hegels nicht geben kann. Bei 
Lessing bekommt das Subjekt durch diesen Zug eine höhere Stellung als es bei 
Hegel in der Kunst haben kann. Kunst kann hier mehr leisten – und vor allen 
Dingen etwas leisten, was Religion und Philosophie nicht besser können als sie. 
Mit Lessing habe ich hier gezeigt, dass es in der Kunst eine intuitive Erkenntnis 

ver Sinn-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 279 

 
 

gibt, die der vernunftgemäßen Erkenntnis zur Seite gestellt ist als gleichwertige. 
Über Lessing hinaus sage ich, dass diese Erkenntnis vollkommen unabhängig ist 
von einer moralischen Erfahrung: die intuitive Erkenntnis ist wertfrei. Der Pers-
pektivenwechsel klappt auch, wenn der Held dem Zuschauer unähnlich ist: nicht 
moralisch-standhaft, nicht freundlich, nicht vorbildlich: der Perspektivenwechsel 
klappt auch, wenn der Held ein Schwein ist. Und mehr noch: auch dann macht er 
Spaß. Das ist Theater.  
 Aber auch die Grenzen von Lessings Dramentheorie werden hier sehr deut-
lich: Er beschneidet die Möglichkeiten des Theaters und der Kunst überhaupt, 
indem er es zum einen zur Schulung von moralischen Affekten nutzbar machen 
will und es zum anderen in allen ästhetischen Kriterien diesem obersten Ziel un-
terstellt: Alle Emotionen dürfen bei Lessing nur in Maßen empfunden werden, 
müssen eingebunden sein in einen Sinnzusammenhang. Dabei weist Lessing 
selbst mit seinem Begriff des menschlichen Helden hin auf die Spaltung zwi-
schen heroischem Subjekt und schmerzverzerrtem Menschen. Diese Spaltung 
wird dabei im Begriff des menschlischen Helden, der beide Seiten aufzunehmen 
und zu verbinden sucht, nicht überwunden. Das Individuum in der Tragödie er-
fährt, das betont Hans-Thies Lehmann, in dieser Darstellung »keine neue Frei-
heit, sondern nimmt eine neue Perspektive ein. Seine Unfreiheit, vor allem aber 
sein Schmerz, wird zum ersten Mal von einer Kunstform zum Zentrum der 
menschlichen Erfahrung gemacht. Die theatralische Szene ist der für diese Um-
wendung geschaffene Ort.« (TuM, 116)33  
 Philoktets Schicksal kann, Lehmann zufolge, gar nicht wieder eingeholt und 
begütigt werden: kein Gott, keine Heldentat, keine Ehre, kein Ruhm kann jemals 
das Geschehene aufwiegen. Denn der Zuschauer hat Philoktets Leid miterlebt. 
Das hat einen Perspektivenwechsel bewirkt, der nicht wieder rückgängig zu ma-
chen ist. Eine Verschiebung ist aufgetreten:  
 
»Hinter dem blutigen Schleier aus Mord, Untat und rauchenden Trümmern bleibt im Epos 

stets ein Kosmos gegenwärtig. Kehrt sich die Perspektive um, rückt das Leiden des Sub-

                                                             
33  Für Lehmann ist die Tragödie dabei ein Ort der Schuldlosigkeit, denn sie spielt in ei-

nem »Kraftfeld übermenschlicher Einflüsse«: »der tragische Diskurs präsentiert sich 

im Jetzt einer menschlichen Zeit des Leidens, die das vergangene Unrecht ästhetisch 

zurücktreten läßt: als Objekte eines Blicks, nicht als Täter von Taten. König Ödipus 

hat die obersten göttlichen Tabus verletzt und erscheint zugleich im Licht der Un-

schuld. Diese ›Entlastung‹ des Menschen ist das Ungeheuerliche an der Tragödie, 

nicht die Größe der Schuld.« (TuM, 104)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

jekts ins Zentrum, so wird die Ordnung solcher Taten fragwürdig, der Schmerz erhält ein 

Moment des Unwiderruflichen und Unverrechenbaren.« (TuM, 119)  

Mit einer »aggressiven Geste«, so Lehmann weiter, führt die Tragödie die »Sicht 
des Opfers« (TuM, 120) ein: eine Sicht, die durch keine dialektische Perspektive 
und keinen moralischen Gewinn aufgehoben werden kann, sondern die in ihrer 
Einzigartigkeit mahnend bestehen bleibt und jede Sinnordnung, die verantwort-
lich ist für das, was ihr geschieht, unwiderruflich in Frage stellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249 - am 14.02.2026, 14:32:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

