
Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 157

Patrick Fortmann

Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling

I

Als Eduard von Keyserling am 28. September 1918 stirbt, zeitgleich mit 
dem Zusammenbruch des Wilhelminischen Reiches und dem Untergang 
der deutschen Adelshäuser im Baltikum, seiner eigentlichen Erzählwelt, 
hinterläßt er ein literarisches Werk von etwas über einem Duzend an 
prominenter Stelle veröffentlichten Erzählungen und kürzeren Roma-
nen, fünf Dramen und eine immer noch nicht genau bestimmte Zahl 
von schmaleren Gelegenheitsarbeiten.1 Auf Anfrage der »Frankfurter 
Zeitung« widmet Thomas Mann dem kurländischen Grafen einen rüh-
menden, doch schlecht informierten Nachruf. Auf der einen Seite grenzt 
er seinen Mitautor im S. Fischer Verlag vom »flimmernden Impressionis-
mus« eines Herman Bang ab, der mehr »Artist und Exzentrik« sei.2 Auf 

1 Eine umfassende Edition der Werke Keyserlings liegt nicht vor, so daß Auswahl-Aus-
gaben Abhilfe schaffen müssen: Gesammelte Erzählungen in vier Bänden, hg. und eingelei-
tet von Ernst Heilborn. Berlin 1922 (Zitate nach dieser Ausgabe [GE] mit Bandnummer und 
Seitenzahl künftig im Text; Zitate aus der Erzählung »Seine Liebeserfahrung« nur mit Seiten-
zahl); Abendliche Häuser – Ausgewählte Erzählungen, hg. und mit einem Nachwort versehen 
von Wulf Kirsten. Berlin-Ost 1970, 2. erw. Aufl. 1986; Werke, hg. und mit einer Einleitung 
versehen von Rainer Gruenter. Frankfurt a. M. 1973. Die Mehrzahl der kürzeren Arbeiten 
sind versammelt in: Sommergeschichten, hg. und mit einem Nachwort versehen von Klaus 
Gräbner. Frankfurt a. M. und Leipzig 1991 sowie in: Feiertagsgeschichten – Erzählungen und 
Betrachtungen, hg. und mit einem Nachwort versehen von Klaus Gräbner. Göttingen 2008. 
Die vorhandenen Studien und Bibliografien verzeichnen i.d.R. nur die prominenteren Werke 
und eine Auswahl der Sekundärliteratur; davon hervorzuheben sind: Arthur Friedrich Binz 
(Bibliographie von Ernst Metelmann), Eduard von Keyserling. In: Die schöne Literatur, Heft 
5 30 (1929), S. 193–200; Erika Hildegard Kockert, Das dramatische und erzählerische Werk 
Eduard von Keyserlings im Spiegel der zeitgenössischen Kritik, Ph.D. Thesis University of 
Massachusetts, Amherst, 1974, S. 276–300; Ji Ho Hong, Das naturalistisch-szientistische Lite-
raturkonzept und die Schloßgeschichten Eduard von Keyserlings, Würzburg 2006, S. 219–
227, sowie die Eduard von Keyserling gewidmeten Beiträge in: Baltisches Welterlebnis. Die 
kulturgeschichtliche Bedeutung von Alexander, Eduard und Herman Graf Keyserling. Bei-
träge eines internationalen Symposions in Tartu vom 19. bis 21. September 2003, hg. von 
Michael Schwidtal und Jaan Undusk. Heidelberg 2007.

2 Dieses und die folgenden Zitate nach: Thomas Mann, Zum Tode Eduard Keyserlings. 
In: Ders., Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher, hg. von 
Heinrich Detering u. a. 38 Bde. Frankfurt a. M. 2001ff., Bd. 15.1: Essays II 1914–1926, hg. 
von Herman Kurzke. 2002, S. 223–227; hier S. 226, 224f., 227; vgl. dazu: ebd., Bd. 15.2: 
Essays 1914–1926. Kommentar, S. 120–123.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann158

der anderen Seite stellt er den Verstorbenen in eine Reihe mit Theodor 
Fontane und Iwan Turgenjew, dem Vorläufer und dem Vollender des 
Impressionismus. Mit der Nähe zum Mark-Brandenburger Fontane und 
zum Russen Turgenjew, die beide zu Manns literarischen Leitfiguren 
zählen, sowie dem Abstand zum Dänen Bang weist er Keyserling eine 
Schlüsselstellung unter den Impressionisten des Ostseeraums zu, an der 
sich nicht zuletzt die »Europäisierung der deutschen Prosa seit 1900« 
ablesen lasse.3 Den eigentümlichen Ansatz dieser Prosa bestimmt Mann, 
der sich mit seinem Artikel mehr auf dem Feld der »Betrachtungen ei-
nes Unpolitischen« als im eingehegten Bezirk von Keyserlings Schloßge-
schichten bewegt, zum einen über das Künstlertum, das als Lebensform 
der Distanz immer auf Sublimierung des Vorgefundenen setze, sich im 
Fall Keyserlings indes durch seinen Adel noch einmal veredle, und zum 
anderen über die »geistige Stimmung« von »Skepsis und Resignation«, 
die dem Erzählen zugrunde liege. Wider besseres Wissen übergeht 
Mann, der Keyserling persönlich gekannt hat, die Bohème-Existenz, 
die der von seinen Standesgenossen Geächtete im Münchner Stadtteil 
Schwabing geführt hat.4 Von der Degenereszenz der Lebensform wie 
auch der persönlichen Erscheinung Keyserlings legen sowohl Lovis Co-
rinths Porträt als auch Heinrich Manns Karikatur in der Gestalt des 
wiedergängerischen Grafen Kreuth aus dem Roman »Jagd nach Liebe« 
(1903) ein beredtes Zeugnis ab. Außerdem übersieht Mann geflissent-
lich, daß Keyserling sehr wohl »geschriftstellert«, d.h. sich in verschiede-
nen Abhandlungen und Rezensionen dem Kunstgeschehen und später 
auch den Kriegsereignissen zugewandt hat.

Keyserlings Kritiken, Essays und Stellungnahmen präzisieren und kor-
rigieren das Bild, das Thomas Mann in einiger Eile und unter gewissen 
Anstrengungen entworfen hat. Statt Künstlertum als diskrete Distanz zu 
praktizieren, nimmt Keyserling vor seiner Erblindung gegen Ende des 
Jahres 1906 aktiv an der Kunstszene seiner Wahlheimat München teil 
und verfolgt insbesondere die Entwicklungen der modernen Malerei mit 
großem Interesse, das sich in mehreren Besprechungen von Ausstellun-

3 Gero von Wilpert würdigt Keyserling als »einen der bedeutendsten baltischen Dichter 
überhaupt« (ders., Deutschbaltische Literaturgeschichte. München 2005, S. 220).

4 Siehe zum Viertel und seiner Legende: Gerdi Huber, Das klassische Schwabing – Mün-
chen als Zentrum der intellektuellen Zeit- und Gesellschaftskritik an der Wende vom 19. zum 
20. Jahrhundert. München 1973.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 159

gen der Münchner Sezession niederschlägt.5 Statt ein Panorama der Ge-
sellschaft und der Lebensumstände in den ostelbischen Gutshäusern zu 
entwerfen, konzentriert sich Keyserling, wie sein Aufsatz »Über die Lie-
be« (1907) herausarbeitet, auf das Erotische, das er »zur treibenden Kraft 
des gesellschaftlichen Lebens« erklärt.6 Statt die »geistige Stimmung« im 
Adelsmilieu mit vornehmer Diskretion und in melancholischem Einge-
denken nachzuzeichnen, leuchtet Keyserling in seinem an Simmel ange-
lehnten Essay »Zur Psychologie des Komforts« (1905) nicht allein das 
Interieur der Schlösser und Gutshäuser aus, sondern zeigt auch, wie sich 
das Behagen ihrer Bewohner aus einem egozentrischen Ausgreifen ihrer 
Befindlichkeit auf Menschen, Dinge und Orte ihrer Umgebung ergibt.7 
Trotz der thematischen Breite und der textuellen Streuung erscheint als 
Fluchtpunkt der kritischen und essayistischen Arbeiten immer wieder 
der Impressionismus, der sich als zeitgemäße Strömung auf den Feldern 
von Kunst, Psychologie und Philosophie gleichzeitig in Geltung setzt 
und der, nach dem übereinstimmenden Urteil der Zeitgenossen wie 
der Literaturgeschichten, den Schreibgestus von Keyserlings Schlossge-
schichten bestimmt.8

5 Eduard von Keyserling, Eindrücke von der Frühjahrsausstellung der Münchner Seces-
sion. In: Freistatt 5 (1903), S. 267–269; ders., Ausstellung der Münchener Secession. In: Kunst 
und Künstler 2 (1904), S. 446–454; ders., Die Schwind-Ausstellung in München. In: Kunst 
und Künstler 2 (1904), S. 298f.; ders., Fritz von Uhde. In: Kunst und Künstler 3 (1905), S. 
269–285; ders., Aus München. In: Kunst und Künstler 3 (1905), S. 396. Die Mehrzahl der 
Besprechungen erscheint also in der Zeitschrift »Kunst und Künstler«, dem »geistigen Sam-
melbecken aller impressionistischen Tendenzen« nach: Richard Hamann und Jost Hermand, 
Impressionismus, Berlin 1960, S. 117.

6 Eduard von Keyserling, Über die Liebe. In: Die neue Rundschau 18 (1907), S. 129–
140. 

7 Eduard von Keyserling, Zur Psychologie des Komforts. In: Die neue Rundschau 16 
(1905), S. 315–326. Georg Simmels Aufsatz über die »Psychologie der Diskretion« zitiert Key-
serling mit Zustimmung. Keyserling, Über die Liebe (wie Anm. 6), S. 139.

8 Im Anschluß an Thomas Mann etwa: Kasimir Edschmid, Profile II. Graf Keyserling 
und die Gefühlsmosaiker oder der impressionistische Roman. In: Feuer. Monatsschrift für 
Kunst und künstlerische Kultur, hg. von Guido Bagier, 1, H. 5, Feb. 1920, S. 343–350, Binz, 
Eduard von Keyserling (wie Anm. 1), bes. S. 193 und 196f. und Ernst Heilborn, Eduard von 
Keyserling. Sein Leben und sein Werk. In: GE I (wie Anm. 1), S. 1–31, bes. S. 15, 25–28. 
Neben verschiedenen Einzelstudien zu Lichtarrangements und Farbkompositionen, die unten 
aufgeführt werden, seien zum impressionistischen Erzählen hier in Auswahl genannt: Rudolf 
Steinhilber, Eduard von Keyserling – Sprachskepsis und Zeitkritik in seinem Werk. Darm-
stadt 1977, bes. S. 114–144; Wolfgang Nehring, Möglichkeiten impressionistischen Erzäh-
lens um 1900. In: ZDP 100 (1981), S. 161–176, bes. S. 169–171; ders., Eduard von Key-
serlings Impressionismus. In: Baltisches Welterlebnis (wie Anm. 1), S. 285–296; Annarosa 
Azzone Zweifel, Eduard von Keyserling – I racconti del castello. Padua 1983. Dagegen wird 
Keyserling nicht erwähnt bei: Hartmut Marhold, Impressionismus in der deutschen Dich-

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann160

Bezeichnenderweise läßt Keyserling in der Auseinandersetzung mit 
der impressionistischen Malschule die Frage nach der literarischen Um-
setzung offen, und also auch die Frage nach der Orientierungsfunktion 
für sein Schreiben. Dennoch sind gerade seine kunstkritischen Schriften 
immer wieder als literarisches Bekenntnis und als implizite Poetik ge-
lesen worden. Zu offensichtlich sind die Affinitäten zwischen den Bil-
dern der Münchner Sezession und der Vorherrschaft des Visuellen in 
den Erzählungen Keyserlings, deren Farbton nach Herman Bang ein 
»melancholisches Silbergrau« ist und deren »Rhythmus, das gleitende 
leise Singen eines Flusses, wenn es dämmert.«9 Zu deutlich hat auch 
Keyserling selbst Kunst und Literatur in Analogie gebracht – wenn er 
im Aufsatz über den Mahler »Fritz von Uhde« programmatisch fordert, 
»[e]s kommt darauf an, daß Dichtung und Malerei sich decken«; wenn 
er in dem Bericht über die »Ausstellung der Münchener Secession« zu 
einem »Damenbildnis« Klimts bemerkt: »Menschenmalerei wie Peter Al-
tenberg Menschenschicksale darstellt«; wenn er anläßlich der »Schwind-
Ausstellung in München« vom »Erzählerton« der Bilder spricht.10 Hinter 
den Analogien der Kunstkritiken verbirgt sich, so soll gezeigt werden, 
indes mehr als eine Inspirationsquelle für Keyserlings Stimmungsbilder 
und Farbimpressionen. Was sich in den Berichten andeutet, ist vielmehr 
eine eingehende Auseinandersetzung mit der Ästhetik des Impressionis-
mus, wie sie namentlich seit den 1890er Jahren in den Essays Hermann 
Bahrs entworfen wird.11 

Über den bekannten Parallelen zur impressionistischen Malweise ist 

tung. Frankfurt a. M. u. a. 1985. Vgl. neuerdings den Versuch, naturalistische Prägungen für 
das Gesamtwerk geltend zu machen: Hong, Das naturalistisch-szientistische Literaturkonzept 
(wie Anm. 1), bes. S. 18–20 mit der Formulierung der Grundthese.

9 Herman Bang, Graf Eduard Keyserling. In: Die neue Rundschau 23 (1912), S. 427–430; 
hier S. 427. Insbesondere die Funktion der Farbe in Keyserlings Werken ist mehrfach darge-
stellt worden: Steinhilber, Keyserling (wie Anm. 8), S. 114–144 mit Verweisen auf die ältere 
Literatur S. 206, Anm. 28; Donald C. Richel, Monet and Keyserling – Toward a Grammar of 
Literary Impressionism. In: Colloquia Germanica 13 (1980), S. 193–219; Richard A. Weber, 
Color and Light in the Writings of Eduard von Keyserling, New York 1990; Beate Jürgens, 
Farbige Augenblicke – Farbe als Element der Darstellung in Eduard von Keyserlings erzähle-
rischem Werk, Phil. Diss. Mainz 1992. 

10 Keyserling, Fritz von Uhde (wie Anm. 5), S. 282; ders., Ausstellung der Münchener 
Secession (wie Anm. 5), S. 454; ders., Die Schwind-Ausstellung in München (wie Anm. 5), S. 
299. 

11 Die wichtigsten von Bahrs Arbeiten sind versammelt in: Hermann Bahr, Zur Über-
windung des Naturalismus – Theoretische Schriften 1887–1904, hg. von Gotthart Wunberg. 
Stuttgart 1968.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 161

außerdem Keyserlings Beschäftigung mit der »Philosophie des Impressio-
nismus«, als welche Hermann Bahr den Empiriokritizismus Ernst Machs 
identifiziert hat, in den Hintergrund getreten.12 Dabei macht Keyserling 
dessen Postulate zum Ausgangspunkt seiner umfangreicheren Essays. 
»Zur Psychologie des Komforts« und »Über die Liebe« gehen beide aus 
der Diskrepanz von verstandesmäßiger Einsicht in die Flüchtigkeit des 
Ichs und gefühlter Selbstgewißheit, vom Wissenschaftspostulat der Ich-
Auflösung und dem Alltagsverständnis der Ich-Geltung hervor. Obwohl 
diese Arbeiten unüberhörbar für das Ich Partei ergreifen, überwiegt der 
Eindruck eines Zwiespalts, weil sie es einerseits aufgrund des wissen-
schaftlichen Erkenntnisstands als »wesenlos und unfaßbar« aufgegeben 
und andererseits aufgrund der Selbsterfahrung, des bloßen »Gefühl[s] 
des Daseins«, verteidigen und die Identität des Subjekts bewahren wol-
len.13 Mit dieser unentschiedenen Haltung, die in gewisser Weise bei 
Mach vorgeprägt ist und die durch Bahrs Mach-Lektüre verstärkt wird, 
belassen es Keyserlings Essays beim Ausdruck der Aporie, mit der die 
Philosophie des Impressionismus auf die Frage nach der Konsistenz des 
Ich und der Identität des Subjekts reagiert.

Die anklingende Auseinandersetzung mit den ästhetischen und philo-
sophischen Implikationen des Impressionismus setzt Keyserling weniger 
diskursiv als vielmehr literarisch fort. Entgegen einer weitverbreiteten 
Annahme öffnet Keyserling seine Texte also sehr wohl für theoretische 
Debatten. Daß diesen Bezügen bisher eher vereinzelt nachgegangen 
wurde, hat seinen Grund wohl vornehmlich in Thomas Manns ein-
flußreichem Nekrolog, der literarische Zusammenhänge herausstellt, 
aber diskursive bestreitet. Der Herausgeber der ersten und immer noch 
verbreitetsten Sammelausgabe von Keyserlings erzählenden Schriften, 

12 Hermann Bahr, »Philosophie des Impressionismus« unter dem eigentlichen vom Inhalts-
verzeichnis der ursprünglichen Buchausgabe abweichenden Titel »Impressionismus« wieder 
in: Ders., Zur Überwindung des Naturalismus (wie Anm. 11), S. 192–198. Erwähnt werden 
Mach und Bahr mit Bezug auf Keyserling bei: Steinhilber, Keyserling (wie Anm. 8), S. 176; 
Horst Thomé, Lust und Kultur bei Eduard von Keyserling. In: Ders., Autonomes Ich und 
›Inneres Ausland‹ – Studien über Tiefenpsychologie und Psychiatrie in deutschen Erzähltex-
ten 1848–1914. Tübingen 1993, S. 494–597, hier S. 519f.; Susanne Scharnowski, Wahrneh-
mungsschwellen – Krise des Sehens und Grenzen des Ichs bei Eduard von Keyserling. In: 
Schwellen – Germanistische Erkundungen einer Metapher, hg. von Nicholas Saul. Würzburg 
1999, S. 46–61, hier S. 47 und Hong, Das naturalistisch-szientistische Literaturkonzept (wie 
Anm. 1), S. 133 Anm. 526.

13 Keyserling, Zur Psychologie des Komforts (wie Anm. 7), S. 315; ders., Über die Liebe 
(wie Anm. 6), S. 129.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann162

Ernst Heilborn, verneint gleichfalls derartige Bezüge, wenn er in der 
Einleitung apodiktisch erklärt: Keyserling »schuf ein ausgesprochen un-
gedankliches Werk«.14 Demgegenüber hat Keyserling selbst in einer spä-
ten Rezension ausdrücklich »die Unzertrennlichkeit des Denkers und 
des Dichters« betont und das Werk des dänischen Reiseschriftstellers 
und Nobelpreisträgers Johannes V. Jensen emphatisch dafür gelobt, 
»daß hier Denken immer wieder zum Gestalten wird.«15 Die an dieser 
Stelle ausgesprochene Maxime setzt Keyserling in seinem eignen Schrei-
ben konsequent um.

Mit Blick auf den Zusammenhang von Reflexion und Narration er-
weist sich die schmale, zunächst wenig spektakuläre Erzählung »Seine 
Liebeserfahrung« als zentral. Keyserling veröffentlicht sie zuerst im Jahre 
1906 in der »Neuen Rundschau«, sprich in der Zeitschrift, in der im vor-
ausgehenden und im nachfolgenden Jahr die Aufsätze »Zur Psychologie 
des Komforts« und »Über die Liebe« erscheinen. Genau in dieser, selbst 
in der überschaubaren Forschung weitgehend vernachlässigten Erzäh-
lung setzt sich Keyserling am eindringlichsten mit Ästhetik und Philo-
sophie des Impressionismus auseinander. Man könnte deshalb davon 
sprechen, daß dieser Text Keyserlings eigentliches poetologisches Ver-
mächtnis enthält – im Versuch, den Impressionismus aus der Reflexion 
in die Narration zu überführen und seine Aporien in der Anlage einer 
Erzählung zur Geltung zu bringen. Zusammengelesen verdichten sich 
Essays und Erzählung also zu einer schonungslosen Bestandsaufnahme 
des Impressionismus – vorgelegt vom Impressionisten Keyserling.

II

In seinen Kunstberichten und Ausstellungskritiken kommt Keyserling 
wiederholt auf Begriff und Verfahren des Impressionismus zu spre-
chen. Den einläßlichsten Kommentar enthält aber ein betont beiläufig 
als »Eindrücke über die Frühjahrsausstellung der Münchner Secession« 

14 Heilborn, Keyserling (wie Anm. 8), S. 9. Anschlüsse an diese Einschätzung setzen sich 
bis in die neuere Forschung fort: Vgl. Nehring, Möglichkeiten impressionistischen Erzählens 
um 1900 (wie Anm. 8), S. 171: »Der Impressionismus Liliencrons, Schlafs und Keyserlings 
bleibt im theoretischen Bereich stumm.«

15 Eduard von Keyserling, Johannes V. Jensen. In: Die Neue Rundschau 28 (1917), S. 
1438f.; vgl. S. 1438: »Die Gedanken des Denkers sieht der Dichter, was der Dichter erlebt, 
wird von dem Denker in den großen Zusammenhang eingeordnet.«

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 163

betitelter Aufsatz aus dem Jahr 1903. Im Gegensatz zur Ankündigung 
notiert Keyserling dort mehr als einige verstreute »Eindrücke«; denn die 
Beobachtungen der neuartigen Malweise werden zu einer kurz gefaßten 
Reflexion verdichtet, die die Grundlagen des Impressionismus als Zeit-
strömung bedenkt: 

[M]eist ist uns heute eine gierige, hastige Art des Sehens eigen. Wir sehen 
schneller und mehr als früher, analysieren und verschmelzen momentaner 
Farben und Formen. Unsere Nerven sind empfindlicher geworden und rea-
gieren auf Licht- und Farben-Werte, die früher unbemerkt blieben. Wir wol-
len aus dem Dargestellten unsere eigene Erregtheit herauslesen, etwas in ihm 
finden, das dem Vibrieren unserer Seele entspricht, und für diese eigenste 
Art des Sehens unserer Zeit wird der Impressionismus wohl der definitive 
malerische Ausdruck sein.16 

Der Ausstellungsbesucher Keyserling formuliert seine Bemerkungen aus 
der Perspektive eines Beteiligten und entwickelt seine knappe Betrach-
tung aus dem spannungsvollen Wechselbezug, der sich zwischen den 
dargebotenen Objekten und dem sich diesen zuwendenden Betrachter 
einstellt. An der gedrängten, auf den Bezug von Bild und Blick orientier-
ten Passage sind vier Punkte hervorzuheben: Keyserling bindet erstens 
die Bildbetrachtung an den Sehvorgang. Indem er darlegt, wie die Ver-
arbeitung von Eindrücken im öffentlichen Raum, wo sie sich vermehren 
und beschleunigen, die Wahrnehmung der Bilder im Ausstellungsraum 
in Mitleidenschaft zieht, führt er die neue Kunstanschauung auf die ver-
änderten Sehgewohnheiten im Alltag zurück. Zweitens weist Keyserling 
darauf hin, auf welche Weise sich im Zuge des Wahrnehmungswandels 
der Betrachter selbst verändert hat. Sein Sichtfeld hat sich nämlich zu-
gleich räumlich erweitert und zeitlich verengt; seine Wahrnehmungssen-
sorien sind zugleich sensibilisiert und stimuliert. Drittens macht Key-
serling nicht nur auf die Wechselspannung aufmerksam, die sich zwi-
schen Wahrnehmendem und Welt aufgebaut hat, sondern stellt heraus, 
wie durchlässig die Grenze zwischen Innen und Außen geworden ist, 
wie sich das Innere nach Außen verlängert und gleichzeitig das Äuße-
re ins Innere hineinschiebt. Viertens identifiziert Keyserling die derart 
beschriebene, zeitgemäße Sehweise, die Alltag und Kunst in gleichem 
Maße prägt, Eindrücke verabsolutiert und Beobachter desorientiert, mit 

16 Keyserling, Eindrücke von der Frühjahrsausstellung der Münchner Secession (wie 
Anm. 5), S. 269.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann164

dem Impressionismus. Mit dieser Kennzeichnung des Impressionismus 
in der Malerei, der künstlerischen Darstellung, die sie hervorbringt, und 
der Betrachtungsweise, die ihr entspricht, befindet sich Keyserling auf 
der Höhe der Ästhetik der Jahrhundertwende. 

Der Ausgangspunkt der zeitgenössischen Ästhetik ist der Betrachter 
und die Resonanz, die sich zwischen dem diskontinuierlichen Schwei-
fen seines Blicks und den fragmentiert ins Auge drängenden Objekten 
ergibt. Die knappe Skizze der Kunstwahrnehmung, die auf Rezeptivität 
(»Art des Sehens«) und Aktivität (»analysieren«; »reagieren«; »herausle-
sen«), Spontaneität (»verschmelzen«) und Nervosität (»[u]nsere Nerven«; 
das »Vibrieren unserer Seele«) beruht, bewegt sich terminologisch wie 
konzeptuell in der Nachbarschaft ausgebauterer Einlassungen. Ebenfalls 
im Jahr 1903 hat sich Georg Simmel in seinem epochemachenden Es-
say »Die Großstädte und das Geistesleben« dem Zusammenhang von 
Großstadterfahrung und Wahrnehmungsveränderung zugewandt und 
erklärt: »Die psychologische Grundlage, auf der der Typus großstädti-
scher Individualitäten sich erhebt, ist die Steigerung des Nervenlebens, 
die aus dem raschen und ununterbrochenen Wechsel äußerer und in-
nerer Eindrücke hervorgeht.«17 Keyserling seinerseits hat im zitierten 
Aufsatz unmißverständlich festgelegt, wo »die Aufgabe des Künstlers« 
liegt, nämlich »[i]n den Fabriken, in dem Gedränge der Großstädte, an 
den Orten, wo der moderne Mensch sich vergnügt, arbeitet, leidet«.18 
In einer ganz ähnlichen Begrifflichkeit von »Blick« und »Bewußtsein«, 
von subjektiven »Impressionen« und »Sensationen« und mit einer ver-
gleichbaren Aufmerksamkeit auf Sehvorgänge haben zudem die Essays 
von Hermann Bahr die Umstellung des literarischen Programms vom 
Naturalismus auf den Impressionismus beschrieben und diesen Vorgang 

17 Georg Simmel, Die Großstädte und das Geistesleben. In: Ders., Gesamtausgabe, hg. 
von Otthein Rammstedt, 22 Bde., Bd. 7: Aufsätze und Abhandlungen 1901–1908, Bd. 1, hg. 
von Rüdiger Kramme u. a. Frankfurt a. M. 1995, S. 116–131, hier S. 116. Vgl. zu Simmel und 
Keyserling: Angela Sendlinger, Lebenspathos und Décadence um 1900 – Studien zur Dia-
lektik der Décadence und der Lebensphilosophie am Beispiel Eduard von Keyserlings und 
Georg Simmels. Frankfurt a. M. u. a. 1994. Kaum weniger epochemachend ist Walter Ben-
jamins Formulierung im Kunstwerk-Aufsatz: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 
Reproduzierbarkeit. In: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. I.2, hg. von Rolf Tiedemann und 
Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M. 1974, S. 471–508; hier S. 478: »Innerhalb großer 
geschichtlicher Zeiträume verändert sich mit der gesamten Daseinsweise der menschlichen 
Kollektiva auch die Art und Weise ihrer Sinneswahrnehmung.« 

18 Keyserling, Eindrücke von der Frühjahrsausstellung der Münchner Secession (wie 
Anm. 5), S. 269.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 165

als Übergang von der alten zur neuen Psychologie ausgewiesen.19 Der 
psychologischen Neuorientierung der Literatur stellt Bahr den impres-
sionistischen »Wandel der Malerei« an die Seite.20 Wie die Methode der 
Pointillisten komplexe Erscheinungen und Sinneseindrücke in ihre Be-
standteile auflöst, so strebt die moderne Psychologie, wenn sie beispiels-
weise »den Ereignissen der Liebe« auf der Spur ist, danach, das Gefühl 
»in die vielen kleinen Umstände und in die tausendfachen Begleitungen 
zu zerlegen, aus deren Gewühl die große Liebe sich zusammensetzt.«21 
Ein Jahrzehnt nach Bahr zieht Keyserling in seinem Bericht über eine 
Münchner Schwind-Ausstellung gleichfalls eine Parallele zwischen der 
neuen Psychologie und der impressionistischen Malweise: »Für den 
Psycho logen hat unser Ich an festen Umrissen verloren [...]. Gestalten 
und Dinge in der Malerei scheinen denselben Prozeß durchzumachen. 
Sie stehen nicht mehr fest und in sich geschlossen nebeneinander«.22 Das 
Verwischen von Grenzen, das Verschwimmen von Konturen und die 
Auflösung von Komplexen in Elemente benennen hier stichwortartig 
die Prinzipien der impressionistischen Wahrnehmung von Dingwelt und 
Subjekt, die Bahr formuliert und die sich Keyserling zu eigen macht.

Bahr betrachtet den Impressionismus weniger als einen radikalen Neu-
beginn, sondern vielmehr als eine »Überwindung des Naturalismus«, 
sprich: als eine Fortentwicklung und Neuinterpretation der dort etablier-
ten Prinzipien. In diesem Sinne ist sein oft zitiertes Wort zu relativieren: 
»Die Herrschaft des Naturalismus ist vorüber, seine Rolle ist ausgespielt, 
sein Zauber ist gebrochen«.23 Im Jahr 1891 war es ohnehin verfrüht aus-
gesprochen. Denn zumindest in Deutschland hatte der Naturalismus zu 
diesem Zeitpunkt seinen Zenit noch keineswegs überschritten. Ange-
lehnt an Bahrs Modell der »Überwindung« und seinen Ruf nach einer 
»Methode, die durch den Naturalismus gegangen ist und sein Verfahren 
in sich trägt«, rekonstruiert Keyserling die Entwicklung eines Künstlers 
wie Fritz von Uhde.24 Den Zeitgenossen ist dieser Maler vornehmlich als 

19 Vgl. für den vorliegenden Zusammenhang insbesondere: Hermann Bahr, Die neue Psy-
chologie [1891]. In: Ders., Zur Überwindung des Naturalismus (wie Anm. 11), S. 53–64.

20 Ebd., S. 54.
21 Ebd., S. 63.
22 Keyserling, Die Schwind-Ausstellung in München (wie Anm. 5), S. 298.
23 Bahr, Die Überwindung des Naturalismus [1891]. In: Ders., Zur Überwindung des 

Naturalismus (wie Anm. 11), S. 85–89, hier S. 85.
24 Bahr, Die neue Psychologie (wie Anm. 19), S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann166

Vertreter des Naturalismus bekannt. Keyserling plädiert für eine Neube-
wertung. Zu diesem Zweck stellt er sich ganz auf den Boden der neuen 
Ästhetik: »Das Wort Naturalismus hat für uns heute seinen erregenden 
Klang verloren«.25 Feinsinnig verfolgt er den Wandel in Sujet und Kom-
position, Farbgebung und Lichtverteilung, den Uhdes Bilder seit der 
Mitte der 1880er Jahre durchlaufen. Die allmähliche Annäherung an 
den Impressionismus, die Keyserling mit Zustimmung konstatiert, zeigt 
für ihn keine »plötzliche Bekehrung«, sondern eher »eine Folgerichtigkeit 
der Entwicklung«.26 Entsprechend erscheint Uhdes Impressionismus als 
eine Fortsetzung und Präzisierung seines Naturalismus, eines Naturalis-
mus nämlich, der eine »Synthese von malerischem Ausdruck und lyri-
schem Gedankengehalt« erreicht.27 

Im ausgehenden 19. Jahrhundert hatte die Ausrichtung an den Na-
turwissenschaften die Künste auf den Naturalismus eingeschworen. 
Zur Jahrhundertwende führt eben diese Kopplung des ästhetischen 
Programms an die wissenschaftliche Entwicklung zur Abkehr vom Na-
turalismus. Denn zu dieser Zeit wird die Physiologie von der empiri-
schen Psychologie als naturwissenschaftliche Leitdisziplin abgelöst. Ver-
mittelt über die Zwischenstufe der Sinnesphysiologie vollzieht sich auf 
breiter Front eine paradigmatische Wende von ›außen‹ nach ›innen‹.28 
In der literarischen Darstellung korrespondiert dieser Entwicklung ein 
Perspektivwechsel von »Sachstände[n]« zu »Seelenständen« und, damit 
einhergehend, von der alten zur neuen Psychologie, den wiederum Her-
mann Bahr konstatiert und kommentiert: »Die Psychologie muß mit ei-

25 Keyserling, Fritz von Uhde (wie Anm. 5), S. 270.
26 Ebd., S. 281.
27 Ebd., S. 274. Auch wenn sich die Vorzeichen verkehren, so bleiben die Prinzipien doch 

unverändert. Demnach ist es alles andere als überraschend, daß bestimmte naturalistische 
Prägungen wirksam bleiben. Dazu gehört beispielsweise der Zusammenhang von Kunst und 
Milieu. Keyserling formuliert ihn zum einen evolutionsbiologisch: »Differenzierung und Inte-
gration sind die biologischen Gesetze, nach denen sich Organismen bilden. [...] Diesselben 
Gesetze gelten auch für das Leben der Völker, für das Leben ihrer Kultur und Kunst« (Aus-
stellung der Münchner Secession [wie Anm. 5], S. 446); zum anderen völkisch gefärbt: »Der 
Geist, der neue Kunstrichtungen schafft, wird nicht in den Ateliers geboren, sondern er ist der 
Geist der Zeit und des Volkes, in dem der Künstler steht« (Das Laienurteil. In: Kunst für alle 
12. Jg. (1896/97), S. 71f., hier S. 72). An die letzte Variante können dann die Kriegsaufsätze, in 
denen Keyserling die Mobilisierung seiner Ästhetik betreibt, nahtlos wieder anschließen.

28 Vgl. dazu und der damit einhergehenden Kehrbewegung der Projektion als Veräuße-
rung des Inneren: Jutta Müller-Tamm, Abstraktion als Einfühlung – Zur Denkfigur der Pro-
jektion in Psychophysiologie, Kulturtheorie, Ästhetik und Literatur der frühen Moderne. 
Freiburg i. Br. 2005.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 167

ner neuen Methode verfahren, weil der naturwissenschaftliche Wandel 
überall alle Methoden gewechselt hat«.29 Der ästhetische Blick zieht sei-
ne Aufmerksamkeit von Geschichte und Gesellschaft ab und verlagert 
sie auf den Menschen, genauer auf die Regungen seines Innenlebens. 
Im Zuge dieser Umorientierung erschließen sich der Literatur nicht 
nur neue Themen und Gegenstände, sondern auch neuartige Darstel-
lungsformen: »Die Bilder der äußeren Welt zu verlassen um lieber die 
Rätsel der einsamen Seele aufzusuchen – dieses wurde die Losung. [...] 
Aber diese Zustände der Seele zu konstatieren genügten dem unsteten 
Fieber der Entwicklung bald nicht mehr, sondern sie verlangten lyri-
schen Ausdruck«.30 Mit der Privilegierung der Lyrik zeichnet Bahr die 
Großgattung aus, die dem neuen Programm, subjektive Eindrücke und 
Sinnesreize möglichst ungefiltert festzuhalten, in besonderer Weise zu-
zuarbeiten scheint.31 Auch Keyserling stellt schon früh einen Bezug zwi-
schen den Entwicklungsverläufen von Lyrik und Malerei in der Moder-
ne her: »Die Malerei wird lyrisch, wie die andern Künste«.32 Nur scheint 
es an dieser Stelle, gerade ein halbes Jahrzehnt nach Bahr, schon die 
spezifisch impressionistische Prägung der Gattung zu sein, die die Lyrik 
zum Leitmedium der ästhetisch avancierten Künste macht. Den Wech-
sel der Empfindungen und die Verdauerung des Augenblicks beschwört 
Keyserling in seiner Rezension von Benno Geigers Gedichtsammlung 
»Sommer idylle« im Anschluß an einen Brief Kierkegaards als »die Un-
endlichkeit des Augenblicks«, in der »die Seele der Lyrik« sich äußere.33 
Einen von den impressionistischen Prinzipien ausgelösten Wandel der 
Formkonzepte und Darstellungsmöglichkeiten in Drama und Roman 
registriert er bereits in dem kurzen Aufsatz über das »Laienurteil«. Ein 

29 Bahr, Die neue Psychologie (wie Anm. 19), S. 54f.
30 Bahr, Die Überwindung des Naturalismus (wie Anm. 23), S. 86. Später kennzeichnet 

Bahr Symbolismus und Décadence als »ein vorher unbekanntes lyrisches Verfahren, eine 
besondere Methode der Lyrik« (Symbolismus [1894]. In: Ders., Zur Überwindung des Natu-
ralismus [wie Anm. 11], S. 111–115, hier S. 112).

31 In der Tat erproben zu dieser Zeit Gedichte von Arno Holz, Hugo von Hofmannsthal 
und Detlev von Liliencron sowie später jene von Max Dauthendey, Richard Dehmel und 
Rainer Maria Rilke neue Ausdrucksformen, in denen Sinneseindruck und Assoziation über 
Syntax und Komposition bestimmen. Diese Darstellungsformen, in denen das lyrische Ich 
zurücktritt, um dem Wechsel der Empfindungen Raum zu geben, lassen sich leicht mit den 
pointillistischen Verfahren in der Malerei in Verbindung bringen.

32 Keyserling, Das Laienurteil (wie Anm. 27), S. 72. Vgl. auch ebd.: »Aus diesem allgemeinen 
Bedürfnis nach lyrischem Ausdruck, läßt sich auch die moderne Malerei erklären.«

33 Eduard von Keyserling, Ein Sommeridyll. Gedichte von Benno Geiger (Rez.). In: Die 
neue Rundschau 17 (1906), S. 511f., hier S. 511.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann168

Satz zu jeder Gattung faßt dort die Übergangserscheinungen zusammen: 
»Das moderne Drama verzichtet auf Intriguen, auf bunte Verwicklun-
gen, um uns Seelenzustände, Stimmungen zu geben. [...] Der moder-
ne Roman sucht nicht nach spannender Handlung, sondern schildert 
psychologische Zustände, strebt danach Stimmungen zu geben«.34 Im 
Rahmen ihrer Möglichkeiten, so Keyserlings Diagnose, arbeiten beide 
Formen Modelle aus, um der neuartigen diskontinuierlichen und epi-
sodischen Weise, Wirklichkeit wahrzunehmen und Empfindungen zu 
registrieren, gerecht zu werden.

Vergleichbar werden die impressionistischen Verfahren der verschie-
denen Gattungen und Künste nach Hermann Bahr außerdem dadurch, 
daß sie die Wirklichkeit präziser zu erfassen vermögen. Denn sie stim-
men darin überein, daß sie die Empfindung an ihrem Ursprung aufsu-
chen und jeweils darauf abstellen, sie im Augenblick ihrer Entstehung 
festzuhalten. Noch vor ihrer Registrierung durch das Bewußtsein, ja 
sogar noch vor ihrer Verarbeitung durch den Sinnesapparat und das 
Nervensystem konzentriert sich die psychologische Darstellung darauf, 
»das Unbewußte auf den Nerven, in den Sinnen, vor dem Verstande 
zu objektivieren«.35 Analog zu Bahr stellt Keyserling mit Blick auf den 
impressionistischen Künstler fest: Er »objektiviert in seiner Kunst seine 
Subjektivität«. Im Gegensatz zum »expressionistischen Künstler«, so er-
gänzt Keyserling; denn dieser »subjektiviert die Außenwelt«.36 Aus der 
Forderung nach Objektivierung des Subjektiven, die Bahr erhebt und 
in die Keyserling einstimmt, erwächst ihrerseits die Anschlußforderung 
nach Umgehung oder Ausschaltung  jeder vermittelnden und also poten-
ziell ordnenden, analysierenden oder erklärenden Instanz. Dazu gehört 
nicht zuletzt der Künstler selbst. Die Begegnung zwischen Kunstwerk 
und Betrachter dürfe, so erklärt Bahr, »durch keine Dazwischenkunft 
des Künstlers jemals gestört werden«.37 Die unmittelbare Wirkung des 
Kunstwerks kommt bei Keyserling immer wieder zur Sprache, angefan-
gen vom frühen Aufsatz »Das Laienurteil«, in dem vom Betrachter gefor-
dert wird, »vor dem Kunstwerk stillezuhalten, die eigne Persönlichkeit 
zurückzudrängen«, bis zur letzten überlieferten Wortmeldung in Fragen 

34 Keyserling, Das Laienurteil (wie Anm. 27), S. 72.
35 Bahr, Die neue Psychologie (wie Anm. 19), S. 61.
36 Eduard von Keyserling, Kommende Kunst. In: Tag. Nr. 43 vom 20.02.1916.
37 Bahr, Die neue Psychologie (wie Anm. 19), S. 60.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 169

der Kunstkritik, der Rezension von Johannes V. Jensen, in der »von 
diese[n] wundervollen impressionistischen Bilder[n]« die Rede ist, »die 
von einem unendlich empfindlichen Beobachtungsapparat aufgenom-
men, uns so stark zum Mitsehen und Miterleben zwingen.«38 

Die Verkopplung von Kunstwerk und Betrachter, die Fragmentierung, 
Flüchtigkeit und Vervielfältigung der Wahrnehmungsweisen, und die 
Umstellung der Ausdrucksformen sind die Momente, die Keyserlings 
Kunstkritiken, Rezensionen und ästhetische Stellungnahmen trotz ihrer 
verschiedenen Anlässe und Absichten verbinden. Darin dokumentieren 
sie die Aneignung der impressionistischen Ästhetik, die entlang der Leit-
linien von Hermann Bahrs Arbeiten erfolgt. 

III

Es ist noch einmal Hermann Bahr, der sich darum bemüht, die neuarti-
gen Verfahrensweisen und Darstellungsformen der impressionistischen 
Kunstrichtung auf eine philosophische Grundlage zu stellen. Diese glaubt 
er, wie zwei einflußreiche Aufsätze aus seiner im Jahre 1904 veröffent-
lichten Schrift »Dialog vom Tragischen« darlegen, im Empiriokritizismus 
Ernst Machs gefunden zu haben. Bereits die Titel der Aufsätze weisen 
die Akzente aus, die Bahr in seiner Lektüre der Machschen Wahrneh-
mungsphysiologie und Empfindungsanalyse zu setzen gedenkt. Wäh-
rend die »Philosophie des Impressionismus« bzw. »Impressionismus« 
die neue Kunstrichtung nicht nur vor dem Vorwurf verteidigt, bloße 
Technik zu sein, sondern sie weit darüber hinausweisend zum Ausdruck 
einer Weltanschauung erklärt, liefert »Das unrettbare Ich« eine auto-
biografische Erzählung, in deren Rahmen das wohl prägnanteste und 
meistzitierte von Machs Schlagworten mit einer eigenwilligen Deutung 
versehen wird.39 Gemeinsam werben die Aufsätze um Verständnis für 
die kontraintuitiven Erkenntnisse des Experimentalphysiologen und 
Populärphilosophen Mach, in denen sich gleichwohl, so diagnostiziert 
Bahr, »unser Gefühl der Welt, die Lebensstimmung der neuen Genera-

38 Keyserling, Das Laienurteil (wie Anm. 27), S. 71; ders., Johannes V. Jensen (wie Anm. 
15), S. 1438.

39 Beide Aufsätze entstehen schon 1903 und werden noch im selben Jahr getrennt veröf-
fentlicht. Zitiert werden sie nach dem Abdruck in: Bahr, Zur Überwindung des Naturalismus 
(wie Anm. 11), S. 183–192 bzw. S. 192–198.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann170

tion auf das größte ausspricht.«40 Mit der emphatischen Aufnahme der 
»Beiträge zur Analyse der Empfindungen« (1886) und der »Populärwis-
senschaftlichen Vorlesungen« (1896) – zweier Schriften, die später durch 
»Erkenntnis und Irrtum« (1905) ergänzt werden – begründet Hermann 
Bahr ein nachhaltig einflußreiches, immer wieder bereitwillig fortge-
schriebenes Interpretationsschema. Es rückt Machs Werke ins Zentrum 
jeder Beschäftigung mit der Jahrhundertwende als einem in besonderer 
Weise ausgezeichneten kulturellen Moment und erkennt in ihnen gerade 
im Hinblick auf die Wiener Moderne die eigentliche Signatur der Epo-
che.41

Zum Fluchtpunkt der kulturgeschichtlichen Diskurse um die Jahr-
hundertwende konnten insbesondere Machs »Antimetaphysische Vor-
bemerkungen« zur »Analyse der Empfindungen« werden.42 In diesem, 
der sinnesphysiologischen Abhandlung vorangestellten Kapitel zieht 
Mach bewußt allgemein gehaltene und voraussetzungslos verständliche 
Schlüsse aus seiner Analyse der Wahrnehmungsvorgänge. Die auf der 
Schwelle von Physiologie und Philosophie, Experiment und Essay an-
gesiedelten Überlegungen erfüllen eine doppelte Funktion. Einerseits 
erschließen sie dem zeitgenössischen Leser den Zugang zu einem ver-
hältnismäßig  jungen Fachgebiet, das gegen die Tendenz zur professionel-
len Spezialisierung und disziplinären Ausdifferenzierung am Zusammen-
spiel von Physis und Psyche interessiert ist. Andererseits verallgemei-
nern Machs Vorbemerkungen die fachwissenschaftlichen Befunde der 
Wahrnehmungsphysiologie zu einem philosophischen Standpunkt, der 
sowohl dem transzendentalen Idealismus Kants als auch dem »naive[n] 
Realismus« im Denken »des gemeinen Mannes« zuwiderläuft.43 Für die 

40 Bahr, Impressionismus (wie Anm. 12), S. 197.
41 Vgl. zum Empirokritizismus Ernst Machs und seiner Adaptation durch Hermann Bahr 

und andere: Manfred Diersch, Empirokritizismus und Impressionismus – Über Beziehungen 
zwischen Philosophie, Ästhetik und Literatur um 1900 in Wien. Berlin 21977; Andreas Ber-
lage, Empfindung, Ich und Sprache um 1900 – Ernst Mach, Hermann Bahr und Fritz Mau-
thner im Zusammenhang. Frankfurt a. M. u. a. 1994. Zur Mach-Rezeption generell: Ernst 
Mach – Werk und Wirkung, hg. von Rudolf Haller und Ernst Stadler. Wien 1988. Zum grö-
ßeren Zusammenhang der literarischen Rezeption experimenteller Psychologie vgl. Judith 
Ryan, The Vanishing Subject – Early Psychology and Literary Modernism. Chicago, London 
1991.

42 Ernst Mach, Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum Psychi-
schen. Jena 91922 (Nachdruck Darmstadt 1991). 

43 Ebd., S. XXVIIIf., 30.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 171

diskursive Anschlußfähigkeit einer philosophischen Skizze, die gleichzei-
tig kontraintuitiv und antispekulativ ist, sorgen die Grundzüge der Un-
ternehmung, also die Konzentration auf die sinnliche Wahrnehmung, 
die Demontage des Ichs als einer scharf konturierten und nachhaltig 
robusten Instanz und die Einebnung der Grenze zwischen Physischem 
und Psychischem als der »Kluft zwischen Körpern und Empfindungen, 
zwischen außen und innen, zwischen der materiellen und der geistigen 
Welt.«44 Mach spielt die alteuropäischen Denkgewohnheiten, einmal iso-
lierte Einheiten immer weiter zu abstrahieren und zu substanzialisieren 
sowie einmal getroffene Unterscheidungen zu fixieren und auszudiffe-
renzieren, geschickt gegeneinander aus und zeigt, wie sich diese Strate-
gien unweigerlich in Widersprüche verwickeln. Die alten substanziellen 
Einheiten von Ding, Körper und Ich löst Mach in Komplexe von hete-
rogenen, aber in bestimmter Weise zusammengefügten Elementen oder 
Empfindungen auf: »Das Ding, der Körper, die Materie ist nichts außer 
dem Zusammenhang der Elemente, der Farben, Töne u.s.w.«; entspre-
chend gilt: »Nicht das Ich ist das Primäre, sondern die Elemente (Emp-
findungen). [...] Die Elemente bilden das Ich.«45 Wie die Elemente oder, 
sinnesphysiologisch gewendet, die Empfindungen genau zu bestimmen 
sind, bleibt offen. Deutlich wird aber, daß Mach sie als nicht weiter ana-
lysierbare, rückführbare oder hinterfragbare Bestandteile ansieht. Die 
funktional, nicht real verstandenen Komplexe bilden ihrerseits nicht 
mehr als Knotenpunkte im Netzwerk der Elemente oder Relaisstellen im 
Fluß der Empfindungen. Unter diesem, der Forschungspraxis geschul-
deten Blickwinkel können die Grenzen zwischen Ich und Welt, zwischen 
Schein und Wirklichkeit, sowie zwischen Vorstellung und Gegenstand 
nahezu beliebig verschoben werden. Werden trotzdem die zerfaserten 
und in langen Rhythmen veränderlichen Subjekte als identisch und die 
beweglichen Objekte als beständig angesehen, so ist das wissenschaftlich 
unangemessen; doch lebenspraktisch sind diese Annahmen, wie Mach 
nicht müde wird zu betonen, außerordentlich hilfreich. Denn sie erleich-
tern nicht nur den konkreten Lebensvollzug durch pragmatische Reduk-
tion, sondern sie ökonomisieren auch das Denken und sichern so die 
Selbsterhaltung.

44 Ebd., S. 13.
45 Ebd., S. 5, 19. Hervorhebungen im Zitat getilgt.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann172

Die Aufnahme von Machs »Analyse der Empfindungen« verläuft – 
worauf schon Hermann Bahr hinweist – auf eigentümliche Weise zeitver-
zögert.46 Während die erste Auflage von 1886 nahezu unbemerkt bleibt, 
erfreut sich das Buch seit dem Erscheinen der zweiten Auflage im Jahr 
1900 einer stetig zunehmenden Beliebtheit, die allein bis zum Jahr 1906 
zu drei weiteren Auflagen führt. Für die Popularität zur Jahrhundertwen-
de sorgen nicht zuletzt Hermann Bahrs Arbeiten.47 Daß diese wegen des 
eigenwilligen und selektiven Zuschnitts ihrer Mach-Aneignung näher an 
der Adaptation als an der Rezeption stehen, schmälert ihre Wirkung 
nicht.48 Bahrs Strategie der eklektischen Anknüpfung und produktiven 
Bearbeitung kennzeichnet auch den Aufsatz, der Machs prominentestes 
Schlagwort im Titel trägt: »Das unrettbare Ich«.49 Im Anschluß an Mach, 
der mit Vorliebe eigene Erlebnisse und alltägliche Beobachtungen in sei-
ne Analysen einflicht, kleidet Hermann Bahr seine Lektüreerfahrung in 
einen autobiografisch gefärbten Bericht. Als Geschichte der kontinuierli-
chen Entzauberung des Selbst und seiner Stellung in der Welt wiederholt 
Bahrs Bildungsbiografie die Kulturgeschichte der Aufklärung im kleinen 
Format. In diesem Rahmen steht die Mach-Lektüre auf einer Stufe mit 
den einschneidenden, lebensprägenden Erfahrungen, die die vorausge-
gangenen Begegnungen mit dem Kopernikanischen Weltbild und der 
Kantschen Philosophie bedeuten. Der Knabe muß einsehen, daß seine 
Augen ihn täglich trügen, wenn sie ihm vorspiegeln, daß die Sonne sich 
um die Erde dreht. Der Student muß erkennen, daß die elementaren 
Ansprüche seines Körpers auf Schlaf und Nahrung dem konsequenten 
Idealismus eine Grenze ziehen. Diese Einsichten verleiten Bahr zu einem 
sophistischen Spiel mit der Wahrheit, genauer zur Annahme von zwei 
Wahrheiten, einer voraussetzungslos gültigen, dem Leben dienenden 
Gewißheit, die sich der intuitiven Evidenz des Gefühls verdankt, und 
einer dem Leben abträglichen, auf Rechtfertigung und Beweis beruhen-

46 Bahr, Impressionismus (wie Anm. 12), S. 197. 
47 Wann genau Bahrs Mach-Lektüre anzusetzen ist, ist unsicher. Vgl. dazu: Wolfgang Neh-

ring, Hofmannsthal und der Wiener Impressionismus. In: ZDP 94 (1975), S. 481–498; Ber-
lage, Empfindung, Ich und Sprache um 1900 (wie Anm. 41), S. 87f.

48 Vgl. dazu: Berlage, Empfindung, Ich und Sprache um 1900 (wie Anm. 41), bes. S. 
77–120; Konstanze Fliedl, Ich bin ich – Ernst Mach und die Folgen. In: Literatur als Geschichte 
des Ich, hg. von Eduard Beutner und Ulrike Tanzer. Würzburg 2000, S. 173–184.

49 Erst seit der zweiten Auflage der »Analyse der Empfindungen« erscheint die einpräg-
same Formel im Haupttext: »Das Ich ist unrettbar«. Vgl. Mach, Analyse der Empfindungen 
(wie Anm. 42), S. 20. Zuvor war sie in einer Fußnote verborgen.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 173

den Überzeugung, die der Vernunft entstammt und die in Schule und 
Studium erworben wird. Beider Versionen von Wahrheit bedient sich 
Bahr, der sich als Lebenskünstler und als Intellektueller gefällt, nach Be-
lieben – jedenfalls solange, bis das Ich als die vermittelnde und souverän 
mit den Wahrheiten spielende Instanz in die Krise gerät. Ausgelöst wird 
die dritte, entscheidende Krise, als der Erwachsene urplötzlich über der 
Beschäftigung mit dem Selbstverlust im Wahnsinn und dem Persönlich-
keitswandel im biografischen Werdegang der grundsätzlichen Veränder-
lichkeit des Ichs gewahr wird. In diese Situation fällt die Mach-Lektüre. 
Im Gegensatz zu den vorherigen Erfahrungen lösen Machs Schriften 
also keine neuerliche Krise aus, sondern weisen den Ausweg aus einer 
bestehenden. Bahr zitiert emphatisch ganze Passagen aus der »Analyse 
der Empfindungen« – enthalten sie doch die Bestätigung des von ihm 
Vermuteten: 

Hier habe ich ausgesprochen gefunden, was mich die ganzen drei Jahre her 
quält: ›Das Ich ist unrettbar.‹ Es ist nur eine Illusion. Es ist ein Behelf, den 
wir praktisch brauchen, um unsere Vorstellungen zu ordnen. [...] Alles ist in 
ewiger Veränderung. [...] Nur um uns vorläufig zu orientieren sprechen wir 
von ›Körpern‹ und sprechen vom ›Ich‹, von Erscheinung und Empfindung, 
die sich doch niemals trennen lassen, sondern sogleich zusammenrinnen.50

Was Bahr bei Mach formuliert findet, ist allerdings mehr als die wissen-
schaftliche Absicherung seiner intuitiven Einsicht in die prekäre Lage 
des Ichs. Die Auflösung des Ichs und die Verflüssigung der Grenze zwi-
schen Schein und Wirklichkeit werden zwar mit Mach unwiderruflich 
zum Sachverhalt. Daß Bahr diese letzte Entzauberung des Selbst jedoch 
nunmehr anerkennen kann, und nicht als Desorientierung aus der Welt 
schaffen will, hat seinen Grund in den Perspektiven, die Mach gleich-
wohl eröffnet.51 Mach gibt nämlich den robusten Subjektbegriff, wie 
gesagt, nur mit Blick auf die wissenschaftliche Theoriebildung auf. Im 
Hinblick auf die Lebenspraxis ermuntert Mach ausdrücklich den »na-
iven Realismus« und das Alltagsverständnis »des gemeinen Mannes«; 
denn das hat sich evolutiv ergeben und langfristig bewährt. Das stabile 
Subjekt erscheint in diesem Verständnis als »Naturprodukt«; das aufge-

50 Bahr, Das unrettbare Ich. In: Ders., Zur Überwindung des Naturalismus (wie Anm. 11), 
S. 183–192, hier S. 190f.

51 Vgl. zu früheren Ansätzen Bahrs, die Auflösung des Ichs zu bewältigen: Berlage, Emp-
findung, Ich und Sprache um 1900 (wie Anm. 41), S. 87–91.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann174

löste Ich hingegen als »Kunstprodukt«.52 Diese Überlegungen greift Bahr 
bereitwillig auf, erlauben sie ihm doch entweder die vorherige Unter-
scheidung von Gefühl und Vernunft als irrelevant einzuebnen oder, sei-
ner Denkweise gemäßer, das altbewährte Doppelspiel mit der Wahrheit 
gleichsam auf höherer Ebene fortzusetzen. Die Folgerung, die Bahr aus 
der Machschen Lehre zieht und mit der er den Aufsatz beschließt, liegt 
jedenfalls ganz auf der Linie des lebensstrategischen Spiels: 

Das Ich ist unrettbar. Die Vernunft hat unsere alten Götter umgestürzt und 
unsere Erde entthront. Nun droht sie, auch uns zu vernichten. Da werden 
wir erkennen, daß das Element unseres Lebens nicht die Wahrheit ist, son-
dern die Illusion. Für mich gilt, nicht was wahr ist, sondern was ich brauche, 
und so geht die Sonne dennoch auf, die Erde ist wirklich und Ich bin ich.53

Bahr genügt ein Absatz, um die hoffnungslose Auflösung des Subjekts 
in seine selbstbewußte Behauptung zu überführen. Ermöglicht wird die 
Kehrtwende durch einen sprunghaften Wechsel der Bezugsgröße, na-
mentlich den Übergang von Mach zu Nietzsche, in dessen Worten, wie 
Bahr im »Dialog zum Tragischen« ausführt, schon »der ganze Mach« 
vorgeprägt ist.54 Mit Hilfe von Nietzsches Analyse der Wahrheit als le-
bensdienlichem Werkzeug oder notwendiger Fiktion gelingt es Bahr, das 
unrettbare zum unerschütterlichen Ich zu wenden.55

Genau an diesem Punkt, an dem Hermann Bahr die Provokation der 
Machschen Lehre gleich doppelt entschärft, indem er zum einen ihre 
Geltung auf das Intellektuelle beschränkt und zum anderen das Ich 
rundheraus rehabilitiert, setzt Keyserlings essayistische Reflexion des 
Empiriokritizismus an. Das Ausmaß der Verunsicherung, das Machs 
Schriften und ihre Deutung durch Hermann Bahr auf Keyserling aus-
üben, läßt sich nicht zuletzt daran ablesen, daß dieser darauf – ohne 
den einen oder den anderen Namen zu nennen – in mehreren Arbeiten 
zurückkommt. Sowohl die längeren Essays »Zur Psychologie des Kom-

52 Mach, Analyse der Empfindungen (wie Anm. 42), S. 30. Hervorhebungen im Zitat 
getilgt.

53 Bahr, Das unrettbare Ich (wie Anm. 50), S. 192.
54 Hermann Bahr, Dialog vom Tragischen. Berlin 1904, S. 60. Vgl. zu Bahrs lebenslanger 

Beschäftigung mit Nietzsche: Berlage, Empfindung, Ich und Sprache um 1900 (wie Anm. 41), 
S. 99–110.

55 Vgl. dazu in erster Linie Nietzsches Nachlaßschriften »Ueber Wahrheit und Lüge im 
aussermoralischen Sinne« (1873) und »Ueber das Pathos der Wahrheit« (1872) sowie den 
Abschnitt Nr. 4 von »Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft« 
(1886).

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 175

forts« und »Über die Liebe« als auch die philosophisch aufschlußrei-
che Rezension »Die Moral der Musik« erscheinen zwischen den Jahren 
1905 und 1907 in der »Neuen Rundschau«, also in der Zeitschrift, in der 
nur zwei Jahre zuvor Hermann Bahrs »Das unrettbare Ich« zu finden 
war. Keyserlings Überlegungen bleiben zu skizzenhaft, um eigentlich als 
Analyse des Empiriokritizismus gelten zu können. Nichtsdestoweniger 
zeichnen sich im Eingang des Essays über den Komfort die Grundzüge 
seiner Reaktion ab: 

Die Psychologie hat unsere Seele und unser Ich wegerklärt. Sie sind unserem 
Verstande wesenlos und unfaßbar geworden. Die Seele ist nur noch das logi-
sche Objekt unserer innern Erfahrung, ein X, das wir einsetzen, um uns das 
Rechnen mit den komplizierten Faktoren unserer Wesenheit zu erleichtern. 
[...] Unser Verstand läßt sich überzeugen. Er sieht ein, daß er dieses geheim-
nisvollen Ichs nicht habhaft werden kann. Allein unser unmittelbares Gefühl 
kehrt sich an die Deduktionen des Verstandes nicht. Es fährt fort, dieses Ich 
als wirklich zu empfinden, ja als das eigentlich Wirkliche [...]. Das Ich ist der 
Einwohner unseres Körpers, der Herr und Besitzer unserer körperlichen und 
geistigen Vermögen [...]. Die Bilanz zwischen Lust und Unlust zu machen, 
scheint das Hauptgeschäft dieses unsichtbaren und unfaßbaren Hausherren 
zu sein.56

Aus der Mach-Adaptation Hermann Bahrs übernimmt Keyserling die 
Strategie, das Ich oder die Seele, wie Keyserling traditionsverhafteter 
sagt, das Feld der Wissenschaften umstandslos räumen zu lassen – um 
es im Leben desto nachdrücklicher in seine Rechte einzusetzen. Zum 
Gewährsmann der Ich-Behauptung wird allerdings nicht allein Nietz-
sche, wie bei Bahr, sondern in erster Linie Kant und in zweiter Freud. In 
der kompakten Passage im Eingang des Essays fließen mithin mehrere, 
jeweils gegen Mach gerichtete Strömungen zusammen. Da ist zunächst 
der Versuch, die Flüchtigkeit des Ichs mit Kant in Beharrlichkeit umzu-
münzen und die Voraussetzungen dafür aus der gefühlten Unvermittelt-
heit der Selbsterfahrung, und nicht aus den Einsichten des Verstandes 
zu beziehen. Da ist weiter der Ansatz, das Ich mit Nietzsche nunmehr 
im Körper zu verorten und in der Leitstelle des Geistes zu installieren. 
Da ist schließlich das Unterfangen, das Ich mit Freud an die Empfin-
dungen von Lust und Unlust zu koppeln und ihm als Buchhalter des 

56 Keyserling, Zur Psychologie des Komforts (wie Anm. 7), S. 315. Vgl. die fast gleichlau-
tende Formulierung des ersten Satzes in: Ders., Die Schwind-Ausstellung in München (wie 
Anm. 5), S. 298.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann176

Lustprinzips eine neue Führungsrolle zuzuweisen. Sämtliche Versuche, 
das Ich wiederzugewinnen, bleiben jedoch in den Anfangsgründen stek-
ken. Argumentative Schwachstellen in den bezogenen Positionen und 
Inkompatibilitäten unter den aufgerufenen Gewährsleuten vereiteln die 
Erfolgsaussichten des Unternehmens. Keyserling läßt sich auf die Apori-
en des Impressionismus ein, ohne sie auflösen zu können. 

Namentlich zu Kant bekennt sich Keyserling in der Rezension zur 
»Moral der Musik« und gesteht, »in seiner Schule« gesessen zu haben.57 
Im »Gefühl des Daseins«, dem unhintergehbaren Bewußtsein der eignen 
Subjektivität, oder im »persönliche[n] Erlebnis der Einheit und Wirklich-
keit unseres Daseins« findet Keyserling den archimedischen Punkt, der 
es ihm erlauben soll, zu den Gegensätzen von Ich und Welt, Wirklichkeit 
und Erscheinung zurückzukehren.58 Doch werden die alten Unterschei-
dungen der Kantschen Transzendentalphilosophie auf so eigentümliche 
Weise ineinander geschoben, daß sich daraus keine tragfähige Konstruk-
tion ergibt. So hantiert Keyserling im Aufsatz »Über die Liebe« mit zwei 
Versionen von Wirklichkeit. Einmal ist da die »Realität, die wir unserem 
Ich zulegen« und einmal »die verstandesmäßig geschaffene Realität«.59 
Gleichzeitig verdoppelt und verschoben erscheint der Gegensatz von 
Wirklichkeit und Erscheinung: »Auf der einen Seite steht das Ich in 
der Gesamtheit seiner Realität, auf der anderen die Erscheinung.«60 So 
nah Keyserling dem Neukantianismus mit seinem Versuch kommt, die 
Subjektivität über das Selbstbewußtsein zu stabilisieren, so weit bleibt 
er argumentativ hinter den philosophischen Wiederbelebungen des Ich-
Begriffs zurück.61 

57 Eduard von Keyserling, Die Moral der Musik von Rudolf Kassner (Rez.). In: Die neue 
Rundschau 17 (1906), S. 379–382, hier S. 379; vgl. auch zu »Kants Moral-Maxime«: Ders., Über 
die Liebe (wie Anm. 6), S. 130.

58 Keyserling, Die Moral der Musik (wie Anm. 57), S. 379.
59 Keyserling, Über die Liebe (wie Anm. 6), S. 129.
60 Ebd.
61 Keyserlings Option für Kant und gegen Mach artikuliert ein Brief vom 27. August 1909 

an Hermann Graf Keyserling: »[U]nsere populären Monisten« werden »Kant gegenüberge-
stellt«, so heißt es dort, eine »allzutraurige Figur machen.« Zitiert nach: Gabriele Radecke, »... 
denn wir leiden ja alle an unverdauten Fragezeichen«. Eduard von Keyserling: Briefe an seinen 
Neffen Hermann von Keyserling. In: »Unverdaute Fragezeichen« – Literaturtheorie und text-
analytische Praxis, hg. von Holger Dauer u. a. St. Augustin 1998, S. 169–184, hier S. 181. Vgl. 
zum Neukantianismus: Helmut Holzhey, Der Neukantianismus. In: Ders., Wolfgang Röd, 
Die Philosophie des ausgehenden 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 2: Neukantianismus, Idea-
lismus, Realismus, Phänomenologie. München 2004 (Geschichte der Philosophie, Bd. XII), 
S. 13–129 und Klaus Christian Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus – 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 177

Auf Nietzsche, insbesondere auf »Also sprach Zarathustra« (1883–
1885), spielt Keyserling in einem Brief an seinen Neffen Hermann Graf 
Keyserling derart geläufig an, daß eine intime Kenntnis vorausgesetzt 
werden kann.62 Der Leibbegriff, den Nietzsche dort im Kapitel »Von den 
Verächtern des Leibes« entwickelt, liegt allerdings quer zur idealistischen 
Metaphysik des Selbstbewußtseins. In einem berühmten Urteil spricht 
Zarathustra dem Leib den Vorrang vor der Seele zu: »Hinter deinen 
Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger Gebieter, ein 
unbekannter Weiser – der heißt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein 
Leib ist er.«63 Neben der Spitze gegen Idealismus und Platonismus, deren 
Verhältnisbestimmung von Leib und Seele umgekehrt wird, weist der 
Ausspruch auf die Verbindung beider hin, und deutet so die Überwin-
dung des Gegensatzes an. Die Physiologisierung des Subjekts, die Nietz-
sche hier und anderer Stelle betreibt, findet in Keyserlings Essay über 
den Komfort ihre Resonanz. Indes ist für Keyserling der Körper kein 
Ruhepol; denn er hat Bedürfnisse und erhebt, wie der Geist, Forderun-
gen, denen sich das Ich stellen muß. »Geist und Körper sind nicht immer 
botmäßig« gegen das Ich, wie Keyserling eingesteht.64 Statt in der Rolle 
des Herrn, für dessen Komfort gesorgt wird, findet sich das Ich demnach 
mit einiger Regelmäßigkeit in der Rolle des Dienenden wieder, der sei-
nem Körper aufwarten muß. Eine weitreichende Stabilisierung des Ichs 
ist von seiner Einhausung im Körper jedenfalls nicht zu erwarten.

Freud schließlich wird von Keyserling zwar an keiner Stelle erwähnt, 
doch schwingt sein Name schon im o.g. Zitat mit, wenn dort von der 
modernen »Psychologie« die Rede ist, die ohne die Konzepte von Ich 
und Seele auskommt. Nach 1900 steht Freud wie kein anderer Zeitge-
nosse für die Psychologie des Unbewußten ein. Der Begriff wird im 
Zusammenhang mit der Theorie der Verdrängung entwickelt und im 
VII. Kapitel der »Traumdeutung« systematisch eingeführt. Im selben 
Kapitel führt Freud aus, wie die Traumarbeit als psychischer Vorgang, 

Die deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus. Frankfurt a. M. 
1993.

62 Eduard von Keyserling, Brief an Hermann Graf Keyserling vom 13. August 1907; abge-
druckt in: Radecke, Fragezeichen (wie Anm. 61), S. 177f.

63 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. In: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Stu-
dienausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München, Berlin 
1980, Bd. 4, S. 40. 

64 Keyserling, Zur Psychologie des Komforts (wie Anm. 7), S. 316.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann178

kurz gesagt, vom Lust-Unlust-Prinzip reguliert wird. Bei Keyserling fin-
det sich nicht nur die Gegenüberstellung von »Lust und Unlust«, son-
dern auch die Verknüpfung dieser Prinzipien des Traumvorgangs mit 
der Frage nach der Realität, die Freud am Ende der »Traumdeutung« 
aufwirft. Freud hält dort mit Nachdruck fest, »daß die psychische Reali-
tät eine besondere Existenzform ist, welche mit der materiellen Realität 
nicht verwechselt werden soll.«65 Keyserling seinerseits kontrastiert im 
Aufsatz »Über die Liebe«, wie oben zitiert, das »Ich, in der Gesamtheit 
seiner Realität« mit der »Erscheinung« und ergänzt im Nachsatz: »Die 
Erscheinung hat vor allem Geltung als Lust- und Unlustquelle, und das 
Reale an ihr ist also die von dem Ich gefühlte Lust- und Unlust.«66 Den 
Korrespondenzen, die sich daraus ergeben, stehen freilich die Friktionen 
gegenüber, für die beträchtliche Unterschiede in Zuschnitt und Komple-
xität von Keyserlings Ich-Begriff auf der einen und Freuds Modell des 
psychischen Apparats auf der anderen Seite verantwortlich sind.67 

IV

Im Anschluß an Keyserlings Essays konzentriert sich die Erzählung 
»Seine Liebeserfahrung« auf die problematische Position des Ichs und 
die prekär gewordene Identität des Subjekts. Die Auseinandersetzung 
um Ich und Identität führt die Erzählung auf drei Feldern, die jeweils 
kulturelle Leitthemen der Jahrhundertwende repräsentieren – der Wirk-
lichkeit, dem Begehren und dem Unbewußten. Anders formuliert stellt 
die Erzählung also einmal die Grenzen des Ichs gegenüber der Welt, 
dann den Bezug des Ichs zum Anderen, sowie schließlich das Verhältnis 
des Ichs zu seinen Wünschen, Trieben und Vorstellungen zur Disposi-
tion. Die Irritation, daß sich die innere Realität des Ichs nicht mit der 
äußeren Wirklichkeit der Welt deckt, daß das Ich also entgegen seiner 
Annahme keine »Welt für sich« bildet, bespricht Keyserling im Zeichen 
des Gegensatzes von Erlebnis und Ereignis, von Traum und Wirklich-

65 Sigmund Freud, Die Traumdeutung. In: Ders., Gesammelte Werke – Chronologisch 
geordnet, hg. von Anna Freud u. a., 18 Bde. Frankfurt a. M. 1968–1978, Bd. II/III (4. Aufl. 
1968), S. 625. Hervorhebungen im Original gesperrt. 

66 Keyserling, Über die Liebe (wie Anm. 6), S. 129. 
67 Für einen breit angelegten Abgleich der Theorieansätze Keyserlings mit dem Diskurs 

der frühen Psychologie siehe: Thomé, Autonomes Ich und ›Inneres Ausland‹ (wie Anm. 12), 
bes. S. 519–527.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 179

keit.68 Die Provokation des Begehrens behandelt Keyserling sowohl in 
der Spannung von Liebe und Geschlechtstrieb, die schon der Aufsatz 
»Tizians himmlische und irdische Liebe und der Platonismus« pointiert 
gegenüberstellt, als auch im Rahmen von typologisierenden Konzeptio-
nen, die später der Essay »Über die Liebe« exponiert, und die jeweils im 
Text auf das Erzählpersonal verteilt durchgespielt werden.69 Die Heraus-
forderung des Unbewußten bearbeitet Keyserling anhand zweier Figu-
ren, die als Ästhetizist und als Wissenschaftler jeweils auf verschiedene 
Weise Zugang zu unbekanntem Terrain suchen, indem der Erste die 
horizontale Erkundung des eignen Ichs betreibt und der Zweite die ver-
tikale Vermessung der Welt in Angriff nimmt. Auf jedem der drei Felder 
bewahrheitet sich im Hinblick auf das Problem von Ich und Identität 
jene »Skepsis und Resignation«, die Keyserling bescheinigt wird: das Ich, 
das sich in der Erwartung getäuscht sieht, daß die im Innenraum seines 
Erlebens erzeugte Welt der äußeren entspricht; das Ich, das sich vom 
begehrten Anderen Annahme und Bestätigung erhofft, aber unentrinn-
bar einsam bleibt; sowie das Ich, das gegen die aus dem Unbewußten 
stammenden Bilder und Vorstellungen, Triebe und Begierden ›Herr im 
Haus‹ bleiben will, diesen aber letztlich ausgeliefert ist.70 

Vor der eingehenden Verhandlung dieser Kulturthemen in ihrem Be-
zug zum Impressionismus ist die Anlage der Erzählung zu rekapitulie-
ren. Wie so viele von Keyserlings Schloßgeschichten setzt auch »Seine 
Liebeserfahrung« bei einem gesellschaftlichen Ausnahmezustand an, in 
dem sich das strenge Reglement des Adelslebens lockert. Ähnlich wie in 
»Schwüle Tage« (1904), »Am Südhang« (1911), »Wellen« (1911), »Nik-
ky« (1915) und »Im stillen Winkel« (1917) bietet die Sommerfrische dazu 
Gelegenheit. Nur stehen in diesem Fall nicht die Reisenden, sondern 
die Zurückgebliebenen im Mittelpunkt der Erzählung. Keyserling führt 
sein Personal vor den Toren einer verlassenen Stadt zusammen. Die all-
abendlichen Gesellschaften bestehen aus dem Ästhetizisten und Dilet-
tanten Magnus von Brühlen, der sich mit dem Gedanken an ein welt-

68 Eduard von Keyserling, Das Wunder von heute. In: Zeit-Echo – Ein Kriegstagebuch 
der Künstler, hg.von Otto Haas-Heyer. München, Berlin 1914/1915, S. 4.

69 Eduard von Keyserling, Tizians himmlische und irdische Liebe und der Platonismus. In: 
Allgemeine Zeitung, Nr. 167 vom 27.7.1903, S. 180–182.

70 Freud spricht davon, daß das Ich »nicht einmal Herr ist im eigenen Hause« (Vorlesun-
gen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: Ders., Gesammelte Werke [wie Anm. 65], Bd. 
XI [51969], S. 295).

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann180

anschauliches Buch trägt, dem alternden und kränklichen Baron von 
Daahlen-Liesewitz, der den Bericht seiner Afrikareise schreibt, seiner 
ebenso schönen wie gelangweilten Frau Claudia sowie ihrem Vetter und 
Verehrer, dem Baron Fred von Spall. Das Quartett, in dem ein alternder 
Ehemann zusieht, wie sich die Nebenbuhler um seine junge Frau be-
mühen, erinnert an jenes aus Keyserlings Roman »Dumala« (1907). Die 
variierende Wiederaufnahme und Neubearbeitung von Konstellationen 
und Motiven, die sich in diesem Bezug abzeichnet, ist ein generelles, 
immer wieder herausgestelltes Merkmal von Keyserlings Erzählen.71 
Es verleiht seinen Schloßgeschichten ein hohes Maß an erzählerischer 
Dichte und verspinnt sie zu einem komplexen Geflecht von Bezügen 
und Korrespondenzen. Hinzu kommen intertextuelle Verweise, wie hier 
die umständlichen Vorbereitungen auf das Schreiben, die Brühlen in der 
Manier des Grafen Des Esseintes aus Joris-Karl Huysmans ästhetizisti-
schem Schlüsselroman »À Rebours« (1884) trifft. Das Buchprojekt bleibt 
jedoch in den Anfängen stecken. Denn schon nach dem ersten Abend 
in der Landhausgesellschaft wird es von einem Liebesprojekt abgelöst. 
Über Stand und Verlauf der Affäre, die Brühlen mit der jungen Ehefrau 
zu durchleben meint, legt sein Tagebuch in fünfzehn genau datierten 
Eintragungen, verteilt über neunzehn Tage, geflissentlich Rechenschaft 
ab. Brühlen schreibt somit nicht täglich, widmet aber besonderen Aben-
den einen nächtlichen Nachtrag. Die Ironie der Konstruktion, die Er-
zählung ganz aus Brühlens Tagebuchblättern hervorgehen zu lassen, 
enthüllt sich am Schluß.72 Erst dann erfährt Brühlen, der sich geliebt 
glaubt, daß Claudia mit seinem Widersacher Spall ein Verhältnis hat 
und über Nacht mit ihm geflohen ist. Mit der entsprechenden Betonung 
gelesen, kündigt allerdings schon der Titel die Pointe an: Erzählt wird 
nämlich »Seine Liebeserfahrung«. Keyserling, der derartige Titel schätzt 

71 Mit Bezug auf die Figurenkonstellationen hat dieser Befund zu verschiedenen Typolo-
gisierungen angeregt: Vgl. etwa: Irmelin Schwalb, Eduard von Keyserling – Konstanten und 
Varianten in seinem erzählerischen Werk ab 1903. Frankfurt a. M. u. a. 1993; Hong, Das 
naturalistisch-szientistische Literaturkonzept (wie Anm. 1), S. 196–199.

72 Vgl. zur Ironie bei Keyserling: Elisabeth Irene Knapp, Bedingungen und Funktion der 
Ausschnittsthematik in den Erzählungen Eduard von Keyserlings, Phil. Diss. Bonn 1971; 
Azzone-Zweifel, Eduard von Keyserling (wie Anm. 8); Andreas Sturies, Intimität und Öffent-
lichkeit – Eine Untersuchung der Erzählungen Eduard von Keyserlings. Frankfurt a. M. u. a. 
1990, S. 83–93; Hannelore Gutmann, Die erzählte Welt Eduard von Keyserlings – Untersu-
chung zum ironischen Erzählverfahren. Frankfurt a. M. u. a. 1995 sowie Steinhilber, Keyser-
ling (wie Anm. 8), S. 205 Anm. 15 mit der älteren Literatur.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 181

(Benignens Erlebnis, »Prinzessin Gundas Erfahrungen«), treibt die Iro-
nie hier auf die Spitze: einmal durch den Gattungszusatz »Novelle«, denn 
erzählt wird eine unerhörte Begebenheit, die Liebe von Brühlen und 
Claudia, die sich nicht ereignet hat, und einmal durch die Form der Ich-
Erzählung, die er sonst eher spärlich verwendet (etwa in »Schwüle Tage« 
und »Schützengrabenträume«) und die hier dazu führt, daß der trotz ei-
niger Warnsignale ahnungslos bleibende Brühlen die Geschichte seiner 
Liebesillusion als Geschichte einer fortgesetzten Täuschung bis zum bit-
teren Ende selbst erzählen muß.73 Doch sorgt erst der Schluß mit einem 
Paukenschlag für Klarheit. Das Vorausliegende führt Keyserlings Mei-
sterschaft vor, das Erzählte zwischen Wirklichkeit und Wahrnehmung, 
Ereignis und Eindruck in der Schwebe zu halten. Mit Hilfe dieses Er-
zählansatzes, den bereits Richard Brinkmann, damit eine gleichlautende 
Formulierung Keyserlings aufgreifend, als »Objektivierung des Subjekti-
ven« bestimmt hat, unterzieht Keyserling mit »Seiner Liebeserfahrung« 
den Impressionismus einer eingehenden Prüfung.74 

Datiert sind die Tagebuchblätter der Erzählung auf das Jahr 1900, 
das sowohl die zweite, den Erfolg des Buches begründende Auflage von 
Machs »Analyse der Empfindungen« erlebt als auch fälschlich auf dem 
Titelblatt der Erstauflage von Freuds »Traumdeutung« erscheint. Im Zen-
trum »Seiner Liebeserfahrung« steht tatsächlich eine Grundspannung, 
die einmal als der Machsche Gegensatz von Erscheinung und Empfin-
dung, dann als der Freudsche von Wirklichkeit und Traum, sowie au-
ßerdem als Gegensatz von Lebenshunger und Lebensferne, von Vitalis-
mus und Ästhetizismus beschrieben werden kann, den die Literatur der 

73 Auf die Variation von »Dumala«, die Kritik des Ästheten, Dilettanten und Neurastheni-
kers in der Gestalt des Magnus von Brühlen und die hochgradige Ironisierung des Erzählan-
satzes hat sich schon die zeitgenössische Rezeption der Erzählung konzentriert. Vgl. die Doku-
mentation in: Kockert, Das dramatische und erzählerische Werk (wie Anm 1), S. 134–138. 
Das geringe Echo, das die Erzählung seither in der Forschung gefunden hat, hat diesen Aspek-
ten im Grunde nur den Vergleich von Magnus von Brühlen mit Detlev Spinell aus Thomas 
Manns »Tristan« und die Identifikation des nächtlichen Gesangs als Tristanmusik hinzuge-
fügt. Vgl. dazu Steinhilber, Keyserling (wie Anm. 8), S. 108–113 und Gutmann, Die erzählte 
Welt (wie Anm. 72), S. 141–147; sowie zur Musik: Franziska Ehinger, Gesang und Stimme 
im Erzählwerk von Gottfried Keller, Eduard von Keyserling und Thomas Mann. Würzburg 
2004, bes. S. 90–96.

74 Richard Brinkmann, Eduard von Keyserlings »Beate und Mareile«. Die Objektivierung 
des Subjektiven. In: Ders., Wirklichkeit und Illusion – Studien über Gehalt und Grenzen des 
Begriffs Realismus für die erzählende Dichtung des 19. Jahrhunderts. Tübingen 1957, S. 216–
289. Keyserling erklärt in dem Aufsatz »Kommende Kunst«: »Der Künstler objektiviert in sei-
ner Kunst seine Subjektivität« (wie Anm. 36, S. 131).

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann182

Jahrhundertwende damit parallel führt. Auf die Verschränkung dieser 
Dimensionen macht das Motto der geplanten Abhandlung aufmerksam, 
als das einige der Ilias entlehnte Verse dienen: »Auf, wohlan, ihr Götter, 
versucht, daß ihr all’ es erkennt! / Eine goldene Kette befestigend oben 
am Himmel / Hängt dann all’ ihr Götter euch an und ihr Göttinnen alle, 
/ Dennoch zöget ihr nie vom Himmel herab auf den Boden!« (172).75 Die 
Verse, die im Epos dem Machtbeweis des Zeus dienen, werden in der 
Erzählung verkürzt zitiert. Ihrer Verankerung in der griechischen My-
thologie beraubt, öffnen sie sich für andere Bezüge. So können sie, wie 
der Titel (»Die goldene Kette«, 172) als Hinweis auf einen zwanghaften 
Ästhetizismus verstanden werden, dem die Bodenhaftung abhandenge-
kommen ist.76 Die Wendung zum Vitalismus, also der Umschlag der 
Distanz in Lebens- und Erfahrungshunger setzt dann mit dem Beginn 
der Liebesgeschichte ein, die dezidiert unter diese Vorzeichen gestellt 
wird: »Etwas will noch erlebt sein. – Es soll erlebt werden, ganz – rück-
sichtslos – bis zur Neige« (174). Wesentlich mit Blick auf das Motto ist 
weiter, daß die De-Referenzialisierung der Verse die Möglichkeit eröff-
net, an den dort herausgearbeiteten Gegensatz von Himmel und Erde 
die Grundspannung von Erscheinung und Ereignis, Traum und Wirk-
lichkeit anzuschließen, wie sie dem vermeintlichen Liebesgeschehen zu-
grunde liegt und wie sie vom Erzähler mehrfach angesprochen wird. 
Am Morgen nach der ersten Begegnung verstört ihn, »daß das gestrige 
Erlebnis fort war oder doch nur wie ein Traumbildchen vor mir stand« 
(182). Als Brühlen sich von Claudia geliebt glaubt, notiert er: »Ich wollte 
beobachten, wie der Anblick dieses Hauses, das in Mondschein und 
Dämmerung mir zu einem erregenden Traumbild geworden war, in der 
Wirklichkeit des gelben Mittagslichtes auf mich wirke« (203). Am Tage 
von Claudias Flucht jubelt er: »O dieses wunderliche Traumleben, ein 
Leben unter Ausnahmegesetzen« (212). Durchgespielt wird die Span-
nung in ihren verschiedenen Dimensionen allerdings anhand eines Lie-
beserlebnisses, das keines ist. 

75 Ilias, 8. Gesang, Verse 18–21. Vgl. den Originaltext: Homerus Ilias, mit Urtext, Anhang 
und Register. Homer übertragen von Hans Rupé, München, Zürich 91989, S. 248f.

76 Den Zwangscharakter des Schönheitskults bringt die Titelfigur von Keyserlings Drama 
»Benignens Erlebnis« ebenfalls auf die Metapher der Kette: »Schön – schön, das sagen wir uns 
immer wieder vor. Wie eine Kette ist das, an die wir gelegt werden. Ich glaube so, das wirkli-
che Leben fängt erst an, wo das ewige Schönsein aufhört« (Eduard von Keyserling, Benignens 
Erlebnis – Zwei Akte. Berlin 1906, S. 16).

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 183

Wie in unzähligen Liebesgeschichten der Weltliteratur geht es in »Sei-
ner Liebeserfahrung« um die Geschichte einer Liebe auf den ersten 
Blick, der eigentlich der zweite ist. Denn der Frau eilt das Gerücht vor-
aus, daß sie schön ist. In Gang gesetzt wird die Dynamik des Begehrens 
durch die Erwartungen des Anderen. Die Frau, so vermutet der Mann, 
will betrachtet werden. Vollends ausgelöst wird die Wechselreizung des 
Begehrungsvermögens allerdings durch den Blick des Mannes, der die 
Frau abschätzig begutachten will, und dabei unwillkürlich in ihren Bann 
gerät. Die Wahrnehmung, die die Liebe verschoben hat, wird dem Er-
zähler erst gegen Ende wieder zurechtgerückt werden. Dazwischen zieht 
sie gleichsam einen doppelten Boden in das Geschehen ein, das fortan 
fälschlich als Liebesspiel betrachtet wird. Das Grundmuster des Miß-
verständnisses beruht auf der Unterstellung, daß der Andere das eigene 
Gefühl spiegelt und daß die Welt den Projektionen des Ichs entspricht. 
»Seit meinen Knabenjahren war mir das nicht mehr begegnet, daß ich so 
stark empfand, daß ich fast weinen wollte. Claudia fühlte das – sie muß-
te das fühlen« (204). Basierend auf dieser Annahme durchlebt Brühlen 
tatsächlich eine vollständige Liebesgeschichte, die im Wechselspiel von 
Nähe und Distanz, von Vertrautheit und Fremdheit sowie in den Phasen 
von Annäherung, Krise und Auflösung geradezu idealtypisch verläuft. 
Da erscheint das Ruhen der Konversation, das doch davon zeugt, wie 
eklatant Gefühltes und Geschehenes, Gesagtes und Gemeintes ausein-
anderklaffen, als stumme Zwiesprache von höchster Bedeutsamkeit. Da 
durchlaufen die imaginierten Intimitäten, die sich nur in der Vorstellung 
des Erzählers abspielen, die ganze Skala der Liebesbezeugungen vom 
Ergreifen der Hand (»ich spürte deutlich, als hätte ich sie gefaßt, ihre 
Hand in der meinen«, 190), über die Umarmung (»ich fühlte, wie ich 
den Arm um ihre Taille legte«, 190) bis zur züchtigen Vereinigungsvisi-
on, in der das Liebespaar sich dem Ehemann erklärt. 

In einer nochmaligen ironischen Wendung des Textes macht das tat-
sächliche Paar, Spall und Claudia, all das durch, was Brühlen mit Clau-
dia zu erleben meint. Dabei verhält es sich genau umgekehrt, wie der 
Erzähler vermutet: »Natürlich, ich verstand. Spall war verliebt in sie, 
und sie mochte ihn nicht« (187). Wo der Herr hartnäckig die Augen ver-
schließt, bleibt es dem Diener vorbehalten, ihn und den Leser über den 
tatsächlichen Stand der Dinge zu informieren. Der Diener weiß nicht 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann184

nur zu berichten, daß Spall und Claudia gemeinsam ausreiten, sondern 
er ist auch über Spalls Kauf einer Reisedecke unterrichtet. Die Entfüh-
rung mit Einwilligung ist angesichts dieser Nachrichten keine Überra-
schung mehr. Selbst der betroffene Ehemann hat sie vorausgesehen. Nur 
für Brühlen erbringt sie die Enttäuschung, einem Irrtum aufgesessen zu 
sein, schlimmer noch, sie erzwingt ein Ende des Liebesspiels als Spiel 
der Selbstentfaltung. Der hochkomplex angelegte und kunstvoll gestal-
tete Selbstentwurf als Liebender und Empfindender wird also nicht nur 
mit Vereinzelung und Weltverlust bezahlt. Vielmehr zerbricht eine Sub-
jektivität, die ihr eigenes Erleben hemmungslos und unbeeinflußt von 
Irritationen nach Außen projiziert, an den Reibungswiderständen der 
Realität. Am Ende steht demnach die Kränkung, daß das Äußere dem 
Inneren sehr wohl Grenzen zu setzen vermag und daß das Ich an die 
Welt gebunden bleibt. 

Die Fragen nach der Realität des Subjektiven und dem Substrat des 
Erlebten, die auf den Kern des brisanten Zusammenhangs von Impres-
sionismus und Identität zielen, formuliert Keyserling im Aufsatz »Über 
die Liebe« und bezieht sie an dieser Stelle, wie der Titel ankündigt, auf 
das Problem von Liebe und Geschlechtlichkeit. »Liebe heißt«, so be-
stimmt Keyserling eingangs, »einem Gegenstand die Wirklichkeit des 
eignen Ichs geben, es zum Ich ernennen.«77 Der Liebe obliegt es also, 
eine Verbindung zur Welt zu stiften und eine Brücke vom Ich zum An-
deren zu schlagen. Weltbezug und Fremdbezug, wie sie im Medium 
der Liebe gegeben sind, sollen dafür Sorge tragen, daß die Subjektivi-
tät trotz ihrer »Besonderheit und Einzigkeit« vermittelbar bleibt.78 Doch 
ist die Vermittlungsleistung nach Keyserling an eine Voraussetzung ge-
knüpft: »Wir wollen unsere Wirklichkeit von dem Anderen gleichsam 
bestätigt und beglaubigt zurückerhalten.«79 Die Liebe tritt demnach in 
Vorleistung. Sie baut darauf, daß die Wahrnehmung und Anerkennung 
des Anderen mit gleicher Münze entlohnt wird. Das Interesse des be-
gehrenden Ich am begehrten Du zielt auf ein Wechselverhältnis, einen 
Austausch von Erkenntnis und Akzeptanz, der Fremd- und Selbsterfah-
rung verschränkt. In diesem Austausch, den Keyserling »das Geben und 

77 Keyserling, Über die Liebe (wie Anm. 6), S. 130.
78 Ebd.
79 Ebd., S. 131.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 185

Nehmen der Liebe« nennt, findet das Ich als entfaltetes und zugleich 
gebildetes neue Kontur.80

Keyserling stellt die hier angedeuteten Überlegungen zur Modellie-
rung der Subjektivität vor einem Gegenüber oder, wie auch formuliert 
werden könnte, zur Bildung des Selbst durch den Anderen in einem 
perspektivenreichen Aufsatz an. »Über die Liebe« ist Keyserlings um-
fänglichste und zugleich am schwersten auf den Begriff zu bringende 
Auseinandersetzung mit seinem zentralen Thema. Der Aufsatz verbin-
det kulturgeschichtliche Betrachtungen mit punktuellen Lektüren des 
Liebesschrifttums; er eröffnet geschlechterspezifische Perspektiven auf 
die Liebe und holt in diesem Rahmen zudem zu einer Theorie der Weib-
lichkeit aus. Einschlägig für den vorliegenden Zusammenhang sind al-
lerdings die Liebeskonzeptionen, die dieser Aufsatz entwickelt und die 
sich überraschend bruchlos in der Konfiguration der Erzählung »Seine 
Liebeserfahrung« wiederfinden. Im Mittelpunkt der wirklichen und ver-
meintlichen Lebens- und Liebesbeziehungen, die sich in dem Quartett, 
gebildet aus dem alternden Ehemann, Daahlen, dem adeligen Unterhal-
ter, Spall, der jungen Ehefrau, Claudia, und dem Erzähler, Magnus von 
Brühlen, ergeben, steht das Liebeserlebnis des Erzählers. Genau genom-
men hat der Erzähler jedoch zwei Liebeserlebnisse. Denn zu der »erre-
genden und rätselvollen Liebeserfahrung« (210), die er mit Claudia zu 
erleben meint, gesellt sich die halbherzig verfolgte Liebesgeschichte mit 
dem kleinen Ladenmädchen Toni. Unter der Hand erweitert sich das 
Quartett somit zum Quintett. Jede der beteiligten Figuren ist darin auf 
eine andere Liebeskonstellation zugeschnitten. Sie unterscheiden sich in 
erster Linie dadurch voneinander, wie sie das Verhältnis des Selbst zum 
Anderen, des begehrenden Ich zum begehrten Du gestalten. 

Der Anlage der Erzählung entsprechend ist die Liebe Brühlens zu 
Claudia die komplexeste. Neben anderen Momenten, wie der Liebe 
als Erlebnis und der Liebe als Lebenssteigerung, ist diese Liebe vor al-
lem ein Spiegelphänomen, zu dessen Zeugnis Keyserling das Beispiel 
des »leeren Erotikers [...] Casanova« bemüht: »Es gibt genug Menschen, 
Männer und Frauen, die in der Liebe nie weiter kommen, als bis zu dem 
sich selbst in anderen bespiegeln. [...] Sie finden und suchen im anderen 
nur sich selbst und hoffen dieses Selbst erhöht, verschönt und gewach-

80 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann186

sen wieder zu finden.«81 Die Liebe als narzißtische Selbstsuche ist das 
zentrale Muster der Selbstbezüglichkeit, aus dessen Fallstricken sich der 
Ästhetizist Brühlen, bei allem Abstand zu Casanova, selbst dann nicht 
befreien kann, als seine Täuschung offenbar geworden ist: »Sind unsere 
sogenannten Liebeserfahrungen nicht vielleicht alle nur ein Echo unse-
rer selbst? Ist das vielleicht die Formel dafür?« (231) Die Antwort, die er 
bis dahin nicht gefunden hat, wird er sich wohl auch in Zukunft schul-
dig bleiben. Während Brühlen tief in der narzißtischen Falle steckt, aus 
der kaum ein Weg zum Anderen führt, wickelt sein Widersacher Spall 
die Liebesgeschichte, das vorweggenommene Ende eingeschlossen, eher 
routiniert ab. Der haltlose Hasardspieler rückt die Liebe in den Bereich 
der Mechanik als etwas, das sich in Serie ereignet und dennoch die Iden-
tität unbeeinträchtigt läßt: »[G]emeinsam bei diesen Weibergeschichten 
ist das Automatengefühl. Es schnurrt in uns und wir tun alles um eines 
Weibes willen, und dann schnurrt es wieder und es ist aus. Da können 
wir nichts dazu tun« (219). Diese Haltung des zwanglosen Zwangs und 
der vollständigen Verantwortungslosigkeit kennzeichnet der Erzähler als 
»Don-Juan-Pose« (219). Er verweist damit auf die Figur des Verführers, 
die »das Weib als solches besitzen [will], nicht das Individuum« und so 
den Anderen im Typus verfehlt.82 Demgegenüber läßt sich das Kalkül 
des Ehemanns, den Ahnungslosen zu spielen, um das Zusammensein 
mit seiner Frau noch eine Zeit lang zu genießen, als Fall von Altersliebe 
beschreiben, bei der sich die Alten »angstvoll klammern [...] an diejeni-
gen, die noch ein Recht auf das volle Leben haben.«83 

Den männlichen Liebeskonstellationen der Casanova-Liebe Brühlens, 
die im Anderen das Selbst spiegeln will, der Don-Juan-Liebe Spalls, die 
im Anderen das Gegengeschlecht sucht, und der Altersliebe Daahlens, 
die aus dem Anderen das Leben ziehen will, stehen mit Claudia und 
Toni zwei weibliche Figurationen gegenüber, die nicht als eigene Ent-
würfe erkennbar werden, sondern an männliche Projektionen gebunden 
bleiben. Ein Verhältnis des Ich zum Du ergibt sich daraus höchstens 
indirekt, nämlich als Verhältnis der Einfärbung und der Abtönung, wie 
Keyserling im Aufsatz ausführt: »Das Glück jeder weiblichen Liebe ist 
es, daß sie stets das Wesen des Geliebten in sich aufnimmt, aber es mit 

81 Ebd., S. 134. Hervorhebung im Original gesperrt.
82 Ebd., S. 136.
83 Ebd., S. 138. 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 187

der Harmonie der eignen Seele umfängt. Das Wesen des Mannes spie-
gelt sich in ihr, aber ganz in die Farben ihrer Subjektivität getaucht.«84 
Dementsprechend unterscheidet der Erzähler die Frauen danach, was 
ihm mit ihnen begegnet. In dieser Perspektive steht zum einen »Claudias 
erregende Gegenwart« gegen das »angenehme, beruhigte Gefühl« (199), 
das ihm das Ladenmädchen Toni einflößt, und zum anderen die Verge-
genwärtigung Claudias als traumhafter »Vision in Rotgoldweiß und La-
vendelblau« gegen die handfesten Eindrücke, die »das faule, rosa Mäd-
chen neben mir so einfach und selbstverständlich« eröffnet (208). Wäh-
rend Toni in dieser Unterscheidung als Variation des »süßen Mädels« 
fungiert, schwankt Claudia zwischen femme fatale und femme fragile, 
die in einem Moment den Liebhaber in Wartestellung verspotten und 
sich im nächsten bei ihm ausweinen kann. Wie ihre männlichen Partner 
stehen allerdings auch die Frauenfiguren vor dem Problem, das Eroti-
sche in ihre Lebensführung integrieren zu müssen. Das Ladenmädchen 
Toni ist hier im Vorteil, weil sie Sinnlichkeit und Begehren als Sonntags-
beschäftigung und Feierabendvergnügen in den Arbeitsrhythmus inte-
grieren und so eindämmen kann. Die unbefriedigte Ehefrau, die sozial 
ungleich höher steht und deren Leben bereits ein langer Sonntag ist, 
muß sich hingegen auf Affäre und Flucht einlassen. Diese Unternehmen 
sind in Keyserlings Erzählwelt ebenso topisch wie ihr Ausgang vorher-
sehbar. Die Erfolgsaussichten von Claudias Flucht schätzt jedenfalls die 
Wirtschafterin Julchen eher skeptisch ein: »So gut, wie bei uns, wird sie 
es anderswo nicht leicht haben« (224). Falls Julchens Vorhersage zutrifft, 
wofür Spalls Automatenmodell spricht, wird sich Claudia in der Ein-
samkeit wiederfinden, die sie schon anfangs wie »ein dunkler Rahmen« 
umgibt (179). Auf die Einsamkeit zurückgeworfen zu sein, ist das Schick-
sal, das sämtliche Figuren verbindet und das allen Liebeskonzepten zu 
eigen ist. Der Ehemann Daahlen verkündet zu Beginn hoffnungsvoll: 
»Wir sitzen hier in unserer Einsamkeit wie Spinnen und warten, ob sich 
jemand in unser Nest verirrt« (176). Verlassen gesteht er ein: »Über die 
Einsamkeit kommen wir nicht hinweg« (230). Ähnlich versucht Brühlen 
anfangs das Erlebnis der körperlosen Stimmen in ein Lebensgleichnis 
umzumünzen: »Wir gehen allein in dunkler Einsamkeit, das ist unser 
Beruf. Und singen in die Dunkelheit hinein. Und plötzlich antwortet ei-

84 Ebd., S. 134.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann188

ner – singt mit – wir glauben, die Einsamkeit fällt von uns ab – nur das« 
(182). Am Schluß kehrt sich das Gleichnis gegen ihn, wenn er spekuliert, 
ob die Stimmen »vielleicht nur ein Echo« waren (231). Er erlebt dann 
nicht die Zweisamkeit der Liebe, sondern radikale Einsamkeit. Für keine 
der Figuren erfüllt sich das Versprechen, das die Liebe zu geben scheint. 
Zwar »drängt« das Ich »über die Beschränkung seiner Einzelheit hin-
aus«; doch kann die Liebe »das Ich nicht aus seiner Einsamkeit reißen«.85 
Der Weg vom begehrenden Ich zum begehrten Du, den die Liebe weist, 
führt geradewegs ins Paradox, das durch die Aufgabe, das Selbst mittels 
des Anderen zu bilden, markiert ist. 

Die Verwicklungen des Liebesgeschehens mit seinen Täuschungen und 
Verfehlungen werden immer wieder unterbrochen von Daahlens Schil-
derungen seiner Reisen in Afrika. Zu Brühlens Einführung im Landhaus 
spricht Daahlen »von sehr heißen Nächten im Kapland, von den großen 
Ameisen, die die Stiefel anfressen« (177f.). Bei einer Reflexion über das 
Wesen der Weiblichkeit, »fallen« Daahlen »die – Neger ein« (188). Die 
Dunkelheit im Garten, in der Brühlen Claudia näher zu kommen meint, 
erinnert Daahlen an eine »Mondnacht im Kongo« (189). Als Spall und 
Claudia einmal unauffindbar sind, gerät auch Daahlens Bericht, über ei-
nen »schwierigen und langwierigen Weg, den er irgendwo in Afrika ge-
macht haben wollte« (201), ins Stocken; erst als sie sich wieder einfinden, 
gelangt auch Daahlens Expedition »glücklich nach Biri-biri« (202). Um 
eine Auseinandersetzung zwischen Brühlen und Claudia zu beenden, be-
ginnt Daahlen schließlich »ganz unmotiviert [...] von den Niams-Niams zu 
erzählen« (211). Jenseits des gesellschaftlichen Geplauders und der spie-
gelnden Brechung der verschiedenen Liebesgeschichten zeichnet sich in 
der Verflechtung von Daahlens Berichten und Brühlens Aufzeichnungen 
ein tiefschürfender Konflikt ab. Zu seiner Kennzeichnung auf der Figuren-
ebene bietet die Erzählung die folgenden Formeln an: Da ist einmal »der 
alte Weltreisende« (173), wie der Jüngere den Älteren nennt, und einmal 
der »Lebenskünstler«, als welchen der Ältere den Jüngeren mit einem von 
Peter Altenberg geborgten Wort ausgibt und erläuternd hinzufügt: »Ein 
Lebenskünstler [...] lebt eben ein Kunstwerk, lebt so, daß andere sich an 
seinem Leben erbauen können wie an einem Kunst werk« (211).86 Die 

85 Ebd., S. 140, 129.
86 Peter Altenberg, Wie ich es sehe. Berlin 1896, S. 106: »Auch der Mensch ist Künstler, 

sollte es sein – – ein Lebens-Künstler!«

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 189

Doppelformel vom ›Weltreisenden‹ und ›Lebenskünstler‹ wird zum Aus-
druck von zwei entgegengesetzten Haltungen zum Leben und Zugängen 
zur Welt, die um 1900, auf dem Höhepunkt des Kolonialismus und des 
Ästhetizismus in besonderer Weise virulent werden. Einerseits stellt der 
Forscherdrang des Naturwissenschaftlers auf die Erkundung der äuße-
ren Welt ab, genauer auf die verbliebenen weißen Flecken auf den Welt-
karten, die es zu vermessen, und die noch unentdeckten Völker, die es 
zu verzeichnen gilt. Afrika, der dunkle Kontinent, dessen Territorium im 
Mittelpunkt dieses Interesses steht, findet andererseits einen Widerpart 
im menschlichen Inneren, nämlich jenes »wahre, innere Afrika«, als das 
Jean Paul die menschliche Seele erscheint.87 Das unbekannte Terrain des 
Seeleninnenraums lotet der Ästhetizist aus. Aufschlüsse über die Welt 
oder Zugänge zum Subjekt versprechen sich die beiden Aufmerksam-
keitsrichtungen von verschiedenen Disziplinen und Wissensformen, 
nämlich Geografie und Ethnologie auf der einen und Psychologie auf 
der anderen Seite. Die Erzählung konfrontiert in diesem Zusammenhang 
Brühlens Selbstbeobachtungen mit Daahlens Fremdbeobachtungen, die 
sich auf die absolvierten Kilometer und die auf der Reise angetroffe-
nen Kulturen richten. Das auffällig genaue Abmessen der Wegstrecke in 
Kilometern, das Daahlens Schilderung bestimmt, entspricht tatsächlich 
der zeitgenössischen kartografischen Praxis. Ihr zufolge wird ein un-
bekanntes Gebiet durch Abgehen von festgelegten Routen vermessen, 
sprich: die zurückgelegte Entfernung bei konstanter Marschgeschwin-
digkeit aus der aufgewandten Zeit erschlossen.88 Das Kilometerprotokoll 
des ›Weltreisenden‹ und der Erlebnisbericht des ›Lebenskünstlers‹, die 
im Zuge der jeweiligen Untersuchungen entstehen, gehören außerdem 
unterschiedlichen, aber nicht trennscharf geschiedenen Gattungen an, 
dem Reisebericht zum einen und dem Tagebuch zum anderen.89 Die 

87 Der Ausdruck findet sich in: Jean Paul, Selina oder die Unsterblichkeit der Seele. In: 
Ders., Werke. I. Abt., 6 Bde., hg. von Norbert Miller, Nachworte von Walter Höllerer. Mün-
chen 31970, Bd. 6, S. 1105–1236, hier S. 1182. Vgl. zum Umfeld der folgenreichen Metapher: 
»Dieses wahre innere Afrika« – Texte zur Entdeckung des Unbewußten vor Freud, hg. von 
Ludger Lütkehaus. Frankfurt a. M. 1989.

88 Vgl. dazu: Imre Josef Demhardt, Die Entschleierung Afrikas – Deutsche Kartenbeiträge 
von August Petermann bis zum Kolonialkartographischen Institut. Gotha u. a. 2000.

89 Vgl. zum Tagebuch um die Jahrhundertwende: Jacques Le Rider, Kein Tag ohne Schrei-
ben – Tagebuchliteratur der Wiener Moderne, aus dem Französischen von Eva Werth. Wien 
2002; frz. Original: Journaux intimes viennois. Paris 2000 sowie zum zeitgenössischen Reise-
bericht: Der Reisebericht, hg. von Peter J. Brenner. Frankfurt a. M. 1980; ders., Der Reisebe-
richt in der deutschen Literatur – Ein Forschungsüberblick als Vorstudie zu einer Gattungsge-

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann190

nicht unbeträchtlichen Schnittmengen zwischen diesen Gattungen, die 
sich jeweils auf der Grenze von Erlebnis und Reflexion, Erfahrung und 
Eindruck bewegen, geben zu erkennen, wie eng die horizontale Erfor-
schung des Fremden und die vertikale Erkundung des Selbst tatsächlich 
verklammert sind. 

In der Erzählung gibt es ebenfalls verschiedene Anzeichen dafür, daß 
die unbekannten Territorien der äußeren und der inneren Welt sich über-
lagern, daß also die Entdeckungsfahrten in die unerforschten Regionen 
der Erde zugleich zu Erkundungstouren in die verborgenen Bereiche 
der Psyche werden. Die Annäherung von Erd- und Völkerkunde auf der 
einen und Seelenkunde auf der anderen Seite hat Konsequenzen für die 
Wahrnehmungsformen und Auffassungsweisen, die das Unentdeckte 
erschließen sollen. Mit der Annäherung der Wissensfelder kommt es zu 
einer Subjektivierung der Aufmerksamkeit. So muß der ›Weltreisende‹ 
Daahlen die Enttäuschung erfahren, daß sich die Darstellungen der Rei-
seberichte selbst mit den Mitteln der Wissenschaft nicht objektivieren 
lassen. Besteht sein Vergnügen anfangs noch darin, vermeintliche Fehler 
anderer Reisebeschreibungen aufzudecken, so muß er am Ende zwei 
Erlebnisse eingestehen, die zeigen, daß weder die Darstellung der Sitten 
fremder Völker noch das Abschreiten von Wegstrecken den Gesetzen 
wissenschaftlicher Objektivität gehorchen. Zum einen liest Daahlen den 
Bericht eines Afrikareisenden, den er »Buonaventura Meyer« nennt und 
den er als ihm persönlich bekannten Zeitgenossen ausgibt:90 »Er hat die 
Gegenden gesehn, die ich gesehen habe, dieselben Neger, dieselben Sit-
ten, nicht wahr? Aber er sieht etwas ganz anderes, als ich gesehen habe. 
Ich frage mich, lügt der, oder lüge ich?« (226) Zum anderen erinnert 

schichte. Tübingen 1990; spezieller zu den Afrikareisen seien aus der umfangreichen Literatur 
hervorgehoben: Cornelia Essner, Deutsche Afrikareisende im neunzehnten Jahrhundert – 
Zur Sozialgeschichte des Reisens. Stuttgart 1985 und Matthias Fiedler, Zwischen Abenteuer, 
Wissenschaft und Kolonialismus – Der deutsche Afrikadiskurs im 18. und 19. Jahrhundert. 
Köln 2005.

90 Ein Afrika-Reisender mit dem Namen Bonaventura Mayer ist tatsächlich nachweisbar. 
Es handelt sich dabei um einen konvertierten Juden, der sich im Auftrag des Jesuitenordens 
um die Bekehrung von Juden in Übersee bemüht hat. Im Zuge der Missionstätigkeit ent-
stand eine auf eigener Anschauung beruhende Bestandsaufnahme des Judentums: Bonaven-
tura Mayer, Die Juden unserer Zeit – Eine gedrängte Darstellung ihrer religiösen und politi-
schen Verhältnisse in den drei alten Erdtheilen. Regensburg 1842. Vgl. zur Person den Eintrag 
bei: Constant von Wurzbach, Biographisches Lexikon des Kaiserthums Oesterreich, enthal-
tend die Lebensskizzen der denkwürdigen Personen, welche seit 1750 in den österreichischen 
Kronländern geboren wurden oder darin gelebt und gewirkt haben, 60 Bde. Wien 1856–
1891, Bd. 18: Metastasio – Molitor, 1868, S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 191

Daahlen eine Strafexpedition in Ostafrika. Ein junger Mensch wird zu 
seiner Hinrichtung geführt und ist schon nach wenigen Kilometern so 
erschöpft, daß die Gruppe rasten muß. Als Daahlen intervenieren will, 
erhält er zur Antwort: »Für den Burschen sind diese vier Kilometer so 
gut wie vierzig. Der lebt jetzt nicht so obenhin wie wir, der lebt jede 
Sekunde durch, und das macht müde« (229). Wenn sich das Interesse 
an Ethnologie und Geografie derartig subjektiviert, dann rücken diese 
Felder an die Psychologie heran. 

Die Psychologie der Selbsterforschung ist das Metier des Ich-Erzäh-
lers. Der ›Lebenskünstler‹ Brühlen reagiert auf die Einsichten des ›Welt-
reisenden‹ Daahlen mit einem Kommentar, der den impressionistischen 
Primat des Visuellen mit einer Referenz an Jean Paul kombiniert: »Das 
kommt wohl daher, daß alles, was wir sehen, wir ganz allein sehen. Es 
hat sozusagen jeder sein eigenes Afrika« (227). Diese Formel, die der ›Le-
benskünstler‹ findet, verwischt die Grenze zwischen Außen und Innen, 
zwischen dem Kolonialraum und dem dunklen Kontinent der Seele. In 
diesem Zusammenhang verwundert es nicht, daß die Erzählung von 
Verweisen auf den Roman durchzogen ist, der wie kaum ein anderer die 
Prinzipien der realen Erkundungsfahrt und der inneren Entdeckungs-
reise verschmilzt – Joseph Conrads »Heart of Darkness«. Der Roman, 
an dem nicht zuletzt seine impressionistischen Qualitäten gerühmt wer-
den, wird zuerst 1899 in »Blackwood’s Magazine« veröffentlicht und 
erscheint 1902 in leicht veränderter Form erstmals als Buch.91 Zwar blei-
ben die geografischen Bezüge in Keyserlings Erzählung, wie übrigens 
auch in Conrads Roman, mit Absicht unbestimmt. Doch deuten einige 
Orts- und Stammesnamen auf die Region des Kongo. So überrascht es 
denn kaum noch, daß Keyserlings Forschungsreisender sich in einem 
seiner Reiseerlebnisse »im Herzen von Afrika« (177) befindet und in ei-
nem anderen einem gewissen »Leutnant von Marlow« (229) begegnet. 
Wird Conrads Helden der Kongo zum realen und zugleich imaginären 
Ort, an dem er mit seinem eignen Inneren und den dunklen Arealen der 
menschlichen Seele konfrontiert wird, so kultiviert Keyserlings ›Lebens-
künstler‹ in der Begegnung mit der geliebten und begehrten Frau bisher 
brachliegende Bereiche seines Erlebens und Empfindens. 

91 Vgl. zur Geschichte von Entstehung und Drucken: Joseph Conrad, Heart of Darkness – 
An Authoritative Text, Background and Sources, Criticism. New York 1971.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann192

Auf der »inneren Forschungsreise«, wie der von Keyserling geschätzte 
Johannes V. Jensen ein solches Vorhaben nennt, trifft der Erzähler Vor-
kehrungen, um nicht tatsächlich in Gefahr zu geraten.92 Brühlen bemüht 
sich darum, Erlebnisse im Detail zu planen, Eindrücke vorwegzunehmen 
und Empfindungen gezielt herbeizuführen. Als echter Décadent stützt 
sich der Erzähler auf das Modell des Theaters, wobei das eigene Leben 
zuerst die Bühne abgibt, auf der das Stück zur Aufführung gebracht wer-
den soll, die Liebe sodann die Handlung bestimmt und vorantreibt, das 
Sprechen und Sich-Bewegen in Gesellschaft weiter die Rolle darstellt, die 
sich der Schauspieler seiner Selbst zugedacht hat, die reflexive Wahrneh-
mung des eigenen Agierens und Reagierens sogar noch das Publikum 
ausmacht und die alle diese Komponenten einschließende Selbstbeob-
achtung schließlich die Regie über das Lebensspiel führt:93 »Ich wollte in 
meinem Leben immer zuviel den Regisseur spielen, wir leben unser Le-
ben doch dann nur ganz, wenn wir es verstehen, unser eigenes Publikum 
zu sein« (181). Getreu dieser Absicht arrangiert Brühlen seine Interaktio-
nen, übt seine Auftritte vor dem Spiegel, probt seine Gesten und legt sei-
ne Worte zurecht. Bei jeder Äußerung behält er die Wirkung im Blick: 
»›Sind Sie viel allein gewesen?‹ frage ich, was vielleicht zu dreist war« 
(192); »›Sehr richtig‹, schaltete ich ein – was stillos war« (192); »Ich war 
sehr reserviert und formell – was richtig war« (201). Trotz sorgfältiger 
Planung entgleitet Brühlen jedoch immer wieder die Kontrolle über die 
Aufführung. Seine Worte klingen ausgesprochen anders als angedacht: 
»Ich wunderte mich, daß das so einfach herauskam, denn ich hatte mir 
viel kompliziertere Dinge zurechtgelegt« (185). Das Gesagte verfehlt den 
Zweck: »Jetzt mußte ich etwas Schönes sagen, allein es kam gesucht und 
nicht ganz echt heraus« (214). Zum Schluß mißlingt der gesamte Auf-
tritt: »Ich fand nichts Rechtes zu sagen, ich stand, bis ich fühlte, daß 
ich eine lächerliche Figur machen müßte« (224). Wie dem ›Weltreisen-
den‹ am Ende die Wissenschaft den Dienst versagt, so verliert der ›Le-

92 Der Ausdruck ist der Novelle »Wälder« entnommen: Johannes Vilhelm Jensen, »Wäl-
der«. In: Ders., »Die Welt ist tief ...«, Novellen. Berlin 1907, S. 121–260, hier S. 250.

93 Die Verbindung von Décadence und Schauspielertum hatte Nietzsche an Wagner dia-
gnostiziert, und damit verbindlich für das Fin de Siècle etabliert: Im »Fall Wagner« hatte Nietz-
sche ausgeführt, daß »diese Gesamtverwandlung der Kunst in’s Schauspielerische ebenso 
bestimmt ein Ausdruck physiologischer Degenerescenz (genauer, eine Form des Hysterismus) 
ist, wie jede einzelne Verderbnis und Gebrechlichkeit der durch Wagner inaugurirten Kunst« 
(Der Fall Wagner. In: Ders., Sämtliche Werke [wie Anm. 53], Bd. 6, S. 26f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 193

benskünstler‹ die Regie über seine Aufführung. Statt die Eindrücke des 
Liebeserlebens und der begehrten Frau kunstvoll zu fügen, ist er ihnen 
nunmehr ausgeliefert: »Langsam ging ich zwischen den Blumenbeeten 
hin. Ich fühlte anfangs nur sehr großes Erstaunen. Spall und sie – war es 
möglich? Wie ist das? Ich verstehe nicht. Diese Frau von Daahlen, die 
mit Herrn Spall durchgegangen war, schien mir so fremd« (224f.). Für 
das Fremdwerden der Vorgänge im eigenen Inneren und für das Un-
verständnis, mit dem das Bewußtsein die Abläufe des Unbewußten ver-
folgt, hat der Erzähler zuvor andere Formeln in Anschlag gebracht. So 
kommt einmal die »beständige begleitende Gefühlsmusik« zur Sprache, 
von der es heißt, daß sie »kommt und geht ohne unser Hinzutun« (179). 
Dann bringt der Erzähler eine Reflexion über das Denken vor: »Was wir 
noch denken nennen, ist sehr oft eine Beschäftigung, bei der wir selbst 
wenig dazutun. Man sitzt da und kommt sich wie eine Laterna magica 
vor, in die eine fremde Hand die Glasbildchen hineinschiebt und lang-
sam hin und her zieht« (179). Mit der Schlußwendung und dem Ende 
der Liebeserfahrung kommt eine die gesamte Erzählung durchziehende 
Konkurrenz um das Medium zum Abschluß, in dem die Empfindun-
gen und Eindrücke erfaßt werden. Das Ordnungs- und Kontrollmedium 
der Bühne als Forum der Inszenierung sowie des Arrangements und 
der Komposition wird endgültig vom optischen Instrument und von der 
akustischen Wahrnehmung abgelöst, die den Körper als Resonanzfläche 
in Dienst nehmen. Das bewußte Erfahren macht also den Zufällen des 
Erleidens Platz. Insbesondere die Laterna magica als Modell des psychi-
schen Apparats ist von Schopenhauer her vertraut und wird von Freud 
in der »Traumdeutung« aufgenommen und auf die technische Höhe der 
Zeit gebracht.94 In Keyserlings Erzählung wird der Apparat als Metapher 
für die Ohnmacht des Bewußtseins vor der Gewalt des Unbewußten auf-
gegriffen. »Seine Liebeserfahrung« schließt folgerichtig mit Bildern, die 
genau diese Entmächtigung des Bewußtseins in Szene setzen, nämlich 

94 Arthur Schopenhauer, »Versuch über das Geistersehen und was damit zusammenhängt« 
[1851]. In: Ders., Sämtliche Werke, textkritisch bearbeitet und hg. von Wolfgang Freiherr von 
Löhneysen. 2. Aufl. Darmstadt 1974, Bd. IV: Parerga und Paralipomena – Kleine philosophi-
sche Schriften I, S. 273–372, hier S. 281, vgl. S. 286f. In der »Traumdeutung« macht Freud den 
Vorschlag, daß »wir uns das Instrument, welches den Seelenleistungen dient, vorstellen wie 
etwa ein zusammengesetztes Mikroskop, einen photographischen Apparat u. dgl. Die psychi-
sche Lokalität enspricht dann einem Ort innerhalb eines Apparats, an dem eine der Vorstufen 
des Bildes zustande kommt« (Ders., Die Traumdeutung [wie Anm. 55], S. 541, vgl. S. 626). 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Fortmann194

die Ratlosigkeit angesichts der eigenen Wünsche (»Mein Gott – warum 
war sie nicht da!« [225]), das Verzweifeln über die unbefriedigt bleiben-
den Begierden (»Und er, der andere, war immer dagewesen, auch wenn 
mein Begehren sich am heißesten an sie herangedrängt hatte« [225]), 
die Unfähigkeit, der Niederlage noch einen Anflug von Erhabenheit ab-
zugewinnen (»Hier bekam mein Schmerz etwas Pathetisches, das fast 
wohltat. [...] Eine demütigende Wut schüttelte mich« [225]), und zuletzt 
das Unvermögen, dem Geschehen einen Sinn zuzuschreiben (»Jetzt sitze 
ich in meinem Zimmer und habe all das niedergeschrieben. So war es. 
Aber was ist es, was ich erlebt habe?« [230]). Mit dieser Kapitulation des 
Bewußtseins vor den Mächten des Unbewußten scheitert das Projekt 
der »innere[n] Forschungsreise« als Erschließung des Innenraumes. Das 
Ich bleibt sich selbst fremd.

Verortet an einer markanten und vielfältig markierten Schnittstelle 
der Moderne unternimmt Keyserlings unterschätzte Erzählung »Seine 
Liebeserfahrung« mehrere, auf den Feldern der Wirklichkeit, des Be-
gehrens und des Unbewußten sich vollziehende Versuche, dem seit der 
Jahrhundertwende neu abgezirkelten Bauplan des Subjekts Rechnung 
zu tragen. Sämtliche Möglichkeiten, das in die Krise geratene Ich wieder 
in Geltung zu setzen und die Identität des Subjekts zu modellieren, wer-
den vor dem Hintergrund der vermeintlichen Liebeserfahrung durch-
gespielt und zum Scheitern gebracht. Die Projektionen des Ichs brechen 
sich an der Welt. Das Begehren des Ichs findet beim Anderen keine 
Resonanz. Der Stabilitätsanspruch des Ichs, artikuliert als Ordnungsan-
spruch des Bewußtseins, wird vom Unbewußten zurückgewiesen. Die-
sen Kränkungen des Ichs, wie sich in Anlehnung an Freud sagen ließe, 
korrespondieren die Erschütterungen des Vorhabens, die Identität des 
modernen Subjekts auf Dauer zu stellen – im Versuch, die eigene Welt 
nach außen zu tragen, in der Hoffnung, gerade in der Eigentümlichkeit 
vom Anderen angenommen zu werden, und im Vorhaben, den Erfah-
rungsraum der Seele auszumessen und ästhetisch zu arrangieren. Am 
Schluß dieser Serie des Scheiterns von Ichbehauptung und Identitätsbe-
festigung steht bezeichnenderweise die Figur der Welle, die im Gefolge 
von Schopenhauers Willensmetaphysik die einvernehmliche Auflösung 
von Individualität anzeigt. Der Erzähler erklärt: »Ich muß fort. Ich will 
in ein Fischerdorf an der Ostsee reisen [...] und den Wellen zusehen, wie 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Impressionismus und Identität bei Eduard von Keyserling 195

sie rufen und antworten, miteinander gehen und vergehen« (231). Nach 
Schopenhauer ist der Wille aber nichts Anderes als ein »endloses Stre-
ben«, ein »ewiges Werden« und ein »endloser Fluß«.95 Das Ich oder die 
Personalität sind bloße Erscheinungen dieses Willens, hervorgebracht 
durch das principium individuationis. Ihrem Ursprung bleiben sie stets 
verhaftet. Wer sich dem Individuationsprinzip anvertraut, steht deshalb 
auf unsicherem Grund, oder fährt im schlingernden »Kahn«, in Scho-
penhauers Diktion, »auf dem tobenden Meere, das, nach allein Seiten 
unbegrenzt, heulend Wasserberge erhebt und senkt.«96 Allein durch Er-
kenntnis, Kontemplation und die Versenkung in den Willen kann diese 
prekäre Lage überwunden werden. Keyserlings Erzähler erschließt sich 
diese Einsicht allerdings nicht: Die Ostsee »wird mir jetzt gut tun. Wa-
rum? Auch dafür wird sich die Erklärung wohl finden lassen« (231). Da 
die Erzählung mit diesem Satz endet, bleibt der Gedankengang unvoll-
ständig. Ihn abzuschließen, wird Aufgabe des Lesers. Mit diesem Kunst-
griff verlagert Keyserling das beständige Schwanken zwischen Anleh-
nung an die Ästhetik des Impressionismus und Skepsis gegenüber seiner 
Philosophie, das seine Aufsätze artikulieren und das die Erzählung »Sei-
ne Liebeserfahrung« in ein Wechselspiel von impressionistischer Narrati-
on und narrativer Reflexion impressionistischer Aporien überführt, von 
den Texten auf den Leser.

95 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. In: Ders., Sämtliche Werke 
(wie Anm. 94), Bd. I, S. 240.

96 Ebd., S. 482.

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216942-157 - am 18.01.2026, 00:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216942-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

