»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«
Der Medienislam als unhistorische Buchglaubigkeit
ohne Auslegungsautoritat:

Jo Reichertz

»My point is, that the assumption that we live in a
secularized world is false. The world today, with some
exceptions [...] is as furiously religious as it ever was,
and in some places more so than ever.«

(BERGER, 2013, S. 62)

»When the legends die, the dreams end; there is no
more greatness.«
(SECRETAN, 2004, S. 67)

1. ATTRAKTIVITAT ISLAMISTISCHER PREDIGER

Jugendliche (nicht nur in Deutschland) lassen sich in bestimmten biographi-
schen Lagen von islamistischen Predigern faszinieren. Nicht alle, aber viele.
Das ist unstrittig (Filter, 2008; Schmidt, 2012; Kandel, 2011; Hirsi Ali, 2015;
vgl. auch El-Mafaalani in diesem Band). Die Frage, weshalb das so ist, lisst
sich nicht einfach beantworten, denn es gibt dafiir viele Griinde: sozialstruk-
turelle, religiose, wirtschaftliche, kulturelle, politische und wohl noch einige
mehr (Roy, 2006, 2011, 2017; Kepel, 2009; Mishra, 2017; Asad, 2017; vgl. auch
Schréter in diesem Band).

1 | Die hier vorgetragenen Uberlegungen entstammen einem vom BMFSFJ geférderten
Projekt zur Frage, warum sich in Deutschland lebende Jugendliche (mit unterschiedli-
cher transkultureller, schwerpunktméagig deutscher, arabischer und tiirkischer Soziali-
sationserfahrung) von Predigern des Islams faszinieren lassen (zur Anlage des Projekts
vgl. Reichertz etal., 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Jo Reichertz

In diesem Aufsatz méchte ich fernab jener globalen Motivkomplexe nach
den Inhalten und der Bedeutung des in den Medien verkiindeten Islams fiir Ju-
gendliche fragen. Ich werde dabei die Prediger des Islams oder besser: ihre
Botschaften in den Blick nehmen. Dabei werde ich jedoch nicht die Predigten
aller Prediger in den Blick nehmen, sondern allein die der Laienprediger oder
auch der fahrenden Prediger?, deren Botschaften vornehmlich im Netz, also in
den Medien, kursieren. Gefragt wird danach, welche Botschaften diese Pre-
digten enthalten, wie sie sich im religisen Feld des Islams positionieren und
welche Konsequenzen dies moglicherweise fiir den Prozess der Faszinierung
hat’. Es handelt sich also hier um den Versuch, idealtypisch den Kern der in
Deutschland (im Zeitraum 2012 bis 2015) von den fahrenden Predigern medial
verkiindeten Glaubensvorstellungen zu erfassen, um so die (subjektive und ob-
jektive) Attraktivitit fir Jugendliche einschitzen zu kénnen.

Ein solcher Versuch unterscheidet sich mafigeblich von Studien, welche die
Predigten der offiziellen Imame in den Moscheen untersuchen (Schreiber, 2017)
oder von denen, welche die Berichterstattung iiber den Islam oder die Darstel-
lung des Islams durch Nicht-Moslems in den Medien (kritisch) in den Blick
nehmen (vgl. die Studien von Hafez, 2013; Hafez & Richter, 2007 und Didero,
2014) und deren Folgen fiir eine mogliche Integration oder Radikalisierung
(Geiller & Pottger, 2009; Klinger & Kutteroff, 2009). Was hier dagegen ver-
sucht wird ist eine Medieninhaltsanalyse, die in den Blick nimmt, was Prediger,
die sich als Botschafter und Verkiinder des Islams im Netz prisentieren, als
wesentliche Bestandteile des Islams benennen.

Die hier vorgenommene Rekonstruktion der wesentlichen Glaubensinhal-
te nimmt also nicht den Koran und die im Islam legitimen bzw. legitimier-
ten Texte als Grundlage der Analyse, sondern die im Internet in den Jahren
2012 bis 2015 frei verfiigbaren Predigten. Gerechtfertigt ist ein solcher Versuch
schon allein dadurch, dass so viele am Islam interessierte Jugendliche die Me-
dien (Fernsehen, Radio, Presse und Internet — ausfiihrlich zur Nutzung vgl.
Klinger & Kutteroff, 2009) nutzen, um sich tiber den Islam zu informieren
(vgl. Frindte et al., 2011, S. 518-573; Didero, 2014).

2 | Die hier eingefiihrten Begriffe des Laienpredigers, Netzpredigers oder des fahren-
den Predigers sind als Idealtypen im Sinne Webers (2010) zu verstehen. Ihre fehlende
rzertifizierte« Ausbildung und damit verbunden das Fehlen einer offiziellen Legitimation
versuchen diese fahrenden Prediger durch Kurzaufenthalte in anerkannten arabisch-is-
lamischen Theologieschulen zu kompensieren.

3 | Unter dem hier eingefiihrten (neuem) Begriff »religidse Faszinierung« wird der re-
versible interaktive und kommunikative (medial begleitete und gestiitzte) Prozess der
Besonderung, Absonderung und Weltentfremdung verstanden, der im Wesentlichen
durch die Befolgung religioser Vorgaben verursacht ist (vgl. auch Reichertz et al. 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

Die Konzentration auf die mediale Verkiindigung ist meines Erachtens
gerechtfertigt, da viele Jugendliche in Deutschland heute den Islam zuneh-
mend tiber die neuen Medien (vor allem tiber Facebook und YouTube oder
in WhatsApp-Gruppen®, aber auch iiber CDs, auf denen Predigten gebrannt
sind®, und Mp3-Player und Smartphones gehért/gesehen werden kénnen,
oder iiber Weblogs und Internetforen) kennenlernen und von dort auch ihr
Wissen uiber die Praxis der Glaubensausiibung beziehen. Gerade den digita-
len Medien und den sozialen Netzwerken kommt bei der Glaubensbildung
bei Jugendlichen eine besondere Bedeutung zu (vgl. hierzu Cheong et al.,
2012; Mosemghvdlishvili & Jansz, 2012 und Gillespie et al., 2013). Dieser in
und mit den digitalen Medien verkiindete Islam soll hier Medien-Islam ge-
nannt werden. Dieser Medien-Islam kann natiirlich nur eine idealtypische
Konstruktion sein.

Naturgemif kann und will eine solche Rekonstruktion des in den neuen
Medien verkiindeten Islams nicht fiir sich in Anspruch nehmen, die wesent-
lichen Glaubensinhalte des im Alltag gelebten Islams zu rekonstruieren. Und
schon gar nicht kann und will sie versuchen, die wesentlichen Inhalte einer
allgemeinen islamischen Theologie und deren vielfiltigen Richtungen zu er-
mitteln (zur Problematik solcher Versuche vgl. Esposito & Mogahed, 2007;
zur global-geschichtlichen Entwicklung des Islams aus islamischer Sicht vgl.
Ansary, 2010). Schon allein wegen der Besonderheit der in den neuen Medien
auftauchenden Prediger und deren Stellung im Feld der islamischen Verkiin-
digung, ist dort nur eine spezifische Ausformung des verkiindeten Islams zu

finden.

2. DIE FAHRENDEN PREDIGER

Sind die offiziell bestallten Prediger und Imame in tiirkischen und arabischen
Gemeinden sehr stark an einen bestimmten Ort, nimlich den der Gemeinde,
gebunden und werden diese vertraglich alimentiert, so trifft dies alles nicht fiir
die fahrenden Prediger zu, die meist iiberregional agieren und nicht von einer
Gemeinde beauftragt wurden, sondern sich zumindest zum Teil iiber Vortrige
und Spenden selbst finanzieren.

4 | Eine sehr fruchtbare Analyse des kommunikativen Miteinanders einer islamisti-
schen WhatsApp-Gruppe haben Kiefer et al. 2017 vorgelegt.

5 | Im Feld trafen wir des Ofteren auf CDs mit Best-of-Compilations. Auf ihnen befanden
sich die besten (= bewegendsten) Ausschnitte von Predigten zu meist jugendrelevan-
ten Themen. Sie dienen der Selbstversicherung der Gldubigen und der Bekehrung von
Noch-nicht-Gldubigen.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.

153


https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Jo Reichertz

Der Umstand, dass der Islam im Laufe seiner Geschichte nicht eine hochste
Autoritit ausgebildet hat (fiir das katholische Christentum: Papst und Konzil),
die abschliefend und verbindlich fiir alle Glaubigen festlegen kann, wie die
religiosen Quellen zu interpretieren sind und wie die Religion korrekt zu prak-
tizieren ist, er6ffnet vielen Menschen die Méglichkeit, sich selbst als Islampre-
diger zu verstehen, eigene Da’ wa-Webseiten (Da'wa bedeutet »Ruf zum Islam«
bzw. »Missionierung«) einzurichten oder Videos bei YouTube einzustellen, um
die eigene Sicht des Islams zu vermitteln.

Diese Prediger setzen damit eine Art der Verkiindigung fort, die im Islam
Tradition hat. Denn die erste Generation der Islamisten — alles Gebildete aus
der Mittelschicht, so Mishra, — tauchte in den islamischen Staaten auf,

»als sich eine grofle Kluft zwischen einer winzigen staatlichen Elite und einer bduerli-
chen Mehrheit auftrat. Als Produkt eines westlich gepragten Bildungswesens bedurften
diese Islamisten zur Interpretation religioser Schriften keines Klerus mehr. Sie (ibernah-
men es, die weitverbreitete Unzufriedenheit zu artikulieren, die von einer sich moder-
nisierenden Gesellschaft ausgebriitet wurde, deren Strukturen sich nicht schnell genug
oder gut genug &nderten und in der despotischen Willkiir weniger auf Revolution und
Revolte denn auf durchtriebende Unterwiirfigkeit stieR.« (Mishra, 2017, S. 160-161)°

An diese Tradition kniipfen die deutschen fahrenden Predigten an: Sie halten
ihre Predigten auf Deutsch, was in den Moscheen, wo meist tiirkisch oder ara-
bisch gesprochen wird, nur selten vorkommt. Vor dem Auftauchen dieser fah-
renden Netz-Prediger gab es fiir Jugendliche, die in deutscher Sprache mehr
iiber die Religionsausiibung des Islams erfahren wollten, meist kein oder nur
ein sehr kleines Angebot. Im Gegensatz zu den Imamen der Gemeinde-Mo-
scheen sind die >Netz-Prediger< jung und sprechen in einer insbesondere
fur Jugendliche leicht verstindlichen und direkten Sprache. Da sie zugleich

6 | Die soziale Lage der frihen Islamisten beschreibt Mishra auf folgende Weise: »Es
sind gebildete junge Leute, oft arbeitslos, teils vom Land in die Stadt gewandelte, teils
andere Angehdrige der unteren Mittelschicht. Sie haben sich von den traditionellsten
Bereichen der Gesellschaft losgesagt und sind den Traumen der Konsumwelt erlegen,
ohne sie verwirklichen zu konnen. Auf Verlust und Orientierungslosigkeit reagieren sie
mit Hass auf die angeblichen Nutzniefier der Moderne, sie streichen die Vorziige ih-
rer einheimischen Kultur heraus oder behaupten deren Uberlegenheit, auch wenn sie
selbst nicht mehr in dieser Kultur verwurzelt sind. Unabh&ngig von ihrer nationalen
Herkunft und ihrer lokal gefarbten Rhetorik machen diese Entrechteten die als korrupt,
gleichgiiltig und verlogen geltenden Eliten zu ihrer Zielscheibe.« (Mishra, 2017, S. 91)
Ubertragt man diese Beschreibung, dann sind damit auch die fahrenden Prediger in
Deutschland gut beschrieben (z.B. Pierre Vogel).

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

(ménnliche) Muslime und (junge) Deutsche sind, befinden sie sich in der glei-
chen Situation wie ihre jungen (minnlichen) Zuhérer. Sie kennen den Alltag
und die Probleme der (minnlichen) Jugendlichen und kénnen deshalb eher
deren Sorgen verstehen.

Zudem holen diese Prediger die Jugendlichen dort ab, wo diese sich aufhal-
ten, namlich in Chatforen und sozialen Netzwerken im Internet. Sie sprechen
die Sprache der Jugendlichen und kennen deren Lebensumfeld. Pierre Vogel,
der >Star< unter den deutschen Predigern des Islams, betreibt sogar einen ei-
genen YouTube-Kanal (Vogel, 2011). Thn kannten wihrend unseres Untersu-
chungszeitraums (2012-2015) alle Jugendlichen, die sich fiir den Islam interes-
sierten. Alle Interessierten bezogen sich auf ihn — entweder zustimmend oder
ablehnend. Vogel, neben Sven Lau, Abou-Nagie und Abu Hamza ein fithrender
Laienprediger, hat einmal in einem Vortrag tiber sich und seine >Marktvor-
teile« gesagt: »Ich kenne das alles: Spielhallen, Discos, Frauen. Und ich weifd
auch, wieso es besser ist, das andere Leben zu leben, in dem man keusch ist
und dann heiratet« (Vogel zit.n. Gerlach, 2007).

Den fahrenden Netz-Predigern ist es auch gelungen, durch verschiedene
spektakuldre Aktionen auf sich aufmerksam zu machen, beispielsweise durch
die Islam-Infostinde in Fuflgingerzonen und das Verschenken des Korans,
durch Grofdveranstaltungen auf 6ffentlichen Plitzen sowie Islamseminare, die
zugleich gefilmt und als Videos ins Internet eingestellt werden. Dabei gehen
sie zunehmend professionell und differenziert vor — ein Umstand, der auf die
Jugendlichen eine beachtenswerte Anziehungskraft ausiibt.

Uber die genaue Finanzierung dieser fahrenden Prediger ist relativ wenig
bekannt. Einige gehen hauptberuflich weltlichen Titigkeiten nach, die meis-
ten reklamieren jedoch, von den Spenden der Unterstiitzer (Glaubigen) zu le-
ben. Diese Besonderheit des Feldes der fahrenden Prediger hat dazu gefiihrt,
dass die Leitwidhrung dieser fahrenden Prediger ihr symbolisches Kapital ist,
also vor allem der Zuspruch durch die Anhinger.

Fahrende Prediger unterscheiden sich untereinander im Wesentlichen
durch den Grad ihrer Ausbildung fiir die Auslegung des Korans: Kénnen sie
Arabisch, haben sie in Agypten oder in Medina eine Ausbildung absolviert
oder haben sie sich ihr Wissen autodidaktisch beigebracht? Zudem unterschei-
den die Prediger sich in der biographischen Rechtfertigung ihres Tuns (Kon-
version, gottliche Berufung, Einsicht etc.), in den Formen der Rhetorik und im
Hinblick auf die Gréf3e der Anhingerschaft.

Fahrende Prediger erwerben im Laufe ihrer Karriere Vertrauen (oder ver-
lieren es), das wesentlich fiir die Erlangung von Kommunikationsmacht (Rei-
chertz, 2009) ist, durch das, was man in anderen Kontexten street-credibility
nennt. Dabei stehen die Taten des Predigers mehr im Vordergrund: Sein Le-
ben, seine gezeigte Bereitschaft, fiir das gemeinsame Ziel sich einzusetzen,
notfalls auch zu leiden, die Anzahl der Verletzungen etc.; ganz gewiss gehort

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.

155


https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jo Reichertz

aber zur Kommunikationsmacht der Prediger, seine Lehren unterhaltsam und
emotional an- und aufrithrend zu »performenc.

Die fahrenden Prediger des Islams treten in der Regel nicht nur live, also
offentlich in Moscheen, Silen oder Plitzen auf, sondern auch im Internet. In
der Regel betreiben die fahrenden Prediger auch (teils ausgefeilte und um-
fangreiche) Homepages oder YouTube-Kanile und stellen zudem eine Vielzahl
von Videos mit Predigten, Begegnungen mit Gliubigen und Nichtgliubigen,
Konfrontationen mit Vertretern der Medien oder der Polizei und immer wie-
der: >spontane« Konversionen wihrend oder im Anschluss an eine Predigt ins
Netz. Dort sind sie jedem zuginglich. Die Videos werden von der Mehrheit
der am Islam interessierten Jugendlichen angesehen (also nicht nur von den
strenggldubigen) und oft auch in die eigenen Freundeskreise verlinkt und dort
auch kommentiert. Dabei dienen diese Videos nicht nur zur Informierung und
Unterrichtung, sondern auch zur Ausgrenzung und Abgrenzung.

Die im Netz kursierenden Videos von Predigern des Islams sind entweder
Mitschnitte von 6ffentlichen Auftritten oder aber im Studio produzierte, auf
eine bestimmte Fragestellung konzentrierte Predigten oder Unterweisungen.
Die Videos sind oft in der Asthetik von MTV-Videos geschnitten und arbei-
ten mit den entsprechenden isthetischen Mitteln (Comics, schnelle Schnitte,
Uberzeichnungen etc.). Produziert werden diese Videos entweder von den fah-
renden Predigern selbst oder aber von Gestaltern, die fiir die Betrachter nicht
wirklich erkennbar sind. Oft werden auch Videos mit den besten Stellen von
Predigten unterschiedlicher Prediger zusammengestellt. Diese Best-of-Compi-
lations zirkulieren unter islamischen Jugendlichen und erfreuen sich grofler
Beliebtheit. Tausende solcher Videos sind im Netz verfiigbar, und viele weisen
teils beachtliche Klickzahlen auf. Allerdings fehlt auch hier noch eine umfas-
sende Studie, welche die Videos ordnet und einmal systematisch die Rezeption
und Nutzung erfasst und bewertet.

Bedeutsam erscheint jedoch, dass Jugendliche in der Regel nicht nur ei-
nem Prediger zuhoren, sondern oft von Predigtangebot zu Predigtangebot
wandern. Erkennbar handelt es sich nicht selten um Suchbewegungen, aus de-
nen mal ein intensives, mal ein weniger intensives Interesse an den Predigern
resultiert. Eine umfassende qualitative wie quantitative Studie, welche einen
Uberblick iiber die aktuell in Deutschland auftretenden Prediger und deren
Anhinger liefert, steht jedoch noch aus.

3. DER MEDIEN-ISLAM - EINE KONSTRUKTION

Die in den digitalen Medien angebotenen Spielarten des Islams muss man als
Angebote auf zwei Mirkten begreifen: Einerseits agieren die Prediger auf einem
Medienmarkt, der von den einzelnen Verkiindigungen erwartet, bestimmten

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

Skonomischen und zielgruppenspezifischen Erwartungen gerecht zu werden
und der die Mediatisierung des Religiésen und hier insbesondere die Media-
tisierung des Islams weiterfithrt; andererseits agieren die Prediger auf einem
Markt der Religionen (Berger, 1965)’, der erfordert, die eigene Spielart des Is-
lams gegen andere abzugrenzen und das jeweils Spezifische herauszuarbeiten.
Einer Rekonstruktion des Medien-Islams kann es deshalb nicht gelingen, der
Vielzahl der im Internet vertretenen Spielarten des Islams gerecht zu werden,
sondern sie muss sich auf die Ermittlung des Verbindenden konzentrieren.

Diese Einschrinkung der Generalisierbarkeit muss noch weiter gefiihrt
werden, da im Weiteren nur etwa 250 deutschsprachige Predigten beriicksich-
tigt wurden, die in den Jahren 2012 bis 2015 im Netz verfiigbar waren — also
keine englisch-, franzosisch- oder arabischsprachigen, die sich teils deutlich
von deutschen Predigten unterscheiden. Viele Hinweise auf Predigten stamm-
ten von den untersuchten Jugendlichen, viele waren auch auf den bereits ge-
nannten Best-of-Compilations aufgezeichnet. Die meisten Predigten stammten
von Pierre Vogel, aber auch von Abou-Nagie, Abu Hamza und anderen Lai-
enpredigern. Die Predigten wurden aufgezeichnet und stichwortartig deren
Inhalte notiert. Bestimmte Sequenzen wurden erst hermeneutisch (Hitzler et
al., 1999), spiter auch grofe Teile inhaltsanalytisch ausgewertet. Bei der Aus-
wahl der Predigten wurde darauf geachtet, insbesondere solche zu analysieren,
welche jugendtypische Themen behandelten (z.B. 6ffentliches Bekenntnis zum
Islam, Konversion, Sexualitit, Ehe, Glaubenspraxis, Bewihrung und Gliicks-
verheiffung).

Die hier vorgenommene Rekonstruktion richtet sich auf einen typisierten
Grundbestand des Wissens, der die Praxis des alltdglichen Handelns von jungen
muslimischen Mdnnern und Frauen (mehr oder weniger) anleiten soll. Es geht
hier explizit nicht um die Rechtfertigung von Gewalt oder die Griinde fiir oder
gegen die Teilnahme am Dschihad gegen Ungliubige, sondern um den Alltag
des Glaubens.

Strebt man eine solche idealtypische Konstruktion des Glaubenskerns des
Medien-Islams an, dann muss man versuchen, das von den Predigern Gelehrte
auf seine wesentlichen, markanten und durchgehenden Inhalte zu reduzieren,
also das Augenmerk auf das zu richten, was diskurstibergreifend den Verkiin-
digungen gemein ist. Nur so kann man zu einem Kern des via digitale Medien
von Predigern verkiindeten Islams in Deutschland gelangen.

7 | Erstmals machte Peter L. Berger darauf aufmerksam, dass »Religion in unserer
Gesellschaft ein typisches Konsumgut ist« (Berger, 1965, S. 244), und dass die Ver-
haltensformen der Konsumenten seinen Absatzprozess bestimmen (vgl. auch Berger,
2013). Hatte Berger diesen Befund vor allem im Hinblick auf die christlichen Religionen
vorgetragen, so gilt er zweifellos auch fiir den Islam.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.

157


https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jo Reichertz

Eine solche Rekonstruktion kann nie vollstindig sein, sie kann nie allen
Spielarten der medialen Verkiindigung gerecht werden und ihre Angemessen-
heit kann jederzeit mit guten Griinden angezweifelt werden. Sinn macht eine
solche idealtypische Rekonstruktion jedoch, weil auf diese Weise (zumindest
anniherungsweise) erfasst werden kann, was inhaltlich am Islam fiir Jugendli-
che interessant ist und Faszinationsprozesse anst6f3t oder verstirkt. Wenn man
dies (trotz dieser Risiken) versucht, kommt man aus meiner Sicht zu folgenden
Aussagen, die sich jedoch alle nur auf den Medien-Islam beziehen.

3.1 Wesentliche Glaubensinhalte des Medien-Islams

Zentraler Ausgangspunkt des medien-islamischen Glaubens ist die Aussage,
dass das menschliche Leben endlich ist und kein endloser Kindergeburtstag.
Diese Tatsache miisse (so der Tenor der Predigten) jedem Muslim, der anfingt,
iiber sein Leben und sich nachzudenken, vollkommen klar und auch selbstver-
standlich sein. Insbesondere mit dem Einsetzen der Pubertdt und dem Ernst-
werden der Familienplanung miisse das Nachdenken iiber das Leben und seinen
Sinn, aber auch das Nachdenken tiber sich selbst und die eigene Bedeutung
auf der Tagesordnung eines jeden Menschen stehen. Die Pubertit und die Pha-
se der Familiengriindung seien demnach die zentralen Zeitpunkte, an denen
diese Fragen systematisch bearbeitet und auch beantwortet werden miissen.

Entscheidend fiir jeden jungen Menschen, der sich dem Islam zuwendet,
seien zwei Dinge: einerseits das dffentliche Bekenntnis zu Allah und anderer-
seits die Bereitschaft, den Islam nicht nur passiv, sondern aktiv zu leben. Dabei
kénne man sich zu jedem Zeitpunkt seines Lebens zum Islam bekennen:
Auch die, welche zuvor gefehlt hitten (Drogen, Kriminalitit, ausschweifen-
des Leben, Gottlosigkeit), konnten durch eine gottgefillige Lebenspraxis si-
cher in den Himmel gelangen und Ansehen in der Gemeinde der Gliaubigen
erlangen.

Der zweite Ausgangspunkt des Medien-Islams ist die grundlegende Hoft-
nung eines jeden Menschen, dass das eigene Leben mehr ist bzw. mehr sein
sollte als eine moglichst grofle Sammlung von wohltuenden Zerstreuungen,
nimlich dass das Leben einen Sinn hat — dass dieser Sinn den Einzelnen und
die Welt iiberschreitet und dass dieser Sinn im Jenseits liegt, in einer Welt,
welche die Menschen systematisch tiberschreitet und deren Beherrscher >Gott«
(Allah) ist. Der Glaube daran, dass das Leben Sinn hat, und dass der Sinn sich
in einem Jenseits erfiillt und dass das Diesseits eine Art Bewihrung bereithilt,
ist der zweite wesentliche Glaubensinhalt des (medien-)islamischen Glaubens.

Ein weiterer wesentlicher Baustein des medien-islamischen Glaubens
ist, dass Gott zwar allwissend und allmichtig ist (also sicher weif}, was die
Menschen tun werden), dass er aber nicht die Entscheidungen der Menschen
bestimmt. Jeder Mensch sei fiir sich selbst verantwortlich und jeder Mensch

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

miisse spiter, am Tag der Abrechnung, vor Gott seine Entscheidungen verant-
worten — im Guten wie im Schlechten.

Im Medien-Islam leben die Menschen (so die Botschaften) auf einen unkal-
kulierbaren Tod hin, der sie zu jedem Zeitpunkt treffen kann. Da am Ende
des Lebens von Gott »abgerechnet« wird, also entschieden wird, wer in den
Himmel kommt und wer nicht (also wer verdammt wird), macht es Sinn, sich
im Diesseits Gott mittels guter Taten gewogen zu machen. Man kann zwar
diesen Gott nicht durch Gebete, Fasten, Gaben etc. wirklich zwingen, einen in
den Himmel aufzunehmen, aber man kann im Diesseits gute Taten aller Art
begehen, die einem von Gott auf einem Konto gutgeschrieben werden. Und je
mehr Punkte sich am Tag der Abrechnung auf dem Konto gesammelt haben,
desto hoher ist die Wahrscheinlichkeit, dass Gott einen zu sich aufnimmt. Wer
gottgefallig lebt, sammelt tagtiglich Punkte auf seinem Konto. Allerdings sind
nicht alle guten Taten gleich viel wert, sondern einige zihlen mehr, andere
weniger. Deshalb sollten viele danach dringen, viele Pluspunkte mittels wert-
voller Taten zu erwerben.

Dabei ist erst einmal jeder fir sich selbst und sein Konto zustindig. Es gibt
keinen (religiosen) Mittler, der zwischen Gott und dem Einzelnen vermittelt,
sondern jeder steht selbst unmittelbar zu Gott. Jeder muss erst einmal fiir sich
das Rechte tun. Und das Rechte ist, Gott als Gott anzuerkennen und seinen
Geboten zu folgen.

Aber jeder ist auch fiir die anderen zustindig — einerseits fiir die Mitgldu-
bigen, indem jeder darauf achtet, dass diese nicht vom rechten Weg abkom-
men; andererseits ist man auch fiir die Nichtgliubigen zustindig, nidmlich
in der Weise, dass man ihnen helfen soll oder muss, den rechten Weg zu
finden. Insofern ist dem Medien-Islam die Verantwortung fiir die anderen
eingeschrieben.

Zu den Moglichkeiten, sein Konto im Diesseits mit Punkten zu fiillen, ge-
hort wesentlich, sich 6ffentlich und fiir jeden sichtbar zu Gott zu bekennen.
Dies kann man tun zum Beispiel durch das Tragen eines Kopftuches oder das
Tragen eines Bartes oder das Tragen eines Kaftans — also dadurch, dass man
sich als Muslim oder Muslima erkennbar macht. Tut einer das, dann stellt er
sich auf zweifache Weise fest: Einerseits stellt er sich durch das offentliche
Bekenntnis fiir sich und andere fest, wer er ist — nimlich ein Angehoriger des
Islams; andererseits platziert er sich auf diese Weise fest an einem sozialen Ort
und wird auch von anderen fest an diesen Platz gestellt — was letztlich seine so-
ziale Identitit ausmacht. Und weil sie sich in all ihren Lebenswelten auf diese
Weise erkennbar machen und somit feststellen, seien sie nicht in jeder sozialen
Welt, an der sie teilnehmen, andere, sondern {iberall die gleichen. Muslime
entwickeln deshalb kein >geteiltes Selbst< und sie probieren Identititen auch
nicht wie Kleider passend zur Situation aus. Sie sind, was ihre soziale Identitit
angeht, Uiberall erst einmal und vor allem: Muslime.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.

159


https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Jo Reichertz

Neben dem Gebot, sich 6ffentlich fiir den Islam auszusprechen und sich zu
ihm zu bekennen, existiert ein weiteres Gebot, nimlich das Gebot der Konse-
quenz. Das Wort Gottes soll ndmlich nicht nur angenommen werden, sondern
der Glaube soll und muss Konsequenzen fiir das tigliche Leben eines Muslims
haben. Es gilt, immer wieder konsequent zu sein, moglichst sogar sehr konse-
quent. Dies heifét letztlich, dass man seinem Glaubensbekenninis (»Ich glaube
an Allah«) konsequenterweise auch Glaubenstaten folgen lassen muss. Es be-
deutet auch, dass man diese Kopplung von Erkenntnis und Praxis konsequent
in allen Bereichen seines Lebens zur Anwendung bringt. Alles, egal wie klein
und unbedeutend es erscheint, soll und muss sich dem Wort Gottes fiigen, und
jede Handlung, sei sie noch so klein und unbedeutend, muss mit dem Wort
Gottes in Einklang gebracht werden.

Ein grofler Vorteil dieser frohen Medien-Botschaft ist, dass es fiir jedes
menschliche Handeln eine Regel gibt, die angibt, was im Sinne Gottes ist und
was nicht. Und wenn man die Regel nicht wissen sollte, kann man immer eine
Autoritdt (ndmlich den Prediger) fragen oder ihm (per E-Mail) schreiben — der
weifl dann, was richtig und was falsch ist. Unbestimmtheit gibt es in dieser
Welt nicht. Selbst wenn man nicht weif§, ob man als Fahrer eines Pizzalie-
ferservice Pizzen, die mit Schweinefleisch belegt sind, ausfahren darf, dann
findet man auch auf diese Frage eine verbindliche Antwort.

In den Predigten wird in der Regel nicht die Kompetenz oder gar die
Pflicht jedes einzelnen Glaubigen hervorgehoben, selbst iiber die Auslegung
des Korans zu entscheiden, sondern der Gehorsam, der Glaube und das Ver-
trauen in die (minnlichen) Autorititen stehen im Vordergrund. Selbststin-
dige Entscheidungen, egal in welchem Bereich, werden weder erwartet noch
honoriert.

Insofern ist der Medien-Islam klar und einfach. Klar sind die Antworten,
weil es immer nur eine richtige Antwort gibt und weil es auf alle Fragen eine
Antwort gibt. Einfach sind die Antworten, weil sich das gottgefillige Tun der
Menschen im Wesentlichen im Handeln der Menschen zeigt und nicht in sei-
ner inneren Gesinnung. Der Einzelne ist nimlich nicht aufgefordert, sich per-
manent selbst zu priifen, ob er alles Richtige auch wirklich aus den richtigen
Motiven heraus tut, sondern der Einzelne ist vor allem gefordert, das Richtige
o6ffentlich sichtbar zu tun.

3.2 Die Erzeugung abgeschlossener Erkenntnisgemeinschaften

Die Botschaften des Medien-Islams beziehen sich jedoch nicht nur auf be-
stimmte Glaubensinhalte, sondern auch auf das angemessene Leben in einer
Diaspora. Dabei nimmt die eigene Glaubensgemeinschaft eine zentrale Rol-
le ein. Dies deshalb, weil die Anhinger einer bestimmten Glaubensrichtung
oder eines Predigers sich deutlich von anderen, nicht so religiésen oder anders

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

religiésen oder sikularen Jugendgruppen abschlieflen. Diese Abschlieffungs-
prozesse werden von den Netzpredigern massiv unterstiitzt und vorangetrie-
ben. Diese Schaffung von Abgeschlossenheit schafft aber auch eine Abge-
sondertheit, die letztendlich zur Folge hat, dass die jeweilige Gruppe einen
bestimmten Prediger als besonders wertvolle Ressource fiir religioses Wissen
ansieht und in der Befolgung dieser Lehren eine Garantie fiir die richtige, gott-
gefillige Lebensfiihrung sieht.

Weil also diese Gruppen dem Prediger im Hinblick auf religioses Wissen
und im Hinblick auf seine Richtlinienkompetenz fiir das Fiithren eines religi-
6sen Lebens nachhaltig vertrauen, erhilt der Prediger in dieser Gemeinschaft
Kommunikationsmacht (Reichertz, 2009). Baurmann et al. nennen solche Ge-
meinschaften »epistemische Gemeinschaften« (Baurmann et al., 2014). Ih-
nen eigen ist, dass sie iiber das gleiche Weltbild, die gleichen Uberzeugungen
verfiigen und sich dariiber selbst definieren. Sobald ein Prediger innerhalb
einer Gruppe dieses Vertrauen erlangt hat und somit eine epistemische Ge-
meinschaft entstanden ist, kann er (in Maflen) diese Gruppe fithren bzw. das
Handeln der einzelnen Gemeinschaftsmitglieder mafigeblich beeinflussen.
Weil das so ist, zielen die Prediger in ihren Predigten vornehmlich darauf, ihre
Anhinger exklusiv auf die eigenen Predigten zu verpflichten und andere Pre-
diger de facto zu diskreditieren — was im Feld der Netz-Prediger immer wieder
zu teils sehr emotional ausgetragenen Kontroversen zwischen den Predigern
fuhrt. Zentrales Mittel der Bildung epistemischer Gemeinschaften ist also die
innere Schliefung, also die Abschottung vom allgemeinen gesellschaftlichen
Diskurs einerseits, aber auch die Abschottung vom religiésen Diskurs iiber
den Islam andererseits (vgl. auch Baurmann et al., 2014).

Allerdings gelingt eine solche Abschliefung in der Mehrheit der Fille nur,
wenn es zwischen Prediger und Gliubigen eine stabile >personale Beziehung«
gibt, die in der Regel nur aus personaler Interaktion wichst. Die religiése me-
diengestiitzte (Selbst-)Sozialisation erschwert allerdings die Bildung stabiler
Glaubensgemeinschaften, da sie strukturell den religiosen Markt immer wie-
der buchstiblich vor Augen fiihrt — was fiir die Bildung epistemischer Gemein-
schaften kontraproduktiv ist. Das Internet ist aus dieser Sicht strukturell ein
machtvolles >Gegengift« gegen die Bildung abgeschlossener Glaubenssysteme,
da das Netz durch seine Struktur immer wieder auf dhnliche, gleich lautende
Botschaften verweist und somit den Markt auch bildlich zum Ausdruck bringt.
Aus Glaubensgemeinschaften werden dann schnell Diskursgemeinschaften
oder auch Geschmacksgemeinschaften, die via Facebook die jeweils angesag-
ten Videos zirkulieren lassen. Empirische Fille, die zeigen, dass es via Internet
immer wieder auch zu massiven individuellen Radikalisierungen kommen
kann, widerlegen diese These nicht: Sie zeigen nur, und das deutlich, dass
Faszinierung und Radikalisierung sich anders vollziehen, wenn sie einzeln
oder in Gruppen stattfinden.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.

161


https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Jo Reichertz

4. DAas ReLIGIOSE FELD DES MEDIEN-ISLAMS

Der Medien-Islam, fiir den die >himmlische Kontofithrung«< von zentraler Be-
deutung ist, schafft durch die unterschiedlichen Formen des religiésen En-
gagements ein horizontal und vertikal gegliedertes soziales Feld, in dem sich
jeder Einzelne verorten kann. In diesem Feld wird auch jeder von der Gemein-
de verortet: Einerseits finden sich im Feld der Gliubigen (und zwar unten), die,
welche an Gott glauben und den Minimalanforderungen gerecht werden (fiinf
Sdulen des Islams). In der Mitte sind die angesiedelt, welche {iber das Minimal-
programm hinaus ihr Leben konsequent nach dem Islam ausrichten, also sich
offentlich zu ihm bekennen und konsequent handeln und bis in die kleinsten
Poren des Lebens hinein gehorsam sind. Ganz oben befinden sich die Glau-
bensvirtuosen, welche ihr Leben der Verbreitung des Glaubens widmen und
notfalls sogar im Dschihad ihr Leben lassen.

Obwohl die Uberginge zwischen diesen drei Formen der Glaubenspraxis im
Feld flieflend sind (und im Laufe des Lebens unterschiedlich sein konnen), stellen
sie im Feld selbst relevante Unterscheidungsmerkmale zur Verfiigung und sind
somit handlungsrelevant. Der Ubergang von der einen Stufe zur anderen (egal ob
nach unten oder nach oben) ist dabei meist mit einem Entschluss verbunden, sein
Leben zu dndern, also sein Leben mehr oder weniger Gott zu widmen.

Einige bemiihen sich so gut sie kénnen, allen Geboten Gottes zu entspre-
chen, und sorgen sich dabei um die anderen und um sich selbst — wobei sie im
Wesentlichen einen Kampf gegen den >Teufel« in sich selbst fithren, einen Teu-
fel, der sie mittels Vergniigungen, Alkohol, Drogen und sexueller Verfithrung
vom rechten Weg abbringen will (Glaubenskampf nach innen).

Dann gibt es jedoch auch Glaubensvirtuosen, die nicht nur gegen den Teu-
fel in sich selbst kimpfen, sondern auch gegen den Teufel, der mittels anderer
Menschen wirkt und der das Ziel hat, den Glauben an Gott zu zerstéren. Diese
Glaubensvirtuosen leben nicht nur nach den Geboten Gottes, sondern sie ge-
ben gegebenenfalls auch ihr Leben fiir Gott hin (Glaubenskampf nach auflen),
womit sie ihr Konto in solch starkem Mafie auffiillen, dass thnen nicht nur der
Himmel, sondern dort auch ein besonders angenehmer Platz gewiss ist. Denn
auch im Himmel gibt es Unterschiede: Nicht jeder Platz hat dort die gleiche
Qualitit — es gibt komfortable und weniger komfortable Plitze.

5. DER MEeDIEN-ISLAM ALS GEHORSAMKEITSRELIGION
MIT DEM HANG ZUR HARESIE

Der hier skizzierte Medien-Islam stellt eine spezifische Konstruktion und Va-
riante des verkiindeten Islams dar, die keineswegs mit der Vielfiltigkeit und
Differenziertheit des in Arabien, Europa, Afrika, Amerika und Asien gelebten

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

Islams verwechselt werden darf. Der Medien-Islam ist relativ einfach konstru-
iert, fordert von seinen Anhingern ein am eigenen Kérper Sichtbarmachen der
Zugehorigkeit, liefert eine klare und letztlich sikulare Rationalititim Umgang
mit der Transzendenz (Kontofithrung mit Guthaben und Verlusten), also mit
Gott und der Endlichkeit des Lebens, und befreit weitgehend von der Notwen-
digkeit, alltigliche, praktische, ethische und moralische Handlungsprobleme
auf eigene Verantwortung zu bearbeiten, da es fiir alle Probleme eine tiber
Autorititen abgesicherte verbindliche Anleitung gibt, der fraglos zu folgen ist.
Insofern ist der Medien-Islam eher eine Gehorsamkeitsreligion als eine Bewdh-
rungsreligion: Er fordert mehr das 6ffentliche Zeigen der Gesinnung und damit
die >Arbeitc am Koérper und an den Handlungen und weniger die Arbeit an und
mit sich selbst — er ist mehr auf die Gruppe ausgerichtet und weniger auf den
Einzelnen.

Von der Denkbewegung her entspricht der Medien-Islam dem dogma-
tischen Denken und er fordert diese Art des dogmatischen Denkens von den
Gliubigen. Ausgangspunkt der Prediger ist eine Textbasis, nimlich der Koran
und die Hadithe. Diese gelten als einzig relevante Wirklichkeit. Nicht die (alte)
Textbasis wird angesichts neuer Wirklichkeiten verworfen, sondern alte Inter-
pretation anderer Prediger. Die damit verbundene rhetorische Figur der Wie-
derbelebung des Alten lautet in etwa so: »Manche glauben Y, aber der Koran
sagt, dass X und der Koran hat Recht«. Diese Figur unterscheidet sich signifi-
kant von der rhetorischen Figur von charismatischen Erneuerern, die sagen:
»Es steht geschrieben, dagegen aber sage ich Euch anderes und Neues.«

Das Spezifische dieser Denkfigur ist, dass eine aktuelle Lebenspraxis, die
zum Problem geworden ist, als zu erklirende Erscheinung angesehen wird, die
durch die Neuauslegung der alten verbindlichen Grundlagen (Koran und Ha-
dithen) verstindlich gemacht werden soll, so dass man schlussendlich weif3,
was jetzt und hier der Fall ist und was im Weiteren getan werden soll. Diese
Art des Denkens stellt nicht die Basis religiosen Lebens infrage, also den Koran
und die Hadithe, sondern die aktuelle Lebenspraxis. Diese soll gedndert und
dem Koran angepasst werden. Diese Art des Denkens fordert die Riickkehr zu
alten Formen der Lebenspraxis, fordert Nachfolge und Gehorsam.

Ist dieses riickwirts gerichtete dogmatische Denken, nimlich das beden-
kenlose Be-Folgen von gesetzten Vorschriften und Regeln, einmal in einem
sozialen Handlungsfeld etabliert und wesentliches Mittel beim Aufbau ei-
ner Wissensordnung, und gibt es dort keine von allen anerkannte Autoritit
fiir die Interpretation der Regeln, dann ist eine solche Wissensordnung leicht
anfillig fiir das Entstehen von Hiresien aller Art — insbesondere jedoch in
Zeiten des gesellschaftlichen Wandels. Dies deshalb, weil in solchen Zeiten
des Umbruchs das Neue mit dem Alten erklirt werden muss, was nicht leicht
ist, wenn die alten Regeln iiber das Neue nichts sagen. Dieser »Zwang zur
Hiresie« (Berger, 1980) gilt vor allem dann, wenn es auch zu der Frage, wer

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jo Reichertz

legitimerweise Interpretationen des Ursprungstextes vornehmen kann und
darf, ebenfalls keine giiltige Interpretation und keinen Konsens gibt. Wenn
die >Interpretationsmacht« also nicht mehr an wenige anerkannte und insti-
tutionell eingesetzte Reprisentanten des Glaubens, sondern von einzelnen
Personen in Anspruch genommen wird, dann vermehren sich nicht nur die
Interpretationen zwangslidufig, sondern es kommt zu einem Dauerdisput itber
die legitime Deutungsmacht.

Eine solche Wissensordnung ohne Auslegungsautoritit bei gleichzeitig
strukturell angelegter Notwendigkeit zur Auslegung kann man als diskursive
Wissensordnung und im Fall von Religionen als diskursive Religion® bezeichnen
(vgl. hierzu Asad, 2009). Die Besonderheit solcher diskursiver Wissensord-
nungen ist, dass sie permanent im 6ffentlichen Diskurs und im Disput ste-
hen und sich im und durch den Diskurs und im und durch den Disput wei-
ter entwickeln, oder anders: Eine solche religiése Wissensordnung ist immer
(wieder) in ihrem Zusammenhalt gefihrdet, da sie durch immer wieder neu
auftauchende Hiresien geprigt ist. Oder dichter: Eine solche Wissensordnung
»schafft«immer wieder, da sie unabschlief3bar einen Streit um die richtige bzw.
legitime Interpretation und die legitimen Interpreten fithren muss, aufs Neue
ein sich weiter ausdifferenzierendes Feld der aufeinander bezogenen Abgren-
zungen und Auseinandersetzungen bzw. ein Feld von Akteuren, die aufeinan-
der bezogen unterschiedliche Positionen in diesem Feld vertreten.

6. UBERBIETUNGSLOGIK ALS FOLGE DISKURSIVER RELIGION

Ausgangspunkt der hier vorgelegten Uberlegungen war der Befund, dass
Jugendliche, die sich fiir den Islam interessieren, nahezu téglich die neuen
sozialen Medien nutzen, um sich iiber den Islam zu informieren bzw. sich

8 | Nicht nurden Islam, sondern jede Religion kann man aus dieser Sicht als diskursive
Religion begreifen. Denn wendet man sich einer Religion historisch zu, kann man sie
immer auch als Ergebnis einer Diskurstradition beschreiben. Allerdings l&sst sich der
Sachverhaltauch mitden Begriffen »Orthodoxie« und »Haresie« beschreiben. Denn jede
Religion entwickelt schnell eine Orthodoxie, also einen Satz von Glaubensbestanden
und Wissensinhalten, der als wahr gilt. Jede Orthodoxie fiihrt wegen der Notwendigkeit,
das Orthodoxe vor den jeweiligen kulturellen, lokalen und zeitlichen Besonderheiten zu
deuten, fast zwangslaufig zu einer Form von Héresie. Orthodoxie und Héresie sind stets
aufeinanderverwiesen, sie bilden ein Diskursfeld bzw. einen Diskurs und brauchen auch
diesen Diskurs, um sichtbar zu werden und sich zu festigen. Was Orthodoxie und was
Héresie ist, 1&sst sich erst im Nachhinein entscheiden, da Orthodoxie die Wahrheit der
Sieger, wahrend die Haresie die Wahrheit der Verlierer ist (vgl. dazu auch Berger, 1980).

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

dariiber mit anderen auszutauschen (vgl. Frindte et al., 2011, S. 518-573; vgl.
auch Cheong et al., 2012; Mosemghvdlishvili & Jansz, 2012; Gillespie et al.,
2013). Dabei interessieren sich die Jugendlichen erst einmal und grundsitz-
lich fiir sehr unterschiedliche Netz-Prediger — sind also meist nicht auf einen
bestimmten Prediger fixiert, sondern suchen den fiir sie passenden aus dem
Netz-Angebot heraus. Dieses Angebot besteht aus der Gesamtheit meist gut
vernetzter Prediger und Institutionen verschiedener Glaubensspielarten des
Islams in Deutschland und im Ausland, die fiir sich religiése Autoritit bean-
spruchen. Die Prediger und Institutionen agieren dabei als Marktteilnehmer,
die miteinander um Auslegungsautoritit und Anerkennung konkurrieren.

Die Imame in den Moscheen, die iiber ein gewisses >Amtscharismac ver-
fligen, spielen dabei zunehmend eine geringere Rolle als die >frei schweben-
den< fahrenden Netz-Prediger. Das Internet hat zu einem Machtverlust der
islamischen Gelehrten in den Moscheen beigetragen. Etablierte Strukturen
von religioser Macht werden durch die Moglichkeiten der digitalen Medien
und der damit einhergehenden Mediatisierung der Religion in Frage gestellt.
Dies alles bewirkt eine Bewegung weg von der Moschee hin zum Internet
und den dort anzutreffenden Netz-Predigern. Diese kénnen dann bei der
Auslésung und Entwicklung von Faszinierungsprozessen eine wesentliche
Rolle spielen.

Die massive Prisenz der Prediger des Islams im Netz fiithrt auch dazu, dass
der religiose Markt mit Sinnangeboten des Islams nicht nur weiter angerei-
chert, sondern auch >befeuert« wird. Nur der Prediger ist erfolgreich (= findet
viele Anhinger, die ihm epistemisches Vertrauen schenken), der seine Nische
findet oder aber durch ein besonders markantes und radikales Angebot auf-
fallt. Dieser Kampf um die Anerkennung der Auslegungsvorherrschaft fithrt
zu einer allgemeinen Ausdifferenzierung des Feldes. Die Besonderheit des Fel-
des der fahrenden Prediger hat eine Uberbietungslogik etabliert. Die Prediger
konkurrieren miteinander darum, wer von ihnen die strengste Auslegung des
Islams vorzutragen weifs und wer in seiner Auslegung sich besonders scharf
gegen andere abgrenzen kann. So wird eine Dynamik des sich gegenseitig
Ubertreffens/Uberbietens an Fundamentalismus und Radikalismus in Gang
gesetzt, die prinzipiell kein Ende kennt, sondern so lange weiter prozessiert,
bis jeder sein Angebot gefunden hat.

LITERATUR

Ansary, T. (2010). Die unbekannte Mitte der Welt. Globalgeschichte aus islamischer
Sicht. Frankfurt a.M.: Campus.

Asad, T. (2009). The Idea of an Anthropology of Islam. Journal Qui Parle, 17 (2)
(Spring/Summer), 1-30.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Jo Reichertz

Asad, T. (2017). Ordnungen des Sikularen: Christentum, Islam, Moderne. Kons-
tanz: University Press.

Baurmann, M., Betz, G. & Cramm, R. (2014). Meinungsdynamiken in funda-
mentalistischen Gruppen. Analyse und Kritik, o1 (2014), 61-102.

Berger, P. L. (1965). Ein Marktmodell zur Analyse 6kumenischer Prozesse.
In: J. Matthes (Hg.), Internationales Jahrbuch fiir Religionssoziologie (S. 235-
249). Kéln: Springer.

Berger, P. L. (1980). Der Zwang zur Hdresie. Religion in der pluralistischen Gesell-
schaft. Frankfurt a.M.: Fischer.

Berger, P. L. (2013). The Desecularization of the world. In M. Pfadenhauer
(Hg.), The New Sociology of Knowledge. The Life and Work of Peter L. Berger
(S. 61-76). New Brunswick: Transaction Publishers.

Cheong, P. H., Fischer-Nielsen, P., Gelfgren, S. & Ess, C. (2012). Digital Religi-
on, Social Media and Culture. Perspectives, Practices and Futures. New York:
Peter Lang Publishing Inc.

Didero, M. (2014). Islambild und Identitit. Subjektivierungen von Deutsch-Marok-
kanern zwischen Diskurs und Disposition Bielefeld: transcript.

Esposito, J. L. & Mogahed, D. (2007). Who Speaks for Islam? What a Billion
Muslims Really Think. New York: Gallup Press.

Filter, C. (2008). Mein Gott ist jetzt Allah und ich befolge seine Gesetze gern. Eine
Reportage iiber Konvertiten in Deutschland. Miinchen: Piper.

Frindte, W., Boehnke, K., Kreikenbom, H. & Wagner, W. (2011). Lebenswelten
junger Muslime in Deutschland. Ein sozial- und medienwissenschaftliches Sys-
tem zur Analyse, Bewertung und Privention islamistischer Radikalisierungs-
prozesse junger Menschen in Deutschland. Berlin: Bundesministerium des In-
nern. Zugriff am 27.10.2017 unter https://www.phil-fak.uni-duesseldorf.de/
fileadmin/Redaktion/Institute/Sozialwissenschaften/BF/Lehre/SoSe_
2015/Islam/Lebenswelten_junger_Muslime.pdf

Geifler, R., Pottger, H. (2009). Massenmedien und die Integration ethnischer
Minderheiten in Deutschland. Problemaufriss — Forschungsstand — Bibliogra-
phie. Bielefeld: transcript.

Gerlach, J. (2007). Die lissigen Gehirnwdscher. Der seltsame Erfolg von Pierre
Vogel und anderen Predigern eines radikalen deutschen Islams. Zeit Online,
05. Oktober 2007. Zugriff am o110.2017 unter www.zeit.de/2007/41/
Islam-Prediger

Gillespie, M., Herbert, D. & Greenhill, A. (Hrsg) (2013). Social Media and Reli-
gious Change. Berlin: De Gruyter.

Hafez, K. & Richter, C. (2007). Das Islambild von ARD und ZDF. In Aus Politik
und Zeitgeschichte, 26-27, 40-406.

Hafez, K. (2013). Aufgeklirte Islamophobie: Das Islambild deutscher Medien.
In O. Zimmermann & T. Geifdler (Hg.), Islam — Kultur — Politik (aus Politik
und Kultur Nr. 11) (S. 347-349). Berlin: Deutscher Kulturrat.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Manche glauben das, aber der Koran sagt ...«

Hirsi Ali, A. (2015). Reformiert Euch. Warum der Islam sich dndern muss. Miin-
chen: Knaus.

Hitzler, R., Reichertz, ] & Schrder, N. (Hg.) (1999). Hermeneutische Wissensso-
ziologie. Standpunkte zur Theorie der Interpretation. Konstanz: Universitits-
verlag Konstanz.

Kandel, J. (20u). Islamismus in Deutschland. Zwischen Panikmache und Naivitit.
Freiburg: Herder.

Kepel, G. (2009). Die Spirale des Terrors. Der Weg des Islamismus vom 11. Septem-
ber bis in unsere Vorstidte. Miinchen: Piper.

Kiefer, M., Hiittermann, J., Dziri, B., Ceylan, R., Roth, V., Srowig, F. & Zick, A.
(2017). »Lasset uns in sha’a Allah ein Plan machen« Fallgestiitzte Analyse der
Radikalisierung einer WhatsApp-Gruppe. Wiesbaden: Springer VS.

Klinger, W. & Kutteroff, A. (2009). Stellenwert und Nutzung der Medien in
Migrantenmilieus. In Media Perspektiven, 6, 297-308.

Mishra, P. (2017). Das Zeitalter des Zorns. Eine Geschichte der Gegenwart. Frank-
furt a.M.: Fischer.

Mosemghvdlishvili, L. & Jansz, J. (2012). Framing and praising Allah on You-
Tube: Exploring user-created videos about Islam and the motivations for
producing them. New Media & Society, 15, 482-500.

Reichertz, ]. (2009). Kommunikationsmacht. Was ist Kommunikation und was
vermag sie? Wiesbaden: Springer VS.

Reichertz, J., El Gouennouni, K. & Kubilay, S. (2014). Faszinierungsprozesse.
Wie attraktiv sind Prediger des Islam fiir in Deutschland lebende Jugendli-
che? In H.-G. Soeffner & T. Boldt (Hg.), Fragiler Pluralismus (Wissen, Kom-
munikation und Gesellschaft — Schriften zur Wissenssoziologie) (S. 123-
140). Wiesbaden: Springer VS.

Roy, O. (2000). Der Islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung
und Radikalisierung. Miinchen: Siedler.

Roy, O. (2011). Heilige Einfalt. Uber die politischen Gefahren entwurzelter Religio-
nen. Miinchen: Siedler.

Roy, O. (2017). »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod« — Der Dschihad und die
Wurzeln des Terrors. Miinchen: Siedler.

Schmidt, W. (2012). Jung Deutsch Taliban. Berlin: Ch. Links.

Schreiber, C. (2017). Inside Islam: Was in deutschen Moscheen gepredigt wird. Ber-
lin: Econ.

Secretan, L. (2004). Inspire! What Great Leaders Do. New York: John Wiley &
Sons.

Vogel, P. (2011). Kanal Pierre Vogel. Zugriff am 28.09.2017 unter https://www.
youtube.com/user/pierrevogel DE1

Weber, M. (2010). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Sozio-
logie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839441180-012 - am 13.02.2026, 14:01:42.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

