6. KULTUR ALS FLUXUS

Ich habe in den vorangegangenen Kapiteln die Grundziige der Renaissance
eines essentialistischen Kulturbegriffes, der Rhetorik tiber interkulturelle Kom-
munikation und interkulturelles Management in der deutschen staatlichen Ent-
wicklungszusammenarbeit als auch die Konzeptionen dreier Vertreter des Inter-
kulturalismus kritisch diskutiert. Im letzten Kapitel habe ich bestimmte kultu-
ralistische Tendenzen innerhalb der Entwicklungsethnologie behandelt. In die-
sem Kapitel werde ich auf die zeitgendssische sozial- und kulturwissenschaft-
liche Debatte tiber Kultur und Globalisierung eingehen und ihre Bedeutung
fiir ein verdndertes Verstindnis interkultureller Kommunikation und interkul-
turellem Management herausarbeiten. Dabei wird auch der Frage nachzugehen
sein, welchen Beitrag die (postmodernen) Kulturtheorien des sogenannten
»cultural turn® in den Geistes- und Sozialwissenschaften zur Analyse von kom-
plexen Verhandlungssituationen leisten, in denen kulturelle Differenz nur ein
Faktor unter vielen anderen darstellt.

Der Kulturrelativismus Herders oder Parsonsche Dichotomie ,,modern/tra-
ditional® spielt in der zeitgendssischen ethnologischen Debatte iiber die Zu-
sammenhdnge von Kultur und sozialer, politischer und wirtschaftlicher Ent-
wicklung keine wichtige Rolle mehr. Zweifellos hat Herder den ethnologischen
Kulturrelativismus jedoch mitgeprégt. Dieser ethnologische Kulturrelativis-
mus, der als ,,humanistische Gegenbewegung zu den verschiedenen Rassismen
und Sozialdarwinismen der Vorkriegszeit (Wimmer 1997, S. 125) auftrat, war
natiirlich eng mit Herders Vorstellung der Einzigartigkeit (in der ethnologi-
schen Lesart: vor allem der Gleichwertigkeit) verschiedener kultureller Sys-
teme verbunden. Die Stilisierung von Kultur als {iberméchtiges Steuerungs-
system und der explizit nicht materialistischen Aspekte des Parsons’schen
Strukturfunktionalismus kann man nicht ohne den Einfluss der amerikanischen
Kulturanthropologie der 30er und 40er Jahre verstehen. Der bisweilen rigide
Schematismus Ruth Benedicts mit seiner Tendenz zur Konstruktion fester
bindrer Gegensatzpaare wie Wir und Nicht-wir, modern und traditional, in
»Patterns of Culture” (1934) und mehr noch in der strengen Formalisierung
Japans in ,,The Chrysanthemum and the Sword* (1946) hat nicht nur Parsons
beeinflusst, sondern prigt, wie Dahlén (1997) aufzeigt, bis heute die Kon-
zeptionen von interkultureller Kommunikation und von Multikulturalismus.
Die Ethnologie hat, dies gilt auch fiir die Phase ihrer Verstrickung in den
Kolonialismus, stets versucht, der politischen, 6konomischen und kulturellen
Dominanz des westlichen Modells (und seiner Vorstellungen von Moder-
nisierung) wenigstens die (empirisch belegte) Tatsache der Existenz anderer
Entwiirfe und Praktiken von Okonomie, Politik und Gesellschaft entgegen-

149

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

zustellen. Diese Orientierung bildet das moralisch-ethische Fundament
der Disziplin. Gelegentlich hat diese Grundorientierung zu einer Verkldrung
des Anderen gefiihrt. Die kulturell Anderen fungieren als Gegenentwurf zum
Westen in einer von eschatologischem Denken und Ideologienstreit aufgela-
denen Debatte iiber das ,bessere und wahre® Leben. Diese Form von ,pater-
nalistischem Exotismus‘ ist bis in die Gegenwart zu beobachten und fun-
giert nicht selten als ,postmarxistischer Utopieersatz® bei Ethnologen élterer
Generation oder als Grundpfeiler einer ,Anti-Konsum-Ideologie* bei Nach-
wuchswissenschaftlern. Wie im Kapitel 5 ,,Entwicklungsethnologie gezeigt,
kann dieser Exotismus auch das Kernelement einer Vermarktungsstrategie
im entwicklungspolitischen Beratungsgeschéft bilden.

Der Grundton der zeitgendssischen ethnologischen Debatte tiber Globa-
lisierung, kulturelle Identitéit und interkulturelle Kommunikation wird seit ei-
nigen Jahren von einer Renaissance der Kulturtheorien gebildet, die als ,,cul-
tural turn® (Reckwitz 2000) oder als ,,anthropologische Wende* (Erhart 2000)
bezeichnet worden ist. Wie Andreas Reckwitz in seiner Arbeit ,,Die Transfor-
mation der Kulturtheorien* (2000) aufzeigt, hat sich bereits zu Beginn der sieb-
ziger Jahre in der Soziologie, Ethnologie, Geschichtswissenschaft und Polito-
logie eine konzeptionelle Neuorientierung zugunsten kulturwissenschaftlicher
Fragestellungen und kulturtheoretischer Argumentationen vollzogen.

,»Von ganz unterschiedlichen Seiten wird eine kulturwissenschaftliche Neuorientierung
der Sozialwissenschaften vorangetrieben und werden damit kollektive Sinnsysteme —
Wissensordnungen, symbolische Codes, Deutungsschemata, Semantiken, kulturelle
Modelle — nicht mehr als Epiphdnomene, sondern als notwendige Bedingungen aller
sozialen Praxis wahrgenommen und somit von der Peripherie ins Zentrum sozialwissen-
schaftlicher Analyse geriickt.” (Reckwitz 2000, S. 16-17)

Im Gegensatz zu Huntington oder den Interkulturalisten operieren die Beitriage
des ,cultural turn‘ mit einer ausdriicklich nicht essentialistischen Perspektive.!

Das schillernde Spektrum der ,cultural studies‘, ,postcolonial studies®,
,gender studies® und ,media studies® wird von konstruktivistischen, semioti-
schen, interpretativen, hermeneutischen und post- oder neostrukturalistischen
Ansédtzen geprégt. Den verschiedenen Ansdtzen und Schulen ist trotz mancher
theoretischer Differenzen und Widerspriiche, die radikale Absage an das onto-
logische Denken in Seinsbegriffen und festen Identitdtsadressen oder bindren
kulturellen Oppositionen, aber auch der Abschied an normorientierte Hand-
lungstheorien gemeinsam. Andreas Reckwitz hat das ,Programm* dieses For-
schungsfeldes beispielhaft zusammengefasst.

,.Im Unterschied zu naturalistischen, utilitaristischen oder normativistischen Handlungs-
erkldrungen wollen Kulturtheorien Handeln dadurch erkldren und verstehen, dass sie es

1 Vgl. Reckwitz (2000), S. 16ft.

150

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

in jene kollektiven Wissensordnungen einbetten, die den Akteuren Sinnsysteme liefern,
auf deren Grundlage den Gegenstinden der Handlungsumwelt und der Welt im
Allgemeinen Bedeutungen zugeschrieben werden kdnnen. Die Kulturtheorien gehen
davon aus, dass die menschliche Handlungswelt erst dann verstehbar wird, wenn man
die symbolischen Ordnungen rekonstruiert, auf deren Grundlage die Handelnden ihre
Wirklichkeit kognitiv organisieren und damit auf spezifische Weise sinnhaft produzie-
ren.“ (Reckwitz 2000, S. 50)

Ich mochte an dieser Stelle nicht versuchen, alle wissenschaftlichen Referenz-
arbeiten des ,cultural turn‘ zusammenzufassen. Dies ist einerseits ein schwieri-
ges Unterfangen und es ist an anderer Stelle auch bereits erfolgt.? Wenn ich
einige Publikationen besonders hervorhebe, dann wegen ihrer Relevanz fiir das
Thema dieser Arbeit. Ein zentrales Anliegen des ,cultural turn® besteht in der
Dekonstruktion der vom Westen dominierten Prozesse der Definition und
Kategorisierung des kulturellen Andersseins. Fiir dieses Anliegen ist die
Rezeption des (Euvres von Michel Foucault von zentraler Bedeutung.
Insbesondere Foucaults Interesse an der Konstruktion kultureller Ordnungen
durch bindre diskursive Definitionen wie normal-verriickt, gesund-krank,
legal-kriminell, normal-pervers in ,,Die Archidologie des Wissens* (1973) und
,,Uberwachen und Strafen* (1976) sind von Edward Said in ,,Orientalism*
(1979)3 aufgenommen und auf das Verhiltnis Orient-Okzident bezogen wor-
den. Damit ist ein nicht unerheblicher Teil des ,cultural turn‘ mit der Analyse
des Kolonialismus als hegemonialer Bedeutungsdkonomie verbunden. Haufig
wird er deshalb auch synonym mit dem Begriff ,postkolonialer Diskurs® ver-
wendet.

Edward Saids Kritik beinhaltet drei Schritte der Auseinandersetzung.
Unter Orientalismus versteht er zundchst jede Form der akademischen
Auseinandersetzung mit dem Orient als Unterricht, Dokument oder Vortrag.
Hierzu gehoren die akademischen Disziplinen Philologie, Soziologie,
Geschichtswissenschaft und Anthropologie. Zweitens widmet er sich der
Analyse des Orientalismus als einer Form des ontologischen und epistemolo-
gischen Denkens in den Oppositionen Okzident und Orient. Drittens erfolgt
die Auseinandersetzung mit der Organisation des Weltbildes Orientalismus in
akademischen Disziplinen und machtvollen Institutionen (Auflenministerien,
kolonialen Institutionen wie dem britischen arabischen Biiro usw.) und ihrer
Rolle bei der Konstruktion einer von kolonialen und hegemonialen Interessen
geleiteten Reprisentation der Geschichte und kulturellen Identitit des arabi-
schen Mittleren Ostens.*

2 Neben der bereits erwédhnten Arbeit von Reckwitz sticht der von Berg und Fuchs
(1993) herausgegebene Band ,,Kultur, soziale Praxis, Text, Die Krise der ethno-
graphischen Représentation heraus.

3 Said fiihrt seine Argumente in ,,Kultur und Imperialismus, Einbildungskraft und
Politik im Zeitalter der Macht™ (1994) weiter aus.

4 Vgl Said (1978), S. 2ff.

151

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Mit dieser Argumentation und Forschungsperspektive wurde das Definitions-
monopol der westlichen Sozial- und Kulturwissenschaften iiber das nichtwest-
liche Fremde radikal in Frage gestellt, in dem die Analysebegriffe und
Zuschreibungen als interesse- und machtgeleitete Konstruktionen erkennbar
wurden. Eine dhnliche Richtung wie Said fiir den Orient hat der afrikanische
Philosoph V.Y. Mudimbe in seiner Arbeit ,,The Invention of Africa“ (1988) in
bezug auf den afrikanischen Kontinent eingeschlagen. Mudimbe argumentiert
gegen die diskursive Produktion eines spezifischen Afrikabildes durch die
AuBensicht der Européer und versucht, dies auf epistemologischer, historischer
und geographischer Ebene zu exemplifizieren. Er schldgt nicht nur die De-
konstruktion klassischer europdischer anthropologischer und philosophischer
Texte vor, sondern fordert ebenso die kritische Reinterpretation afrozentrischer
Texte und Literaturen wie die Arbeiten der Négritude. Mudimbe visiert ein
Projekt an, das er als ,,the process of refounding and reassuming an inter-
rupted historicity within representations* (Mudimbe 1988, S. 183) beschreibt.
Dieser Prozess soll den Afrikanern die Autonomie iiber die Art und Weise ihrer
Représentation verleihen und neue Denk- und Handlungsrdume fiir die Heraus-
bildung sozialer und kultureller Modelle erschlielen, die nicht durch die west-
liche Hegemonie vorgegeben sind.

Neben der wissenschaftlichen Debatte hat die Wiederentdeckung von Pro-
tagonisten der Négritude wie Senghor oder Césaire’ und radikalen Kritikern
der Hegemonie des weiBen Europa wie Frantz Fanon® ebenfalls dazu beigetra-
gen, die Aufmerksamkeit liber die Zusammenhidnge zwischen Macht und
Wissen zu schérfen. Gleichzeitig und mit diesen Denkrichtungen verbunden
entwickelte sich eine bemerkenswert reichhaltige Fiille fiktionaler Literaturen,
Musiken, Filme und bildender Kunst aus den ehemaligen Kolonien, der afro-
amerikanischen Subkultur Nordamerikas,den asiatischen und karibischen
Migrantenmilieus in England, verschiedenen arabisch sprachigen Gemein-
schaften in Frankreich und nicht zuletzt aus Lateinamerika’. Diese Vielfalt der
Gegengeschichten, selbstgewihlten Reprédsentationen und Positionsbestim-

4 Vgl Said (1978), S. 2ff.

5 Wihrend Léopold Senghor dem kolonialen Rassismus einen afrikanischen
Essentialismus entgegenstellt, entwickelt Aimé Cesaire (1968) in ,,Uber den Ko-
lonialismus® eine Perspektive, welche den synkretistischen Charakter kultureller
Produktion betont.

6 Frantz Fanon: ,,Schwarze Haut, weile Masken™ (1952) und ,,Die Verdammten
dieser Erde* (1961).

7 Stellvertretend fiir viele andere Arbeiten: Chinua Achebe: ,,Things fall apart“
(1958), ,,Arrow of God* (1966), V.S. Naipaul: ,,The Mimic Men“ (1967) und ,,A
Bend in the River (1979), Salman Rushdie: ,,Midnight’s Children* (1981), Toni
Morrison: ,,Beloved” (1987), Abd El-Rahman Munif: ,,Cities of Salt“ (1987), fiir
Lateinamerika sei auf das umfassende (Euvre von Gabriel Garcia Marques und
das Werk von Vargas Llosa verwiesen, die neueste literarische Herausforderung
der weissen Hegemonie in England liefert Zadie Smith mit ,,White Teeth* (2000).

152

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

mungen ist durch Literaturwissenschaftler wie Homi Bhabha® rezipiert und zu
einer ,,Theorie der kulturellen Hybriditat verdichtet worden, die sich nichts
weniger als die Revision der hegemonialen Aspekte der Moderne vornimmt.
Der Begriff hegemoniale Moderne zielt auf die historisch gewachsene, politi-
sche und 6konomische Vormachtstellung Europas und Nordamerikas ab.

Die ambivalente Bedeutung des Begriffes ,hybrid*® wird von Bhabha mit
Absicht verwendet. Natiirlich handelt es sich um eine politisch motivierte
Provokation. Fiir die sozialwissenschaftliche Arbeit ist er deshalb nur bedingt
als analytische oder explikative Kategorie verwendbar. Dennoch wird er, gera-
de wegen seines politischen Charakters, von vielen Vertretern des postkolonia-
len Diskursfeldes benutzt. Am besten wird dies bei Salman Rushdie deutlich.

Sein Roman ,,Die Satanischen Verse® (1988) ist wie kein anderer zum
Anlass eines politisch inszenierten Kulturkampfes zwischen dem Islam und dem
Westen geworden. Auch deshalb mochte ich Rushdie an dieser Stelle zitieren.

Jene, die den Roman heute am heftigsten bekdmpfen, sind der Meinung, dass ein
Vermengen mit anderen Kulturen unweigerlich die eigene Kultur schwéchen und ruinie-
ren muss. Ich bin genau der entgegengesetzten Meinung. Die Satanischen Verse feiern
die Bastardisierung, die durch neue, unerwartete Kombinationen von Menschen,
Kulturen, Ideen, politischen Richtungen, Filmen oder Liedern entsteht. Das Buch erfreut
sich am Mischen der Rassen und fiirchtet den Absolutismus des Reinen. Melange,
Mischmasch, ein bisschen von diesem und ein bisschen von jenem, das ist es, wodurch
das Neue in die Welt tritt. [...] Die Satanischen Verse pladieren flir Verdnderung durch
Fusion, Verdnderung durch Vereinigung. Sie sind ein Liebeslied auf unser Bastard-Ich.
Wihrend der ganzen Menschheitsgeschichte haben die Apostel der Reinheit, jene, die
behaupten, eine hundertprozentige Erklarung zu haben, Verheerendes unter den verwirr-
ten Menschen angerichtet.” (Rushdie 1992, S. 457)

Die Ethnologie hat in diesem Kontext eine tragende Rolle gespielt und ist
gleichzeitig von ihr transformiert worden. Im Kern dieser Transformation steht,
wie ich im Verlauf dieses Kapitels zeigen mdchte, der Wechsel von einer ver-
gleichenden Sozialwissenschaft zu einer bisweilen unscharf konturierten
Kulturwissenschatft.

8 Bhabha (2000), Die Verortung der Kultur.

9 In der wortlichen Bedeutung ,,Bastard” oder ,,Mischling”. Der Begriff ist dem
Vokabular der Evolutionstheorie entnommen. Er findet sich jedoch auch in Tier-
zuchtprogrammen wieder. Hier bezeichnet hybrid eine bis auf wenige Ausnah-
men, etwa beim Maultier, nicht wiinschenswerte Vermischung zweier Rassen oder
Gattungen. In der vom Sozialdarwinismus gepriagten Weltanschauung des
Kolonialismus steht der Bastard fiir eine nicht gewiinschte Vermischung zwischen
der tiberlegenen Rasse der Herrschenden und der minderwertigen Rasse der
Beherrschten. In der Rassenideologie des Nationalsozialismus steht der Bastard
fiir den Versto3 gegen das Gebot der Rassereinheit schlechthin. Der Bastard galt
als biologisch und moralisch minderwertig.

153

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Fiir die Ethnologie, traditionell zustindig flir die Untersuchung fremder
Kulturen, représentiert bis heute Clifford Geertz’s interpretative Kultur-
anthropologie!® mit ihrem Fokus auf die hermeneutische Durchdringung von
Kultur als symbolischem Sinnsystem den Diskurs des ,,cultural turn®. Ebenso
bedeutend, wenn auch methodologisch nicht deckungsgleich, ist der Beitrag
von Johannes Fabian , The Time and the Other(1983), in dem die Kon-
struktion des geschichtslosen exotischen Anderen durch die Ethnographie
diskutiert wird. Von grofler Bedeutung fiir den Akt der Befreiung der Sozial-
und Kulturanthropologie von ihrem kolonialen Erbe ist die von Clifford und
Marcus (1986) herausgegebene Arbeit ,,Writing Culture: The Poetics and
Politics of Ethnography®, in der zum Teil mit groem emotionalen Engage-
ment, etwa im Fall von Talal Asad, die koloniale Représentation des Anderen
durch die Ethnographie kritisiert wird. In ,,The Predicament of Culture* (1988)
entwickelt James Clifford eine kritische Historiographie der Ethnologie des
20. Jahrhunderts und widmet sich in diesem Zusammenhang insbesondere der
Feldforschung und teilnehmenden Beobachtung als distinkte methodologische
und epistemologische Kernelemente der Disziplin.

Cliffords Arbeit analysiert die von jeweils spezifischen politischen und 6ko-
nomischen Rahmenbedingungen, wissenschaftlichen (besonders was den
Aufbau und die Abgrenzung der Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin
betrifft), sozialen und psychologischen Motiven geprigte diskursive Produktion
des kulturell Anderen in den klassischen ethnographischen Texten. Damit wird
die Autoritdt ethnographischer Texte iiber die authentische Représentation des
kulturell Anderen hinterfragt und neu bewertet. Einen &hnlichen Weg beschrei-
tet Clifford Geertz (1990) in seinem Beitrag ,,Die kiinstlichen Wilden. Der
Anthropologe als Schriftsteller. Geertz zeigt, dass die Beurteilung der Re-
prasentationen fremder Kulturen in den Texten der klassischen Ethnographie
einer eingehenden Analyse der Lebensumstinde, Motivationen und der In-
teressen der Autoren dieser Dokumente bedarf. Die Interpretation von Kultur
wird hier im wortlichen Sinne zur Auseinandersetzung mit Texten. Das kontra-
punktische Lesen und Interpretieren dieser Texte soll dazu dienen, die unter den
Sedimenten wissenschaftlicher Autoritdt verschiittete Vielstimmigkeit interkul-
tureller Erfahrung freizulegen. Die Ethnologie eines Clifford Geertz iiberschrei-
tet damit eindeutig die Grenzen der empirischen Sozialwissenschaft und betritt
das weite Feld der kulturwissenschaftlichen Forschung. Dieser Schritt ist jedoch
durchaus beabsichtigt. Geertz riickt bereits in ,,Dichte Beschreibung® (1983) die
Interpretation fremder Kulturen in die Ndhe der Literaturwissenschaft. Dies
bezieht sich nicht nur auf die Rede von der Kultur als Text, sondern ergibt sich
auch aus einer Fiille von Anspielungen, in denen beispielsweise das Verstehen
dessen, was im Inneren von Fremden vorgeht, mit dem Lesen eines Gedichtes
verglichen wird.!!

10 Geertz legt die Grundziige dieser interpretativen Kulturanthropologie unter ande-
rem in ,,Dichte Beschreibung® (1981) dar.
11 Vgl. Geertz (1983), S. 307.

154

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Gewissermalflen stilbildend fiir die Anhédnger des ,cultural turn® ist eine wiede-
rum von James Clifford in ,,The Predicament of Culture” (1988) entwickelte
epistemologische und methodologische Perspektive, welche die Auflosung des
ungleichen Austausches zwischen ,Feldforscher und ,Eingeborenen® vor-
schlégt. In diesem Sinne wird eine auf Multivokalitét ausgerichtete postkoloni-
ale Ethnographie skizziert. Jenseits der durch spezifische Machtverhiltnisse
konstruierten Wahrheitsregime und Bedeutungsokonomien iiber das Andere
soll die postkoloniale ethnographische Représentation die Vielschichtigkeit der
Prozesse intersubjektiven Verstehens thematisieren.!?

Damit wird eine epistemologische Wende anvisiert, die sich die Plura-
lisierung moglicher Erkenntniswege und Reprisentationen zum Ziel macht.!?
Inwieweit dieses Ansinnen praktisch umsetzbar ist, bleibt offen. Bei James
Clifford erfolgt die Pluralisierung der Ethnologie bekanntlich ex post, aus der
Perspektive des Historikers heraus. Auch Geertz entfaltet in ,,Dichte Be-
schreibung® zwar reichhaltige erkenntnistheoretische Uberlegungen, gleich-
zeitig erfahrt der Leser jedoch wenig Prézises tliber die Methoden, mit denen
eine ,,Dichte Beschreibung® tatséchlich zu realisieren sei.

In der deutschsprachigen Ethnologie ist diese Diskussion insbesondere in
dem von Berg und Fuchs im Jahre 1995 herausgegebenen Band , Kultur,
soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation™ abge-
bildet worden. In diesem Zusammenhang ist auch das (Euvre eines Clifford
Geertz nicht von Kritik verschont geblieben. Insbesondere die Metapher von
der Kultur als Text, die den Wissenschaftler in den Rang eines ,,privilegierten
Lesers der selbstgesponnenen Bedeutungsgewebe, in welche die Handelnden
verstrickt scheinen® (Fuchs 1997, S. 143) erhebt, ist durch eine Perspektive
abgelost worden, die dhnlich wie bei Clifford, den interaktiven Charakter der
Interpretation kultureller Systeme ins Zentrum riickt. Die ,Eingeborenen*
sind nicht ldnger Objekt sozialwissenschaftlicher Forschung, sondern miissen
als gleichberechtigte Partner begriffen werden. Die Wahrnehmung des
Wissenschaftlers muss sich mit der Sichtweise der Handelnden auseinander-
setzen. Die dichte Beschreibung ist dann das Abbild eines multivokalen
Diskurses unterschiedlicher Akteure und ihrer Wahrnehmungen.

Das Wort von der Krise der ethnographischen Représentation und die Ein-
forderung einer neuen weil vielstimmigen Ethnologie gehdrt heute zum ,,com-
mon sense junger Nachwuchswissenschaftler.

,Erneuerungsbewegungen* treten hiufig mit hohem moralischen Anspruch
auf; dies gilt auch fiir die sogenannte ,Polyphone Ethnologie®, wie sie sich in
Berlin jiingst présentiert hat.

12 Vgl. Clifford (1988), S. 21ff.

13 Clifford exemplifiziert seine Uberlegungen an weiteren Beispielen, etwa der
Inszenierung exotischer materieller Kulturen in europdischen Sammlungen und
Museen und der damit einhergehenden Konstruktion kultureller Geographien und
Orte. (Vgl. Clifford (1988), S. 189f1f).

155

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

,»Polyphonie als Paradigma versucht die Stimmenvielfalt des soziokulturellen Kontextes
zu greifen, ohne die einzelnen Stimmen — sowohl der ,.Erforschten” als auch der
,Forschenden* — verstummen zu lassen. [...] Polyphonie als Methode verschiebt dabei
den ethnographischen Blick auf das ethnographische Gehor. Dieses vermag lokale
Stimmen zu vernehmen, die vormals Ungehortes, Unerhortes zum Ausdruck bringen.
Die Stimmen des lokalen sind vielfiltig, spezifisch, widerspriichlich. Vergleichbar einer
musikalischen Sensibilitdt konnen Stimmen wahrgenommen werden, die bisher in der
Forschung kein Gehor fanden.” (Guzy 2002, S. 8)

Eine ,,musikalische Sensibilitdt“ zur Wahrnehmung von ,ungehorten” und
vielleicht auch unerhérten Stimmen ist zweifellos ein hiibsch formuliertes
Anliegen, das zur SchlieBung junger ,Wissenschaftlerwirgruppen‘ die notige
Prise Establishmentkritik einbringt. Sie beinhaltet aber keine Aussage iiber
methodengeleitete Erkenntnis. Der Begriff ,,musikalische Sensibilitit” bezeich-
net eine menschliche Erlebnismoéglichkeit, die zwischen Kognition und
Emotion angesiedelt ist. Den meisten Feldforschern sind dhnliche Wahrneh-
mungsprozesse, auch ,Inspiration® genannt, durchaus bekannt. Als Anleitung
zur Feldarbeit ist ein solcher Ubergang von methodengeleiteter Erkenntnis zum
auratischen Erlebnis eher kontraproduktiv. Inspiration ist nicht erlernbar, sie
wird einem Menschen zu Teil. Als ,Gabe‘ oder ,Gnade‘ ist sie mithin das Ge-
genteil sozialwissenschaftlicher Erkenntnisarbeit.

Wesentlich interessanter hingegen als umfangliche disziplinkritische Ex-
kurse sind Beitrdge, die sich explizit mit methodologischen Fragestellungen
beschiftigen. In Siegmund Jostens Beitrag ,,Wer bestimmt die Spielregeln im
Feldforschungsprozess?“ (1991) wird auf konkrete Weise deutlich, was die
Herausforderung des Forschers durch selbst- und machtbewusste Informanten
auf dem Feld der Methodologie bedeutet. Die Feldforschung wird als viel-
schichtiger Aushandlungsprozess von Fragestellungen und Erkenntniswegen
erkennbar. Spittler (2001) hat uns (ohne umfangliche Exkurse zum Thema
,Kultur als Text‘) in seinen Uberlegungen zur Feldforschung darauf aufmerk-
sam gemacht, das Studium ethnographischer Texte ebenso als Teil der
Feldforschung zu begreifen wie den physischen Aufenthalt in einem Dorf, einer
Stadt oder Region.

Die Entscheidung iiber die Art der wissenschaftlichen Représentation fallt
jedoch am Schreibtisch des Wissenschaftlers. Thre Glaubwiirdigkeit bezieht
sie durch die Stichhaltigkeit ihrer Argumentation und ihre methodologische
Transparenz. Thre Autoritdt und Aussagekraft muss sie sich vor einem wis-
senschaftlichen Publikum und anderen Offentlichkeiten verdienen. Zu diesen
Offentlichkeiten gehdren selbstverstindlich auch die Gastgeber, Informanten
und Diskussionspartner des Ethnologen. In diesen Zusammenhang gehort, wie
Schiffauer betont'4, der Tatbestand, dass der Ethnologe nicht mehr ausschlie-
lich iiber jene Anderen schreibt, die weit entfernt sind. Die Anderen rezipieren
die ethnologischen Texte und Monographien und beziehen Stellung. Sie kom-

14 Vgl. Schiffauer (1997), S. 165.
156

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

mentieren, Kritisieren, schreiben Gegenreden oder produzieren neue Entwiirfe.
Dieser Prozess lésst sich in den Metropolen des Siidens beobachten, wo er von
urbanen Intellektuellen, Kiinstlern und Wissenschaftlern, aber auch von radika-
len politischen Bewegungen getragen wird. Er findet seinen Ausdruck auf
internationalen Konferenzen, weil die Anderen ldngst als Wissenschaftler
Zugang zu diesen Foren haben. Schlieflich manifestiert er sich in akademi-
schen Debatten, die iliber langere Zeitrdume gefiihrt worden sind und den alten
Gegensatz zwischen Forscher und Erforschten transformiert haben. Welche
Konsequenzen dies haben kann, zeigt die von Albert Wirz (1997) in seinem
Beitrag ,,Das Bild vom Anderen, Moglichkeiten und Grenzen interkulturellen
Verstehens® auf anschauliche Weise dargestellte Debatte zwischen Marshall
Sahlins und dem srilankischen Ethnologen Gananath Obeyesekere iiber die
Interpretation und Bewertung der Ermordung des englischen Entdeckers und
Eroberers James Cook im Jahre 1779 auf Hawaii. Sahlins interpretiert Cooks
Ermordung im Kontext der nativen Religion der Hawaiianer. Cook wird als
Verkorperung des Fruchtbarkeitsgottes Lono gefeiert und am Ende eines mehr-
monatigen politisch-religiosen Rituals aus demselben Grund getdtet. Im
Gegensatz dazu bewertet Obeyesekere die Ermordung als einen intentionalen
politischen Mord an einem potentiellen Eroberer.

Er kritisiert Sahlins’ Interpretation als Perpetuierung des imperialistischen
Mythos vom ahnungslosen Wilden.!> Die in vier Binden dokumentierte De-
batte zwischen dem Doyen der substantivistischen Wirtschaftsanthropologie
Sahlins’ und dem in Princeton lehrenden Obeyesekere dokumentiert die
Transformation der Blickrichtung der Ethnologie als Wissenschaft. Dieser
Blick hat seinen Ursprung nicht mehr ausschlieBlich in Europa oder Nord-
amerika.

Man findet diese Zusammenhinge auch in peripheren Lokalitdten auf dem
Lande. Wihrend meiner Forschungen iiber die Okonomie der Aulad Ali
Beduinen in der Westlichen Wiiste Agyptens in den Jahren 1994/95 und den
dieser Arbeit zugrundeliegenden Aufenthalten in den Jahren 1997 bis 2000 war
die Auseinandersetzung mit den Feldforschungen anderer Ethnologen ein fest-
er Bestandteil der Konversationen im Minnerzimmer der beduinischen
Haushalte. Neben der gut erzahlten Anekdote stand bei diesen Gespréichen eine
differenzierte Betrachtung der Forschungsstile und insbesondere des sozialen
Verhaltens der Ethnologen im Mittelpunkt der Betrachtungen. Dabei ging es
insbesondere um die Kontinuitdt der Beziehung, belegt durch regelméfige
Besuche (insbesondere nach der Feldforschungsphase), als auch die (miindli-
che) Prdsentation von Forschungsergebnissen und die Bereitschaft zur
Diskussion. Auf diese Weise habe ich ein beduinisches Bild der Forschungs-
geschichte in der Westlichen Wiiste Agyptens erhalten, dass aufschlussreich
war und zur Verbesserung meines sozialen Verhaltens, besonders jedoch zur
Verfeinerung von Forschungsmethoden beigetragen hat. Die Arbeit von
Obermeyer (1973) zur politischen Anthropologie beduinischer Gesellschaften

15 Vgl. Wirz (1997), S. 160ft,
157

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

oder der Beitrag von Walter Rusch und Lothar Stein (1988) {iber Siwa und die
‘Aulad Ali, Hans Detlev Miiller-Mahns ,,Die ‘Aulad ‘Ali zwischen Stamm und
Staat® (1989) und die Monographie ,,Bedouin, Settlers, and Holiday-Makers*
(1998) von Donald Cole und Soraya al-Tourkey sind bis heute Gegenstand
beduinischer Diskurse iiber Wissenschaft und beduinische Gesellschaft. Im
giinstigsten Fall konnen die Beitrdge der Ethnologen die Selbstreflexion einer
dorflichen Gemeinschaft, eines Stammes oder einer Gesellschaft befruchten.

Haufiger noch flieBen die (iiberwiegend miindlich tradierten) Forschungs-
ergebnisse in ethnopolitische Bewegungen ein oder werden in folkloristisch
orientierte Identitdtskonstrukte (nicht selten in der lokalen Tourismusindustrie)
integriert. Beide Ansinnen werden von lokalen Politikern und Unternehmern
bisweilen recht offensiv betrieben. In der Regel geht es dabei um den Wusch
nach einer ,affirmativen Geschichtsschreibung’.

,»Wir brauchen ein grofles Buch iiber unsere Geschichte, unsere Sitten und Gebrauche.
Das ist politisch und wirtschaftlich wichtig. Wenn man sagen kann, wer man ist, kann
man auch Forderungen stellen. Wir wiirden Dich bei einer solchen Arbeit voll unterstiit-
zen. Schreibe uns das Buch iiber die Aulad Ali.“ (Quelle: Eigene Erhebungen 1994,
Al-Qasr, Agypten)

Ich habe dieses Buch nie geschrieben und statt dessen den unbequemen Blick
in die Geldbdrse beduinischer Unternehmer riskiert. Das Zitat macht jedoch
deutlich, mit welchen Problemen man zu tun hat. Die politischen Strategien
lokaler Akteure kiimmern sich wenig um wissenschaftliche Genauigkeit.

Neben den genannten Arbeiten, deren gemeinsamer Nenner die grundle-
gende Auseinandersetzung mit der Disziplin Ethnologie und ihrer historischen
Genese ist, existieren eine ganze Reihe empirisch angelegter Arbeiten. Diese
Arbeiten haben entscheidender noch als disziplinkritische Diskurse dazu
beigetragen, essentialistische Schlagworter und Etikette wie ,Tradition® oder
,Tribalismus‘ zu dekonstruieren und einem differenzierten Verstindnis zu-
géinglich zu machen. Von groBer Bedeutung fiir die Ethnologie und Geschichts-
wissenschaft ist in diesem Zusammenhang natiirlich Hobsbawms und Rangers
Beitrag ,,The Invention of Tradition* (1993). Die Arbeit zeigt unmissverstiand-
lich auf, dass die Traditionen einer Gesellschaft kein authentisches, unver-
briichliches Bild der historischen Kontinuitét bestimmter Normen, Symbole
und Praktiken reprdsentieren, sondern einen von spezifischen Interessen gelei-
teten, kosmologischen Akt der Selbsterfindung darstellen. Fiir den arabisch-
sprachigen Orient haben Clifford und Hildred Geertz und Lawrence Rosen
(1979) am Beispiel Marokkos, Emmanuel Marx (1978) am Beispiel nomadi-
scher Gesellschaften in Israel und Agypten die vielschichtige Komplexitit der
orientalischen Gesellschaften sichtbar gemacht.

SchlieBlich hat Dale Eickelman in seinem Beitrag in ,,The Middle East,
an Anthropological Approach® (1989) die Geertzschen Uberlegungen aus
»Dichte Beschreibung® zu einer Kultur- oder Symbolanthropologie des Mitt-
leren Ostens verdichtet. Eickelmans Arbeit entdeckt dem Leser die komplexe

158

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Interdependenz zwischen symbolischen Codes und der jeweiligen sozialen,
politischen und dkonomischen Praxis in Stimmen und Nationen, in Familien
und bei Individuen, bei Ménnern und bei Frauen, beziiglich Religion und
Wissenschaft, Stadt und Land. Er bewegt sich damit jenseits orientalistischer
Klischees oder essentialistischer Konstrukte wie High Context/Low Context
(Hall), Kollektivismus/Individualismus (Hofstede) oder Kulturstandards
(Thomas).

Spatestens mit Ulf Hannerz’ Beitrag ,,The World in Creolization“ (1987)
hat sich die zeitgendssische Ethnologie explizit in die Globalisierungs-
debatte eingeschaltet. Anstelle einer Perspektive, die sich mit abgeschlosse-
nen, inselartigen Kulturen beschiftigt, steht die ,,Kreolisierung®, die
Vermischung der Kulturen im Kontext der Globalisierung.'® Kultur gilt hier
als offener und widerspriichlicher Prozess im Sinne eines ,,work in progress®
(Hannerz 1987).

»There is a ,management of meaning‘ by which culture is generated and maintained,
transmitted and received, applied, exhibited, remembered, scrutinized and experimented
with [...]. Where there is strain between received meanings on the one hand and
personal experiences and interests on the other, and where diverse perspectives
confront one another, cultures can perhaps never be completely worked out as stable,
coherent systems; they are forever cultural ,work in progress‘.” (Hannerz 1987, S. 550)

Die sozialanthropologische Globalsierungsdebatte beschrénkt sich jedoch nicht
nur auf das Postulat von der Auflosung des Nationalstaates wie sie etwa von
Appadurai (1993, S. 413) thematisiert wird. Der Diskurs iiber die Nation als
ideologisches Narrativ oder Sentiment der Zugehorigkeit und Identitétsstiftung
existiert uniibersehbar weiter. Nur vollzieht er sich eben nicht ausschlieBlich
innerhalb eines klar identifizierbaren Territoriums, eines klar beschreibbaren
und abgrenzbaren Volkes oder homogener kultureller Beziige. Vielmehr kann
dieser Diskurs auch iiber nationale Grenzen hinweg durch Migrantenmilieus
und Diasporagemeinschaften gefiihrt werden.

Die globale Migration, legal oder illegal, hat die alten Dichotomien zwi-
schen eigen und fremd, territorial und national definierter Heimat und Fremde,
In- und Auslédndern aufgebrochen und auf irritierende Weise transformiert.
So zeigen uns Studien zur Anthropologie des Urbanen, etwa bei Schiffauer
(1997¢), dass sich das vermeintlich Andere langst im Innersten des Eigenen
befindet. Spezifische Entwiirfe von Islam, Arabitit und Afrikanitdt werden
ebenso in Berlin oder Paris konstruiert und gelebt wie in Kairo, Amman oder
Nairobi. Am Beispiel der kurdischen Milieus in Deutschland wird offenbar, wie
sich die Konzeptionalisierung einer Nation auf dem Territorium eines anderen
Nationalstaates vollziehen kann.

Die zeitgendssische sozial- und kulturwissenschaftliche Forschung spricht
hier von Diasporakulturen und transnationalen oder translokalen Netzwerken

16 Vgl. auch Hannerz (1992) und (1996).
159

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

und Gemeinschaften.!” Die Thematisierung der Transnationalitit von Migran-
tenmilieus und den grenziiberschreitenden Verbindungen der verschiedenen
Spielarten von Diasporagemeinschaften ist unter anderem von Hannerz in
,, Transnational Connections® (1996) oder in dem von Basch, Glick-Schiller und
Szanton im Jahre 1994 herausgegebenen Band ,Nations Unbound: Trans-
national Projects, Postcolonial Predicaments and Deterritorialized Nation-
States™ vollzogen worden. Die genannten Arbeiten zeigen uns, dass die
Teilnehmer des Diskurses iiber Wir-Gruppen, Milieus und Territorien nicht nur
mit vielen Stimmen sprechen, sondern auch von verschiedenen Orten an die-
sem Gespriach teilnehmen. Begriffe und symbolische Kategorien wie
Nationalkultur bei Hofstede oder Monokultur bei Thomas kénnen mit dieser
Dynamik nicht Schritt halten. Die ethnologische Globalisierungsdebatte
erschopft sich nicht in der Stilisierung einer globalen Homogenisierung ver-
sus einer wie auch immer gearteten Heterogenisierung. Dem Schreckgespenst
einer globalen ,Mcdonaldisierung* wird nicht einfach der ,Jihad® (Barber 1996)
gegeniibergestellt. Gerade in der Auseinandersetzung mit Lokalitit, neben
,fremden Kulturen® ein weiteres Zustindigkeitsfeld der Ethnologie, entdeckt
sich eine pragmatische kulturelle Praxis in der neben Selbstbehauptungswillen
und Widerstand vor allem vielschichtige Aneignungsprozesse und Ver-
flechtungen zu beobachten sind.'®

Das Konzept der kulturellen Aneignung basiert auf der Beobachtung, dass
globale Kultur in verschiedenen lokalen Kontexten rekontextualisiert und in
lokale Bedeutungsmuster integriert wird. Insbesondere Konsumstudien haben
hier einen wichtigen Beitrag geleistet, den Mythos lokaler Passivitit angesichts
einer vermeintlichen globalen, kulturellen Hegemonie des kapitalistischen
Westens zu dekonstruieren. Studien, die diesem Rekontextualisierungskonzept
folgen, haben erreicht, dass die Sozial- und Kulturwissenschaften nun den
Handlungsspielrdumen von Akteuren und der sozialen und kulturellen Praxis
mehr Aufmerksamkeit schenken.!”

Einen besonders radikalen Abschied von den analytischen und symboli-
schen Kategorien Nation und Kultur aber auch als Antwort auf die Konjunktur
geo-kultureller Postulate im Sinne Huntingtons und dem Paternalismus des
Inter- und Multikulturalismus findet man im provokativen anti-essentialisti-
schen Manifest ,,Writing against Culture” von Lila Abu-Lughod (1991). Abu-
Lughod geht es nicht nur um eine ,kritische Haltung gegeniiber Denkweisen,
die Kultur auf Einférmigkeit, Homogenitét, Gesinnungsgleichheit und Kon-
sens reduzieren® (Geertz 1996, S. 65), sondern die Konzeption Kultur wird als
Produkt eines hegemonialen Machtdiskurses und als Instrument zur Produk-
tion von Ungleichheit generell in Frage gestellt.?’ ,If ,culture‘, shadowed by

17 Vgl. Kokot (2002), S. 96f. Einige Autoren sprechen deshalb von einem Prozess
der ,Glokalisierung®.

18 Vgl. Wimmer (2002), S. 78f.

19 Vgl. Caglar (1997), S. 180f.

20 Vgl. Abu Lughod (1991), S. 147ff.

160

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

coherence, timelessness, and discreteness, is the prime anthropological tool
[...] and difference [...] tends to be a relationship of power, then perhaps
anthropologists should consider strategies for writing against culture.” (Abu-
Lughod 1991, S. 147)

Wie immer man zu Abu-Lughods Thesen stehen mag, eines ist auch hier
klar erkennbar: Die unbedingte Auseinandersetzung mit den Bedingungen und
Machtverhiltnissen, in welche die Produktion von Wissen und Représen-
tationen {iber Gruppen, Ethnien, Kulturen und Nationen eingebettet sind. Abu-
Lughod’s anti-essentialistische Argumentation ist auch von anderen Ethnologen
aufgegriffen worden.

Die Berliner Ethnologin Ayse Caglar formuliert das Projekt ,,Writing
against Culture® in ihrem Beitrag ,,Hyphenated Identities and the Limits of
Culture” (1997) wie folgt:

,»We can avoid this by writing ,against culture®; that is, against the popular tendency to
freeze cultural differencies between groups of people on ethnic lines, to assume that each
culture is internally homogenous and that multiple loyalities imply potentially conflictual
ethnic/national loyalities. [...] In writing ,against® culture (or ethnicity) we thus seek to
discover more hidden forms of identification and to highlight the arguments of identity
within ethnic collectivities about who ,they* are and thus who may legitimately represent
,them*‘ and ,their‘ interests or loyalities in the public arena.” (Caglar 1997, S. 175f.)

Interkulturalistische Kategorien wie Nationalkultur (Hofstede) oder Monokul-
tur (Thomas), aber auch die Dichotomisierung menschlicher Erkenntnismdg-
lichkeiten in ,,westlich* und ,,nicht westlich* oder ,,aristotelisch* und nicht ,,ari-
stotelisch® in der Entwicklungsethnologie, konnen diese Dimension nicht erfas-
sen. Als analytische Kategorien sind sie also untauglich. Als symbolische Kate-
gorien beschrinken sie die Erkenntnis- und Handlungsméoglichkeiten von Indi-
viduen und Gruppen auf vermeintliche kulturelle Identititen und Traditionen.

Die kulturelle Sinnproduktion gestaltet sich als ein entgrenzter Fluxus.
Dieser Fluxus stromt als elementare Form der kulturellen Praxis bestindig
durch unterschiedliche Milieus, Subkulturen und Territorien und verwischt auf

21

21 Der Begriff Fluxus ist der gleichnamigem Kunstbewegung der spiaten flinfziger
und sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts in Europa entlehnt. Die Fluxus-Idee und
die Happening-Kunst inszenierten Kunst als offenen, unmittelbar erlebbaren, aber
nicht vorhersehbaren Prozess. Neue Materialien, Mittel, Techniken und Stile wie
Honig, Fett, Filz und Kupfer bei Joseph Beuys oder eine zur Kunst erklérte Stralle
in Paris bei Wolf Vostell, aber auch die Provokationen eines Bazon Brock sollten
Erstarrung vermeiden und den Blick auf prozesshafte Beweglichkeiten richten.
Die Heterogenitit und verwirrende Widerspriichlichkeit, der anarchische Esprit
der Szene, ihr provokanter Eklektizismus und gewollter Dilettantismus sowie die
synkretistische Vermischung und Aufhebung der iiberkommenen Grenzlinien
zwischen ,,Kunst* und ,,Realitdt” stand fiir eine Haltung, die der Unmittelbarkeit
und der Spontanitit huldigte.

161

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

diese Weise imagindre Grenzen. Seine Kennzeichen sind eben nicht Exklusi-
vitidt, Homogenitit und historische Kontinuitét, sondern transnationale, trans-
kulturelle und translokale Zusammenhénge, Austausch- und Mischungsver-
hiltnisse.

Die individuellen und kollektiven Akteure dieses Fluxus sind keine
,Kulturroboter‘. Ganz im Sinne des Begriffes der ,.knowledgeable agents* von
Giddens (1984) haben wir es mit kognitiv kompetenten Akteuren zu tun. Diese
Akteure verfiigen tliber die Fahigkeit zur individuellen und kollektiven Stel-
lungnahme gegentiber lokalen, globalen und verflochtenen Bedeutungsmus-
tern als auch gegeniiber den offiziellen Ideen, Ideologien und Normen ihrer
jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen Umfelder.?

Die Elemente dieser Fahigkeit zur Stellungnahme und Entscheidung sind
Innovation und Flexibilitdt, Aneignung oder Ablehnung als individuelle und
kollektive Erkenntnis- und Handlungsmdglichkeiten in allen menschlichen
Gesellschaften. Diese Erkenntnisse gehoren seit langer Zeit zum Riistzeug
sozialwissenschaftlicher Forschung. , Akteure handeln unter einem ihnen
jeweils gegebenen Arrangement von institutionell geregelten Lebensordnun-
gen. Ihr Handeln hat aber seinerseits Riickwirkungen auf diese Arrangements,
die nicht ,natiirlich® sondern durch Entscheidungen [...] sozial konstruiert
sind.” (Offe 2001, S. 419)

Die Betonung der Handlungskompetenz der Produzenten von Kultur stellt
eine radikale Gegenposition zu den Postulaten der Interkulturalisten dar. In die-
sem Sinne ist der Kontakt mit Akteuren anderer subkultureller Kontexte keine
per se konflikttrachtige Grenzsituation, wie Alexander Thomas behauptet. Viel-
mehr gehort die Antizipation oder die Aneignung divergierender Denk- und
Verhaltensrepertoires zur ,,Pragmatik der (globalen) kulturellen Produktion.*

,»Was alle Menschen miteinander verbindet und was es ihnen erméglicht, die kulturelle
Landschaft in Bewegung zu setzen und sich selbst in ihr zu bewegen, ist die Fahigkeit,
auf der Suche nach einem Kompromif Sinn und Nutzen in Ubereinstimmung zu brin-
gen. Dies mochte ich die Pragmatik der kulturellen Produktion nennen.” (Wimmer
1997, S. 133)

Die individuellen Akteure, Gruppen und Milieus dieses Fluxus operieren mit
Orientierungsmustern, die deutlich voneinander abweichen konnen. Sie beste-
hen, wie Elwert (1996) hervorhebt, in drei grundlegenden Strukturen:

» Semantische Struktur: Begriffe, Unterscheidungen

» Relevanzstruktur: Wichtigkeitshierarchien

* Plausibilitiitsstruktur: Formen des (logischen) SchlieBens?

Diese Strukturen &duflern sich ,,in Funktionen, Wissen, Symbolen und
Routinen* (Elwert 1996, S. 57) und stellen dem prinzipiell weltoffenen Men-

22 Vgl. Fuchs (1997), S. 146f.
23 Vgl. Elwert (1996), S. 56f.

162

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

schen notwendige Mittel zur Reduktion von Komplexitit zur Verfiigung.?* Das
erfordert einerseits Trennschirfe und andererseits (und oft zugleich) breite
Anschlussflachen. Flexibilitét ist damit fiir den Vermittlungsraum Kultur unbe-
dingt erforderlich.

Zu dieser Flexibilitit gehort die Fahigkeit zu Innovationen und der Fusion
von Symbolen. Zugleich muss Kultur (aus der Perspektive der Akteure) auch
Abgrenzung leisten, damit die Menge der potentiellen Kommunikations- und
Handlungspartner fassbar bleibt. Diese zur Flexibilitdt und Fusion simultan
erbrachte Abgrenzungsleistung mufl langfristig stabil erscheinen, um
Kommunikationswert zu haben. Thre Unterscheidung in bewusste und vorbe-
wusste Kategorien ist ein schwieriges Unterfangen. Wenn man die Globali-
sierung als multidimensionalen Austauschprozess begreift, der Kognition und
Handlung gleichermaflen betrifft, dann gehdrt zu diesem Austausch auch die
zunehmende Bewusstmachung und Reflektion unterschiedlicher Muster zur
Reduktion von Komplexitit. Globalisierung erscheint in diesem Sinne als Be-
wusstmachungs- und Rationalisierungsprozess.

In der Praxis werden die Akteure von sozialen, politischen, 6konomischen
und kulturellen Faktoren und Strukturen beeinflusst, ihr Denken und Handeln
formen diese jedoch gleichermaflen. Die Aushandlung normativer und symbo-
lischer Ordnungen und der sozialen, politischen und 6konomischen Praxis
verlagert sich von iibergeordneten gesellschaftlichen oder kulturellen Meta-
ebenen zunehmend in die Bereiche von intra- und transgesellschaftlichen
Milieus.

Es existiert keine Grundstruktur wie die ,,stille Sprache* (Hall), die ,,men-
talen Programme* (Hofstede) oder ,,Kulturstandards* (Thomas), die so bedeu-
tungsmaéchtig wire, dass sie die kognitive Kompetenz der Handelnden tiberdek-
ken konnte. Bindre Oppositionen zur Beschreibung kultureller Differenz, wie
etwa ,,monochronisch/polychronisch* bei Hall oder ,,hohe Machtdistanz/niedri-
ge Machtdistanz® bei Hofstede, aber natiirlich auch im deutsch-chinesischen
Verhandlungsbeispiel von Thomas, scheitern in einer Welt, in der Wahr-
nehmungsmuster und Verhaltenssrepertoires sich weder national, territorial
oder kulturell eindeutig abgrenzen lassen. ,,Verschweigen und Verdecken®,
»Schonreden und ,,Aussitzen sind ebenso wenig exklusive Merkmale
bestimmter kultureller ,,mindsets* wie die ,,niichterne, rationale Darlegung von
Ansichten und Meinungen*“?® Die genannten Verhaltensmuster gehdren zu
einem globalen Arsenal mdglicher Fiihrungsstile, die man in kulturell sehr
unterschiedlichen Gesellschaften finden kann.

Der Begriff ,interkulturelle Kommunikation® muss auch deshalb als
Konstrukt eines iiberkommenen binéren Denkens in national- und monokultu-
rellen Oppositionen entlarvt und iiberwunden werden. Die interkulturalisti-
sche Perspektive versteht Kultur falsch, weil sie annimmt, es handele sich bei
ihr um so etwas wie ein ,Gesetzbuch‘ verbindlicher Werte, Normen, Symbole

24 Luhmann 2000, S. 7f.
25 Vgl. Kapitel. 3 , Interkulturalismus® und Kapitel 4 ,,Hinter den Kulturkulissen®.

163

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

und Praktiken, die durch sakrale oder sikulare Belohnungs- und Bestrafungs-
systeme stabilisiert werden.

Trotz unterschiedlicher Geschwindigkeiten, verschiedener 6konomischer
und technologischer Bedingungen, ungleich verteilter politischer und diskursi-
ver Macht miissen wir uns daran gewdhnen, dass die Auflosung der groflen
Strukturen und Narrative Nation, Territorium, Volk, Kultur, Tradition im Kon-
text des Transformationsprozesses ,Globalisierung‘ keine exklusiven westli-
chen Phinomene darstellen.

Die damit verbundene Notwendigkeit einer Neuorientierung der Moderne,
die bei Beck, Giddens und Lash (1996) unter den Sammelbegriffen ,,Reflexive
Modernisierung® und ,,Posttraditionalitit verhandelt wird, ist eine Heraus-
forderung fiir alle Gesellschaften. Die Pluralisierung von Lebensstilen und
Wertorientierungen ist ebenso wenig auf den Westen beschrankt. Man findet sie
ebenso — wenn auch unter schwierigeren Bedingungen — in den Léndern des
Stidens oder in ostasiatischen Gesellschaften. Sie gehdren zur globalen
Herausforderung einer ,,verwobenen Moderne* (Randeria 1999). Vor dieser
Herausforderung stehen agyptische Beduinen ebenso wie jemenitische
Ministerialbeamte oder deutsche Langzeitexperten aus Feldafing. Im Zentrum
dieser Herausforderung steht das Verstandnis und die Organisation multipler
Heterogenitit.

Kultur als Fluxus darf aber nicht als Idylle der Hybriditit und des frohlichen
Synkretismus missverstanden werden. Die Evidenz von Innovation, Flexibilitét
und Pragmatismus sind nicht automatisch gleichbedeutend mit friedlicher
Pluralitdt. Globalisierung schafft das paradoxe Phdnomen, dass sowohl
Kosmopolitismus als auch aggressiver Provinzgeist wachsen kdnnen. Diese
Zusammenhénge gelten selbstverstindlich auch fiir die Arenen der Projekt-
arbeit und insbesondere fiir die dort involvierten individuellen Akteure.

Ein in Harvard ausgebildeter dgyptischer Okonom, der als verlésslicher
Verhandlungspartner geschétzt wird und auf den Empfingen der deutschen
Botschaft ebenso charmant wie polyglott auftritt, kann in bezug auf seine
Familie eine extrem konservative, den islamistischen Tugendvorstellungen
nahekommende Haltung entwickeln. Ebenso ist es nicht verwunderlich, und
bisweilen in den Bedingungen der Auslandsarbeit begriindet, wenn ein deut-
scher Entwicklungsexperte, der seine Berufung zur Entwicklungszusammen
arbeit in kapitalismuskritischen Debatten der 68er Studentenbewegung in
der BRD erfahren hat, in Agypten zum radikalen Kritiker der Uberfremdung
Deutschlands durch Ausldnder wird. Die Entscheidung fiir eine bestimmte nor-
mative Orientierung oder eine Handlungsweise muss vom Individuum immer
wieder neu getroffen werden. Starke Widerspriiche und Briiche, die quer durch
Personen und Milieus verlaufen, sind hier keine Ausnahme, sondern eher die
Regel.

Zu der euphorischen BegriiBung kultureller Bastardisierung wider den Ab-
solutismus des Reinen a la Salman Rushdie gehort auch die Erkenntnis, dass
die Rekonstrukteure von Tradition, Ethnozentrismus, religidsen oder politschen
Fundamentalismen und Hiresiediskursen ebenso synkretistisch, pragmatisch

164

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

und flexibel aus dem globalen Arsenal von Rhetoriken, Symbolen, Ideo-
logien, Strategien und Technologien schopfen. Konzeptionen wie die kultu-
relle Vielfalt auf der Basis von Hybriditdt bei Bhabha (2000) oder die
Okumene eines globalen Kosmopolitentums bei Hannerz (1996) tendieren
vor diesem Hintergrund zum intellektuellen Konstrukt oder zur Wunsch-
vorstellung.

Neben der unbestreitbaren Evidenz einer ,kreolisierten Welt* bleiben
Grenzen, Grenzziehung und Ausgrenzung als Phdnomene der aggressiven
Selbstvergewisserung innerhalb von Prozessen der Wir-Gruppenbildung be-
stehen. Thr Anspruch auf Authentizitdt und Legitimitét zersplittert zwar an der
Evidenz kultureller Komplexitdt und macht sie als interessegeleitete Macht-
diskurse erkennbar, damit verlieren sie jedoch nicht ihre Faktizitdt in der
Praxis. Durch Pierre Bourdieus Arbeit ,,Entwurf einer Theorie der Praxis
(1979) wissen wir, dass die Dimensionen der Interessen und des strategischen
Handelns von zentraler und eigenstindiger Bedeutung sind. Die Strategie ist
nicht etwa das Produkt der Einhaltung einer explizit gesetzten und einge-
haltenen Norm und auch nicht eine Regulierung durch ein unbewusstes
Modell.

Vielmehr ist sie das Produkt einer Bewertung der Stellung der jeweiligen
Gruppen zueinander.2” Die Abweichung der sozialen, politischen und konomi-
schen Praxis von Normen, Werten oder symbolischen Ordnungen in Form von
strategischem und interessegeleiteten Handeln ist von zentraler Bedeutung. Das
von Elwert (1995) beschriebene Phianomen des ,,switching® zeigt uns, wie reli-
giose, politische oder kulturelle Selbstzuschreibungen situativ, kontextuell und
vor allem aus strategischen Motiven heraus von einem Extrem ins andere
»umgeschaltet werden konnen.

Aus marxistischen Internationalisten werden radikale Nationalisten oder
religiose Fundamentalisten, die nun mit ebenso grofer Inbrunst wie ehedem die
Legitimitit und kulturelle Authentizitit ihrer neuen Weltbilder behaupten.?®
,»One remarkable feature of we-groups is the process we call switching. That
means a rapid change from one frame of reference to another. A class move-
ment may become a nationalist one, a nationalist movement transform itself
into a religious movement, or a religious network redefine itself as a class
movement.* (Elwert 1997b, S. 67)

Die Entwicklungszusammenarbeit ist in viel stirkeren Malle von materiel-
len Interessen bestimmt als es die Rhetorik der Programme und Reden von
Ministern offenbaren. Auf der Ebene der Projekte ist dies offensichtlich, weil
sich in der Praxis — jenseits kritischer Offentlichkeiten — die Konsequenzen von
nationalen, regionalen und lokalen Interessenpolitiken niederschlagen. Auf
allen Verhandlungsebenen der Entwicklungszusammenarbeit findet man neben
dem Phinomen des ,,identity-switching auch Formen des ,Kultur-Bluffs‘ und

27 Vgl. Flaig (2000), S. 365.
28 Vgl. Elwert (1996), S. 59.

165

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

der ,Kultur-Camouflage‘ zur Beméntelung von Interessen. Die Praxis der Aus-
handlungsprozesse ist deshalb viel hdufiger von kiihler ,rational choice* ge-
prégt, als manchen Ethnologen lieb ist.

,Natlirlich arbeiten wir in den Verhandlungen mit Kulturargumenten. Die Einforderung
von Respekt fiir die jordanische Kultur verschafft uns Luft und Zeit. Die deutschen
Partner werden erst mal vorsichtig und etwas zurilickhaltender. Sie wollen schlieBlich
niemanden beleidigen. Auf diese Weise haben wir mehr Spielraum, um unsere Argu-
mente zu entfalten. (Quelle: Eigene Erhebungen 1999, Amman, Jordanien)

Der Verweis auf die transkulturellen Identititen der beteiligten Akteure reicht
hier zur Analyse nicht aus. Zumal diese Formen der Heterogenitit von
Identitdten und Wertorientierungen zwischen kognitiv kompetenten Akteuren
ausgehandelt werden konnen. Die Evidenz kultureller Heterogenitit muss in
Beziehung zu materiellen Interessen, strategischem Handeln, der Frage von
Macht und Teilhabe und institutionellen Arrangements gesetzt werden. Die
individuellen Akteure sind keine dissoziierten Monaden, sondern immer auch
soziale Wesen und Teilnehmer von Gruppen. Als solche werden weniger ihre
kognitiven Potentiale in jedem Fall aber ihre Handlungsmoéglichkeiten von
spezifischen sozialen und politischen Strukturen und 6konomische Ver-
hiltnissen geprigt, die in dieser Arbeit ausdriicklich nicht als ausschlieBlich
symbolische Ordnungen verstanden werden.

Bei einer ausgiebigen Qat-Runde in Aden an der auch jemenitische
Entwicklungsexperten?’, ein ehemaliger sozialistischer Funktionir und jetzi-
ger Autohdndler sowie ein Mitarbeiter der GTZ teilnahmen, formulierte der
Shaikh und Entwicklungsmakler? Yunis Abd-Al-Qadr wie folgt.

,»Wir sind alle unterschiedlich. Wir sind unterschiedlich wie die Finger einer Hand. Uber
Unterschiede konnen wir beim Qat reden, weil der Qat uns 6ffnet, ohne uns zu benebeln.
Thomas erzdhlt uns von deutschen Frauen und wir erzdhlen von jemenitischen Frauen.
Das sind Unterschiede, und wir schmunzeln und reden als Freunde {iber sie. Und dann gibt
es Politik und Geschifte. Da geht es um Grenzen und Moglichkeiten. Thr kennt jetzt die

29 Es handelte sich um lokale Mitarbeiter der GTZ und des UNDP.

30 Der Begriff Entwicklungsmakler orientiert sich an Bierschenk (1998). Als lokale
Entwicklungsmakler verstehe ich unterschiedliche nicht formell an Projekten
beteiligte lokale Akteure, welche die ProjektmaBnamen strategisch in bestimmte
Richtungen zu lenken suchen. Im Fall von Yunis Abd-Al-Qadr handelt es sich um
einen Vertreter eines strategischen Netzwerkes, das iiber Verbindungen in die
Regierungskreise in der Hauptstadt Sanaa verfiigt und lokal als tribale Gruppe
auftritt. Aus der Sicht der stidtischen Bevolkerung in Aden, die in der Zeit des
sozialistischen Regimes eher sikular und modern orientiert war, handelt es sich
bei Yunis um den Vertreter einer spezifischen Form der Retribalisierung von
Politik und Wirtschaft, die von Sanaa aus betrieben wird.

166

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Situation und die Personen, welche die Macht haben, die Regeln zu bestimmen. Der
Sozialismus ist tot und die Qabili [hier: Stammeskrieger, Anm. d. Autors] haben ihn hier
in Aden getdtet. Es geht nicht um Freundschaft, sondern darum, die Regeln zu kennen und
die Moglichkeiten zu nutzen.” (Quelle: Eigene Erhebungen 1999, Aden, Jemen)

In Dieter Weiss’ Papier ,,Entwicklung als Wettbewerb von Kulturen* (1994)
finden wir zum Thema individuelle Akteure und Organisationskultur:

,,Arabische Okonomen, die z.B. in internationalen Geberinstitutionen arbeiten, agieren
in einer anderen Organisationskultur entsprechend anders — in Kairoer Hochhdusern
manchmal schon von Stockwerk zu Stockwerk. Das gleiche gilt offensichtlich fiir arabi-
sche Hochschullehrer an westlichen Universititen oder Angestellte in multinationalen
Unternehmen.* (Weiss 1994, S. 18)

Hinter der hier offenkundigen Evidenz der kulturellen Flexibilitit der arabi-
schen Okonomen verbirgt sich eine weitere Dimension, die wenig mit dem
Begriff Kultur, aber viel mit den Begriffen Macht und Herrschaft, Strategie
als rationales Abwiégen von strukturell bedingten Handlungsmoglichkeiten und
Handlungsgrenzen zu tun hat. Die Etage einer internationalen Geberagentur
im dgyptischen Landwirtschaftsministerium kann fiir die dgyptischen Mitar-
beiter eine Oase in einer Wiiste aus Biirokratismus, Unterbezahlung und auto-
ritdren Vorgesetzte darstellen.

,Ich verdiene hier besser und meine Arbeit bringt Ergebnisse. Ich mufl mich nicht mit
einem ehemaligen General auseinandersetzen, der ausschlieBlich wegen Regimetreue
und nicht wegen seiner Fachkompetenz eingesetzt worden ist.“ (Quelle: Eigene Erhe-
bungen 1999, Kairo, Agypten)

Im jordanischen Planungsministerium bedeutet die Anwesenheit der GTZ fiir
die jlingeren, iiberwiegend im Ausland ausgebildeten Beamten die Mdglich-
keit, ihr ,,global knowledge* auch einzusetzen.

,»In der Zusammenarbeit mit den beiden GTZlern konnen wir frei sprechen und unsere
Kompetenz entfalten. Ich habe Okonomie in England studiert, natiirlich weiB ich, was
teamwork ist. Die jordanischen Kollegen achten dngstlich auf ihre Claims, ihre kliente-
listischen Netzwerke. Es geht nur um Macht nicht um Losungen, die fiir unser Land
wichtig wiren. Die Regierung schickt uns ins Ausland zum Studium. Dann kommen wir
zuriick und sollen wieder kuschen. Die internationalen Agenturen bieten mir hier zumin-
dest gewisse Freirdume. Andernfalls miiite ich das Land verlassen.” (Quelle. Eigene
Erhebungen 1999, Amman, Jordanien)

Im Kontext schwacher Staaten wie dem Jemen, in denen Gewalt als normales
Mittel der Politik gilt, bieten internationale Dienste Schutz vor Verfolgung und
Erpressung. Sie konnen durch ihre symbolische und materielle Prisenz zur
Stabilisierung bestimmter Behorden beitragen. Ein jemenitischer Beamter:

167

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

»Wissen Sie, eigentlich ist es gar nicht so wichtig, was die GTZ hier im einzelnen
macht. Wichtig ist, dass sie da sind, denn das bedeutet unsere Abteilung ist wichtig.
Ich gewinne Planungssicherheit und muss nicht fiirchten, im nichsten Monat in die
Provinz abgeschoben zu werden oder meinen Bruder aus der Geiselhaft freikaufen zu
miissen, nur weil ich eine kontroverse Entscheidung getroffen habe.* (Quelle: Eigene
Erhebungen 1999, Sanaa, Jemen)

Der ,cultural turn‘ hat eine Schwiche, die seiner Verwandtschaft zum Kon-
struktivismus geschuldet ist. Wer davon ausgeht, dass es vor allem symbolische
Kategorien sind, auf ,,deren Grundlage die Handelnden ihre Wirklichkeit kog-
nitiv organisieren und damit auf spezifische Weise sinnhaft produzieren‘
(Reckwitz 2000, S. 50), hat Schwierigkeiten, die Welt der Interessen zu durch-
dringen.

Auch an anderer Stelle ist die Uberbewertung von symbolischen Codes,
Wissenskulturen und Milieuidentitidten zuungunsten der Analyse der sozialen,
politischen und 6konomischen Praxis kritisiert worden. Ayse Caglar weist
(1997) darauf hin, dass die von Abu-Lughod propagierte ,,Anthropology of the
Particular” die Gefahr der Verkiirzung der sozialwissenschaftlichen Analyse
und Aussagekraft auf Mikrostrukturen und molekulare Subsubmilieus beinhal-
tet. Uberall dort, wo die Durchlissigkeit, Flexibilitit und Kurzfristigkeit dieser
Milieus durch die wissenschaftliche Begeisterung fiir das Partikulare verdeckt
wird, verbirgt sich, so Caglars Argument, die Gefahr eines ,Neo-Essentialis-
mus‘, der die Identitatspolitiken bestimmter strategischer kultureller Forma-
tionen eher perpetuiert, anstatt sie kritisch zu hinterfragen. Das Andere als typi-
sche analytische und symbolische Kategorie der Ethnologie droht dabei in
einen unreflektierten Prozess des ,Othering* oder der Sakralisierung dessen zu
miinden, was nur immer fremd, partikular und spezifisch ist.

Die Ablosung der Gesellschaftstheorie durch die Kulturtheorie bleibt
typisch fiir den ,cultural turn‘. Der Kulturanthropologe Werner Schiffauer plé-
dierte in einem Vortrag am Zentrum Moderner Orient (ZMO) in Berlin gar
ur eine umfassende Kulturwissenschaft, in der die Sozial- und Geisteswissen-
schaften aufgehen sollen. Interessanterweise mehrt sich in jlingster Zeit Wi-
derstand gegen diesen Anspruch mancher Kulturwissenschaften. Dass solcher
Widerstand ausgerechnet aus der Literaturwissenschaft kommt, ist auf den
ersten Blick iiberraschend. Auf den zweiten Blick regt es jedoch zum Nach-
denken an, weil an dieser Stelle — was im Wettstreit der Wissenschaften um die
beste Welterklarung selten genug vorkommt — Grenzen eingestanden werden,
anstatt eine nicht einldsbare Allzustindigkeit zu behaupten.

,Die Kulturwissenschaften erwecken heute den Eindruck, das vormals ,Eigene‘ in dem
MaBe zu entwerten, wie sie das ,Fremde‘ und ,Andere‘ {iberall eilfertig entdecken.
,Fremdheit‘ wird dabei nicht selten zu einem Zauberwort, vor dem ein Verstindnis
iibergreifender oder elementarer Strukturen gar nicht erst versucht wird. Der gegen-
wartige Siegeszug der ,Kulturwissenschaft® auf einem Feld, das einst von der ,Gesell-
schaftstheorie‘ besetzt war, verdankt sich einer mikroskopischen Vielfalt, Fremdheit und

168

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 SKEPTISCHE SOZIALANTHROPOLOGIE

Diversifikation zahlreicher uniibersehbar gewordener Kulturen, die sich nicht mehr
mittels iibergeordneter Strukturen und Theorien erfassen lassen. Die Faszination und
Strahlungskraft des Fremden aber konnten sich in dem MalBle schnell wieder verbrau-
chen, wie das Bediirfnis nach einem Verstindnis des Eigenen wichst — und hier nach
einer Einsicht in iibergreifende, wohlmdglich gesellschaftliche oder ,elementare® Struk-
turen.” (Erhart 2000, S. 260-261)

6.1 Skeptische Sozialanthropologie

Es erscheint sinnvoll, inmitten der eifrigen Suche nach kulturellen Diversi-
fikationen und eines merkwiirdig unkritischen Vertrauens in die symbolische
Kraft kultureller Zeichenvielfalt nach Analyseeinheiten und Erklarungsmustern
zu suchen, die eine kritische Perspektive auf die Heterogenitéit der Kultur als
Fluxus zulassen. Hierzu ist eine Besinnung der Ethnologie auf ihre Wurzeln
als empirische und vergleichende Sozialwissenschaft notwendig.3! Eine solche
Orientierung mdchte ich als ,skeptische Sozialanthropologie‘ bezeichnen.
Die skeptische Sozialanthropologie versteht sich eher als vergleichende Gesell-
schaftswissenschaft denn als Kulturwissenschaft. Zur Unterscheidung der skep-
tischen Sozialanthropologie vom ,cultural turn‘ mochte ich zwei Beispiele an-
fithren, die im folgenden zusammengefasst werden.

Das erste Beispiel behandelt ein spezifisches Phinomens, das sich bei
Kommunalwahlen in Jordanien beobachten lisst.3? Die jordanischen Wahl-
lokale sind, dhnlich wie in Deutschland, mit Kabinen und Wahlscheinen, ver-
siegelten Wahlurnen und einem Komitee ausgestattet. Die Moglichkeit zur
geheimen und freien Wahl besteht. Ein Grofteil der Wahler verldsst jedoch die
Wabhlkabine mit dem offenen Wahlschein in der hoch erhobenen Hand. Die
Wahlentscheidung wird damit zum offentlichen Akt. In einer auf den ersten
Blick iiberzeugenden Interpretation offenbart sich hier ein zentrales Element
der beduinischen Kultur und Weltanschauung in Jordanien.3* Das 6ffentliche
Bekenntnis stellt aus Eickelmans Sicht eine symbolische Demonstration der
Prinzipien ,Wahrhaftigkeit und ,Ehrenhaftigkeit® durch den Wihler dar. Es
handele sich also um eine spezifische Verflechtung lokaler und regionaler
beduinischer Wahrnehmungs- und Handlungsmuster mit dem westlichen
Modell demokratischer Wahlen. Eine andere, mehr nach Machtstrukturen fra-
gende und insofern skeptische Interpretation weist in eine andere Richtung.

31 Man sollte schlieBlich nicht vergessen, dass Griinder der Ethnologie wie Mali-
nowski fiir eben jenen Status lange und schwer gekdampft haben.

32 Das Beispiel basiert auf einer Diskussion, die ich im Sommer 2002 mit Dale
Eickelman am Wissenschaftskolleg zu Berlin gefiihrt habe.

33 Eickelman benutzt anstelle des deutschen Wortes Weltanschauung den Begriff
»world view*. Zur genaueren Erlduterung des Begriffes siche Eickelman (1989),
S. 228f.

169

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Hier gilt die ver6ffentlichte Wahl als Merkmal und Instrument eines autoritéren
Regimes, das echte freie und geheime Wahlen nicht zulésst.

Inwieweit hier bestimmte beduinische Traditionen eine Rolle spielen, ist
schwer zu beantworten. Immerhin befolgen auch nicht-beduinsche Wiahler in
Jordanien das gleiche pseudodemokratische Ritual. Das Moment der Wahrhaf
tigkeit und Ehrenhaftigkeit nach dem Motto ,Seht alle her, ich habe nichts zu
verbergen* transferiert den Akt der politischen Unterdriickung in die Sphére der
Moral. Der Staat nutzt und schiirt diesen Transfer durch entsprechende Propa-
ganda. Die Wahlentscheidung ist somit kein Ergebnis eines demokratischen
Wettstreites zwischen unterschiedlichen Parteien, es ist eine Frage des Anstan-
des, die regierungsnahen Parteien zu wéhlen. Der Wiahler demonstriert durch
seine ,moralische Integritdt® die Unterwerfung unter den autoritéren Staat.

Das zweite Beispiel bezieht sich auf einen Vortrag des Ethnologen Richard
Rottenburg am Zentrum Moderner Orient (ZMO) in Berlin.3* Richard Rotten-
burg stellte in diesem Vortrag die kontroversen Aushandlungsprozesse zwi-
schen deutschen und einheimischen Experten in einem Wasserversorgungs-
projekt in Afrika als Konfliktfeld unterschiedlicher kultureller Codes dar. Der
Konflikt der kulturellen Codes und Verstindnisse iiber Arbeit, Zeit oder
Genauigkeit, so Rottenburg, hitte zu grundlegenden Problemen beim Betrieb
des Wasserwerkes gefiihrt. Rottenburg fiihrte aus, dass das westliche Axiom
des ,,technischen Spiels* 3, also die Annahme, Arbeitsprozesse seien rational
organisierbar und damit nicht kulturell definiert, auf ein kulturell eingebettetes
Verstindnis von Arbeit getroffen sei. In der anschlieBenden Diskussion wurde
von einem Teilnehmer angemerkt, dass er Zweifel an der These iiber die kultu-
relle Kluft zwischen technischem Spiel und eingebettetem Verstindnissen
habe. SchlieBlich sei die pragmatische Aneignung neuer Technologien eher die
Regel als die Ausnahme. Die erwdhnten Konflikte konnten doch auch das
Ergebnis von Interessenkonflikten sein. Interessant sei an dieser Stelle die
Offenlegung empirisch belegbarer Tatbestinde und Fakten wie schlechte
Bezahlung der einheimischen Krifte oder Korruption der involvierten Behor-
den. Rottenburgs Entgegnung bestand in dem Hinweis, dass sich schon in die-
ser Fragestellung ein grundlegendes erkenntnistheoretisches Problem verberge,
das der Teilnehmer offenbar iibersehe. Es sei unmdoglich, zwischen Symbol
und Praxis zu trennen.

Es gébe in diesem Sinne keine Tatbestéinde, sondern nur Codes und kultu-
rell geprégte Verstidndnisse von Tatbestinden. Die Unterstellung einer zweckra-
tionalen Logik, wie sie die Frage nach (materiellen) Interessen beinhalte, konne
in diesem Fall zu Missverstindnissen, Missachtung oder gar moralischer
Verurteilung fiihren.

In der Perspektive der skeptischen Sozialanthropologie ist die Trennung
zwischen Symbol und Praxis notwendig. Ob man Kultur, wie Elwert (1996) als
Restkategorie dessen bezeichnen muss, was nicht Recht, Politik und Wirtschaft

34 Der Vortrag wurde im Sommer des Jahres 2001 gehalten.
35 Zum Begriff ,technisches Spiel“ vgl. Rottenburg (2001).

170

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 SKEPTISCHE SOZIALANTHROPOLOGIE

ist, lasse ich dahingestellt. Seine Kritik am zu breiten Spielraum und der un-
klaren Definition des kultursoziologischen Kulturbegriffes ist jedoch mehr als
eine rhetorische Provokation. Hinter der Aussage steckt eine berechtigte Sorge
des Empirikers. Der Irrgarten nativer Ideologien, erfundener Traditionen und
Kulturbehauptungen birgt fiir die wissenschaftliche Analyse eine Fiille von
FuBangeln und Stolpersteinen. Dies gilt umso mehr fiir den durch unterschied-
lichste Motive gekennzeichneten Prozess der Inszenierung des Individuums zur
offentlichen Person. Je fliichtiger und heterogener ein kultureller Prozess ist,
desto weniger zuverléssig ist er als analytische und explikative Kategorie. Dies
gilt insbesondere dann, wenn es um die Analyse von komplexen Verhandlungs-
situationen geht, in denen kulturelle Differenz und Identitdt nur einen Faktor
unter vielen anderen darstellen.

,Die Betriebsamkeit der Kulturwissenschaften kann vermutlich jene Liicken nicht fiil-
len, die sich inmitten der Aufmerksambkeit auf regionale Motive, kulturelle Differenzen
und Aspekte des Fremden gleichwohl bemerkbar machen: einerseits die Analyse von
Strukturen, die das Eigene und das Fremde in ein Verhéltnis zueinander setzen, eine
Gesellschaftstheorie andererseits, die kulturellen Phdnomenen ihren Platz in {ibergrei-
fenden Strukturen zuweist.” (Erhart 2000, S. 260-261)

Damit wird kulturelle Sinnproduktion keineswegs zur abhidngigen Variable
einer unvermeidlichen praktischen Logik, wie es Marshall Shalins der formali-
stischen Wirtschaftswissenschaft vorgeworfen hat?®, aber ihr wird ein Platz
zugewiesen, der sie einer Analyse im Kontext anderer gesellschaftlicher Di-
mensionen zuginglich macht. Die analytische Trennung von Interessen, Welt-
bildern und Institutionen unterschligt keinesfalls die vielféltigen Interdepen-
denzen und Verflechtungen zwischen diesen Dimensionen gesellschaftlicher
Organisation.

Sie soll Klarheit und Unterscheidbarkeit schaffen und operiert eben nicht
mit einem allzustdndigen Kulturbegriff. Wenn Kultur aber alles ist, dann ist sie
gleichzeitig nichts. Der Begriff verliert seine analytische und explikatorische
Kraft und wird zu einem Supermarkt der Bedeutungen.

Die Debatte, ob Interessen oder Ideen das Primat der Geschichte bilden, ist
natiirlich nicht neu. Sie gehort zu den Kernfragen der Sozial- und Geistes-
wissenschaften. Ahnlich wie Norbert Elias’ Werk (1969) ,,Uber den Prozess der
Zivilisation™ gilt vielen die religionssoziologische Schrift Max Webers ,,Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus* (1920) als Kronzeuge
einer kulturwissenschaftlichen Lesart der (Wirtschafts-) Geschichte.

,,Bel Max Weber stand dabei neben den historisch-strukturellen Griinden die Frage nach
den inneren geistigen Antrieben zur Herausbildung des Kapitalismus im Vordergrund.
Damit begab er sich in expliziten Gegensatz zu Karl Marx, der im 24. Kapitel des

36 Vgl. Sahlins (1981), S. 289ff.

171

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Kapitals iiber die urspriingliche Akkumulation die dufleren Zwinge in den Vorder-
grund gestellt hatte, denen sich der einzelne ausgesetzt sah.” (Menzel 1992, S. 88).

Vor diesem Hintergrund ist Webers Arbeit auch als Beleg fiir die Giiltigkeit
der Rede vom ,,Konfuzianismus als Geist des ostasiatischen Entwicklungs-
erfolges* herangezogen worden.” Tatsichlich betont Weber in seiner Analyse
des europdischen Industrialisierungsprozesses und der Herausbildung des Ka-
pitalismus nicht nur die Notwendigkeit zur Entfaltung der produktiven Krifte
mit Hilfe des Staates, sondern auch die Genese einer biirgerlich-rationalen
Weltauffassung. Weber geht es in seiner Untersuchung erstens um die Kldrung
der universalhistorischen Griinde der Entwicklung des okzidentalen Ratio-
nalismus mit seiner kapitalistischen Geisteshaltung in Abgrenzung zum orien-
talischen Kulturkreis. Ein zweiter Blick richtet sich auf die Unterschiede im
okzidentalen Kulturkreis selbst, die er fiir die Ungleichzeitigkeit der Entwick-
lung zwischen den europdischen Léandern verantwortlich machte. Wéhrend
Weber die Grundlagen des europdischen Sonderweges in ,,Die protestantische
Ethik und der Geist des Kapitalismus* religionssoziologisch begriindet, wird
letzteres auf strukturelle Faktoren zuriickgefiihrt.

Die frithzeitige Herausbildung einer von aristokratischen Hemmnissen be-
freiten kapitalistischen Wirtschaftsgesinnung in den angelséchsischen Lin-
dern war nicht nur das Ergebnis einer spezifischen Mentalitit, sondern liegt
auch darin begriindet, dass die 6konomisch absteigende Klasse der Grogrund-
besitzer ihre politische Macht weiterhin behaupten konnte, wéihrend das Biir-
gertum wegen einer verspéteten Industrialisierung zu schwach blieb. Weber hat
in seinem Denken also stets beides im Blick, die Produktion von Sinn und Be-
deutung und das Feld der praktischen Interessen.

In dem Aufsatz ,,Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen* (1920) beurteilt
Weber das Verhéltnis zwischen Idee und Interesse auf exemplarische Weise:

»Interessen (materielle und ideelle), nicht: Ideen, beherrschen unmittelbar das Handeln
der Menschen. Aber: die ,Weltbilder, welche durch Ideen geschaffen wurden, haben oft
als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die Dynamik der Interessen das
Handeln fortbewegte.” (Max Weber 1920, S. 252)

Allgemeinplatze wie ,der Konfuzianismus als Geist des asiatischen Kapitalis-
mus‘ sind Webers Denkweise fremd.

»[...] dass mit so vagen Vorstellungen, wie der (angeblichen!) ,Weltfremdheit® des
Katholizismus, der (angeblichen!) materialistischen ,Weltfreude® des Protestantismus
und vielem dhnlichen hier nichts anzufangen ist, schon weil sie in dieser Allgemeinheit
teils auch heute noch, teils wenigstens fiir die Vergangenheit gar nicht zutreffen.”
(Weber 1920, S. 25)

36 Vgl. Simson (2000).

172

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 SKEPTISCHE SOZIALANTHROPOLOGIE

In der Rationalisierung aller Verhaltensweisen — und in diesem Sinne ist das
Diktum von der ,,Entzauberung der Welt™ ja zu verstehen — besteht fiir Weber
der Kern des Modernisierungsprozesses. Dabei geht es nicht nur um die
biirgerliche rationale Weltsicht, sondern um strukturelle und institutionelle
Formen der gesellschaftlichen Organisation in einer universalhistorischen
Perspektive. An dieser Stelle unterscheidet sich auch Norbert Elias’ Argu-
mentation in ,,Uber den Prozess der Zivilisation® (1991) nur unwesentlich
von Webers Perspektive. Die gesellschaftliche Organisation der Affekt-
kontrolle ist ein Rationalisierungsprozess, dem Elias eine zentrale Rolle im
Zivilisationsprozess zuweist.

Der essentialistische Kulturrelativismus von Hofstede, Hall und Thomas
stellt dem eine ebenso statische wie umfassende Differenzhypothese entge-
gen, die als iiberkommen und empirisch nicht haltbar betrachtet werden kann.

Der postmoderne Kulturrelativismus des ,cultural turn® konzentriert sich
auf partikulare Wissenskulturen, Milieus und Individuen, welche in einem
grenziiberschreitenden kulturellen Fluxus die ,Ordnung der Dinge* sinnhaft
produzieren. Die skeptische Sozialanthropologie — so wie sie in dieser Arbeit
verstanden wird — iibernimmt die Erkenntnisgewinne des ,cultural turn® in
bezug auf die Verortung der Dimensionen Kultur und kulturelle Identititen
im Kontext der Globalisierung. Sie fiigt ihr jedoch Interessen und Strategien
als eigenstindige Untersuchungsfelder hinzu. Aulerdem stellt die skeptische
Sozialanthropologie die Frage nach der gesellschaftlichen Organisation der
heterogenen Identititen und widerstreitenden Interessen. Macht, Herrschaft
und Teilhabe sind nicht nur symbolische Ordnungen, sondern haben eine
materielle und auch physisch erlebbare Realitit. Jede dieser Dimensionen
wird ausdriicklich nicht als abhéngige Variable kognitiver Ordnungen und
kultureller Prozesse verstanden. Die Verflechtung der drei Untersuchungs-
felder wird dabei keinesfalls unterschlagen. Wie im folgenden Schaubild
ersichtlich, bezieht die skeptische Sozialanthropologie Menschen, Milieus,
Orte und Zeit in ihr Untersuchungsinteresse ein. Die Kategorie ,Menschen’
betont das sozialanthropologische Verstindnis des Menschen als kognitiv
kompetenten und handlungsfahigen Akteur. Die Kategorie ,Milieus® unter-
streicht die Einbettung des Individuums in soziale Beziehungen und
Gruppen, politische Strukturen und 6konomische Bedingungen. Der Begriff
,Orte‘ représentiert die Lokalitét als klassisches Thema der Ethnologie.

SchlieBlich deutet der Begriff ,Zeit* auf die historische Dimension sozia-
lanthropologischer Forschung hin, die gerade in jlingerer Zeit — etwa bei der
Analyse ethnopolitischer Bewegungen und der Anthropologie der Gewalt
(Klute 1999) — eine zunehmende Bedeutung gewinnt.

173

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Graphik 2: Untersuchungsfelder der skeptischen Sozialanthropologie

N
Y \J
Interessen Weltbilder Institutionen
Soziale, Normen, Mikropolitik,
politische, Ideen, Informalitdt,
okonomische, Reprdsentationen, Macht,
kulturelle Symbole Herrschaft
Interessen/
Strategien
A A A
Menschen Milieus Orte Zeit

Die skeptische Sozialanthropologie geht implizit davon aus, dass die produkti-
ve Organisation von Heterogenitit letztlich alle Gesellschaften vor dhnliche
Herausforderungen stellt. In diesem Sinne vertritt die vorliegende Arbeit die
Position eines pragmatischen Universalismus. Perspektivisch geht es dabei in
Anlehnung an Habermas® Uberlegungen in ,,Die ,,postnationale Konstellation*
(1998), um die Frage nach demokratisch legitimierten und rechtsstaatlich abge-
sicherten Institutionen und Verfahren zur zivilen Aushandlung unterschied-
licher Ideen, Interessen und Strategien. Demokratie und Rechtsstaatlichkeit als
zentrale Erfolge im Prozess der Zivilisierung Europas diirfen dabei durchaus
als Orientierungsmuster fungieren, wenn klar bleibt, dass dieser ,,Zivilisie-
rungsprozess (Senghaas 1998) bereits das Ergebnis einer verwobenen Mo-
derne ist, zu der im Osten wie Westen, Norden wie Siiden wichtige Beitrége
geleistet worden sind. Es geht also keinesfalls um die Reetablierung eines nor-
mativen und moralischen Monismus im Stile eines ,von Europa lernen, heifit
siegen lernen‘.

Der Blick auf den Nexus zwischen Ideen, Interessen und Institutionen ist
auch typisch fiir die Arbeiten des Entwicklungsdkonomen Dieter Weiss. In
Gegensatz zum essentialistischen Kulturalismus vollzieht sich Weiss’ Denken
iiber die Zusammenhénge zwischen Kultur und Entwicklung im Bewusstsein
der Wandlungs- und Innovationspotentiale kultureller Systeme und ist stets mit
dem niichternen Blick des Okonomen auf soziale, politische und wirtschaftli-
che Bedingungen verbunden. Das Papier ,,Entwicklung als Wettbewerb von
Kulturen® (1994) schenkt zwar, wie bereits gezeigt’®, der Steuerungsfunktion
kultureller Wertefelder und Pridgungen einige Beachtung, die diskutierten
Fallbeispiele sprechen jedoch eine deutlich andere Sprache. Nicht unverbriich-
liche kulturelle Identitdt, sondern ein autoritires Bildungssystem, das die

38 Vgl. Kapitel 2 ,,Entwicklungszusammenarbeit als interkultureller Dialog*.

174

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 SKEPTISCHE SOZIALANTHROPOLOGIE

Entfaltung kreativer Intelligenz unterbindet, wird als Ursache fiir den Mangel
an innovativem wissenschaftlichem Denken an einer syrischen Universitét aus-
gemacht. Das autoritire und zentralistische Management in dgyptischen
Behorden wird nicht als Kernbestandteil arabischer Mentalitét, sondern als das
Ergebnis politischer und 6konomischer Prozesse, die im arabischen Sozialis-
mus wurzeln und an anderer Stelle als ,,Neo-Patrimonialismus® (Pawelka 1985)
beschrieben worden sind, interpretiert. Weiss’ Thematisierung von kreativer
Intelligenz als zentraler Ressource zur Mobilisierung von Entwicklungspoten-
tialen ist deshalb kein kulturalistischer Aufruf zur Verdnderung von Mentalitét
oder Identitét. Vielmehr geht es um die Erdffnung von institutionell abgesicher-
ten Spielrdumen, in denen sich kreative Intelligenz als Voraussetzung fiir
Problemerkennung und die Entwicklung innovativer Problemldsungsansétze
entfalten kann. Die Evidenz der sozialen, politischen, 6konomischen und kul-
turellen Heterogenitit der Globalisierung steht nicht im Widerspruch zu dieser
Perspektive.

Wie Habermas in seinen Uberlegungen zur kulturellen und emotionalen
Verankerung von Demokratie und Rechtstaatlichkeit in Europa zeigt, ist kon-
flikttrachtige Heterogenitdt eher als Anlass und Anreiz zur Zivilisierung durch
rationale Institutionen zu verstehen.

,Die europdische Entwicklung ist seit dem ausgehenden Mittelalter stirker als andere
Kulturen durch Spaltungen, Differenzen und Spannungen charakterisiert — durch die
Rivalitdt zwischen kirchlicher und siakularer Gewalt, durch eine regionale Zersplitterung
der politischen Herrschaft, den Gegensatz zwischen Stadt und Land, durch die konfes-
sionelle Spaltung und den tiefen Konflikt zwischen Glauben und Wissen, durch die
Konkurrenz der gro3en Michte, die imperiale Beziehung zwischen ,Mutterldndern® und
Kolonien, vor allem durch Eifersucht und Krieg zwischen den Nationen. Diese scharfen,
oft todlich zugespitzten Konflikte sind [...] auch ein Stachel zur Dezentrierung der
jeweils eigenen Perspektive gewesen, ein Antrieb zur Reflexion auf und zur Dis-
tanzierung der Voreingenommenheiten, ein Motiv zur Uberwindung des Partikularis-
mus, zum Erlernen toleranter Umgangsformen und zur Institutionalisierung von Aus-
einandersetzungen.” (Habermas 1998, S. 155-156)

Die Ethnologie kann diese historische Perspektive durch ihr Interesse fiir
mikropolitische Prozesse, die Dimension der Informalitit in komplexen
Organisationen und die Kompetenz bei der Analyse von Interessen und strate-
gischen Akteuren entscheidend erweitern.

Auf der Suche nach Orientierung miissen wir den Blick einerseits auf die-
jenigen formellen und informellen Strukturen, Funktionen und Prozesse rich-
ten, welche die Handlungsspielrdume der Entwicklungsexperten priagen. Diese
Perspektive hat in der Ethnologie seit den Tagen von Alfred Reginald Radcliffe-
Brown eine gute Tradition. ,,You cannot have a science of culture. You can study
culture only as a characteristic of a social system [...] if you study culture, you
are always studying the acts of behaviour of a specific set of persons who are
linked together in a social structure. (Radcliffe-Brown [1957], S. 106)

175

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Andererseits miissen wir Organisationen auch als Handlungsarenen von In-
dividuen und Gruppen begreifen, die ihre Welt durch soziales, politisches und
o6konomisches Handeln (autonom) strukturieren wollen und kénnen. Es ist des-
halb wichtig die Experten als kognitiv und sozial kompetente Akteure sichtbar
zu machen. Hier lehnt sich die Argumentation an Raymond Firth Unter-
scheidung zwischen Sozialstruktur (als Form der Kontinuitdt und Verbind-
lichkeit) und sozialer Organisation (als dynamische Handlungsarena) an, wie er
sie in ,,Elements of Social Organization* (1951) entwickelt hat.

»Social Organization has usually been taken as a synonym for social structure. In my
view it is time to distinguish between them. The more one thinks of the structure of a
society in abstract terms, as of group relations or ideal patterns, the more necessary it is
to think separately of social organization in terms of concrete activity. (Firth 1951,
S. 35-36)

Diese Perspektive, die das Informelle genauso wie das Formelle betrachtet,
gehort zu den Kernelementen jeder (klassischen) Ethnographie und hat ihren
Weg auch in zeitgendssische soziologische Praxistheorien gefunden, wie sie
etwa Pierre Bourdieu (1979) vorgelegt hat. Wer die soziale, politische und 6ko-
nomische Organisation der Entwicklungsexperten untersuchen will, muss die
Arena kulturanthropologischer Debatten verlassen und das Feld der sozial-
anthropologischen Organisationsforschung betreten.

6.2 Sozialanthropologie von Organisationen

Das klassische Bild einer Organisation besteht aus einer spezifischen Struktur
und ihren Funktionselementen, in denen rationale, arbeitsteilige Prozesse zur
Losung von Aufgaben und Erreichung von Zielen ablaufen. Die reinste Form
einer rational auf ihre Ziele ausgerichteten Organisation postulierte Max Weber
(1920) am Beispiel der formalen Organisation der Biirokratie.>® Je nach Typ
und Rolle bearbeiten Organisationen verschiedenen Aufgaben und verfolgen
unterschiedliche Ziele. Verwaltungen sollen soziale Ordnung herstellen und
spielen eine spezifische Rolle bei der Herausbildung und Sicherung der (ratio-
nalen biirokratischen) Herrschaftsstruktur des modernen Staates.*’ Das Ziel
eines Unternehmens hingegen besteht in der Gewinnerzielung. Die ,biirokrati-
sche Maschine® mit einer klaren Zuordnung von Struktur, Funktion und Ziel
wurde zum weltweiten Vorbild fiir die Koordination der Zusammenarbeit von
Menschen in Organisationen. Dies galt und gilt auch fiir die deutsche staatliche
Entwicklungszusammenarbeit.

39 Vgl. Weber (1980), S. 551f. Ein Idealtypus, wie ihn Weber formulierte, diente
dazu sich an einem Modell die Wirkungsbedingungen vorzufiihren.
40 Vgl. Weber (1980), S. 574f.

176

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 ANTHROPOLOGIE VON ORGANISATIONEN

Die ,Sozialanthropologie von Organisationen® kann man als eine Variante der
skeptischen Sozialanthropologie verstehen. Ihr Erkenntnisinteresse richtet sich
auf grundlegende formelle und informelle Strukturen, Funktionen und
Prozesse innerhalb und zwischen komplexen (biirokratischen) Organisationen
und deren Verhiltnis zu anderen Formen der sozialen, politischen und 6kono-
mischen Organisation. Auch die Organisationssoziologie unterscheidet zwi-
schen der formellen Struktur und der informellen Struktur von Organisationen.
Bei Niklas Luhmann (1964) werden informelle Praktiken, die neben den for-
malen Strukturen und Normen der biirokratischen Verwaltung und Arbeits-
organisation verlaufen als ,,brauchbare Illegalitit (Luhmann 1964, S. 304-314)
bezeichnet.

Die Sozialanthropologie von Organisationen hat ein besonderes Interesse an
der Dimension Informalitit. Das Interesse an den Normen, Strukturen,
Funktionsweisen und Wirkungen von Informalitdt wurzelt in der politischen
Anthropologie und der Wirtschaftsanthropologie. Die Auseinandersetzung mit
informellen Erscheinungsformen von Macht und Herrschaft jenseits des for-
mellen Staates durch Fortes und Evans-Pritchard (1940) in ,,African Political
Systems*, besonders aber das wirtschaftsanthropologische Paradigma der
Einbettung der Okonomie in ,das Soziale® bei Karl Polanyi (1968), stehen Pate
bei der Analyse von Informalitét in formalen Organisationen.

Die Auseinandersetzung mit komplexen, biirokratischen Institutionen und
Organisationen, Unternehmen und Industriebetrieben hat in der Ethnologie
ebenfalls eine gewisse Tradition, auch wenn diese nicht zu ihren zentralen
Untersuchungsfeldern gehoren. Neben den Untersuchungen der Manchester
School, die bei ihren Feldforschungen in Industriebetrieben die Konfliktlinien
zwischen Arbeiterschaft und Unternehmensfithrung untersuchten, sind insbe-
sondere die Beitrdge von Mary Douglas (1987) ,,How Institutions think* und
Clifford Geertz’ Ausfithrungen zu Organisationen als ,,systems of shared
values* in ,,The Interpretation of Cultures” (1973) bekannt geworden.

Im Kontext der Auseinandersetzung mit der Entwicklungszusammenarbeit
widmet sich die ethnologische Organisationsforschung (in Deutschland) vor
allem historischer und zeitgendssischer Prozesse der Ubertragung des
Weberschen Organisationsmodells der rationalen Biirokratie auf die Gesell-
schaften der sogenannten ,Dritten Welt*. Richard Rottenburg hat in seinem
Beitrag ,,Formale und informelle Beziehungen in Organisationen® (1994) die
Ausgangspunkte dieser Variante der ethnologischen Organisationsforschung
umrissen.

,Der Widerspruch zwischen der weiten Verbreitung sowie der Beliebtheit
eines Organisationsmodells und der offenkundigen Wirkungslosigkeit dieses
Modells in weiten Teilen der ehemals ,,Dritten Welt* ist Ausgangspunkt fiir
viele, die sich mit diesen Teilen der Welt beschiftigen.” (Rottenburg 1994,
S. 19)

Die These der ethnologischen Organisationsforschung besteht, so
Rottenburg, in der Behauptung einer Inkompatibilitit des formalen Organi-
sationsmodells mit den soziokulturellen Gegebenheiten in den Léndern der

177

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

,Dritten Welt‘. Die kulturelle Inkompatibilitdt fiihrt zu Phinomenen der
Ineffektivitdt (von Organisationen), der Illegalitdt und der Verstdrkung von
Informalitat.

»|.-.] dass erstens die Ziele und Strukturen der formalen Organisation den historischen
und soziokulturellen Gegebenheiten jener Gesellschaften zuwiderlaufen. Dies fiihre
zweitens dazu, dass die Organisationen ineffektiv arbeiten, was wiederum drittens die
Menschen veranlasse, sich auf anderen — im Sinne des Systems illegalen — Wegen
weiterzuhelfen, um ihre Bediirfnisse zu befriedigen. Viertens freilich reduziere dieser
Ausweg die Effektivitit der formalen Organisation noch weiter und verhelfe so flinftens
dem informellen Austausch noch weiter.“ (Rottenburg 1994, S. 19)

Meine Arbeit teilt die These von der kulturellen Inkompatibilitit nicht. Wie
oben bereits ausgefiihrt geht die skeptische Sozialanthropologie davon aus,
dass die produktive Organisation von Heterogenitét letztlich alle Gesellschaften
vor dhnliche Herausforderungen stellt.

Das Modell der formalen Organisation im Sinne Webers bildet nach wie vor
ein alternativloses Kernelement der Bewiltigung dieser Herausforderungen,
auch wenn es heute differenzierter und kritischer betrachtet werden muss.

In jeder Organisation verlaufen informelle Prozesse der sozialen
Integration, der Kommunikation, der Arbeitsteilung und des Austausches, die
mit der formellen Struktur auf spezifische Weise verflochten sind. Informalitét
zieht sich wie das Geflecht eines Pilzes durch eine Organisation. Dieses
Geflecht ist unter der Oberfliache verborgen und nicht auf den ersten Blick
sichtbar. Informalitit kann Abkiirzungen bieten, wo die formelle Hierarchie
schnelle Kommunikations- und Entscheidungsprozesse verhindert.*! Ein klas-
sischer Fall dieser Abkiirzung und Beschleunigung von Arbeitsprozessen ist der
beriihmte ,kleine Dienstweg® in Verwaltungen. Informalitdt kann jedoch auch
Knoten und zdhe Barrieren ausbilden, wenn sich Mitarbeiter unter Druck
gesetzt fithlen. Sie bietet Plattformen fiir solidarische interpersonelle
Netzwerke jenseits offizieller Normen und formeller Verfahren. In Anlehnung
an Rottenburg (1994)*? kann man formulieren, dass formelle und informelle
Beziehungen in Organisationen weniger zwei getrennte Welten sind, sondern
sich stindig tiberschneiden und durchqueren. Die eine Form der Organisation
kann nur sein, weil es die andere gibt und umgekehrt.*> Wie Elwert in seinem
Beitrag ,,Selbstverdnderung als Programm und Tradition als Ressource* (2000)

41 Vgl. Luhmann (2000).

42 Vgl. Rottenburg 1994, S. 23f.

43 Zur Verflechtung und wechselseitigen Stabilisierung der formellen und informel-
len Organisation gehdren auch halbformelle Praktiken. Unter halbformellen
Praktiken verstehe ich die Variation und Improvisation. Beide Formen weiten die
Spielrdume der formellen Organisation bis zu einem Punkt aus, der gerade noch
,legal® ist. Im Gegensatz zu informellen Praktiken sind sie damit noch Teil der for-
mellen und offiziellen Vorgehensweise.

178

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 ANTHROPOLOGIE VON ORGANISATIONEN

gezeigt hat, kdnnen sich die formelle und die informelle Organisation wechsel-
seitig stabilisieren. Sie verleihen Organisationen dann sowohl Kontinuitdt als
auch das Potential zur Selbstverinderung.**

Die formale Organisation wird durch gesatzte Ordnungen, Erzwingungs-
moglichkeiten und Belohnungssysteme stabilisiert. Die informelle Orga-
nisation basiert auf einer Form des Austausches, den man Gaben- oder Moral-
6konomie nennen kann. Die Wirtschaftsanthropologie, insbesondere Karl
Polanyi (1968) und Marshall Sahlins (1965), hat stets die Einbettung wirt-
schaftlichen Handelns in die soziale Organisation einer Gesellschaft, ihre nor-
mativen und moralischen Kategorien konstatiert.

Das substantivistische Paradigma der Okonomie als ,,instituted process™
und der gleichermaflen pragende Begriff der ,,embeddedness™ (Polanyi 1968)
sind in dhnlicher Weise von anderen Autoren, besonders prominent von James
Scott in seinem Buch ,,The Moral Economy of the Peasant* (1976), unter dem
Stichwort ,,Moralokonomie“ diskutiert worden. Elwert hat den Begriff der
Moraldkonomie in seinem Beitrag ,,Mérkte, Kauflichkeit und Moralokonomie*
(1985) auch auf marktwirtschaftlich organisierte Okonomien ausgedehnt und
spiiter in die Organisations- und Unternehmensforschung eingebracht.*’ Die
Moraldkonomie basiert auf einer Gabendkonomie. Die Gabendkonomie ist
eine geldlose Wirtschaft, die an moralischen Normen und dem Gewinn von
Ansehen orientiert ist. Wegen dieser Normorientierung wird sie auch Moral-
okonomie genannt.*® In der Gabenokonomie spielt die Gegenseitigkeit der
Leistungen, die Reziprozitit, eine entscheidende Rolle. In seinem Aufsatz
,»On the Sociology of Primitive Exchange® (1965) unterscheidet Marshall
Sahlins zwischen generalisierter, ausgeglichener und negativer Reziprozitit.
Die vorliegende Arbeit lehnt sich in verdnderter Form an die Definitionen
Sahlins an.*’ Unter ausgeglichener Reziprozitit wird eine Form des Austau-
sches verstanden, die ich ,Gefdlligkeitsbanken‘ nenne. Die Wihrung dieser
Banken sind Informationen, Hilfeleistungen und Gefilligkeiten. Man zahlt
Informationen und Gefilligkeiten ein und darf diese abheben.

Das Einzahlen und Abheben in Gefilligkeitsbanken kann zeitversetzt erfol-
gen. Insbesondere in Netzwerken®® ist der Prozess des Einzahlens und Ab-
hebens nicht auf zwei Personen begrenzt. Dennoch ist hier die Einzahlung die

44 Vgl. Elwert (2000), S. 93f.

45 Vgl. Elwert (2000), S. 74f.

46 Vgl. Elwert (2000), S. 72.

47 Vgl. Sahlins (1965), S. 145ff. Die Kategorie negative Reziprozitdt wird in meiner
Arbeit nicht verwendet.

48 Netzwerke, formelle wie informelle, werden in dieser Arbeit als eine Variante der
sozialen Organisation verstanden. Sie bestehen aus individuellen oder korporati-
ven Akteuren, die durch mindestens eine Beziehungsform miteinander verbunden
sind. Netzwerke dienen dem sozialen, politischen, 6konomischen und kulturellen
Austausch, der Arbeitsteilung, der Wahrnehmung von Interessen und der Errei-
chung von Zielen (vgl. Schweizer [1999], S. 270-271).

179

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. KULTUR ALS FLUXUS

Voraussetzung zur Teilnahme am Tausch. Den Gefilligkeitsbanken liegt also
durchaus ein nutzenorientiertes Kalkiil zugrunde. Neben dem Modell der
Gefilligkeitsbank existieren auch interpersonelle Netzwerke mit generalisierter
Reziprozitit. Der Austausch von Informationen und Gefilligkeiten ist hier
nicht auf eine direkte und vergleichbare Gegenleistung abgestellt.*’ Er wird
durch moralische Kategorien wie Ehre, Freundschaft und Vertrauen stabilisiert.

Die Information oder die Gefilligkeit wird auf diese Weise zur Gabe®’. Die
Gabe ist eine Leistung, deren reziproke Gegenleistung der Gebende erst in der
Zukunft erfahren wird. Das Geben ist also immer ein Ausdruck des Vertrauens
einer dichten sozialen Beziehung zwischen Tauschpartnern. Die Moral-
okonomie bildet neben der formellen Rechtssicherheit einen Grundpfeiler des
moralisch-ethischen Gebdudes, das ein ,,Klima von Treu und Glauben als ele-
mentare nicht-6konomische Grundlage 6konomischen Handelns®™ (Weiss 1994,
S. 6) etabliert.

Die Moralokonomie verfiigt im Gegensatz zur formellen Organisation
jedoch iiber keine formellen Erzwingungsinstanzen. Thre Kontrollmechanismen
basieren auf der Zuweisung von Prestige oder Schande. Elwert (2000) spricht
von der Mdglichkeit des Ausschlusses bestimmter Personen vom gabendkono-
mischen Austausch. Dieser Ausschluss kann als Reaktion auf die Verletzung
der Regel der Gegenleistung bei ausgeglichener Reziprozitit oder durch
Vertrauensbruch und -missbrauch bei generalisierter Reziprozitit bestehen.
Der Ausschluss aus einem gabendkonomischen Netzwerk kann die Form von
Informationsschranken annehmen. ,,Schranken gegeniiber Personen, mit denen
wir keinen gabendkonomischen Austausch haben, wirken als Informations-
schranken.* (Elwert 2000, S. 72)

Schranken, Gruppengrenzen und die Zuweisung von Schande nehmen ein-
zelnen Akteuren die Moglichkeit zur Teilhabe an sozialen Netzwerken.
Sie beschneiden damit auf durchaus effektive Wiese ihre (informellen) sozialen
Ressourcen und Handlungsmoglichkeiten. Ein weiterer zentraler Aspekt der
sozialanthropologischen Organisationsforschung besteht in der Analyse ver-
deckter und offener Macht- und Interessenpolitiken. Macht®' und Herrschaft>?
werden in Anlehnung an Max Weber (1921) definiert. Webers Definitionen

49 Ausgeglichene und generalisierte Reziprozitit gehen hdufig ineinander iiber oder
liegen in Mischformen vor.

50 Vgl. Elwert (2000), S. 74.

51 ,,Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen
Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance
beruht.” (Max Weber 1921, S. 28)

52 , Herrschaft soll heillen die Chance, fiir einen Befehl bestimmten Inhalts bei an-
gebbaren Personen Gehorsam finden; Disziplin soll heilen die Chance, kraft ein-
geiibter Einstellung fiir einen Befehl prompten, automatischen und schematischen
Gehorsam bei einer angebbaren Vielheit von Menschen zu finden.” (Weber 1921,
S. 28)

180

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 ANTHROPOLOGIE VON ORGANISATIONEN

werden durch die Uberlegungen von Heinrich Popitz in ,,Phinomene der
Macht* (1992) erginzt.

Die mikropolitische Perspektive der sozialanthropologischen Organisa-
tionsforschung fokussiert hier strategische Gruppen? und kollektiv handelnde
Netzwerke und analysiert die Strukturen und Bedingungen von Aushandlungs-
prozessen iiber die Kontrolle, Verteilung und Verwendung von Ressourcen.>*

53 Vgl. Evers/Schiel (1988).
54 Vgl. Bierschenk (1988).

181

14.02.2026, 19:22:03. Access - [ EXEIET



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:22:03.



https://doi.org/10.14361/9783839404447-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

