NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS
IM ISLAM. PERSPEKTIVEN DER GERECHTIGKEIT

UND GLEICHHEIT FUR FRAUEN'

Z1BA MIR-HOSSEINI

Schon immer sind sich muslimische Frauen, wie auch andere Frauen auf der
Welt, der Ungleichheit der Geschlechter bewusst gewesen und haben sich
dieser widersetzt; doch die Entstehung eines nachhaltigen, in der eigenen
Kultur verwurzelten Feminismus vollzog sich erst vor kurzem. Die Verspi-
tung, mit der diese Entwicklung eingetreten ist, spiegelt zumindest teilweise
das komplexe Verhiltnis zwischen den Forderungen nach der Gleichberech-
tigung der Frau und den antikolonialistischen und nationalistischen Diskur-
sen des ersten Teils des zwanzigsten Jahrhunderts wider. Zu einer Zeit, als
der Feminismus, sowohl als ein Bewusstsein wie auch als eine Bewegung,
konkrete Gestalt annahm und sich auf Europa und Nordamerika auswirkte,
besaf er, wie Leila Ahmed und andere gezeigt haben, auch »die Funktion, die
Angriffe auf muslimische Gesellschaften moralisch zu rechtfertigen und die
Auffassung von der umfassenden Uberlegenheit Europas zu unterstiitzen«
(Ahmed 1992: 54).

Westliche Autorititen (Reisende, Diplomaten) berichteten regelmifig
iiber »die Unterwerfung der Frau«< in muslimischen Gesellschaften. Mit den
entstehenden antikolonialistischen und nationalistischen Bewegungen gerie-
ten Muslime im Hinblick auf das traditionelle Geschlechterverhiltnis in die
Defensive. Muslimische Frauen, die ein feministisches Bewusstsein erwor-
ben hatten und fiir die Gleichberechtigung der Frau eintraten, standen unter
dem Druck, sich antikolonialistischen oder nationalistischen Priorititen zu
fugen. Jede abweichende Meinung lief} sich als eine Art von Verrat auslegen.
Westliche Feministinnen konnten patriarchalische Elemente ihrer eigenen
Kulturen und Religionen im Namen der Modernitit, des Liberalismus und
der Demokratie kritisieren, doch muslimischen Frauen war es bei ihrem
Kampf fiir Gleichberechtigung nicht moglich, entweder auf diese externen
Diskurse oder auf interne politische Debatten (das heifit Nationalismus und
Antikolonialismus) zuriickzugreifen. Fiir die meisten Modernisten und Libe-
ralen war >der Islamc« eine patriarchalische Religion, die abzulehnen war. In
den Augen der Nationalisten und Antikolonialisten war >der Feminismus«
dagegen — das Eintreten fiir die Gleichberechtigung der Geschlechter — ein
koloniales Projekt, dem es sich zu widersetzen galt. Muslimische Frauen
standen mit anderen Worten vor einer schmerzlichen Wahl, die Leila Ahmed
als »eine Wahl zwischen Verrat und Verrat« beschrieben hat (Ahmed 1984:
122). Sie mussten sich entscheiden zwischen ihrer muslimischen Identi-

1 Eine andere Fassung dieses Beitrags findet sich in Hawwa: Journal of Women in
the Middle East and the Islamic World, Band 1, Nr. 1, S. 1-28 (2003).

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | ZiBA MIr-HOSSEINI

tit — ihrem Glauben — und ihrem neuen Bewusstsein fiir die Geschlechter-
frage.

Doch gegen Ende des 20. Jahrhunderts war die Wahl zwischen den bei-
den Alternativen nicht mehr erforderlich. Eine vernachlissigte und paradoxe
Folge des Aufstiegs des politischen Islams in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts war sein Beitrag zur Schaffung eines Ortes, eines Raumes, inner-
halb dessen muslimische Frauen ihren Glauben mit ihrem neuen Frauenbe-
wusstsein vereinbaren kénnen. Ende der 8oer Jahre gab es deutliche Anzei-
chen fiir die Entstehung einer neuen Denkweise, eines Geschlechterdiskur-
ses, der in seinen Zielen und Forderungen >feministischs, gleichzeitig jedoch
hinsichtlich seiner Sprache und Legitimationsquellen »islamisch« ist. Dieser
neue, als >Islamischer Feminismus< bezeichnete Diskurs wird weiterhin so-
wohl von der Mehrheit der Islamisten als auch von Feministinnen angegrif-
fen; beide sehen in ihm das genaue Gegenteil ihrer jeweiligen Grundsitze
und Ideologien, wonach ein sislamischer Feminismus< ein Widerspruch in
sich selbst ist.

Dies ist der Kontext, in dem muslimische Frauenbewegungen Anfang
des 21. Jahrhunderts zu situieren sind. Und vor genau diesem Hintergrund
mochte ich im Folgenden untersuchen, auf welche Art und Weise Frauen im
islamischen Recht Gleichheit und Gerechtigkeit anstreben und erreichen
konnen. Ich stelle dazu zwei zentrale Fragen: Falls Gerechtigkeit und Fair-
ness dem Islam eigene Prinzipien sind, so wie es Muslime glauben und wie
es von muslimischen Juristen behauptet wird, sollten diese Prinzipien sich
dann nicht in den Gesetzen, die das Verhiltnis zwischen den Geschlechtern
sowie die jeweiligen Rechte von Mannern und Frauen regeln, wiederfinden?
Und: Ist es moglich, die Rechte von Mann und Frau im islamischen Recht
gleich auszulegen? Und falls dies der Fall ist — welche Rechtstheorien oder
intellektuellen Grundlagen sind die Basis einer solchen Auslegung? Ich ana-
lysiere zunichst, wie das islamische Rechtsdenken die Rechte von Frau und
Mann deutet; dabei sollen sowohl die Rechtstheorien als auch die kulturellen
Annahmen, die diesen Interpretationen zu Grunde liegen, herausgearbeitet
werden. AbschlieRend skizziere ich die erforderlichen Reformstrategien, um
sowohl den Geist der shari‘a reflektieren zu konnen als auch um das Prinzip
der Gerechtigkeit fiir Frauen zum Ausdruck zu bringen.

Zunichst jedoch sind drei Vorbemerkungen erforderlich. Erstens: im ge-
samten Beitrag unterscheide ich zwischen der shari‘a und der figh-Wissen-
schaft.” Die shari'a ist einerseits die Gesamtheit von Gottes Gesetzen, wie
sie dem Propheten Mohammed offenbart wurde; andererseits »bezieht sich
der Begriff im allgemeinen Sprachgebrauch auf den Islam als Religion, auf
Gottes wahre Religion, die die Offenbarung in der Lebenspraxis zum Aus-

2 Zu dieser Unterscheidung vgl. Kamali 1989: 216. Ohne diese Unterscheidung
argumentiert An-Na'im 2000: 33-4.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 55

druck bringt« (Sachedina 1999a: 15). Figh ist jedoch kein Bestandteil der Of-
fenbarung (wahy), sondern der Teil der Religionswissenschaft, dessen Ziel es
ist, aus dem Koran und der Sunna shari‘a-Rechtssitze abzuleiten. Genau ge-
nommen ist figh eine Rechtswissenschaft mit ihren eigenen Rechtstheorien
und Methoden, die von den fugaha im Laufe der Jahrhunderte und im Dialog
mit anderen religiésen und nicht-religiosen Wissenschaften entwickelt wur-
den. Anders gesagt: heilig und ewig ist nur die shari‘a, wihrend es sich bei
figh um eine menschliche, sich verindernde Wissenschaft handelt. Diese Un-
terscheidung ist ganz besonders hervorzuheben, da figh hiufig filschlicher-
weise mit der shari‘a gleichgesetzt wird, und zwar nicht nur in populiren
muslimischen Diskursen, sondern auch in Fach- und in politischen Diskur-
sen, oft mit ideologischen Absichten.

Zweitens: ich gehe von der Pramisse aus, dass die Rechte von Frauen und
Minnern weder fest, vorgegeben noch absolut sind. Ganz im Gegenteil: sie
sind kulturelle und juristische Konstrukte, die geltend gemacht und verhan-
delt werden und die sich dndern kénnen. Sie werden in Reaktion auf Le-
benswirklichkeiten, in Reaktion auf Machtverhiltnisse in der Familie und in
der Gesellschaft geschaffen, und zwar von denjenigen, die die gegenwirtige
Situation entweder beibehalten oder verindern mochten. Sie existieren in
und durch die Art und Weise, wie wir iiber sie denken und sprechen — so-
wohl 6ffentlich als auch privat — und wie wir sie wissenschaftlich untersu-
chen und tiber sie schreiben (vgl. Mir-Hosseini 1998).

Drittens: Ich habe nicht die Absicht, das zu tun, was ein muslimischer Ju-
rist (fagih) tut, ndmlich Regeln aus heiligen Quellen mittels der Theorien und
Methoden des usul-al figh abzuleiten. Stattdessen betrachte ich die figh-Regeln
und die Theorien, die ihnen zugrunde liegen, aus einer kritischen feministi-
schen Perspektive und untersuche ihre Giiltigkeit vor dem Hintergrund ak-
tueller Gender-Theorien und -Realititen. Meine Fragen und Annahmen un-
terscheiden sich somit von denen der meisten minnlichen Juristen. Ich lege
nicht nur die inhirenten geschlechtsspezifischen Vorurteile der figh-Regeln
und ihre inneren Widerspriiche offen, sondern stelle auch die Frage, ob diese
Regeln der Gerechtigkeit der shari'a und den Interessen von muslimischen
Menschen und Gesellschaften entsprechen. Damit hebe ich besonders das
hervor, was Sachedina »eine Krise der Epistemologie in der traditionalisti-
schen Bewertung des islamischen juristischen Erbes« genannt hat (Sachedi-
na 1999a: 25). Der Grund fiir diese Krise sind eine ahistorische Herange-
hensweise an islamische Rechtssysteme sowie eine ménnerzentrierte religio-
se Epistemologie.

Die rechtliche Stellung der Geschlechter im islamischen Rechtsdenken
steht im Zentrum der folgenden Untersuchung. Es lassen sich, idealtypisch
gesehen, drei separate Diskurse zu den Rechten von Frauen und Minnern
unterscheiden. Wihrend die ersten beiden von verschiedenen Formen der
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern ausgehen, spricht der dritte sich

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | ZiBa Mir-HOSSEINI

fuir Gleichheit aus. Den ersten dieser Diskurse — den Diskurs der klassischen
figh-Texte — nenne ich »traditionalistisch«. Der zweite Diskurs entstand An-
fang des 20. Jahrhunderts und zeigt sich in den modernen Rechtsbiichern
muslimischer Linder; diesen Diskurs bezeichne ich als »neo-traditionalis-
tisch«.3 Der dritte, von mir als »reformistisch« bezeichnete Diskurs, kam
erst im Laufe der letzten zwanzig Jahre auf und befindet sich noch in der
Entstehungsphase.

Der traditionalistische Diskurs:
die Entstehung der Ungleichheit der Geschlechter

Die klassischen figh-Texte betrachten die Ungleichheit der Geschlechter a
priori als ein ganz selbstverstindliches Prinzip. In ihnen spiegelt sich die
Welt wider, in der die Autoren dieser Texte lebten, eine Welt, in der die Un-
gleichheit von Mdnnern und Frauen die natiirliche Ordnung der Dinge war,
die einzige bekannte Art und Weise, das Verhiltnis zwischen ihnen zu re-
geln. Es ist eine Welt, in der Biologie Schicksal ist und es keinerlei Uber-
schneidungen der Geschlechterrollen gibt: die Frau wird geschaffen, um
Kinder zu gebiren und aufzuziehen; in dem géttlichen Plan ist dies ihre
Hauptaufgabe und ihr wichtigster Beitrag zur Gesellschaft. Es ist eine Welt
der Pflichten, in der der Begriff »die Rechte der Frau« — wie wir ihn heute
verstehen — keinen Platz und so gut wie keine Bedeutung hat.*

Im Zeichen dieser metaphysischen und philosophischen Weltsicht ver-
stehen und lesen die klassischen Juristen die heiligen Texte des Islams: den
Koran und die Sunna. Klassische figh-Texte stellen Frauen als sexuelle, nicht
als soziale Wesen dar, und ihre Rechte kommen nur im Kontext des Fami-
lienrechts zur Sprache. Die klassische, von der figh-Wissenschaft vertretene
Auffassung von den Rechten der Frau zeigt sich nirgendwo deutlicher als in
der Definition des Ehevertrages, der Frauen als Halbsklavinnen behandelt.
Die ungleiche Rechtsstellung von Frauen und Minnern in muslimischen
Lindern wurde — und wird noch immer — zum Grofiteil durch die Regeln
aufrechterhalten, die die klassischen Juristen fiir den Abschluss und das Lo-
sen des Ehevertrages entwickelten. In dieser Hinsicht gibt es zwischen den
verschiedenen Rechtsschulen keine groRen Unterschiede: sie alle teilen die-
selbe innere Logik und dieselbe Auffassung von Familie. Wenn sie sich un-

3 Die Literatur zur Kodifizierung des islamischen Rechts bezeichnet diesen Dis-
kurs in der Regel als »modernistisch«. Vgl. z.B. Anderson 1959; Coulson/Hinch-
cliffe 1978.

4 Dies ist genau die Welt, die die islamistischen Bewegungen, die in der zweiten
Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts entstanden, wiederherstellen wollten. Vgl. z.B.
Sharabi 1988.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NrUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 57

terscheiden, dann nur in Hinblick auf die Umsetzung dieser Auffassung in
rechtliche Vorschriften.’

Doch die Auslegung der Rechte der Frau durch die fugaha ist nicht frei
von logischen Widerspriichen, und auch dies zeigt sich, wie wir sehen wer-
den, nirgendwo deutlicher als im Ehevertrag. Es sind zwei rivalisierende
Stimmen erkennbar: die eine wird von der Offenbarung (wahy) inspiriert, die
andere steht unter dem Einfluss der jeweils zeitgebundenen Gesellschafts-
ordnung. Wihrend die erste eine egalitire Stimme ist und die Gerechtigkeit
des Islams ausdriickt, ist die zweite eine patriarchalische Stimme, in der sozia-
le, kulturelle und politische Ideologien zum Ausdruck kommen. Je mehr sich
die Texte des figh von der Zeit und dem Geist der Offenbarung entfernen,
desto stirker wird ihre patriarchalische Stimme.

Um diese Spannung — zwischen der Stimme der Offenbarung und der
Stimme der Gesellschaftsordnung — zu untersuchen und um die Grundan-
nahmen der klassischen Juristen zu identifizieren, sollen im Folgenden die
Hauptmerkmale des Ehevertrags untersucht werden.

Die Ehe als Tauschvertrag
Die klassischen figh-Texte definieren die Ehe (nikah) als einen Tauschvertrag
mit festen Bedingungen und einheitlicher Rechtswirksamkeit. Nach dem
Muster des Kaufvertrags (bay’) sind die Hauptbestandteile der nikah: das An-
gebot (jjab) durch die Frau oder ihren Vormund (wali), die Annahme (qabul)
durch den Mann, und die Zahlung des Brautpreises (mehr) — ein Geldbetrag
oder Wertgegenstand, den der Ehemann vor oder nach Vollzug der Ehe an
die Braut zahlt oder sich zu zahlen verpflichtet. Eine Frau hat das Recht, den
Geschlechtsverkehr zu verweigern, bis sie ihren Brautpreis in voller Hohe er-
halten hat.® In der malikitischen Rechtsschule besitzt der Tausch, wie ihn
die Zahlung des Brautpreises impliziert, eine derart grofle Bedeutung, dass
die Nicht-Zahlung des Brautpreises oder eine Bestimmung im Vertrag, die zu
seiner Vernichtung fithren konnte, den Ehevertrag ungiiltig machen kann.
In anderen Schulen wird ein Vertrag durch das Fehlen eines niher bestimm-
ten Brautpreises nicht ungiiltig, jedoch erhilt die Braut Anspruch auf einen
besonderen Typ von Brautpreis, der als mahr al-mithl, >durchschnittlicher
Brautpreis<, bekannt ist.”

Bei ihren Erérterungen der rechtlichen Struktur der Ehe benutzten klas-
sische Juristen hdufig die Analogie des Kaufvertrags und griffen auf seine

5 Zu Unterschieden zwischen den Rechtsschulen, vgl. Esposito 1982; Maghniyyah
1997

6 Sobald sie jedoch ihr Einverstindnis gegeben hat, sexuelle Beziehungen zu ihrem
Ehemann zu unterhalten, kann sie sich ihm nicht mehr verweigern.

7 Vgl hierzu den Beitrag »Mahr« in Gibb/Kramers 1961: 315; Maghniyyah 1997: 74.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | ZiBA MIr-HOSSEINI

rechtliche Logik zuriick. So schreibt beispielsweise Shaikh Khalil, der be-
kannteste malikitische Jurist:

»Der Brautpreis ist analog zum Kaufpreis, das heif3t, der Brautpreis umfasst dieselben
grundlegenden Bedingungen wie die eines Verkaufs. Wenn eine Frau heiratet, verkauft
sie einen Teil von sich selbst. Auf dem Markt kauft man Ware, bei einer Ehe erwirbt
der Ehemann das genitale arvum mulieris. Wie bei jedem anderen Handel oder Kauf
kommen nur niitzliche und rituell saubere Objekte als Brautpreis in Frage. So kann
zum Beispiel ein Sklave als Brautpreis gezahlt werden, und die Braut, nicht der Ehe-
mann, darf sich den Sklaven aussuchen.« (Zitiert nach Ruxton 1916: 106)®

Diese Auffassung von der Ehe wird von Juristen anderer Schulen geteilt. In
der persischen Ubersetzung eines der wichtigsten Texte von Muhaqqia al-
Hilli, dem bekanntesten schiitischen Juristen, heifdt es zur Ehe:

»Etymologisch gesehen ist die Ehe die Vereinigung von zwei Dingen, der Begrift soll
auch Koitus sowie Geschlechtsverkehr bedeuten. In shar’ wurde die Ehe auf verschie-
dene Arten definiert. Es heifit, sie sei ein Vertrag, dessen Gegenstand die Beherr-
schung der Vagina sei, ohne das Besitzrecht an ihr. Des Weiteren heifit es, sie sei ein
miindlicher Vertrag, der erstmalig das Recht auf Geschlechtsverkehr begriinde, das
heif3t sie ist nicht wie der Kauf einer Sklavin, bei dem der Mann das Recht auf Ge-
schlechtsverkehr dadurch erhilt, dass er die Sklavin besitzt.« (Hilli 1985: 428)

Mein Verweis auf die dhnliche rechtliche Struktur von Ehe- und Kaufvertrag
soll nicht bedeuten, dass figh die Ehe tatsichlich als einen Verkauf versteht.
Die klassischen Juristen sind sich der méglichen Missverstindnisse bewusst
und betonen daher ausdriicklich, dass die Ehe einem Verkauf nur der Form
nach dhnelt, nicht jedoch vom Geiste her. Vielleicht war es dieses Bewusst-
sein und ein gewisses Unbehagen, das die fugaha dazu anhielt, die Unter-
schiede zwischen einem Ehevertrag und einem Kaufvertrag einzeln aufzulis-
ten. Selbst in Aussagen wie in der oben zitierten wird deutlich, dass zwischen
dem Recht auf Zugang zu den weiblichen Geschlechts- und Fortpflanzungs-
organen (das der Ehemann erwirbt) und dem Recht tiber die Frau selbst, als
Person, (das er nicht erwirbt) unterschieden wird. Eine derartige Unterschei-
dung hat, wie wir sehen werden, wichtige Folgen fiir die Rechte und Pflich-
ten, die die Ehe mit sich bringt. Mir geht es in diesem Abschnitt darum, zu
zeigen, dass die Logik des Verkaufs die Grundlage der figh-Auffassung von
den Rechten der Frau bildet; nach dieser Auffassung ist die Sexualitit der

8 Jorjani, ein anderer malikitischer Jurist, definiert die Ehe als »ein Vertrag, durch
den der Ehemann das alleinige Recht tiber die Geschlechtsorgane der Frau er-
wirbt«. Zitiert in Pesle 1936: 20.

002-am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISTAM | 59

Frau, wenn auch nicht die Frau selbst, eine Ware — ein Tauschobjekt in der
Ehe.

In jedem figh-Text beginnt das Kapitel zur Ehe mit einer Erérterung ihrer
religiésen Werte und mit einer Liste der religiésen Pflichten und der morali-
schen Verpflichtungen, die beiden Ehepartnern auferlegt sind. Sobald es je-
doch um rechtliche Regelungen geht, treten diese moralischen Verpflichtun-
gen, wie wir noch sehen werden, vor denjenigen Elementen des Vertrags, die
das Tauschgeschift betreffen, in den Hintergrund. Die Grenzen zwischen
den moralischen und den rechtlichen Pflichten innerhalb einer Ehe sind ver-
schwommen und mitunter willkiirlich. Die Trennung zwischen dem Morali-
schen und dem Rechtlichen wird von dem >Zweck der Ehe< bestimmt. Hier
stimmen die meisten Juristen darin iiberein, dass der Hauptzweck der Ehe
die Befriedigung der sexuellen Bediirfnisse sowie die Fortpflanzung sind
(vgl. “‘Abd Al "Ati 1997). Was auch immer den Zwecken des nikah-Vertrags
dient oder aus ihnen resultiert, fillt in den Bereich der obligatorischen Pflich-
ten, die beiden Ehepartnern auferlegt sind (ahkam al zawaj). Alles andere ist
zwar moralisch verpflichtend, rechtlich jedoch nicht einklagbar und bleibt
dem Gewissen der jeweiligen Einzelpersonen iiberlassen.

Mit dem Ehevertrag gerit eine Frau unter die ‘isma ihres Ehemannes.
‘Isma kann mit >Autoritit¢, >Kontrolle< und »>Schutz« iibersetzt werden: fiir
jede der beteiligten Parteien bringt sie eine Reihe definierter Rechte und
Pflichten mit sich, von denen einige moralisch sanktionierbar sind und ande-
re Rechtsverbindlichkeit besitzen. Die rechtsverbindlichen Rechte und Pflich-
ten betreffen die beiden Themen sexueller Zugang und Kompensation, wie
sie von den Konzepten tamkin und nafaqa zum Ausdruck gebracht werden.
Tamkin — >Unterwerfungs, definiert als ungehinderter sexueller Zugang — ist
ein Recht des Mannes und somit eine Pflicht der Frau; dahingegen ist nafaga
—>Unterhalts, definiert als Wohnung, Nahrung und Kleidung — ein Recht der
Frau und eine Pflicht des Mannes. Eine Frau erhilt Anspruch auf nafaqa erst
nach Vollzug der Ehe und sie verliert ihren Anspruch, wenn sie sich im Zu-
stand des nushuz (Ungehorsam) befindet. Nushuz bedeutet wortlich >Rebel-
lion< und impliziert die Verweigerung der ehelichen Pflichten. Obwohl ein-
gerdumt wird, dass eine derartige Verweigerung durch jeden der beiden Ehe-
gatten stattfinden kann, wird der Begriff nashiza (rebellisch) in figh-Quellen
nur in der femininen Form und in Bezug auf die Unterhaltsrechte verwen-
det.

Entsprechend der Logik des Vertrags kann ein Mann mebhr als eine Ehe
gleichzeitig eingehen (bis zu vier)?, und er kann jeden Vertrag nach Belie-

9 Im shiitischen Recht kann ein Mann so viele zeitlich begrenzte Ehen (mut'a) ein-
gehen, wie er mochte oder wie er sich leisten kann. Zu dieser Form der Ehe vgl.
Haeri 1989.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | ZiBA MIr-HOSSEINI

ben beenden: es sind weder Griinde noch die Zustimmung oder die Anwe-
senheit der Ehefrau erforderlich. Aus juristischer Sicht ist talag, die Versto-
fung der Ehefrau, eine einseitige Handlung (iqa’), die durch die entspre-
chende Erklirung des Ehemanns rechtswirksam wird. Ebenso kann eine Frau
nicht ohne die Zustimmung ihres Ehemannes aus der Ehe entlassen werden,
obwohl sie ihre Entlassung erwirken kann, mittels khul’, oft als >Scheidung in
gegenseitigem Einvernehmen« bezeichnet. In der Definition der klassischen
Juristen ist khul eine Trennung, die die Ehefrau wegen ihrer extremen >Ab-
neigung« (ikrah) gegeniiber ihrem Ehemann verlangt. Der wichtigste Be-
standteil ist die Zahlung einer Kompensation (‘awad) an den Ehemann als
Gegenleistung fiir die Entlassung, wobei es sich um den Brautpreis oder um
eine andere Form der Entschidigung handeln kann. Hier zeigt sich deutlich
die Logik des Verkaufs. Im Gegensatz zu talaq ist khul — keine einseitige, son-
dern eine zweiseitige Handlung, da sie ohne die Zustimmung des Eheman-
nes nicht rechtswirksam wird.

Erhilt die Ehefrau die Zustimmung ihres Ehemannes nicht, so besteht
ihre einzige Moglichkeit in der Anrufung eines Gerichts, dessen Richter die
Macht besitzt, entweder den Ehemann zu zwingen, talaq auszusprechen,
oder es in seinem Namen auszusprechen. Diese Moglichkeit ist im klassi-
schen figh als tafriq oder tatliq bekannt und wurde zur tiblichen juristischen
Grundlage, auf der eine Frau in der heutigen muslimischen Welt gerichtlich
geschieden werden kann.”® Wie leicht es fiir eine Frau ist, auf diese Weise
geschieden zu werden, und aus welchen Griinden sie dies tun kann, ist je
nach figh-Schule des islamischen Rechts unterschiedlich. Die malikitische
Schule ist die liberalste und hat das breiteste Spektrum an Griinden, aus de-
nen eine Frau ein Scheidungsverfahren einleiten kann.

Dies ist in groben Ziigen die Auffassung der figh-Wissenschaft von der
Ehe, die nach Meinung der fuqaha gottgewollt ist und ihre Wurzeln in heili-
gen Texten hat. Diese Sichtweise wurde im Laufe der Zeit mit dem shari‘a-
Modell der Familie und des Geschlechterverhiltnisses gleichgesetzt. Doch es
stellen sich einige Fragen: Inwieweit steht diese Auffassung in Einklang mit
der Gleichheit und der Gerechtigkeit, die zu den unbestrittenen Zielen der
shari‘a zihlen? Warum und wie definiert figh die Ehe auf eine Art und Weise,
die Frauen ihres freien Willens beraubt und sie der minnlichen Autoritit un-
terwirft? Diese Fragen werden sogar noch prekirer, falls wir — wie ich es tue
— akzeptieren, dass die fugaha aufrichtig sind, wenn sie behaupten, dass sie
ihr ideales Modell des Geschlechterverhiltnisses aus heiligen Quellen ablei-
ten: aus dem Koran und der Sunna.

10 Unter den modernen Staaten, in denen das islamische Recht die Grundlage des
Familienrechts bildet, bietet Tunesien Frauen den leichtesten Zugang zur gericht-
lichen Scheidung. Vgl. Nasir 1990: 125-142. Zu Reformen des Scheidungsrechts
vgl. Anderson 1976; Mahmood 1972; El Alami/Hinchcliffe 1996.

002-am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISTAM | 61

>Die Stellung der Frau< und die Theorien
der »figh«-Wissenschaft
Auf diese Fragen gibt es drei verschieden Arten von Antworten. Die erste ist
eher ideologischer Natur und hangt mit dem starken patriarchalischen Ethos
zusammen, das den Zugang der fugaha zu den heiligen Texten prigt. Die
zweite ist eher epistemologisch orientiert und betrifft die Art und Weise, wie
die »>Stellung der Frau< im figh verankert und zum Gegenstand (mouzu’)
rechtlicher Regelungen (ahkam) wurde. Die dritte Art der Antwort ist eher po-
litischer Natur und betrifft den Ausschluss von Frauen aus der Produktion
religiosen Wissens sowie die fehlende Moglichkeit, ihren Stimmen Gehor zu
verleihen und ihre Interessen in Gesetzen durchzusetzen. In diesem Ab-
schnitt argumentiere ich, dass die klassischen Juristen mit Hilfe der Rechts-
und Gesellschaftstheorien, die sie auf Basis der kulturellen und sozialen
Strukturen ihrer Zeit und Gesellschaft entwickelten, die rechtliche Stellung
der Geschlechter zu einem festen, starren Konzept im figh werden liefen.
Das figh-Modell des Geschlechterverhiltnisses hat seine Wurzeln in der
patriarchalischen Ideologie des vorislamischen Arabien, die bis in die islami-
sche Zeit, wenn auch in veridnderter Form, fortbestand. Hierzu gibt es in der
Literatur eine ausgedehnte Debatte, auf die ich an dieser Stelle nicht niher
eingehen kann.”™ Es gentigt, wenn ich sage, dass die figh-Auffassung vom
Geschlechterverhiltnis, wie sie in nikah zum Ausdruck kommt, ihren Ur-
sprung in einer speziellen Ehevereinbarung hat, die im vorislamischen Ara-
bien weit verbreitet war. Diese als >Herrschaftsehe« bekannte Vereinbarung
dhnelte stark einem Kauf, durch den eine Frau Eigentum ihres Ehemannes
wurde. Esposito weist darauf hin, dass dies eine Situation schuf:

»[...] in der eine Frau, solange sie Jungfrau war, von Mannern, ihrem Vater, Bruder oder
engen minnlichen Verwandten unterjocht wurde, und ebenso von ihrem Ehemann,
wenn sie dessen Frau wurde. Nach und nach wurde es tiblich, sie als kaum mehr als
ein Stiick Eigentum anzusehen.« (Esposito 1982: 14f.)

11 Einige Autoren argumentieren, dass das Aufkommen des Islams die patriarchali-
schen Strukturen der arabischen Gesellschaft schwichte, vgl. Esposito 1982, ande-
re sind der Meinung, dass es sie verstirkte, vgl. Ahmed 1992; Mernissi 1991. Letz-
tere sind auch der Ansicht, dass sich die Gesellschaft vor dem Aufkommen des
Islams im Ubergang von der Matrilinearitit zur Patrilinearitit befand, und dass der
Islam diesen Prozess erleichterte, indem er das Patriarchat guthief}; auflerdem
vertreten sie die Meinung, dass die Regelungen des Korans hinsichtlich Ehe, Schei-
dung, Erbschaft und anderer frauenspezifischer Themen einen derartigen Uber-
gang sowohl widerspiegeln als auch bestirken. Die Vertreter beider Meinungen
stiitzen sich bei ihren Schlussfolgerungen auf die Arbeiten von William Robertson
Smith. Eine kurze Zusammenfassung der Debatte findet sich bei: Smith 198s; so-
wie bei Spellberg 1991.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | ZiBA M1r-HOSSEINI

Der Koran verurteilt diese Unterjochung. Dennoch wird sie von der figh-Wis-
senschaft, wenn auch in anderer Form, reproduziert. Die fugaha dnderten die
Definition der vorislamischen >Herrschaftsehe<, um sie den koranischen Re-
formen anzupassen und um die Stellung der Frau innerhalb dieser Form der
Ehe zu verbessern. Statt zu Vertragsgegenstinden machten sie Frauen zu
Vertragsparteien und zu Empfingerinnen des Brautpreises (mehr). Ebenso
modifizierten sie die rechtlichen Regelungen beziiglich Polygamie und
Scheidung und schrinkten damit die Herrschaftsgewalt der Minner tiber
Frauen im Ehevertrag ein, ohne diese jedoch in ihrem Kern zu dndern oder
Frauen von der Autoritit der Minner, ob Eheminner oder Viter, zu befreien.
Viter oder Vormiinde behielten weiterhin das Recht, ihre Tochter oder weib-
lichen Miindel zu verheiraten. Wihrend einige Schulen Frauen das Recht ge-
ben, eine nach Erreichen der Pubertit gegen ihren Willen geschlossene Ehe
aufzulésen, besitzt in anderen Schulen der wali das Recht des jabr, das heifit,
er kann seine Tochter oder sein Miindel ohne ihre Einwilligung zu einer Ehe
zwingen. Dies weist auf einen weiteren Widerspruch und auf einen Fehler in
der juristischen Logik hin. Einerseits definieren die Juristen nikah so, dass
die Frau den Heiratsantrag (jjab) macht; andererseits, indem sie jabr aner-
kennen, verweigern sie Frauen ihren freien Willen und behandeln sie als
Sklavinnen, was im Widerspruch zu ihrer eigenen Definition der Ehe steht.
Vor allem jedoch zeigt sich hier, wie sehr die Juristen den Geist der korani-
schen Reformen verleugnen, deren Ziel es war, die im vorislamischen Zeital-
ter ibliche Praxis, Frauen gegen ihren Willen zu verheiraten, abzuschaffen.
Bei ihrer Entwicklung dieser Regelungen stiitzten die fugaha ihre theolo-
gischen Argumente auf eine Reihe philosophischer, metaphysischer, sozialer
und rechtlicher Annahmen und Theorien. Die philosophisch-metaphysische
These, auf der nikah und andere figh-Regelungen beziiglich der rechtlichen
Stellung von Frauen und Minnern fuflen, lautet: >Frauen sind aus Minnern
und fiir Mdnner geschaffen<«. Wihrend sich diese These nicht durch heilige
Texte stiitzen lisst (vgl. Hassan 1987; Mernissi 1985; Wadud 1999) wurde
und bleibt sie fiir fugaha die wichtigste implizite, theologische Primisse. Die
moralische und soziale Begriindung fiir diese asymmetrische Konstruktion
findet sich in folgender Differenz-Theorie zur minnlichen und weiblichen
Sexualitit: Gott schenkte Frauen ein gréfleres sexuelles Verlangen als Min-
nern, doch dieses wird durch zwei Faktoren gemiRigt, durch das gheirat des
Mannes (sexuelle Ehre und Eifersucht) und die haya der Frau (Bescheiden-
heit, Schiichternheit). Aus dieser Theorie folgern schiitische wie auch sunniti-
sche Juristen, dass die weibliche Sexualitit ohne Kontrolle durch den Mann
ein Chaos verursachen wiirde und somit eine wirkliche Bedrohung der Ge-
sellschaftsordnung darstellt. Das gheirat des Mannes und die haya der Frau
gelten als dem Menschen angeborene Instrumente dieser Kontrolle. Somit ist
es zum Wohle der Familie und der Gesellschaft, und im Namen der Religion,
dass Frauen Minnern unterworfen werden (Mir-Hosseini 2003a). Fatna

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 63

Sabbah (1984) gibt eine lebendige Darstellung davon, wie sich diese Theorie
in mittelalterlichen juristischen und erotischen Texten auswirkte; Fatima
Mernissi (1985) zeigt auf, wie diese Theorie bis heute das Leben der Frau in
zeitgendssischen muslimischen Gesellschaften bestimmt. Wie bereits eror-
tert, liefert der Kaufvertrag die juristische Basis fiir die Unterwerfung der
Frau in der Ehe.

Ich mochte hiermit nicht andeuten, dass es unter den klassischen Juris-
ten eine Verschwoérung gab, Frauen zu benachteiligen, oder dass sie bewusst
versuchten, die Stimme der Offenbarung (wahy) zu ignorieren. Vielmehr ver-
trete ich den Standpunkt, dass diese Juristen bei ihrer Interpretation der hei-
ligen Texte von ihrem Weltbild geleitet wurden, und dass sie beim Erkennen
der shari‘a-Regeln von mehreren rechtlichen und geschlechtsbezogenen
Normen und Theorien der damaligen Zeit beeinflusst wurden. Diese Theo-
rien wurden von nachfolgenden Juristengenerationen weiterhin so behandelt,
als seien sie unverinderlicher Bestandteil der shari'a .

Im Ehevertrag zeigt sich das Dilemma der klassischen Juristen bei der
Verschmelzung sozialer Normen mit koranischen Idealen. Einerseits wollten
sie die Ehe nicht der Logik und den Regeln des Verkaufs unterwerfen, da dies
die Menschlichkeit der Frau verleugnete und somit im Widerspruch zur
Stimme der wahy stand. Andererseits konnten sie sich bei der Festlegung der
rechtlichen Folgen der Ehe (ahkam al-zawaj) nicht von der Logik des Kaufver-
trages 16sen. Vielleicht ist dies der Grund, weshalb sie die Ehe als eine reli-
giose Pflicht definierten und sie somit auf die Ebene eines rituellen/religi-
6sen Aktes (‘ibadat) hoben. Nikah ist eine der wenigen Vertrige im figh, der
die Grenze zwischen ‘ibadat und mu‘amilat iiberschreitet. Obwohl fugaha oft
von der Ehe als einem Akt der Verehrung (‘ibadat) sprechen, behandeln sie
ihre rechtliche Form unter der Kategorie der mu‘amilat. Anders als die Vor-
schriften im Bereich der ‘ibadat — die die Beziehungen zwischen Gott und
den Menschen regeln und wenig Raum fiir Rationalisierungen und Erkli-
rungen lassen — sind die Vorschriften im Bereich der mu‘amalat — die die Be-
ziehungen der Menschen untereinander regeln — im allgemeinen fiir rationa-
le Uberlegungen fast uneingeschrinkt offen. Da menschliche Angelegenhei-
ten sich in einem Zustand der stindigen Verinderung und Entwicklung be-
finden, ist es erforderlich, diese Vorschriften in Ubereinstimmung mit den
Lebenswirklichkeiten der jeweiligen Zeit neu zu interpretieren. Dies ist die
Begriindung fiir den ijtihad, der, in den Worten von Hashim Kamali, »im
Sinne einer Selbst-Anstrengung, eine Methode fiir das Auffinden von Lésun-
gen fur neue Sachverhalte im Lichte der Erleuchtung durch die wahy ist«
(Kamali 1996: 21). Anders gesagt: wihrend die shari‘a im Bereich der “ibadat
ganz bestimmte Rechtsregeln festsetzt, haben ihre Regeln im Bereich der
mu‘amilat das Ziel, zeitgemife Prinzipien und Richtlinien zu schaffen, die
Anstand und Fairplay sichern sollen.

Dariiber hinaus stimmen viele Juristen und Islamwissenschaftler darin

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | ZiBa M1rR-HOSSEINI

iiberein, dass die meisten der koranischen Verse, die die Familie und die
Frau betreffen, nicht ta’sisi (konstitutiv), sondern entweder imza’i (gebilligt)
oder islahi (korrigierend) sind. Sie gehoren somit nicht zu den koranischen
Regeln, die eine neue Praktik begriinden sollen, sondern zu denjenigen, die
eine bestehende Praktik entweder billigen oder korrigieren sollen. Anders ge-
sagt behandelt der Koran die Ehe, die Familie und die Stellung der Frau als
menschliche Kategorien und Praktiken, die in Arabien existierten, das heift
als Teil des “urf (Brauchtum). Dies bedeutet, dass die Stellung der Frau und
das Geschlechterverhiltnis weder durch die Regeln der shari‘a geschaffen
werden noch gottgewollt und unverinderlich sind. Zudem wird deutlich, dass
die Regeln der shari‘a in Hinblick auf Frauen und die Familie nicht nur nicht
unverinderlich sind, sondern stindiger Reform bediirfen, wenn sie dem Geist
der wahy und der Gerechtigkeit des Islams entsprechen sollen. Gender ist
ein soziales und kulturelles Konzept, das sich wie andere menschliche Kon-
zepte entwickelt und sich in Reaktion auf soziale und politische Krifte verin-
dert. Im Koran wird die >Stellung der Frau< weder als gottgewollt noch als
unverinderlich dargestellt, sondern als eine soziale, inderungsbediirftige
Praktik. Die koranischen Verse kritisieren in starker Form die erniedrigende
soziale Stellung der Frau im vorislamischen Arabien und sie formulieren
entsprechende, umfassende Reformen. So wird z.B. die weibliche Kindes-
totung verurteilt und bestimmte Aspekte der Ehe, der Scheidung und des Er-
bens werden reformiert, um Frauen mehr Mitspracherecht und Autonomie
zu geben.”™

Die klassischen Juristen zeigten, dass sie sich dieser Tatsache bewusst
waren, indem sie die Ehe und andere Regelungen, die die >Stellung der Frauc«
und das Geschlechterverhiltnis betrafen, unter die Kategorie der mu’amilat
fassten. Doch durch ihre wissenschaftlichen Formulierungen dieser Rege-
lungen machten die fugaha im Laufe der Zeit aus einem im Grunde genom-
men zeitgebundenen, voriibergehenden Phinomen ein Rechtsprinzip von
permanenter Giiltigkeit. Dies geschah, erstens, indem soziale Normen zu
Idealen der shari‘a gemacht wurden, und, zweitens, indem man jegliche Re-
gelungen, die »die Stellung der Frau« betrafen, so behandelte, als gehorten sie
zur Kategorie der unverinderlichen, rationalen Argumenten und Anderun-
gen nicht zuginglichen ‘ibadat. Auf diese Weise wurden >die Stellung der
Frau< und die Theorien und Normen, die die Grundlage fiir das Geschlech-
terverhiltnis bildeten, im Laufe der Zeit von ihrem sozialen Kontext und ih-
rer historischen Entwicklung losgelost und galten fortan als feststehendes
und ewiges Gesetz.

Ich betone noch einmal: der Grund, aus dem »die Stellung der Frau< und

12 Koran, XVI: 58-59. Siehe Esposito 1982: 14-15. In der Literatur besteht hierzu kein
Konsens: vgl. Fn 11 zu der Debatte, ob die koranischen Reformen die patriarchali-
schen Strukturen der damaligen Zeit geschwicht oder gestirkt haben.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS 1M Istam | Gs

das Geschlechterverhiltnis zu festen, starren Prinzipien im figh wurden, hat
seinen Ursprung in der Spannung zwischen den Diktaten der wahy und de-
nen der Gesellschaftsordnung. Der Ehevertrag — ‘aqd al-nikah — ist das Er-
gebnis dieser Spannung, in der die Gesellschaftsordnung, die Stimme des
Patriarchats, stirker wiegt als die Stimme der wahy. Es ist ebenfalls diese
Spannung, die sich an der Wurzel dessen befindet, was Sachedina die Krise
der Epistemologie in der traditionalistischen Bewertung des islamischen ju-
ristischen Erbes genannt hat.

»Das islamische Recht gilt als Ausdruck der géttlichen Gerechtigkeit. Damit Moslems
diese gottliche Stufe der Gerechtigkeit erreichen kénnen, miissen sie diese Normen der
Gerechtigkeit in ijhrem Alltagsleben umsetzen. Die Spannung, die Moslems bei der
Erfillung dieser Pflicht spiiren, ergibt sich ironischerweise daraus, dass die historische
Entwicklung des islamischen Rechts auf die Ebene der begrenzten Historizitit juristi-
scher Vorschriften fiir das Alltagsleben gehoben wurde. Durch Nutzung ihrer Verstan-
deskraft bis zum dufersten Grad zeichneten die muslimischen Juristen ihre Reaktio-
nen auf die Erfahrungen in der Gemeinschaft auf: sie entdeckten das géttliche Gesetz
nicht, sie schufen es. Was sie schufen war ein literarischer Ausdruck ihrer Bestrebungen,
ihrer iibereinstimmenden Interessen und ihrer Leistungen; was sie fiir die islamische
Gesellschaft entwickelten war ein Ideal, ein Symbol, ein Gewissen und ein Ordnungs-
und Identititsprinzip. Was ihre exegetischen und gesetzgebenden Aktivititen bei der
Reaktion auf die neuen Umstinde wirklich einschrinkte, waren diejenigen juristischen
Konventionen, die auf einer gemeinsamen unveridufierlichen Struktur basierten, die
Muhammad Arkoun als die >Logozentrizitit< des juristischen Korpus im Islam bezeich-
net hat.« [Herv. Z. M.-H.] (Sachedina 1999a: 29)

Diese epistemologische Krise hat sich im Bereich der Frauenrechte im Islam
durchgesetzt. Statt die Ideale der shari‘a zum Ausdruck zu bringen, verkér-
pern die figh-Regeln die Idealvorstellung der klassischen Juristen von Familie
und vom Geschlechterverhiltnis, getrennt von Zeit und Raum. Dies fithrt
uns zu der dritten Art von Griinden, aus denen >die Stellung der Frau< im
figh fixiert wurde: der Ausschluss der Frau aus der Produktion religiésen
Wissens. Hierzu merkt Sachedina an:

»Es ist bemerkenswert, dass selbst dann, wenn weibliche Uberlieferer der Hadith zur
ilm al-rijal (»Wissenschaft von der Uberpriifung der Berichte«) zugelassen wurden
[...], und selbst dann, wenn ihre Erzahlungen als giiltige Dokumente fiir die Ableitung
religioser Regeln angesehen wurden, diese Frauen nicht an dem intellektuellen Pro-
zess teilhatten, der die schidlichen Regeln produzierte, welche in den persénlichen
Status der Frau eingriffen. Wichtiger noch ist, dass der Offenbarungstext, unabhingig
davon, ob er aus dem Koran oder der Sunna geschépft wurde, kasuistisch extrapoliert
wurde, um zu widerlegen, dass Frauen die intellektuelle und emotionale Fahigkeit be-
sitzen, unabhingige Entscheidungen zu formulieren, die bei der Beurteilung ihrer ra-

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | ZiBA MIr-HOSSEINI

dikal andersartigen Lebenserfahrung einfithlsam und genauer gewesen wiren.« (Sa-
chedina 1999b: 149)

Zu der Zeit, als die figh-Schulen entstanden, waren Frauen bereits von den
interpretativen und intellektuellen Prozessen, die an der Ableitung der
shari'a-Regeln aus den heiligen Quellen beteiligt sind, ausgeschlossen. In-
nerhalb der Forschung zur rechtlichen Stellung der Geschlechter im Islam
besteht ein Konsens, dass je weiter wir uns von der Zeit der Offenbarung ent-
fernen, desto stirker werden die Stimmen der Frau marginalisiert und vom
politischen Leben der muslimischen Gesellschaft ausgeschlossen (vgl. Ah-
med 1984: Kap. 4). Die patriarchalische Ideologie der damaligen Zeit, wie sie
in den figh-Texten zum Ausdruck kommt, war derart tiefsitzend und so sehr
Teil der Lebenswirklichkeit der klassischen Juristen, dass sie wenig Raum fiir
Debatten und Kritik von innen heraus lief. Den meisten Frauen der damali-
gen Zeit fiel es nicht sehr schwer, die von den fugaha aufgestellten Regeln zu
akzeptieren, da sich in ihnen die Definition ihrer Rollen widerspiegelte, und,
wichtiger noch, da sie keine andere Wahl hatten, als sich ihnen zu fiigen.
Diejenigen Frauen, die diese Rollen nicht akzeptierten, konnten im figh einen
gewissen Spielraum finden, wie zum Beispiel die Aufnahme bestimmter
Klauseln in den Ehevertrag, durch die sie ein bestimmtes Maf3 an Autonomie
in der Ehe erhalten konnten.” Frauen, die Eigentum und finanzielle Mittel
besafien, befanden sich sicherlich in einer anderen Situation, was auf ein
weiteres Paradox in der figh-Auslegung der Frauenrechte verweist. Wihrend
Juristen die Autonomie der Frau und ihr Verfiigungsrecht tiber ihren Besitz
anerkennen, verweigern sie, wenn es um die Ehe geht, Frauen das Verfii-
gungsrecht tiber ihren Kérper und behandeln sie somit wie Sklavinnen.

Mit der stirker werdenden westlichen Hegemonie iiber die islamische
Welt und der Verbreitung sikularer Bildungssysteme im 19. Jahrhundert be-
gann der ideologische Einfluss der figh-Wissenschaft auf die gesellschaftliche
Realitdt zu brockeln. Die sich verdndernde Situation der Frau und ihre zu-
nehmende Teilhabe an der Politik der muslimischen Welt trugen gleichzeitig
dazu bei, dass die Auffassung der fuqaha von >der Stellung der Frauc fiir die

13 Ich beziehe mich hier auf die Ideologie des islamischen Rechts, nicht auf seine
Praxis. Es ist wichtig hervorzuheben, dass das islamische Recht nach Meinung der
fugaha auf ideologischer Ebene unveranderlich ist, in der Praxis jedoch Flexibilitt
und Anpassungsfihigkeit zwei zentrale Merkmale des islamischen Rechts sind,
wodurch es von Anfang an in einer Vielzahl von Kulturen und sozialen Kontexten
Bedeutung haben konnte. Eine aufschlussreiche Darstellung der Art und Weise,
wie Frauen in vormoderner Zeit mit dem islamischen Recht umgingen, bietet
Sonbol 19906, siehe ganz besonders Sonbols Einleitung; zeitgendssische Beispiele
finden sich in Mir-Hosseini 1993.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS 1M Istam | 67

moderne Lebenswirklichkeit immer mehr an Relevanz verlor. All dies bereite-
te allmidhlich den Weg fiir die Entstehung neuer Geschlechterdiskurse.

Die Neo-Traditionalisten:
ein ausgewogenes Geschlechterverhiltnis

Der erste neue Diskurs entstand beim Zusammentreffen der muslimischen
Welt mit den westlichen Kolonialmichten. In dieser Konfrontationsphase
wurde >die Stellung der Frau< zu einem umstrittenen Thema, das seitdem
Schauplatz ist von Auseinandersetzungen zwischen den Kriften des Tradi-
tionalismus und der Moderne in der muslimischen Welt.

Obwohl sich die Wurzeln dieses Diskurses bis ins 19. Jahrhundert ver-
folgen lassen, steht sein eigentlicher Einfluss in Zusammenhang mit der
Entstehung moderner Nationalstaaten in der muslimischen Welt des 20.
Jahrhunderts und der Schaffung moderner Rechtssysteme nach westlichem
Vorbild. Zu diesem Zeitpunkt wurden in vielen dieser Nationalstaaten die
figh-Regeln zu Familie und zur rechtlichen Stellung von Frau und Mann se-
lektiv reformiert, kodifiziert und nach und nach in ein einheitliches Rechts-
system eingebunden.™ Die Reformanstofe waren von Land zu Land unter-
schiedlich. Insgesamt kann man sagen, dass jedes muslimische Land eine
von drei Richtungen verfolgte: der Verzicht auf figh in samtlichen Rechtsbe-
reichen und sein Ersatz durch Gesetzbiicher nach westlichem Vorbild; das
Beibehalten und Kodifizieren des figh in Hinblick auf das Personenstands-
recht (Familie, Erbrecht), wiahrend er in anderen Rechtsbereichen aufgegeben
wird; oder die Beibehaltung des figh als grundlegendes Recht und der Ver-
such, ihn in allen Rechtsbereichen anzuwenden. Eine groRe Mehrheit ent-
schied sich fiir die zweite Richtung; die Tiirkei wihlte als einziges Land die
erste; die dritte wurde von den Golfstaaten gewihlt (vgl. Mahmood 1972).

Im Verlauf des Anpassungsprozesses dnderte sich das islamische Recht
dahingehend, dass es nun nicht mehr die Doméne von Privatgelehrten war,
die innerhalb einer bestimmten Rechtsschule (mazhab) agierten, sondern die
einer gesetzgebenden Versammlung eines bestimmten Nationalstaates. All-
mihlich ersetzten Gesetzbiicher die figh-Handbiicher bei der Regelung der
rechtlichen Stellung der Frau in der Gesellschaft. Dies fithrte nicht nur zur
Schaffung eines hybriden Familienrechts, das weder dem figh entspricht
noch westlich ist, sondern auch zur Entstehung eines neuen Diskurses, der
weder traditionalistisch noch modern ist. Obwohl er im allgemeinen unter
modernistische islamische Diskurse subsumiert wird, bevorzuge ich den Be-

14 Eine knappe Darstellung der Bestimmungen des Ehevertrags und ihrer Annahme
durch Rechtscodices in arabischen Lindern bietet: El Alami 1992; sowie: El Alami/
Hinchcliffe 1996.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Ziea M1r-HOSSEINI

grift >neo-traditionalistischs, da dieser neue Diskurs hinsichtlich der rechtli-
chen Stellung von Frauen und Minnern dieselbe Auffassung vertritt wie der
traditionelle figh; er setzt diese Auffassung allerdings mit den Mitteln des
modernen Nationalstaates durch, wodurch der Geschlechterdiskurs des figh
nicht nur neue Kraft und Macht erhilt, sondern auch eine neue Dynamik. Bei
der Kodifizierung des Familienrechts fithrten die Regierungen Reformen mit
Hilfe von Verfahrensregeln ein, die in den meisten Fillen die figh-Regeln in
ihrem Kern weitgehend unangetastet lief3en.

Dieser Diskurs findet sich nicht nur in Gesetzbiichern, sondern auch in
einer neuen, im 20. Jahrhundert entstandenen Art von Literatur, die ich als
>figh-basiert« kategorisiere. Anders als die eigentlichen figh-Texte sind diese
Texte in ihren Begriindungen und Argumenten weder streng juristisch noch
stammen sie unbedingt von fugaha. Meist von Minnern geschrieben — zu-
mindest bis vor kurzem — haben diese Texte das Ziel, >die Stellung der Frau«
im Islam neu zu beleuchten und die islamischen Ehe- und Scheidungsgesetze
genauer zu kliren.® Die Autoren lesen die heiligen Texte neu und haben
dabei das Ziel, neue Losungen — oder, genauer gesagt, islamische Alternati-
ven — zu finden, um den Gleichheitsbestrebungen der Frau Rechnung zu
tragen und gleichzeitig >die Stellung der Frau< neu zu definieren. Trotz ihrer
Unterschiede und ihrer verschiedenen kulturellen Herkunft ist diesen neuen
Lektiiren eine opponierende Haltung und ein defensiver oder apologetischer
Ton gemeinsam: opponierend, weil ihre Agenda darin besteht, den Vor-
marsch der >westlichen< Werte und Lebensstile, die von muslimischen Staa-
ten des 20. Jahrhunderts und ihren sekuliren Eliten favorisiert werden, auf-
zuhalten; apologetisch, weil sie versuchen, die geschlechtsspezifischen Dispa-
rititen, die sie versehentlich zum Vorschein bringen, durch Ruckgriff auf
figh-Texte zu erkliren und zu rechtfertigen.

Neo-traditionalistischen Texten fehlt es auch an wirklicher Uberzeugung,
an dem Vertrauen, das klassischen figh-Texten eigen ist. Ihr Vertrauen wurde
durch den Kontakt mit kolonialen Frauendiskursen und mit Vertretern ande-
rer Meinungen innerhalb der muslimischen Welt untergraben. Die Verfasser
dieser Texte sind nicht bereit zu akzeptieren, dass die Gleichberechtigung der
Frau nicht nur ein importiertes — westliches — Konzept ist, sondern im 20.
Jahrhundert auch Teil der Lebenswirklichkeit muslimischer Frauen. Diese
Autoren befinden sich in einer widerspriichlichen Position: einerseits halten
sie am figh-Modell von Familie und Geschlechterverhiltnis fest, andererseits
kennen sie die aktuellen Diskussionen zum Geschlechterverhilinis und die

15 Zur Diskussion tiber diese Schriften in der arabischen Welt vgl. Haddad 1998;
sowie Stowasser 1993; zum Iran vgl. Mir-Hosseini 1999. Folgende Titel erschie-
nen in englischer Sprache: Chaudhry 1989; Doi 1989; Khan 1995; Maudoodi 1983;
Mutahhari 1991; Rahman 1986; Siddiqi 1952.

002-am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEuE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNTS IM Istam | 69

Kritik, die sowohl sdkulare als auch religiése Frauen an den patriarchalischen
Vorurteilen der figh-Regeln vorbringen. Bildung und Beruf, das Scheidungs-
recht und Fragen des hejab sind die Hauptthemen, mit denen sie sich im
Hinblick auf Frauenrechte befassen und zu denen sie unterschiedliche Posi-
tionen definieren. Nicht selten findet man in einzelnen Texten, dass die
Gleichberechtigung von Frauen und Minnern in einem Bereich (zum Bei-
spiel der Zugang zu Bildung und Beruf) beftirwortet und sie gleichzeitig in
anderen Bereichen (zum Beispiel Scheidung) abgelehnt wird."®

Bei ihrer Verteidigung der figh-Auffassung von Geschlecht haben die
neo-traditionalistischen Texte nach und nach unbewusst einige der Theorien
und Annahmen verdndert, die dem Geschlechterdiskurs des figh zugrunde
liegen. So widersprechen sie zum Beispiel der Interpretation, dass >Frauen
aus Minnern und fiir Médnner erschaffen sind< und behaupten stattdessen,
dass nach islamischem Verstindnis Frauen und Minner gleich geschaffen,
dass Frauen nicht von Mannern abhingig sind, um Vollkommenbheit zu er-
langen, sondern ihre Vollkommenheit selbststindig erreichen kénnen. Den-
noch halten sie am figh-Modell des Geschlechterverhiltnisses fest, lehnen die
Gleichberechtigung von Mann und Frau ab und operieren stattdessen mit
dem Begriff der Komplementaritit der geschlechtsspezifischen Rechte und
Pflichten. Diese Auffassung basiert auf folgender These zur Natiirlichkeit des
shari‘a-Rechts: obwohl Minner und Frauen ebenbiirtig und vor Gott gleich
sind, hat ihnen die Schépfung unterschiedliche Rollen zugewiesen, die durch
die figh-Regeln zum Ausdruck kommen. Differente Rechte und Pflichten be-
deuten demnach keine Ungleichheit oder Ungerechtigkeit; richtig verstanden
sind sie die Essenz der Gerechtigkeit. Nach dieser Auffassung ist dies so, weil
die shari‘a-Vorschriften nicht nur dem géttlichen Entwurf fiir die Gesellschaft
entsprechen, sondern auch im Einklang mit der menschlichen Natur stehen.

Diese neue Verteidigung der figh-Auffassung von Frauenrechten hat iro-
nischerweise die internen Widerspriiche und Anachronismen der figh-Regeln
noch stirker hervorgehoben. Wenn zum Beispiel das weibliche sexuelle Ver-
langen grofier ist als das der Manner und eine strengere Kontrolle bendtigt,
und wenn die shari‘a-Vorschriften sowohl der gottlichen Gerechtigkeit als
auch der >Natur« entsprechen, wie kénnen dann die Regeln plausibel werden,
die Minnern und nicht Frauen mehrere Ehen gleichzeitig gestatten? Gott
wiirde doch bestimmt nicht Frauen ein groferes sexuelles Verlangen schen-
ken und dann nur Minnern die Polygamie erlauben? Derartige Widersprii-
che fithrten schlieRlich zu Anderungen der traditionalistischen Theorie der
Sexualitit, um so ihren Konflikt mit der nun befiirworteten Annahme von
der Natiirlichkeit des shari‘a-Rechts zu umgehen. Diese Theorie konnte sich

16 Dies trifft auf simtliche englischsprachige Texte zu, die in der vorhergehenden

Anmerkung genannt werden.

002-am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | ZiBA MIr-HOSSEINI

im 20. Jahrhundert verbreiten und besitzt in der Tat in klassischen figh-
Texten keinen Vorliufer.”

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass sich die neo-traditionalis-
tischen Autoren bei ihrer neuen Auffassung von Ehe und Sexualitit nicht an
islamischen Quellen, sondern an westlichen psychologischen und soziologi-
schen Studien orientieren. Sie rezipieren diese Untersuchungen sehr selektiv
und zitieren nur diejenigen als >wissenschaftliche Beweises, die in Einklang
mit den figh-Definitionen der Ehe stehen. Auch in ihrer Verwendung der
figh-Konzepte und -Definitionen sind sie selektiv, indem sie sich von denje-
nigen distanzieren, die ganz offensichtlich geschlechtsspezifische Vorurteile
enthalten. So gibt es keinen Hinweis auf die Ehe als Tauschvertrag nach
Muster des Kaufvertrags, stattdessen werden die emotionalen und morali-
schen Aspekte der Ehe betont.

The System of Women’s Rights in Islam von Ayatollah Murtaza Mutahhari
ist meiner Meinung nach der eloquenteste und raffinierteste unter den Tex-
ten, die eine Gleichberechtigung von Mann und Frau mit dem Islam fiir un-
vereinbar halten. Entwickelt wird dieses Argument auf der Basis von shari‘a-
Vorschriften, die die menschliche Natur (fitrat) definieren. Obwohl sich die
Sprache von klassischen figh-Texten unterscheidet, ist die méannerzentrierte
Sicht der Schépfung dieselbe:

»Die Verbindung im Rahmen des Ehelebens ruht auf der Siule der spontanen Zunei-
gung und besitzt einen einzigartigen Mechanismus. Die Schépfung hat den Schliissel
zu ihrer Verstirkung und auch den Schliissel, um sie zu Fall zu bringen und zu zersts-
ren, in die Hinde des Mannes gelegt. Unter der Befehlsgewalt der Schopfung besitzt
jeder Mann und jede Frau eine bestimmte Neigung und bestimmte Merkmale, die,
wenn man sie miteinander vergleicht, nicht austauschbar und nicht dieselben sind. [...]
Die Natur hat die Bande zwischen Mann und Frau so gestaltet, dass es die Rolle der
Frau ist, die Liebe des Mannes zu erwidern. Die Zuneigung und die Liebe der Frau, die
aufrichtig und bestindig ist, kann nur die Liebe sein, die als Reaktion auf die Zunei-
gung und Bewunderung des Mannes fiir sie entsteht. Somit ist die Zuneigung der
Frau fiir den Mann das Ergebnis der Zuneigung des Mannes fiir die Frau und ist von
dieser abhingig. Die Natur hat den Schliissel der Liebe beider Seiten dem Mann, dem
Ehemann, gegeben. Wenn er seine Ehefrau liebt und ihr treu ist, dann wird auch seine
Frau ihn lieben und ihm treu bleiben. Zugegebenermafen sind Frauen von Natur aus

17 Im iranischen Kontext war der bekannte schiitische Philosoph Allameh Tabata-
ba’i der erste, der diese Theorie vorbrachte, und zwar in seinem monumentalen
Korankommentar Al-Mizan, der zwischen 1954 und 1972 in arabischer Sprache
entstand. Die Theorie wurde von Tabataba’is Schiiler Murtaza Mutahhari weiter-
entwickelt, der die ideologische Dimension verdeutlichte und sie zu einer neuen
Verteidigung der shari‘a-Vorschriften nutzte. Vgl. Mir-Hosseini 1999: 23-25.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NrUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 71

treuer als Minner, und die Treue einer Frau ist eine Reaktion auf die Untreue des
Mannes.« (Mutathari 1991: 297)

Nachdem er die Theorie der Sexualitit, die den figh-Regeln zugrunde liegt,
durch Betonung der nun passiven weiblichen Sexualitit abgedndert hat, lie-
fert Mutahhari eine neue Begriindung daftir, dass das islamische Recht
Minnern das Recht auf Scheidung zugesteht:

»Die Natur hat den Schliissel fiir die natiirliche Auflésung der Ehe in die Obhut des
Mannes gegeben. Anders gesagt ist es der Mann, der durch seine eigene Apathie und
Untreue gegeniiber seiner Frau diese kalt und untreu werden lisst. Wenn im umge-
kehrten Falle die Gleichgiiltigkeit auf Seiten der Frau ihren Anfang nimmt, so beein-
flusst dies nicht die Zuneigung des Mannes, sondern macht sie im Ubrigen eher noch
intensiver.« (Ebd.: 274)

Hieraus wird gefolgert, dass es keine Notwendigkeit gibt, das Scheidungs-
recht oder gar die Form der Scheidung (das heift talag, die Verstoflung der
Ehefrau durch den Ehemann) zu dndern oder zu reformieren:

»Manchmal fragen diese Leute: >Warum hat die Scheidung die Form einer Entlassung,
einer Freilassung? Sollte sie nicht eine gerichtliche Form haben?< Diesen Leuten sollte
geantwortet werden: >Die Scheidung ist eine Entlassung genauso wie die Ehe ein Zu-
stand der Beherrschung ist. Wenn Du kannst, dann 4dndere das natiirliche Recht, einen
Partner zu finden, im Hinblick auf Mann und Frau in seiner Absolutheit, 16se den na-
tirlichen Zustand der Ehe aus dem Zustand der Beherrschung; wenn Du kannst,
mache die Rolle des minnlichen und des weiblichen Geschlechts aller Menschen und
Tiere in ihrem Verhiltnis identisch und dndere das Naturgesetz. Dann wirst Du in der
Lage sein, die Scheidung von ihren Aspekten der Entlassung und der Freilassung zu
befreien<.« (Ebd.: 298)

Mit dem Aufstieg des politischen Islams in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts wurden diese Texte und ihr Geschlechterdiskurs von islamistischen
Bewegungen in Beschlag genommen; ihre Parole war die >Riickkehr zur
shari‘a<, wie sie in den figh-Regeln zum Ausdruck kommt. Einige der Refor-
men, die moderne Regierungen zuvor in einigen muslimischen Lindern ein-
gefiihrt hatten, wurden demontiert (zum Beispiel in Iran, in Algerien und
Agypten). Paradoxerweise wurde der Versuch der Islamisten, die figh-Auffas-
sungen von Geschlecht in Politik umzusetzen, zu einem Katalysator fiir eine
Kritik an diesen Auffassungen und zu einem Ansporn fiir den zunehmenden
Aktivismus von Frauen. Immer mehr Frauen sahen keinen Widerspruch
mehr zwischen dem Kampf fiir die Gleichberechtigung und ihrem Status als
gute Musliminnen, keine inhirente oder logische Verbindung zwischen dem
Patriarchat und den islamischen Idealen. Auf diese Weise gelang es ihnen,

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Z1BA MIr-HOSSEINI

ihren Feminismus von der Zwangsjacke der antikolonialen und nationalisti-
schen Diskurse zu befreien (vgl. Mir-Hosseini 1999).

In der Geschlechterpolitik begann eine neue Phase, die es allmihlich
muslimischen Frauen aus allen Schichten bewusst machte, wie hart die Rea-
litat einer Unterwerfung unter figh ist, wenn dieses von der Maschinerie ei-
nes modernen Staates angewandt wird. Zwei wichtige Elemente dieser neuen
Phase bestanden darin, dass zum einen Frauen selbst — statt >die Stellung der
Frau«< — nun als Akteurinnen im Zentrum der Auseinandersetzung zwischen
traditionalistischen und modernen Strémungen standen, und dass zum an-
deren ein Raum entstanden war, in welchem an den geschlechtsspezifischen
Disparititen im islamischen Recht und in der islamischen Kultur auf bislang
unmogliche Weise Kritik getibt werden kann.

Die Reformisten: die Gleichberechtigung der Geschlechter

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts fithrten diese Entwicklungen zur Entste-
hung eines zweiten Diskurses, der die Gleichberechtigung von Mann und
Frau im Islam in allen Lebensbereichen fordert. Dieser Diskurs gehort zu ei-
nem neuen, reformistisch-religiésen Denken, das den Islam und die Moder-
ne als miteinander kompatibel und nicht als entgegengesetzt konzipiert. Das
menschliche Verstindnis des Islams wird nun als flexibel und angesichts von
Zeit, Ort, und Erfahrung als verinderbar angesehen. So wiirden sich auch die
Glaubenssitze des Islams zugunsten von Pluralismus und Demokratie inter-
pretierten lassen.'

Anders als frithere Denkrichtungen versteht der neue Diskurs die in den
figh-Regeln verankerte Ungleichheit der Geschlechter nicht als Ausdruck gott-
licher Gerechtigkeit, sondern als eine von méannlichen Juristen geschaffene
Interpretation, die dem Kern des géttlichen Willens, so wie er sich in den hei-
ligen Texten des Islams offenbart, widerspricht. Im Gegensatz zu den beiden
anderen Denktraditionen versteht der neue Diskurs die weibliche Sexualitit
als von familidren und gesellschaftlichen Umstinden definiert und geregelt,
nicht von der Natur und vom géttlichen Willen. Auf diese Weise hat der neue
Diskurs die in simtlichen figh-Regeln implizite Verbindung zwischen Inter-
pretationen der rechtlichen Stellung der Geschlechter und Theorien der Se-
xualitit durchtrennt. Dies kann wichtige epistemologische Folgen haben, weil
so das Thema Sexualitit oder »die Stellung der Frau< aus dem Bereich der
figh-Regeln herausgelost werden kann. Als logische Schlussfolgerung lieRe
sich somit argumentieren, dass einige Regeln, die bisher als »islamisch< und
als Teil der shari‘a galten, in Wirklichkeit die Ansichten und Meinungen ei-

18 Beispiele fiir die textliche Genealogie dieser Denkweise bietet Kurzman 1998.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 73

niger Moslems sind und soziale Praktiken und Normen darstellen, die weder
heilig noch unverinderlich sondern menschlich und wandelbar sind.™

Es ist vielleicht noch zu frith, um zu sagen, wie und wann diese neue Ge-
schlechterdebatte sich in der Praxis auswirken und die den orthodoxen Inter-
pretationen des islamischen Rechts eigenen Ungleichheiten beseitigen wird.
Sowohl der neue Diskurs als auch die reformistische Bewegung, zu dem er
gehort, befinden sich erst in der Entstehungsphase, und ihr Schicksal ist eng
mit den politischen Entwicklungen in der gesamten muslimischen Welt ver-
bunden. Doch bereits jetzt lasst sich zweierlei sagen:

Erstens: der entstehende Frauendiskurs besitzt meiner Meinung nach das
Potenzial, die alte und miide Debatte zu den >Rechten der Frau im Islam«auf
eine neue Grundlage zu stellen und einen Paradigmenwechsel herbeizufiih-
ren. Dies geschieht, indem die bestehende Verbindung zwischen Sexualitit
und der rechtlichen Stellung der Geschlechter aufgeldst wird, eine Verbin-
dung, die Ursache dafiir ist, dass sich andere islamische Diskurse nicht mit
dem Thema Frauenrechte befassen kénnen, trotz der immer stirker werden-
den Frauenrechtsdebatte. Die Losung dieser Verbindung kann die Befiirwor-
ter dieses Diskurses davon befreien, eine defensive Haltung einzunehmen
und sie in die Lage versetzen, bei der Suche nach neuen Fragen und neuen
Antworten tiber die alten figh-Weisheiten hinauszugehen.

Zweitens: durch Privilegierung eines Typs des Feminismus, der den Is-
lam als seine Legitimationsquelle ansieht, kann der neue Diskurs die Hege-
monie der orthodoxen Interpretationen herausfordern und die Legitimitit der
Ansichten derer, die bisher im Namen des Islams gesprochen haben, in Frage
stellen.*® Moglich, sogar unvermeidlich, wurde eine derartige Herausforde-
rung erst durch die ideologische Interpretation des Islams seitens der Islamis-
ten sowie durch die Methoden und Quellen, die Neo-Traditionalisten bei ih-
rer Verteidigung und Rationalisierung der figh-Auslegungen der rechtlichen
Stellung der Geschlechter benutzten. Indem sie an die Logik und die Ver-
nunft der Glaubigen appellierten, sich auf Argumente und Quellen aufler-
halb der Religion stiitzten und ihre Sichtweise des islamischen Rechts mit
Hilfe der Instanzen eines modernen Staates durchsetzten, haben sie unbeab-
sichtigt den Weg fiir ein egalitires Verstindnis der shari'a geebnet.

Reformstrategien

Bevor ich auf die erforderlichen Strategien eingehe, um die rechtliche Stel-
lung der Geschlechter im islamischen Recht als gleiche auszulegen, méchte
ich noch einmal die zuvor gestellten Fragen aufgreifen: wie und warum ba-
sierten die Auffassungen von Geschlecht im islamischen Recht auf einer der-

19 Zu diesem Diskurs in Iran, vgl. Mir-Hosseini 1999: Teil III.
20 Zu dieser Thematik gibt es eine stindig wachsende Anzahl von Publikationen;
vgl. auch Engineer 1992; Jawad 1998; Al-Hibiri 1997.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Z1BA M1r-HOSSEINI

art starken Ungleichheit, dass sie im Laufe der Zeit die Ziele der shari'a um-
gingen? Ist es moglich, die rechtliche Stellung der Geschlechter im islami-
schen Recht gleich auszulegen?

Die erste Frage habe ich im Kontext des traditionalistischen Diskurses
beantwortet, wie man ihn in klassischen figh-Texten findet. Der Kern meines
Arguments besteht darin, dass die Ungleichheit von Mann und Frau im is-
lamischen Recht ihren Ursprung in den inneren Widerspriichen zwischen
den Idealen der shari‘a und den sozialen Normen der muslimischen Kulturen
hat. Wahrend die Ideale der shari‘a Freiheit, Gerechtigkeit und Gleichheit
fordern, haben muslimische soziale Normen und Strukturen wihrend der
Entstehungsphase des islamischen Rechts die Realisierung dieser Prinzipien
behindert. Stattdessen wurden diese sozialen Normen in figh-Regeln integ-
riert, und zwar durch bestimmte theologische, rechtliche und gesellschaftli-
che Theorien und Annahmen wie zum Beispiel >Frauen sind aus Minnern
und fiir Manner erschaffens, >Ehe als Kaufvertrag, >Frauen sind Minnern
unterlegens, >Frauen miissen beschiitzt werdens, >Ménner sind die Hiiter
und Beschiitzer von Frauen, und >minnliche und weibliche Sexualitit sind
unterschiedlich, und letztere ist eine Gefahr fiir die Gesellschaftsordnung:.
All diese Theorien und Annahmen wurden entweder von den fugaha selbst
entwickelt, spiegelten den Wissensstand der damaligen Zeit wider oder wa-
ren Teil des kulturellen Gefiiges der Gesellschaft. Somit wurde die figh-Wis-
senschaft zu einer Gefangenen ihrer eigenen rechtlichen Theorien und Pré-
missen und umging im Laufe der Zeit den koranischen Ruf nach Gerechtig-
keit und Reform, wodurch sie den Geist der shari‘a verneinte. Da die figh-
Auslegung zur rechtlichen Stellung der Geschlechter mehr oder weniger im
Einklang mit den vorherrschenden gesellschaftlichen Strukturen, Normen
und Werten stand, blieb sie bis ins 20. Jahrhundert unangefochten.

Die zweite Frage nach der moglichen Interpretation des islamischen
Rechts im Sinne gleicher Rechte von Mann und Frau habe ich vor dem Hin-
tergrund zweier neuer, im 20. Jahrhundert entstandener Diskurse unter-
sucht. Dem ersten dieser Diskurse — dem neo-tradititionalistischen — gelang
es, einige der extremeren Aspekte der figh-Auffassung hinsichtlich der recht-
lichen Stellung der Geschlechter abzumildern, er wurde jedoch letztendlich
aufgrund seiner defensiven und ideologischen Auslegung des Islams in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts von der islamistischen Bewegung in Be-
schlag genommen. Der zweite neue Diskurs befiirwortet die Gleichheit von
Mann und Frau im islamischen Recht. Er entstand gegen Ende des letzten
Jahrhunderts als Teil einer neuen religiosen Denkweise, die eine erfrischend
pragmatische Energie aufweist, sowie die Bereitschaft, sich mit nicht-religio-
sen Perspektiven auseinanderzusetzen. Seine Beflirworter lehnen einen
Standpunkt nicht gleich ab, nur weil er aus der westlichen Welt stammt,
noch sehen sie im Islam einen Entwurf mit eingebautem Handlungspro-
gramm fiir die sozialen, wirtschaftlichen und politischen Probleme der mus-

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NrUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 75

limischen Welt. Sie stellen somit nicht nur eine ernst zu nehmende Heraus-
forderung der totalitiren Ausprigungen des Islams dar, sondern schaffen
auch einen Ort, an dem eine Auslegung des islamischen Rechts im Sinne der
Gleichberechtigung von Frauen und Minnern mdoglich ist.

Gerade im Kontext dieses zweiten Diskurses ist es meiner Meinung nach
erforderlich, nach Strategien fiir die Reform des islamischen Rechts zu su-
chen, um die Bestrebungen der Frauen nach Gleichheit und Gerechtigkeit in
den heutigen muslimischen Gesellschaften zu unterstiitzen. Der erste Dis-
kurs hat nach meiner Einschitzung nicht nur sein Potenzial erschépft, son-
dern seine historische Rolle gespielt. Es lassen sich zwei Arten von Strategien
unterscheiden: allgemeine und spezielle. Wihrend die erste Art von Strategie
uns in den Bereich der Politik und zur Frage des Verstindnisses des Islams
und der jeweiligen Interpretationsweisen fiihrt, bezieht sich die zweite auf
die Mechanismen, die innerhalb des islamischen Rechts zur Verfiigung ste-
hen. Jetzt, da die politische Landkarte der muslimischen Welt aus National-
staaten besteht und statt figh-Texten staatliche Gesetze das islamische Recht
definieren, sind die beiden Arten der Strategie notwendigerweise miteinan-
der verkniipft.

Statt nach einer islamischen Genealogie fiir Feminismus und Menschen-
rechte im Islam zu suchen - dies ist das Hauptanliegen der Befiirworter des
ersten Diskurses — sollten wir iiber eine solche Suche hinausgehen, indem
wir den Schwerpunkt auf das Verstindnis von Religion legen und darauf, wie
religioses Wissen produziert wird. In dieser Hinsicht kénnen die neueren
Arbeiten muslimischer Intellektueller, wie zum Beispiel Abdolkarim So-
roush, von enormer Bedeutung und Relevanz sein. Soroush unterscheidet
zwischen Religion (din) und religiéser Erkenntnis (ma‘refat-¢ dini) und argu-
mentiert, dass die Religion heilig und unverinderlich, die religiose Erkennt-
nis dagegen jedoch menschlich ist und sich im Laufe der Zeit durch aufler-re-
ligiose Einfliisse weiterentwickelt. Soroushs interpretativ-epistemologische
Theorie von der Entwicklung der religisen Erkenntnis — bekannt als »Ver-
engung und Erweiterung der shari‘a« — ermdglicht es, Glauben mit Vernunft
zu vereinbaren, und ein Moslem in der modernen Welt zu sein (Soroush
1998; 2000). In Soroushs Worten:

»Unser Verstindnis der offenbarten Schriften hingt von dem bereits um uns herum
bestehenden Wissen ab; das heifit, dass Krifte von aufRerhalb der Offenbarung unsere
Interpretation und unser Verstindnis in verschiedene Richtungen lenken [...]. Glaubige
sehen die Religion im allgemeinen als etwas Heiliges, etwas Konstantes an. Man kann
nicht iiber die Anderung oder die Entwicklung der religidsen Erkenntnis reden. Sie hal-
ten an der Vorstellung von der Unveranderlichkeit fest. Wie ich jedoch in meinen Ar-
beiten gezeigt habe, miissen wir zwischen der Religion einerseits und den religiésen
Interpretationen andererseits unterscheiden. Mit Religion meine ich hier nicht den
Glauben, das heifdt, den subjektiven Teil der Religion, sondern die objektive Seite, das

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | ZiBa Mir-HOSSEINT

heif3t, den offenbarten Text. Dieser ist konstant, wohingegen unsere Auslegungen die-
ses Textes einer Entwicklung unterliegen. Es geht also nicht darum, dass religiose Tex-
te verdndert werden konnen, sondern vielmehr darum, dass im Laufe der Zeit die In-
terpretationen sich dndern. — Wir befinden uns immer inmitten einer Fiille an Inter-
pretationen. Der Text spricht nicht mit Dir. Du musst ihn zum Sprechen bringen, in-
dem Du ihm Fragen stellst. Angenommen, Du befindest Dich in der Gegenwart eines
Gelehrten, aber Du stellst ihm keine Fragen und er schweigt. Dann wirst Du natiirlich
nicht von seinem Wissen profitieren kénnen. Wenn Du ihm jedoch Fragen stellst,
dann wirst Du Erkenntnisse entsprechend dem Niveau Deiner Frage gewinnen. Wenn
die Fragen klug sind, werden auch die Antworten profund sein. Daher hingt die Inter-
pretation von uns ab. Die Interpretation eines Laien ist notwendigerweise anders als
das Verstindnis eines Philosophen. Die Offenbarung zeigt uns ihre Geheimnisse
nicht, indem sie direkt mit uns spricht. Wir miissen diese offen legen und die Schitze
finden, die dort vorhanden sind. Alles, was wir von der Religion erhalten und gewin-
nen, ist Interpretation.« (Soroush 1996: 14ff))

Perspektiven fiir Frauenrechte

Eine derartige Herangehensweise an religiose Schriften kann mit der Zeit
den Weg fiir radikale und positive Anderungen des islamischen Rechts eb-
nen, um Konzepten wie der Gleichberechtigung von Mann und Frau und den
Menschenrechten Raum zu geben.* Ob dies jemals geschehen wird, und ob
sich diese Konzepte jemals in staatlichen Gesetzen wieder finden werden,
hingt von dem Kriftegleichgewicht zwischen Traditionalisten und Reformis-
ten in jedem muslimischen Land ab, sowie von der Fihigkeit der Frauen, sich
zu organisieren, am politischen Prozess teilzuhaben und sich mit den Re-
prasentanten und Anhingern dieser Diskurse auseinanderzusetzen. Dabei
sollte jedoch nicht vergessen werden, dass figh reaktiv ist in dem Sinne, als er
auf soziale Realititen reagiert und dass er sowohl das Potenzial als auch die
rechtlichen Mechanismen besitzt, um den Forderungen der Frau nach
Gleichberechtigung entgegenzukommen.

Die folgenden Beispiele zeigen die rechtlichen Mechanismen, die mit
Erfolg angewandt worden sind. So kénnen Klauseln in den Ehevertrag aufge-

21 Obwohl Soroush selbst, wie auch viele andere iranische religiése Intellektuelle,
die Vorstellungen von der Gleichberechtigung der Geschlechter nicht teilen, haben
seine Auffassungen nicht nur den Grundstein fiir das gelegt, was spéter in Iran
(nach der Wahl von Prasident Muhammad Khatami im Jahr 1997) als Reformbe-
wegung bekannt wurde, sondern sie haben es auch religiosen Frauen, wie z.B. in
der Zeitschrift Zanan, ermdglicht, ihren Glauben mit ihrem Feminismus zu ver-
einbaren. Zu Soroushs Auffassung von Geschlecht und zu meiner Diskussion mit
ihm vgl. Mir-Hosseini 1999: Kapitel 7.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEuE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 77

nommen werden, um Frauen eine bessere Verhandlungsposition zu geben,
auch falls ihre Ehe scheitert. Dazu zahlt das Recht, den Wohnort zu wahlen.
Dies garantiert der Frau Niederlassungsfreiheit und ermdglicht es ihr, auch
nach Verlassen der ehelichen Wohnung weiterhin nafaga (Unterhalt) zu ver-
langen. Ebenso wichtig fiir Frauen ist die rechtliche Klausel, sich ausbilden
zu konnen und erwerbstitig zu sein, unabhingig von der Zustimmung des
Ehemannes. Das iibertragene Recht auf Scheidung ist eine weitere mégliche
Regelung im Ehevertrag. Dieses kann an bestimmte Bedingungen gekniipft
werden — beispielsweise, wenn der Ehemann eine zweite Frau heiratet — aber
auch vorbehaltlos formuliert sein. Wie ich jedoch an anderer Stelle erliutert
habe, konnen derartige Klauseln im Ehevertrag nur dann wirkungsvoll sein,
wenn sie obligatorisch sind, das heifdt, wenn sie automatisch vom Staat in
jeden Ehevertrag eingefiigt werden und wenn sie vorbehaltlos sind. Die Auf-
nahme von Zusatzvereinbarungen wurde in Iran sowohl vor als auch nach
der Revolution als eine Mdoglichkeit genutzt, den Zugang von Frauen zur
Scheidung zu verbessern (vgl. Mir-Hosseini 2003b).

Méglich ist auch eine Neudefinition der Grenze zwischen den morali-
schen und den juristischen Rechten innerhalb einer Ehe, um die Rechte der
Frau zu erweitern und die willkiirliche Macht des Mannes einzuschrinken.
So lasst sich zum Beispiel das Konzept des ‘usur va haraj oder zarar — das
heif’t Not oder Schaden — derart definieren, dass die Frau einen besseren
Zugang zur Scheidung erhilt. Iran und Agypten gehéren zu den Lindern, die
gerichtsrelevante Scheidungsgriinde erweitert haben.

Praktiziert wird ebenso die Berufung auf die koranischen Verse oder auf
usul-al-figh-Argumente fiir Verdnderungen. Ein Beispiel fiir die erste Strategie
ist das vor kurzem in Agypten eingefithrte Scheidungsrecht, das Frauen eine
khul-Scheidung ohne Zustimmung ihres Ehemannes ermdglicht, falls sie
auf all ihre finanziellen Anspriiche verzichtet und den Brautpreis zuriick-
zahlt. Surat al-Baqara (2: 229) wird zitiert, um die Giiltigkeit des Gesetzes zu
belegen. Ein Beispiel fiir die zweite Moglichkeit sind die Argumente, die im
Iran von den Befiirwortern eines »dynamischen figh< als Reaktion auf die
Forderungen von Frauen nach Gleichberechtigung vorgebracht werden. Ei-
nes dieser Argumente ist folgendes: wenn sich der Gegenstand (mouzu’) ei-
ner shari‘a-Regel (hukum) entweder intern oder extern indert, dann muss
sich natiirlich auch die Regel 4ndern. Dieses Argument wurde 1988 vorge-
bracht, als Ayatollah Khomeini den Kauf und Verkauf von Schachspielen er-
laubte (halal), da sich ihre Nutzung geindert hatte. Sie waren verboten, so
das Argument, als Schach ein Gliicksspiel war, wohingegen es nun, nach
Meinung von Experten, nur noch ein Spiel, eine geistige Ubung ist. Anders
gesagt: die Regel, die Schach als Gliicksspiel verbietet, hat sich nicht gein-
dert; was sich gedndert hat ist der Gegenstand der Regel, das heifdt die Nut-
zung des Schachspiels, und dies erfordert eine neue Regel, die das Schach-
spiel erlaubt. Dies ist eine Form des tangih al-manat, was soviel bedeutet wie:

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Z1BA MIr-HOSSEINI

»die neue Ursache mit der urspriinglichen Ursache verbinden, indem man
die Diskrepanz zwischen ihnen beseitigt«.** Dieselbe Logik lisst sich anwen-
den, um neue Regeln entsprechend geforderter Frauenrechte zu schaffen, da
die Verbindung zwischen ‘illah und hukum in vielen Regeln tberpriift wer-
den muss angesichts der Anderungen, die sich in der jiingeren Zeit hinsicht-
lich der Stellung der Frau in der Gesellschaft und des Geschlechterverhalt-
nisses ergeben haben.

Festzuhalten ist, dass figh reaktiv auf gesellschaftliche Verinderungen
reagiert und dass er potenziell iiber die rechtlichen Mechanismen verfiigt, um
Frauenrechte anzuerkennen. Allerdings ist die figh-Wissenschaft weiterhin
das Monopol minnlicher Gelehrter, deren Wissen iiber Frauen aus Schriften
und Handbiichern stammt, die alle von Minnern verfasst, mit juristischer
Logik ausgelegt wurden und den Lebenswirklichkeiten einer anderen Zeit so-
wie anderen Interessen entsprechen. Dieses Monopol muss gebrochen wer-
den; allerdings wird dies nur dann gelingen, wenn muslimische Frauen an
der Produktion des Wissens teilhaben, wenn sie neue und gewagte Fragen
stellen und unerschrockene Antworten geben kénnen.” Dann erst kann die
»>Offenbarung« auch zu uns sprechen und uns »ihre Geheimnisse zeigenc.

Ubersetzung aus dem Englischen von Raimund Schief

Literatur

‘Abd Al “Ati, Hammudah (1997): The Family Structure in Islam, Indiana: Ame-
rican Trust Publications.

Ahmed, Leila (1984): »Early Feminist Movements in the Middle East: Turkey
and Egypt«, in: Freda Hussain (Hg.): Muslim women, London: Groom
Helm, 111-123.

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern
Debate, New Haven: Yale University Press.

Al-Hibri, Aziza (1982): »A Study of Islamic Herstory: Or How Did We Get
Into This Mess«, in: Islam and Women, Special Issue of Women’s Studies
International Forum 5 (2), 207-219.

22 Wortlich bedeutet tangih >reinigens, und manat bedeutet >Ursache<; es impliziert,
dass eine Regel (hukm) mehr als eine Ursache haben kann. Es ist Aufgabe der Ju-
risten, die richtige Ursache zu identifizieren. Vgl. Kamali 1991: 213.

23 Dieser Prozess hat bereits begonnen, aber es wird noch lange dauern, bevor eine
kritische Mehrheit der Frauen errreicht ist. Vgl. Ahmed 1992; Al-Hibri 1982; Has-
san 1987, 1996; Mernissi 1985; Wadud 1999; Mir-Hosseini 1999.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISTAM | 79

Al-Hibri, Aziza (1997): »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Wo-
men’s Rights«, American University Journal of International Law and Policy
12, I-44.

Anderson, James Norman (1959), Islamic Law in the Modern World, New
York: University Press.

Anderson, James Norman (1976): Law Reforms in the Muslim World, London:
Athlone.

An-Na'im, Abdullahi Ahmed (2000): »Islamic Foundation for Women'’s
Human Rights, in: Zainah Anwar/Rashidah Abdullah (Hg.): Islam, Re-
productive Health and Women’s Rights, Kuala Lumpur: Sisters in Islam,
33-34-

Balars, Asma (2002): Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Inter-
pretations of the Qur’an, Texas: University Press.

Coulson, Noel/Hinchcliffe, Doreen (1978): »Women and Law Reforms in
Contemporary Islam, in: Beck, Lois/Keddie, Nikki (Hg.): Women in the
Muslim World, Harvard: University Press, 37-51.

Chaudhry, Muhammad Sharif (1995): The Status of Women in Muslim Society,
Lahore: Al-Matabaat-ul-Arabia.

Doi, Abdul Rahman (1989): Women in the Shari’a , London: Ta-Ha.

El Alami, Dawoud Sudqi (1992): The Marriage Contract in Islamic Law, Lon-
don: Graham and Trotman.

El Alami, Dawoud Sudqi/Hinchdliffe, Doreen (1996): Islamic Marriage and
Divorce Laws of the Arab World, London: Kluwer Law International/SOAS
CIMEL.

Engineer, Asghar Ali (1992): The Rights of Women in Islam, London: Hurst.

Esposito, John (1982): Women in Muslim Family Law, Syracuse: University
Press.

Gibb, Hamilton/Kramers, J.H. (1961): Shorter Encyclopaedia of Islam, Leiden/
London: E. J. Brill & Luzac.

Haddad, Yvonne Yazbeck (1988): »Islam and Gender: Dilemmas in the
Changing Arab World«, in: Haddad, Yvonne Yazbeck/ Esposito, John
(Hg.): Islam, Gender and Social Change, Oxford: University Press, 3-29.

Haeri, Shahla (1989): Law of Desire: Temporary Marriage in Iran, London: 1. B.
Tauris.

Hassan, Riffat (1987): »Equal Before Allah? Woman-Man Equality in the Is-
lamic Tradition, in: dies., Selected Articles, Women Living Under Muslim
Law, 26-29 [original in Harvard Divinity Bulletin 77/2].

Hassan, Riffat (1996): »Equal Before Allah?« and »Feminist Theology: Chal-
lenges for Muslim Women, in: Critique: Journal for Critical Studies of the
Middle East 9, 53-65.

Hilli, Muhaqqiq (1985): Sharayi® al-Islam Volume II, Persian translation by A.
A. Yazdi, compiled by Muhammad Taqi Danish-Pazhuh, Tehran: Univer-
sity Press.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | ZiBA M1r-HOSSEINT

Jawad, Haifaa (1998): The Rights of Women in Islam: An Authentic Approach,
London: MacMillan.

Kamali, Mahammad Hashim (1989): »Sources, Nature and Objectives of
Shari‘ah, in: Islamic Quarterly 33, 215-235.

Kamali, Mahammad Hashim (1991): Principles of Islamic Jurisprudence, Cam-
bridge: Islamic Texts Society.

Kamali, Mahammad Hashim (1996) »Methodology in Islamic Jurispru-
dence«, in: Arab Law Quarterly, 3-33.

Khan, Maulana Wahiduddin (1995): Woman Between Islam and Western Socie-
ty, New Delhi: The Islamic Centre.

Kurzman, Charles (Hg.) (1998): Liberal Islam: A Sourcebook, Oxford: Oxford
University Press.

Maghniyyah, Muhammad Jawad (1997): Marriage According to Five Schools of
Islamic Law, Vol. V, Tehran: Department of Translation and Publication,
Islamic Culture and Relations Organization.

Mahmood, Tahir (1972): Family Law Reforms in the Muslim World, Bombay: N.
M. Tripathi.

Maudoodi, Maulana Abul A’Ala (1983): The Laws of Marriage and Divorce in
Islam, Kuwait: Islamic Book Publishers.

Mernissi, Fatima (1985): Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim So-
ciety, London: Al Saqi.

Mernissi, Fatima (1991): Women and Islam: An Historical and Theological En-
quiry, translated by Mary Jo Lakeland, Oxford: Blackwell.

Mir-Hosseini, Ziba (1993): Marriage on Trial: A Study of Islamic Family Law,
Iran and Morocco Compared, London: I. B. Tauris.

Mir-Hosseini, Ziba (1998): »Rethinking Gender: Discussions with Ulama in
Iranc, in: Critique: Journal of Critical Studies of Middle East 13, 45-59.

Mir-Hosseini, Ziba (1999): Islam and Gender: The Religious Debate in Contem-
porary Iran, Princeton: Princeton University Press.

Mir-Hosseini, Ziba (2003a): »Sexuality, Rights and Islam: Competing Gender
Discourses in Post-Revolutionary Iran«, in: Nashat, Guity/Beck, Lois
(Hg.): Women in Iran from 1800 to the Islamic Republic, Illinois. University
of Illinois Press (im Druck).

Mir-Hosseini, Ziba (2003b): »Women’s Right to Terminate the Marriage Con-
tract: The case of Iran«, paper given at the 1999 Harvard Law School Con-
ference on the Islamic Marriage Contract (Druck in Vorbereitung).

Mutahhari, Murtaza (1991): The Rights of Women in Islam, fourth edition,
Tehran: World Organization for Islamic Services.

Nasir, Jamal (1990): The Islamic Law of Personal Status, 2nd edition, London:
Graham and Trotman.

Pesle, O. (1936): Le Mariage Chez Les Malekites de I’Afrique dur Nord, Rabat:
Edition Felix Moncho.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISTAM | 81

Rahman, Afzalur (1986): Role of Muslim Woman in Society, London: Seerah
Foundation.

Ruxton, F.H. (1916): Maliki Law: A Summary from French Translations of
Mukhtasar Sidi Khalil, London: Luzac.

Sabbah, Fatna (1984): Woman in the Muslim Unconscious, New York: Perga-
mon Press.

Sachedina, Abdulaziz (1999a), »The Ideal and Real in Islamic Law, in:
Khare, R.S. (Hg.): Perspectives on Islamic Law, Justice and Society, New York:
Rowman & Littlefield, 14-31.

Sachedina, Abdulaziz (1999b): »Woman, Half-the-Man? Crisis in Male Epis-
temology in Islamic Jurispudence, in: Khare, R.S. (Hg.): Perspectives on
Islamic Law, Justice and Society, New York: Rowman & Littlefield, 145-160.

Sharabi, Hisham (1988): Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab
Society, Oxford: University Press.

Siddiqi, Muhammad Mazheruddin (1952): Women in Islam, Lahore: The In-
stitute of Islamic Culture.

Spellberg, Denise (1991): »Political Action and Public Example: A’isha and
the Battle of Camel, in: Baron, Beth/Keddie, Nikki (Hg.): Women in Mid-
dle Eastern History: Shifting Boundaries in Sex and Gender, New Haven: Yale
University Press.

Smith, Jane (1985): »Women, Religion and Social Change in Early Islamc, in:
Yvonne Yazbeck Haddad, Yvonne/Findly, Ellison Banks (Hg.): Women,
Religion, and Social Change, Albany: State University of New York Press,
19-35.

Sonbol, Amira El Azhary (Hg.) (1996): Women, Family and Divorce Laws in Is-
lamic History, Syracuse: University Press.

Soroush, Abdolkarim (1996): »A Conversation with Abolkarim Soroush, in:
Q-News International (British Muslim Weekly), No. 220-221, 14-27.

Soroush, Abdolkarim (1998): »The Evolution and Devolution of Religious
Knowledge«, in: Kurzman, Charles (Hg.): Liberal Islam: A Sourcebook, Ox-
ford: Oxford University Press, 244-251.

Soroush, Abdolkarim (2000) »Islamic Revival and Reform: Theological Ap-
proachesc, in: Reason, Freedom, & Democracy in Islam: Essential Writings of
>Abdolkarim Soroush, translated and edited with a critical introduction by
Mahmoud Sadri & Ahmed Sadri, Oxford: University Press, 26-38.

Stowasser, Barbara (1993): »Women’s Issues in Modern Islamic Thought,
in: Tucker, Judith E. (Hg.): Arab Women: Old Boundaries, New Frontiers,
Bloomington: Indiana University Press, 3-28.

Wadud, Amina (1999), Qur'an and Woman: Rereading of the Sacred Text from
a Woman'’s Perspective, New York: Oxford University Press.

002 - am 21:56:23.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

002 - am

21

6

3,


https://doi.org/10.14361/9783839401538-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

