
ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

Hybride Identitäten entwickeln sich in der Auseinandersetzung mit unter­
schiedlichen sozialen und kulturellen Kontexten. Dabei stellt sich die Frage 
nach der Gestaltung eines Lebens zwischen verschiedenen Kulturen. Laut der 
These des Kulturkonfliktes bleiben Menschen im Aufprall von Kulturen ge­
fangen. Die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen sozialen und kulturel­
len Kontexten führt folglich zu einem Orientierungsmangel und Verhaltensun­
sicherheit Dem widerspricht die These der kulturellen Navigation. Diese geht 
davon aus, dass Individuen kulturelle Differenzen aktiv bewältigen können. 
Sie befinden sich nicht zwischen den Kulturen verloren, sondern finden ihren 
eigenen Weg in einem Meer unterschiedlicher Deutungsangebote und Le­
bensweisen. 

Kulturelle Navigation statt Kulturkonflikt 

"Für einige wird wohl auch eine Art innerer Kom­
pass daraus: Wer einen solchen besitzt, für den 
wirkt die Vielfalt der Welten nicht verwirrend 
oder verstörend, denn er kann damit umgehen, kann 
selbst navigieren, einen eigenen Kurs steuern." 
(Beck-Gemsheim 2004: 92) 

Die Kulturkonfliktthese steht in Zusammenhang mit der Marginalitätstheorie 
der Chicago-Schule. So geht Park (1928, zit. n. Heckmann 1981) davon aus, 
dass Kulturen in einem antagonistischen Verhältnis zueinander stehen. Perso­
nen mit Migrationshintergrund befinden sich somit am Rande zweier Kultu­
ren. Sie können weder mit der Herkunftskultur brechen noch werden sie in der 
Aufnahmegesellschaft vollkommen akzeptiert. Es handelt sich um marginale 
Personen. Marginale Personen sind Grenzgänger, Menschen, die sich zwi­
schen den Stühlen befinden. Ihre Zugehörigkeit ist ungeklärt. Diese Überle­
gungen werden von Stonequist (1961; s. auch Heckmann 1981) aufgenommen 
und weiter entwickelt. Stonequist definiert Marginalität als das Ergebnis un­
geklärter Zugehörigkeit und Orientierungslosigkeit aufgrund eines Kulturkon­
fliktes. Auf dieser Grundlage definiert er den Persönlichkeitstypus einer mar­
ginalen Person. Marginale Personen haben ein gespaltenes Selbst. Sie zeigen 
Verhaltensunsicherheit, Stimmungslabilität, Entschlusslosigkeit, Orientie­
rungszweifel, Handlungsbefangenheit, Gefühle der Isolierung, Machtlosigkeit 
und Minderwertigkeit. 

Die Kulturkonfliktthese und die Marginalitätstheorie wurden stark kriti­
siert. Eine erste Kritik wendet sich dabei gegen die Vorstellung, (nationale) 

397 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Kulturen seien einheitliche und abgeschlossene Systeme, die sich im Wider­
streit befinden. Im Gegenteil, nationale Kulturen sind grundsätzlich heterogen 
und hybrid. Demzufolge gibt es nicht nur Differenzen und Widersprüche zwi­
schen, sondern auch innerhalb von Kulturen. Das heißt, man kann nicht davon 
ausgehen, dass Personen mit Migrationshintergrund eine größere kulturelle 
Vielfalt als monokulturell erzogene Menschen erleben. Darüber hinaus gibt es 
zwischen (nationalen) Kulturen auch keine absoluten Differenzen. Man kann 
zwar Aspekte erkennen, die Kulturen voneinander trennen. Man kann ande­
rerseits aber auch Elemente beobachten, die Kulturen miteinander teilen. Den 
absoluten Gegensatz zwischen Kulturen gibt es nicht. Die Konfrontation von 
Kulturen entspricht vielmehr einer Konstruktion, die sich von der Gegenüber­
stellung von Stereotypen bedient und den Kulturkonflikt gewissermaßen erst 
herstellt. 

Andererseits erklären Kulturkonflikt und Marginalitätsthese nicht die Tat­
sache, dass die Mehrheit von Personen mit Migrationshintergrund kein Mar­
ginalitätssyndrom zeigt. Das Problem der Marginalitätstheorie liegt dabei u.a. 
in der Auslegung der ersten Untersuchungen über Migration in den Vereinig­
ten Staaten, die klinisch orientiert waren und vorwiegend im Rahmen psychi­
atrischer Einrichtungen durchgeführt wurden (Ward/Bochner/Furuham 2001). 
Darüber hinaus wird im Rahmen der Marginalitätsthese stets von Einwande­
rerminderheiten im Kontext einer dominanten Mehrheitskultur ausgegangen. 
Die Kulturkonfliktthese verschleiert dabei die Konsequenzen sozialer Aus­
grenznng. Nicht der Kulturkonflikt, sondern Rassismus und Diskriminierung 
sind das Problem (vgl. Aueruheimer 1988; Kaipaka 1986; Kalpaka/ 
Räthzel 1990). Gefühle der Machtlosigkeit und Minderwertigkeit stehen in 
diesem Zusammenhang vielmehr in Verbindung zu der Erfahrung von Dis­
kriminierung als in Bezug auf die Auseinandersetzung mit kulturellen Diffe­
renzen. 

Kulturelle Navigation steht im Gegensatz zu Kulturkonflikt und Margina­
litätsthese. Sie geht nicht von einheitlichen und abgeschlossenen Kugel­
Kulturen aus, die sich gegenseitig abstoßen, sondern findet im Rahmen hybri­
der Kulturen statt. Kulturelle Navigation erkennt in dieser Hinsicht, dass (na­
tionale) Kulturen heterogen sind und sich in einem komplexen Verhältnis zu­
einander befinden, das nicht auf einen trennenden Graben reduziert werden 
kann. Darüber hinaus besteht kulturelle Distanz nicht nur zwischen, sondern 
auch innerhalb (nationaler) Kulturen. Das bedeutet, dass kulturelle Navigation 
sich nicht nur auf eine Auseinandersetzung mit Differenzen zwischen nationa­
len Kulturen bezieht, sondern auch innerhalb einer nationalen Kultur zwischen 
verschiedenen sozialen und kulturellen Kontexten stattfinden kann. Dabei 
kann man nicht a priori davon ausgehen, dass Differenzen zwischen nationa­
len Kulturen größer sind als Differenzen innerhalb nationaler kultureller Sys­
teme. Kulturelle Distanz kann nicht objektiv zwischen Kulturen festgelegt 
werden, sondern entspricht einer subjektiven Interpretation, die von Person zu 
Person anders ausfallen kann. 

398 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

Kulturelle Navigation widersteht weiterhin der Auffassung, dass Men­
schen mit Migrationshintergrund kulturellen Differenzen ausgeliefert sind. 
Kulturelle Navigation betrachtet Personen als aktive Subjekte, die kulturelle 
Differenzen erfolgreich bewältigen können. In diesem Zusammenhang steht 
kulturelle Navigation in Verbindung mit Stressbewältigungstheorien und ge­
genwärtigen Erkenntnissen aus der Akkulturationsforschung. Das heißt, kultu­
relle Navigation geht davon aus, dass eine Auseinandersetzung mit kultureller 
Differenz Stress erzeugen kann. Das Ausmaß des Kulturschocks hängt dabei 
von der subjektiven Erfahrung kultureller Distanz ab. Dabei darf Kulturschock 
nicht mit Kulturkonflikt verwechselt werden, da Kulturschock durch Stress 
aufgrund kultureller Differenz verursacht wird und normalerweise nach einer 
gewissen Zeit erfolgreich bewältigt wird. Kulturkonflikt meint dagegen einen 
permanenten Antagonismus zwischen Kulturen, der laut Definition nicht 
überwunden werden kann. 

Des Weiteren darf kulturelle Navigation nicht mit Assimilation verwech­
selt werden. Kulturelle Navigation betrachtet Individuen als autonome Sub­
jekte, die ihren Weg zwischen unterschiedlichen Bedeutungsstrukturen und 
Lebensweisen je nach Kontext und Situation selbst bestimmen. Es ist also die 
Person selbst, die je nach Kontext und Situation entscheidet, welche Kultur sie 
als Orientierungsrahmen verwendet. Die Richtung ist in dieser Hinsicht nicht 
von vomeherein festgelegt, sondern wird im Prozess der Navigation je nach 
Bedarfimmer wieder neu bestimmt. Das ermöglicht die notwendige Flexibili­
tät, um mit unterschiedlichen kulturellen und sozialen Kontexten erfolgreich 
umgehen zu können. Menschen mit Migrationshintergrund sind in dieser Hin­
sicht nicht zwischen Kulturen verloren. Sie sind nicht orientierungslos. Sie 
finden vielmehr einen eigenen Weg zwischen unterschiedlichen kulturellen 
und sozialen Kontexten. Oder anders ausgedrückt, sie steuern einen eigenen 
Kurs in einem Ozean diverser Bedeutungen und V erhaltensvorgaben. 

Kulturelle Navigation kann in Verbindung mit einem Kontextwechsel in 
Erscheinung treten. Aus der Sicht hybrider Kulturen können Kontextübergän­
ge sowohl zwischen nationalen Kulturen als auch innerhalb nationaler Gren­
zen stattfinden. Das heißt, man kaun zwischen kultureller Navigation in der 
Migration und kultureller Navigation im Übergang unterscheiden. Darüber 
hinaus kann man kulturelle Navigation aber auch im alltäglichen Leben er­
kennen. Das entspricht der kulturellen Navigation im Alltag. Ich wende mich 
zunächst der kulturellen Navigation im Rahmen von Migration und Übergang 
zu. 

Kulturelle Navigation im Rahmen von Migration und Übergang 

Wie vorher angemerkt wurde, stellen Migration und Übergänge wichtige An­
haltspunkte für Differenzerfahrungen dar. Differenzerfahrungen, die durch ei­
nen Kontextwechsel zustande kommen, wurden im Rahmen dieser Arbeit als 
situative Differenzerfahrungen bezeichnet. Situative Differenzerfahrungen 
umfassen dabei sowohl die Auseinandersetzung mit einem fremden sozialen 

399 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

und kulturellen Kontext (alles ist anders) als auch die Erfahrung von Differenz 
im Rahmen der Verhandlung von Zugehörigkeiten (ich bin anders). Kulturelle 
Navigation bezieht sich in diesem Zusammenhang nur auf den ersten Aspekt, 
d.h. auf die Auseinandersetzung mit einem unterschiedlichen Kontext (alles 
ist anders). Diskriminierungserfahrungen führen dagegen zu Strategien der 
Bewältigung von Diskriminierung. 

Die Auseinandersetzung mit kultureller Differenz erzeugt Stress (s. 
Ward/Bochner/Furnham 2001; Berry 1988, 1996). Der Stress hängt dabei von 
der subjektiven Erfahrung kultureller Distanz ab: Je größer die kulturelle Dis­
tanz, desto eher wird der Kontextwechsel als Bruch und Diskontinuität erlebt 
und desto größer ist das Ausmaß an Stress. Je geringer die kulturelle Distanz, 
desto weniger stressbeladen ist die Auseinandersetzung mit dem anderen Kon­
text. In diesem Zusammenhang erleben meine Interviewpartner im Rahmen 
von Migration häufig einen Kulturschock (aber keinen Kulturkonflikt). Das 
kann man gut bei Vera (s. zweite Migration nach Deutschland), Rubens (s. 
erste Migration nach Chile), Sirnon (s. erste Migration nach Chile), Gian 
Franeo (s. Migration nach Chile) und Elisa (s. Migration nach Chile) erken­
nen. Bei Manuela ist der Kulturschock weniger offensichtlich, da die Folgen 
des Umzugs von Deutschland nach Chile durch Erfahrungen der Kontinuität 
stark abgemildert werden. 

Andererseits kann man bei einigen Befragten nicht nur einen Kultur­
schock, sondern auch einen Sozialschock nachweisen. Der Sozialschock be­
zieht sich dabei auf eine Auseinandersetzung mit unterschiedlichen sozialen 
Verhältnissen. Der Sozialschock erscheint vorwiegend im Zusammenhang mit 
einem Kontextübergang innerhalb nationaler Grenzen. Das ist zum Beispiel 
bei Camila, Vera und Alejandra im Übergang von der Schule an die Universi­
tät deutlich der Fall. Auch Claudio erlebt in gewisser Hinsicht einen Sozial­
schock, obwohl dieser, wahrscheinlich aufgrundseiner vorherigen Partizipati­
on in außerschulischen Kontexten, weniger eindeutig ist. Andererseits kann 
der Sozialschock auch im Rahmen von Migration beobachtet werden. Das ist 
beispielsweise der Fall bei Elisa, die bei ihrer Ankunft in Chile von den sozia­
len Verhältnissen schockiert ist. 

Kultur- und Sozialschock sind Teil der situativen Differenzerfahrung und 
veranlassen eine kulturelle Navigation. Kulturelle Navigation bezeichnet in 
diesem Zusammenhang den Prozess der Umorientierung und Anpassung an 
den neuen Kontext. Meine Interviewpartner haben diesbezüglich zunächst 
einmal sprachliche Umorientierungen im Rahmen von Migration (s. Vera, 
Rubens, Simon, Gian Franco, Manuela und Elisa) und im Übergang an die 
Universität (s. Vera und Manuela) erwähnt. Die Betroffenen müssen sich im 
Kontextübergang außerdem an das neue Gesellschaftssystem bzw. an den 
neuen institutionellen Rahmen gewöhnen. Dieser Aspekt wurde besonders in 
Zusammenhang mit Auswanderung/Einwanderung betont. Des Weiteren ha­
ben die Interviewpartner den Verlust und Wiederaufbau von sozialen Netz­
werken erwähnt. Dieser Aspekt konnte ausschließlich im Rahmen einer Mig­
ration, aber nicht in Zusammenhang mit einem Übergang beobachtet werden. 

400 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

Das hängt auch damit zusammen, dass ein Kontextübergang innerhalb natio­
nalstaatlicher Grenzen mit weniger Wahrscheinlichkeit zu einen Zusammen­
bruch des ehemaligen Freundeskreises führt. Diese Wahrscheinlichkeit ist im 
Fall einer Wanderung viel höher und verstärkt somit zu der Erfahrung von 
Diskontinuität und Bruch. Darin sehe ich auch den Prozess der Entwurzelung, 
der im Rahmen einer Migration vorkommt. Entwurzelung bezieht sich dabei 
auf die Loslösung von einem kulturellen und sozialen Raum, d.h. die Heraus­
lösung aus einem Beziehungsnetzwerk Wie die befragten jungen Erwachse­
nen jedoch zeigen, ist Entwurzelung durch Migration kein permanenter Zu­
stand, sondern führt in der Aufuahmegesellschaft zu einer erneuten Verwurze­
lung. Der Aufbau von neuen Beziehungen bzw. die neue soziale Verwurze­
lung ist in diesem Zusammenhang ein äußerst wichtiger Aspekt kultureller 
Navigation. 

Kulturelle Navigation umschließt weiterhin die Aneignung neuer Verhal­
tensnormen. Durch die Akquisition neuer Verhaltensweisen überwinden die 
Betroffenen die Situation eines unangepassten Verhaltens, das durch man­
gelndes Verständnis des neuen Kontextes auftreten kann. Dasselbe betrifft die 
angemessene Interpretation sozialer Situationen, die im neuen Umfeld erst 
entwickelt werden muss. Diese Situation bezieht sich insbesondere auf kultu­
relle Navigation im Kontext einer Migration. In dieser Hinsicht ist es interes­
sant zu bemerken, dass die Interviewpartner trotz bikultureller Sozialisation 
sowohl in Chile als auch in Deutschland eine Umorientierung im Alltag voll­
ziehen müssen. Dabei erleichtern die Kenntnisse über das Zielland die Anpas­
sung an den neuen Kontext, doch sie ersparen den Betroffenen offensichtlich 
nicht eine kulturelle Navigation vor Ort. 

Situative Differenzerfahrungen führen außerdem zu einem Kontrollverlust 
Dieser Kontrollverlust muss im Rahmen kultureller Navigation wieder herge­
stellt werden. Dabei wird kulturelle Navigation oft als anstrengender Prozess 
erlebt (s. Rubens und Simon). 

Interessant ist weiterhin die nähere Beobachtung der Einwanderung in 
Chile. Da man im Rahmen der Migrationsforschung stets das Bild eines Drit­
te-Welt-Wanderers in entwickelten Industrieländern vor Auge hat, geht man 
davon aus, dass Migranten bei ihrer Ankunft in der Aufnahmegesellschaft zu­
nächst einmal beeindruckt sind. Sie sind euphorisch und enthusiastisch. Wis­
senschaftler sprechen von den "Flitterwochen" einer Migration. Erst später 
entstehen Gefühle der Ohnmächtigkeit, Minderwertigkeit und Frustration. 
Diese werden daun mit der Zeit bewältigt, so dass es schließlich zu einer An­
passung kommt (vgl. Ward/Bochner/Fumham 2001; auch Esser 1980). In Chi­
le scheint es aber keine "Flitterwochen" zu geben. Die Einwanderung in Chile 
beginnt mit einer Enttäuschung. Diese Enttäuschung führt einerseits zu Ideali­
sierung von Deutschland und andererseits zur Abwertung von Chile und Chi­
lenen von "oben nach unten". Es handelt sich also nicht um einen Blick auf­
wärts, sondern um einen Blick abwärts. Ein gutes Beispiel dafür sind Rubens 
und Simon. Zugegeben, die Idealisierung des abwesenden Ortes im Rahmen 
einer Migration ist nicht neu. Die Abwertung der Aufnahmegesellschaft von 

401 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

"oben nach unten" kommt jedoch eher selten vor. Es ist ein Akt der Selbstdif­
ferenzierung, der an kolonialen Diskursen anknüpft. Der abwärts gerichtete 
Blick scheint bei der Ankunft in Chile eine wichtige stabilisierende Funktion 
zu erfüllen. Die Integration im neuen sozialen Umfeld wird in diesem Zu­
sammenhang durch die Aufwertung von Chile und Chilenen (s. besonders Si­
mon) oder durch die Suche nach gemeinsamen Räumen (s. Rubens bei der 
Übernahme von jugendspezifischen Verhalten) markiert. 

Schließlich muss man den zeitlich begrenzten Rahmen einer kulturellen 
Navigation im Kontextübergang hervorheben. Der begrenzte zeitliche Rah­
men einer Adaptation in einem neuen Kontext wird auch im Bereich der 
Migrationsforschung in Bezug auf den Begriff der Akkulturation betont. Mei­
ne Untersuchung kann das nur bestätigen: Kulturelle Navigation ist zumeist 
zeitlich begrenzt. Das Ende einer kulturellen Navigation im Kontextwechsel 
ist jedoch undeutlich. Es scheint dabei einen sanften Übergang in einen Zu­
stand der Integration zu geben. In den Interviews kann man das Ende der kul­
turellen Navigation an folgenden Anhaltspunkten festmachen: Ende der situa­
tiven Differenzerfahrung, sprachliche Umorientierung, Wiederherstellung der 
Kontrolle, institutioneller Erfolg (z.B. an der Schule oder Universität), Integ­
ration in einem neuen sozialen Netzwerk, Aufwertung von Chilenen und da­
mit verbundene Veränderungen im Selbstbild (z.B. durch die Aufwertung chi­
lenischer Eigenschaften), usw. Der Zeitrahmen für diesen Prozess ist von Fall 
zu Fall unterschiedlich. Einige brauchen ein paar Monate (s. Manuela), wäh­
rend andere für die Umorientierung mehrere Jahre benötigen (s. Rubens). Es 
kann aber auch dazu kommen, dass kulturelle Navigation im Kontextübergang 
kein Ende findet und sich zu einer kulturellen Navigation im Alltag weiter­
entwickelt. 

Kulturelle Navigation im Alltag 

"Man bemerkt immer wieder neue Dinge. Ich 
glaube nicht, dass es zu einem Ende kommt. Weil 
ich nie Chilenin und nie Deutsche sein werde." 
(Carola, 975-976) [Spanisch i. Orig., Übers. durch 
Verf.] 

Kulturelle Navigation im Alltag ist kulturelle Navigation ohne Ende. Das 
heißt, kulturelle Navigation im Alltag ist die ständige Auseinandersetzung mit 
kulturellen Differenzen. Diese Form kultureller Navigation betrifft dabei nicht 
nur Personen mit Migrationshintergrund. Individuen leben in der Gegenwart 
in Kontakt zu einer Vielfalt von unterschiedlichen sozialen und kulturellen 
Kontexten. Die Metapher des Bastlers weist daraufhin, dass jeder Mensch in 
der Gegenwart den Umgang mit verschiedenen Bedeutungsstrukturen und 
Verhaltensangeboten lernen muss. Jeder muss sich unter den Bedingungen der 
Pluralisierung und Individualisierung von Lebenswelten eine passende Exis­
tenz zusammenbasteln können. In diesem Zusammenhang könnte die Meta­
pher der Hybridität nicht nur auf Personen mit Migrationshintergrund, sondern 

402 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

auch auf andere Lebenssituationen erweitert werden. Andererseits teilen Per­
sonen mit Migrationshintergrund spezifische Erfahrungen, die andere wieder­
um nicht machen. 

Kulturelle Navigation im Alltag erscheint weniger deutlich umrissen als 
kulturelle Navigation im KontextwechseL Ein Grund dafür ist wahrscheinlich 
der fehlende Zeitrahmen und der diffuse Charakter dieser Form kultureller 
Navigation. Kulturelle Navigation im Alltag taucht dabei in Verbindung mit 
kontinuierlichen Differenzerfahrungen auf. Wie vorher angemerkt, beziehen 
sich kontinuierliche Differenzerfahrungen auf das Erlebnis einer fortwähren­
den Differenz. Das heißt, man fühlt sich unabhängig vom Kontext ständig an­
ders. Man ist immer eine Ausnahme. Dabei wird man auch unentwegt mit kul­
turellen Differenzen konfrontiert, die sich je nach Kontext etwas hin- oder 
herverschieben, die jedoch nicht aufgelöst werden können. Kulturelle Naviga­
tion im Alltag konnte in dieser Hinsicht bei Carola, Francisco und Rubens 
festgestellt werden. 

Die ständige Auseinandersetzung mit kulturellen und sozialen Differenzen 
erfordert zunächst einmal ein hohes Maß an Flexibilität und Offenheit. Im Fall 
von Personen mit Migrationshintergrund bezieht sich diese Offenheit u.a. auf 
die Verweigerung einer Entweder-oder-Logik. Sie leben im Sowohl-als-auch. 
Man kann diese Situation sehr gut am Beispiel von Carola und Francisco er­
kennen: Beide lehnen eine Festlegung und Kategorisierung ihrer Zugehörig­
keit ab. Sie wollen sich weder definieren noch einordnen lassen. Sie lassen 
sich alle Türen offen (s. Francisco ). Sie sind eklektisch (s. Carola). 

Im Gegensatz zu Francisco und Carola kommt Rubens mit kontinuierli­
chen Differenzerfahrungen weniger gut klar. Dabei muss man bedenken, dass 
Differenzerfahrungen in seinem Fall vorwiegend in Zusammenhang mit 
Fremddifferenzierung und Entortung erscheinen. Daher ist es verständlich, 
dass sich die Situation für Rubens schwieriger gestaltet. In dieser Hinsicht 
kann man erkennen, dass Rubens nicht über seine Basteibiografie zwischen 
Chile und Deutschland reflektieren möchte. Er will nicht über die Nachteile 
einer solchen Erfahrung nachdenken. Darüber hinaus versucht Rubens, seine 
Handlungsfähigkeit und die Kontrolle über sein Leben zu bewahren. Daran 
kann man auch erkennen, dass diese Erfahrungen für ihn nicht selbstverständ­
lich sind. Ein Beispiel dafür ist Rubens Versuch, Wohlbefinden nnd Heimat­
gefühle auf Kommando herzustellen. Leider sind seine V ersuche in dieser 
Richtung bisher wenig erfolgreich gewesen. 

Interessant sind schließlich auch die alltäglichen Interpretationsschwierig­
keiten, die sowohl von Rubens als auch von Carola kommentiert werden. Die­
se wurden an einer anderen Stelle dieser Arbeit als chascarros culturales bzw. 
als kulturelles Stolpern bezeichnet. Der Begriff des kulturellen Stolperus soll 
darauf aufmerksam machen, dass die Schwierigkeiten bei der Deutung alltäg­
licher Situationen keine schwerwiegenden Folgen haben. Sie führen allenfalls 
zu einem unangepassten V erhalten, das aber keine wesentliche Behinderung 
im Alltag der Betroffenen darstellt. Chascarros culturales werden dabei oft 
mit Humor aufgefasst. Die Befragten interpretieren diese Missverständnisse 

403 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

als kulturelle Differenz. Damit will ich sagen, dass die Betroffenen die 
Schwierigkeiten bei der Interpretation ihrer sozialen Umgebung mit ihrem 
Migrationshintergrund verbinden und sozusagen "kulturalisieren". Es ist näm­
lich nicht gesagt, dass diese Schwierigkeiten zwingend mit kulturellen Diffe­
renzen verbunden sind. Man könnte auch andere plausible Erklärungen für 
diese Situation finden. Sie ist wahrscheinlich eine alltägliche Erfahrung vieler 
Menschen. Carola und Rubens greifen jedenfalls auf kulturelle Schablonen 
zurück, um dieser Differenzerfahrung zu erklären. Damit geben sie ihrem Ge­
fühl, ständig eine Ausnahme zu sein, einen Sinn. 

Wie man sehen kann, bringt kulturelle Navigation im Alltag keine Orien­
tierungslosigkeit und Verzweiflung mit sich. Menschen mit Migrationshin­
tergrund erleben keinen Kulturkonflikt und befinden sich auch nicht zwischen 
den Kulturen verloren. Schwierigkeiten bei der Auseinandersetzung mit kultu­
rellen Differenzen treten erst in Zusammenhang mit Erfahrungen sozialer 
Diskriminierung auf. Mit anderen Worten, das Problem sind nicht kulturelle 
Differenzen, sondern vielmehr Diskriminierung und Ausgrenzung. 

Das Leben zwischen Kulturen als Erweiterung 

Meine Interviewpartner bestreiten nicht nur die Vorstellung, dass Personen 
mit Migrationshintergrund einem Kulturkonflikt unterliegen. Sie behaupten 
darüber hinaus, dass monokulturell erzogene Menschen die eigentlichen Ge­
fangenen sind, da sie nicht über die Grenzen ihrer einzigen Kultur hinweg­
schauen können. Die interviewten jungen Erwachsenen meinen in dieser Hin­
sicht, dass ein Leben zwischen Kulturen zu einer Bewusstseinserweiterung 
und Relativierung von Selbstverständlichkeiten führt. 

Die Einbindung in einem sozialen und kulturellen Kontext steht in Zu­
sammenhang mit der Entwicklung bestimmter Ansichten und V erhaltensmus­
ter, die man als selbstverständlich betrachtet. Diese Selbstverständlichkeiten 
werden als "natürlich" und unproblematisch empfunden. Das heißt, ihre sozia­
le und kulturelle Bedingtheit wird in der Regel nicht wahrgenommen (vgl. da­
zu Maletzke 1996; auch Ward/Bochner/Furnham 2001). 

Soziale und kulturelle Bezugssysteme behalten ihren selbstverständlichen 
Charakter aber nur, insofern sie nicht durch alternative Perspektiven in Frage 
gestellt werden. In dieser Hinsicht bietet eine zwischenkulturelle Lebenslage 
die Möglichkeit, soziale und kulturelle Selbstverständlichkeiten zu relativie­
ren. Oder anders ausgedrückt, die Gegenüberstellung von unterschiedlichen 
Bedeutungs- und Interpretationsstrukturen veranlasst das Bewusstwerden der 
sozialen und kulturellen Bedingtheit von Denken und Handeln. Ohne sozialen 
und kulturellen Kontrast wäre diese Erkenntnis nicht möglich. 

E: "Ich glaube, dass die Kontraste bestimmt Dinge markieren. Kontraste zwischen 
den Dingen hier und dort. Eh. Man wird sich über bestimmte Dinge bewusst. Das 
heißt, wenn alles immer gleich wären, hätte ich vieles nicht bemerkt." (Elisa, 581-
583) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

404 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

Der Ausgangspunkt für die Bewusstseinserweiterung ist die Gegenüberstel­
lung verschiedener sozialer und kultureller Kontexte. 

C: "Weil man auch eine andere Kultur kennen lernt. Das heißt, man kann ein wenig 
vergleichen und sehen, dass nicht alles so ist. Das heißt, es gibt auch immer die an­
dere Seite." (Camila, 333-334) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Die Beteiligten abstrahieren sich dabei vom jeweiligen sozialen und kulturel­
len Kontext und betrachten diesen von außen. Das heißt, Kultur wird zu einem 
Objekt der Betrachtung. 

C: "Es [Bikulturalität, Anm. des Verf.] erlaubt mir in gewisser Hinsicht, mich von 
der Kultur zu objektivieren, in der ich mich befinde. Ich kann sehen, was gut und 
was nicht so gut ist." (Carola, 58-60) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Interessant ist zu bemerken, dass eine zwischen- bzw. transkulturelle Lebens­
lage oft als Voraussetzung für Reflexivität gedeutet wird. Erst die Gegenüber­
stellung von verschiedenen sozialen und kulturellen Kontexten bietet die 
Möglichkeit, Kultur und Menschen von außen her zu betrachten. Personen in 
monokulturellen Zusammenhängen sind dagegen ihren Umständen und 
Selbstverständlichkeiten ausgeliefert und können nur einen Innenblick entwi­
ckeln. 

S: "Weil es dich von der Kultur abstrahiert. Das heißt, du kannst dich in gewisser 
Hinsicht von der chilenischen Kultur abstrahieren, du kannst sie von außen sehen 
und aussuchen, was dir gefällt. Du kannst dich auch von den Deutschen abstrahie­
ren, sie von außen sehen und aussuchen, was dir gefällt. So schaffst du eine Mi­
schung, die dich glücklich macht. Und im Grunde, ich kann etwas aussuchen und du 
kannst etwas anderes ausgesucht haben. Aber jeder wird das aussuchen, was ihn 
glücklicher macht. Wenn du dich dagegen nur unter Chilenen befindest, hast du 
nicht diese Option. Du kannst nicht sehen, wo du bist, was du machst und wer du 
bist. 
I:hm 
S: Ich glaube, dass du dich ab diesen Zeitpunkt in einer Welt bewegst, wo du nur 
den Strom weiterfolgst Du bist nur ein Ball in einer Lawine. Ich dagegen konnte 
aussuchen, was mir am meisten gefällt." (Sandra, 671-679) [Spanisch i. Orig., 
Übers. durch Verf.] 

Die Interviewpartner sehen sich dabei als souveräne Subjekte, die sich gewis­
sermaßen jenseits sozialer und kultureller Bedingtheit befinden. Sie lassen 
sich nicht in kulturelle und soziale Kontexte einbinden, sondern bedienen sich 
von bestimmten kulturellen und sozialen Elementen. Ihre Einstellung gegen­
über Kultur und Gesellschaft erinnert zuweilen an eine Konsumhaltung. 

S: "Und es gefällt mir. Weil ich glaube, dass ich von jeder Kultur das Beste aussu­
chen kann." (Sandra, 669) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

C: "Du kannst gewissermaßen sagen, das gefällt mir von der [Kultur, Anm. des 
Verf.] und das gefällt mir von der anderen [Kultur, Anm. des Verf.]." (Cynthia, 635) 
[Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

405 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

Der Zugang zu verschiedenen kulturellen Kontexten erweitert ferner das eige­
ne Spektrum an Wissen und Erfahrung. 

C: "Ehh, ich habe den Eindruck, dass es das Wissen über Menschen erweitert. Damit 
meine ich, dass man die Dinge anders begreift. Das heißt, ich glaube, dass die Er­
weiterung des Wissens über Menschen für mich etwas Positives gewesen ist." (Ca­
rola, 60-62) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

R: "Ich denke einfach, dass man auch, wenn man was andres mal gesehn hat, auf je­
den Fall (3 Sek Pause) fühlt man sich, ich weiß nicht. Irgendwie, sag'n wir so, ja 
doch, erfahrener ist man schon. Schon dass ich erfahrener in dem Sinne bin als ande­
re Freunde, die nur dort gewohnt haben." (Rubens, 338-340) [Deutsch i. Orig.] 

Das erweiterte Wissen führt zu einem größeren Verständnis gegenüber an­
dersartigen Lebensweisen. Das heißt, man relativiert das eigene Denken und 
Handeln und schließt alternative Denk- und Verhaltensweisen nicht aus. Da­
durch entwickelt man eine offene Haltung gegenüber anderen Kulturen und 
Menschen. 

V: "Denn du lebst mit einer anderen Kultur und du kommst hier an und hast eine 
andere Mentalität. Eine offenere Mentalität." (Vera, 183-184) [Spanisch i. Orig., 
Übers. durch Verf.] 

GF: "Man (2 Sek. Pause), man kennt mehr. Ich glaube nicht, dass ... Man öffnet 
sich ein wenig. Nicht wahr?" (Gian Franco, 404-405) [Spanisch i. Orig., Übers. 
durch Verf.] 

Die Möglichkeit, andere Denk- und Verhaltensweisen nachvollziehen zu kön­
nen, führt weiterhin zu einer Situation, wo die Beteiligten verschiedene Posi­
tionen einnehmen und wieder verlassen können. Dabei werden absolute 
Standpunkte vermieden. 

R: "Ehm, das merkt man doch nicht so direkt (3 Sek Pause), aber wenn es um Dis­
kussionen geht wie, ehm, wie kann es nur sein, dass es in Chile Dienstmädchen gibt, 
ehm, dann kann ich nur sagen, also ,ich bin, ich bin teilweise deiner Meinung, aber 
andererseits, ehm, die, die Meinung der Leute hier, dass es, dass sie ein Wohl tun, 
weil, weil die Leute sonst arbeitslos wären.' Zum Beispiel. Und dass man davon 
auch den anderen ... Oder als um Pinochet ging, dass man sich immer wieder erklä­
ren muss: Es gibt Leute, die denken anders und, und so verkehrt ist es nicht. Wenn 
sie nicht der Meinung sind, von Rechtsradikalen, aber es kann . . . Sie haben diese 
Meinung, dass, dass, dass Pinochet hier das Land gerettet hat. Mit den Mitteln bin 
ich auch nicht einverstanden, aber da haben sie schon Recht, irgendwo (?) Das man 
so was eben auch erzählen kann und wissen kann." (Rubens, 342-349) [Deutsch i. 
Orig.] 

Diese relativ lockere Verbindung zu den jeweiligen sozialen und kulturellen 
Zusammenhängen wird von manchen Interviewpartnern als befreiend emp­
funden. Das bedeutet, dass sie sich weniger an bestimmte soziale und kulturel­
le Erwartungen gebunden fühlen. 

406 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN DEN KULTUREN VERLOREN? 

C: "Was mir aber gefällt ist, dass ich mich freier fühle. Weil ich mich nicht in die 
Schublade der Tradition und sozialen Erwartungen in Chile einordnen lasse. Ich 
werde ja schon als Deutsche oder als die andere etikettiert. Ich glaube, dass ich diese 
Situation ausnutze, um so richtig anders zu sein. So anders wie es mir gefällt [ ... ] 
Das ist für mich sehr befreiend. Das heißt, in dieser Hinsicht bin ich sehr dankbar, 
eine Mischung zu sein (6 Sek. Pause). Und so. Ich glaube, ich fühle mich freier. 
Freier." (Carola, 678-686) [Spanisch i. Orig., Übers. durch Verf.] 

Offenheit, Freiheit und Relativierung von Gewissheiten sind also Aspekte, die 
in einer transkulturellen Situation begünstigt werden. Doch das bedeutet je­
doch nicht, dass die Beteiligten keine Selbstverständlichkeiten mehr besitzen 
oder sich für keine Position mehr engagieren. Eigentlich ist es eher so, dass 
die Individuen neue Standpunkte und Gewissheiten entwickeln, die sich auf 
ihre zwischenkulturelle Erfahrung beziehen. 

Darüber hinaus weist Carola darauf hin, dass eine kulturelle Zwischenpo­
sition auch eine Schattenseite besitzt. Diese bezieht sich die eine doppelte Dif­
fereuzerfahrung, die sowohl mit einer doppelten Fremddifferenzierung als 
auch mit einer doppelten Selbstdifferenzierung verbunden sein kann. 

407 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404478-008 - am 14.02.2026, 19:23:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

