Was ein Rahmen moglich macht. Die mittelalter-
liche Vision als ,Spielraum‘ des Fiktionalen

Sebastian Kleinschmidt und Verena Spohn

. Einleitung: Visionen als Herausforderung einer historischen Fiktionali-
tatsforschung

Der vorliegende Beitrag mochte sich mit der Vereinbarkeit von religiosem Dis-
kurs und dessen (teils) fiktionaler Ausgestaltung einem fiktionstheoretischen
Problem widmen, dem in der mediivistischen Fiktionalititsdebatte bisher kaum
Beachtung geschenkt wurde. Wihrend diese sich intensiv an der Artusepik der
verschiedenen Volkssprachen des mittelalterlichen Europas abgearbeitet (hier be-
sonders der franzosisch- und deutschsprachigen Literaturen) und sogar eine
(Wieder)Entdeckung der Fiktionalitit im 12. Jahrhundert postuliert hat,! fehlen
fiktionstheoretische Studien zu religioser Literatur bislang. Dieser Beitrag ver-
sucht anhand der Visionsliteratur, die sich aufgrund der gattungsinhirenten Ver-
schrinkung von Realweltlichem und Jenseitigem besonders fir die historische
Fiktionsforschung eignet, Uberlegungen zu diesem bislang unterreprisentierten
Feld der Fiktionalititsforschung zu bieten.

Zwei Herausforderungen sind dabei zu bewiltigen: Der Begriff ,,Fiktionalitdt“
ist zundchst ein anachronistischer Begriff, fiir den das Mittelalter keine direkte
Entsprechung kennt. Aus diesem Grund werden in der Forschung immer wieder
verschiedene mittelalterliche Konzepte aufgegriffen und mit diesem verglichen
oder teils auch gleichgesetzt. Eines dieser Konzepte ist der mehrfache Schriftsinn,
der zur Interpretation der Unstimmigkeiten in Homers /ias und Odyssee erdacht
und spiter fiir die Bibelauslegung umgedeutet wurde.? Die daraus entsprungene
allegorische Auslegung eines Textes (Allegorese) versteht sich zwar als eine speziel-
le Rezeptionshaltung, sie kann jedoch sowohl auf faktuale als auch fiktionale Tex-
te angewandt werden. Figurale Allegorie hingegen bietet, wie sich bei der Analyse
von Von Gottes zukunft zeigen wird, dem Autor zwar viele Lizenzen an, kann aber
nur als ein Spezialfall der Fiktionalitit betrachtet werden. Eng verkniipft damit ist
das Konzept des integumentum, das ebenfalls als Sonderfall zu betrachten ist. Die
aus der antiken lateinischen Rhetorik stammende Trias aus historia, argumentum

1 Vgl. Dennis H. Green (2002) The Beginnings of Medieval Romance: Fact and Fiction. Cam-
bridge: Cambridge University Press; Walter Haug (2003) ,,Die Entdeckung der Fiktionali-
tat“. Die Wabrbeit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen Literatur des Mittelalters und
der frithen Neuzeit. Hg. Ders. Berlin: de Gruyter. S. 128-144.

2 Morton W. Bloomfield (1972) ,Allegory as Interpretation®. New Literary History 3. S. 301-
317, hier S. 301.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

und fabula, die Ereignisse entsprechend ihrer Wahrscheinlichkeit kategorisiert und
zwischen solchen Geschehnissen, die tatsichlich stattgefunden haben (bistoria),
solchen, die nicht notwendigerweise stattgefunden haben, aber wahrscheinlich
sind (argumentum), und solchen, die als unmoglich zu gelten haben (fabula), un-
terscheidet,? mag sich am ehesten dazu eignen, die Dichotomie von Faktualitit
und Fiktionalitit zu erfassen. Zugleich ist sie aber auch nicht fir die Anwendung
auf volkssprachliche Texte konzipiert und vermutlich auch nicht von den Auto-
ren dieser bewusst oder auch nur unterbewusst genutzt worden.*

Aufgrund dieser fiir die historische Fiktionsforschung defizitiren mittelalterli-
chen Begrifflichkeiten scheint die Nutzung des Begriffs Fiktionalitit angebracht.
Dabei wird Fiktionalitit jedoch nicht als eine feststehende Eigenschaft verstan-
den, die an textinternen Signalen abgelesen werden kann, sondern als ,eine kon-
ventionalisierte soziale, kulturelle Praxis des Umgangs mit Texten®, bei der der
Autor und die im Text getroffenen Aussagen davon entbunden sind, wahre Aus-
sagen uber die Wirklichkeit zu treffen.’ Nach diesem pragmatischen Fiktionali-
titsverstindnis gehen Autor und Rezipient einen Vertrag ein,® somit spielen so-
wohl die Intention des Autors als auch die Erwartungshaltung des Rezipienten
eine wichtige Rolle. Dies stellt die historische Fiktionsforschung jedoch vor das
Problem der Rekonstruktion der Kommunikationssituation. Viele der noch er-
haltenen Texte sind anonym iiberliefert worden, weshalb die Intentionen des
Autors nur anhand von textinternen Elementen wie metanarrativer und metafik-
tionaler Kommentare rekonstruiert werden konnen. Gleichzeitig existieren auch
nur sehr wenige Rezeptionszeugnisse, somit muss auch die Rezeption anhand
der textinternen Marker rekonstruiert werden.

Die zweite Herausforderung betrifft Inhalte und Themen derjenigen Texte,
um die es in diesem Aufsatz gehen soll: Stellt schon die religiose Literatur im
Allgemeinen die Fiktionalititsforschung vor Herausforderungen - das beginnt
bereits damit, dass die Akzeptanz des in den Texten aufgestellten Wahrheitsan-
spruches an den Glauben des jeweiligen Rezipienten gebunden ist -, so gilt das
in besonderem Mafle fiir die mittelalterliche Visionsliteratur, die zwischen religi-
onsdidaktischem Anspruch und der Unterhaltung eines Laienpublikums chan-
giert und dadurch, dhnlich wie viele volkssprachliche Heiligenlegenden, eine

3 Piivi Mehtonen (1996) Old Concepts and New Poetics. Historia, Argumentum, and Fabula in the
Twelfth- and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction. Helsinki: Societas Scientiarum
Fennica. S. 13.

4 Sonja Glauch (2009) An der Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik des hifischen Erziiblens.
Heidelberg: Universititsverlag Winter. S. 173.

5 Sonja Glauch (2013) ,Fiktionalitit im Mittelalter. Fiktionalitit. Ein interdisziplindires

Handbuch. Hgg. Tilmann Képpe/Tobias Klauk. Berlin/New York: de Gruyter. S. 385-418,

hier S. 387.

Brigitte Burrichter (2010) ,,Fiktionalitit in franzdsischen Artustexten®. Historische Narratologie

— Medidwvistische Perspektiven. Hgg. Harald Haferland und Matthias Meyer. Berlin: de Gruyter.

S. 263-279, hier S. 264.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 91

Briicke schligt zwischen theologischem und sidkularem Diskurs. So fungieren
mittelalterliche Visionstexte zwar ,vorrangig als Vehikel religioser Botschaften®?
und zielen durch die Einkleidung von religiosen Ereignissen, Personen und Abs-
trakta in das Visionsnarrativ darauf ab, dem Leser den Zugang zu heilsgeschicht-
lichen ,Wahrheiten“ zu erleichtern,® weshalb sie sich in diesem Sinne als , Wirk-
lichkeitserzihlungen® mit auf eine auflersprachliche Realitit zielenden Intentio-
nen begreifen lassen konnen; gleichzeitig warten Visionen jedoch mit einer Viel-
zahl an phantastischen Elementen und Handlungsplots auf, die das Realweltli-
che hinter sich lassen. So definiert Dinzelbacher Visionen wie folgt:

Eine ,Vision® [...] ist die Entraffung der Seele an einen anderen Ort, sei es ein irdischer
der eigenen Gegenwart oder auch in einer anderen Zeit, sei es ein iiber-, unter- oder un-
irdischer (im Mittelalter fast immer Himmel, Holle oder Fegefeuer), wobei das Zeitbe-
wufltsein des Visiondrs durchaus von dem seiner realen Umwelt gerissen wurde, er sich
also bewegt hat oder eine andere Welt ihn umgeben hat.10

Die Entriickung des Visionirs in eine andersartige Zeit und/oder Welt geht auf
antike Vorginger wie das Gilgamesch-Epos, die Abstiege griechischer und romi-
scher Helden in die Unterwelt und die jiidischen Visionsreisen der Merkabah
Mystik zuriick.!! Die mittelalterliche Jenseitsliteratur, die im Lateinischen ihren
Hohepunkt im 12. Jahrhundert erlebt und die in den folgenden Jahrhunderten
in die Volkssprachen tibersetzt oder als Inspiration genutzt wird, markiert diese
Entriickung durch die Aufteilung des Narrativs in einen Rahmen und das eigent-
liche Visionsnarrativ. Der Rahmen trennt dabei das Visionsgeschehen als eine
kategorial andere Wirklichkeit von einer allgemeinen Wirklichkeit ab!? und un-
terscheidet eine durch religiose Dogmen und den Glauben erschaffene Wirklich-
keit von einer auf realweltliche Elemente referierende Wirklichkeit, indem das
Visionsereignis historisiert wird. Obgleich der faktuale Geltungsanspruch dieser

7 Ders. (2002) Himmel, Hille, Heilige: Visionen und Kunst im Mittelalter. Darmstadt: Wiss.

Buchgesellschaft. S. 10.

Vgl. Andreas Hammer (2013) ,,Inszenierung und Vergegenwirtigung im ersten Buch des

Passional®. Imaginative Theatralitiit. Szenische Verfahren und kulturelle Potenziale in mittelalter-

licher Dichtung, Kunst und Historiographie. Hgg. Manfred Kern/Felicitas Biller. Heidelberg:

Winter. S. 345-366, hier S. 345.

9 Vgl. Christian Klein/Matias Martinez (2009) Wirklichkeitserzihlungen. Felder, Formen und
Funktionen nicht-literarischen Erzéiblens. Stuttgart/Weimar: Metzler.

10" Peter Dinzelbacher (1978) ,Die Visionen des Mittelalters*. Zeitschrift fiir Religions- und
Geistesgeschichte 30. S. 116-128, hier S. 118.

11 Carol Zaleski (1987) Otherworld Journeys: Accounts of Near-Death Experiences in Medieval and

Modern Times. Oxford: Oxford University Press. S. 14-22.

Es gibt Visionen, die die Wirklichkeit der Visionswelt nur bedingt von der allgemeinen

Wirklichkeit abtrennen, dabei dennoch einen kreativen Spielraum fiir die Ausgestaltung

des Visionserlebnisses selbst bieten. Die bekannteste Vision ist sicherlich der Tractatus de

Purgatorio Sancti Patricii des H[einrich] von Saltrey (entstanden ca. 1180-84), in der der

Visiondr Owain, ein irischer Ritter, das Fegefeuer Giber eine durch ein Tor verschlossene

Hohle betritt.

12

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Textgattung also keinem Zweifel unterliegt, verldsst die Vision in ihrer Ausgestal-
tung die Domine des Alltiglichen und moglicherweise auch des Faktischen und
eroffnet einen ,kreative[n] Spielr[aJum]...],!3 in dem Fiktionalitit erprobt wird
und fiktionale Elemente Einsatz finden - ein Vorgehen, das jedoch keinesfalls
als reiner Selbstzweck betrachtet werden darf: Fiktionalisierungsstrategien dienen
immer auch der religiosen Erbauung durch Unterhaltung.

Wie der Spielraum aussieht und was innerhalb des umgrenzten Visionsrah-
mens alles moglich wird, soll im Folgenden anhand zweier Visionstexte gezeigt
werden: Die erste Vision ist die Vision of Tundale, eine im 15. Jahrhundert ent-
standene mittelenglische Versiibersetzung der lateinischen Visio Tnugdali' (ent-
standen ca. 1149-50) des irischen Benediktinermonchs Markus und eigenstindi-
ge Vision, die Leiden und Freuden des irischen Ritters oder Kaufmanns Tundale
im Jenseits erzihlt.!> Die zweite Vision, in der der hochmittelalterliche Theologe
und Philosoph Alanus ab Insulis (um 1125-1203) Zeuge der Erschaffung des
neuen Menschen wird, ist hingegen nicht als eigenstindiger Visionstext angelegt:
Die Vision ist einer von mehreren Textbausteinen im ersten Teil der religiosen
Dichtung Von Gottes zukunft Heinrichs von Neustadt (entstanden 1. Viertel d. 13.
Jh.), die im heilsgeschichtlichen Kontinuum von Schopfung bis zum Jiingsten
Gericht die Vorgeschichte der Geburt Christi integriert.

13 Christian Kiening (2015) Literarische Schipfung im Mittelalter. Gottingen: Wallstein. S. 7.

14 Der Zusammenhang zwischen lateinischer Vorlage und mittelenglischer Ubersetzung wird
in der Forschung immer wieder kontrovers diskutiert. So wird angenommen, dass alle drei
mittelenglischen Verstibersetzungen nicht direkt auf eine eigenstindige Visio Tnugdali
Version zuriickzufithren sind, sondern stattdessen auf die verkiirzte Fassung in Vinzenz
von Beauvais® Speculum bhistoriale (~1244-54), vgl. Edward E. Foster (Hg.) (2004) , The
Vision of Tundale: Introduction®. Three Purgatory Poems: The Gast of Gy, Sir Owain, The
Vision of Tundale. Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications, hier S. 179. Auch ein
moglicher anglo-normannischer Zwischentext wird diskutiert, vgl. Eileen Gardiner (1980)
»The Translation into Middle English of the Vision of Tundale“. Manuscripta 24. S. 14-19;
dagegen argumentiert Rodney Mearns (1985) The Vision of Tundale, ed. from B.L. MS Cotion
Calignla A II. Heidelberg: Carl Winter Universititsverlag. S. 10-12.

Von dieser Vision gibt es heute noch drei vollstindig und zwei fragmentarisch erhaltene
Fassungen, die unabhingig voneinander entstanden. Fir diesen Aufsatz wird die Fassung
aus dem sogenannten Heege Manuscript (Edinburgh, National Library of Scotland, MS
Advocates 19.3.1) zu Grunde gelegt, das aus dem frithen 15. Jahrhundert stammt, vgl.
Foster (2004); Philippa Hardman (1978) ,,A Medieval ‘Library in parvo’. Medium Aevum
47. S. 262-273; Dies. (2000) The Heege Manuscript. Facsimile of National Library of Scotland
MS Advocates 19.3.1. Leeds: University of Leeds, Leeds Studies in English.

15

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 93

II. Tundales jenseitige Erfabrung: Dramatisierung des Visionserlebnisses

Faktualer Geltungsanspruch und Spielraum fiir Fiktionalisierungen: Die Rahmung eines
swahren Visionserlebnisses

Wie die meisten anderen mittelenglischen Jenseitsvisionen wurde die Vision of Tun-
dale als eine eigenstindige Vision konzipiert,!® weshalb der Rahmung der geschil-
derten Visionserfahrung des Iren Tundale eine besondere Bedeutung zukommt: Sie
muss das Visionsnarrativ nicht nur religids kontextualisieren, sondern auch histo-
risch einbetten. Dadurch wird die Vision nicht nur klar in die Tradition der ,erleb-
ten“l’ Visionen gesetzt und somit von Anfang an dezidiert als ein wahres, ein tat-
sichlich geschehenes Erlebnis dargestellt, durch ihre Referenzialitit auf die Wirk-
lichkeit des Lesers erhebt sie auch einen faktualen Geltungsanspruch. So finden sich
im Prolog (VT, v. 1-132) nach einem einleitenden Gebet folgende Angaben:

In Yrlond byfyll sumtyme this case
Sethyn God dyeyd and from deythe arase.
Aftyr that tyme, as ye may here,

A thowsand and a hondryt yere

And nyn wyntur and fourty,

As it hys wretyn in tho story

I woll yow tell what befell than
In Yrlond of a rych man; (VT, v. 11-18)

(In Irland passierte einmal, nachdem Gott gestorben und wiederauferstanden war, dieser
Fall. Ich werde euch erzihlen, wie es in der Geschichte geschrieben wurde, was nach ein-
tausend und einhundert Jahren und neunundvierzig Wintern einem reichen Mann in Ir-

land geschah.)

Gleich mehrere Aspekte sollen hier zur Beglaubigung der Vision dienen: So er-
fihrt der Leser, dass das folgende Ereignis in Y7lond stattfand, einem Land, das
zwar geographisch nah, aufgrund seiner keltischen Tradition dem christlichen
Mittelalter aber zugleich als mythisch fern galt;!® so glaubte man beispielsweise,

16 Lediglich die mittelenglische Ubersetzung der Visio Fursei in Robert Manning von Brunnes

moralischem Handbuch Handlyng Synne aus dem frithen 14. Jahrhundert stellt keine

eigenstindige Vision dar.

»Erlebte” Visionen behaupten von sich, wahre und somit tatsichlich stattgefundene Visions-

erlebnisse zu berichten, wohingegen literarische® Visionen diesen Anspruch nicht derart

klar erheben und im Rahmen Ort und Zeit der Vision sowie weitere Details wie die

Charakterisierung des Visionirs nur vage angeben. Zu dieser Gattung gehoren beispielsweise

Dantes Commedia oder Chaucers Traumvisionen. Fiir mehr Informationen, siche Peter

Dinzelbacher (1981) Vision und Visionsliteratur im Mittelalter. Stuttgart: Anton Hiersemann.

S. 11-28.

18 vgl. Aisling Byrne (2016) Otherworlds: Fantasy and History in Medieval Literature. Oxford:
Oxford University Press. S. 7-10. Byrne argumentiert gleichzeitig, dass die Fokussierung
der Forschung auf keltische Traditionen nicht foérderlich ist, da nicht alle Elemente auf
diesen Traditionskreis zuriickzufiihren sind.

17

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

der Eingang zum Purgatorium des heiligen Patricks befinde sich in Irland.!® Zu-
dem wird ein genaues Jahr genannt, A thowsand and a hondryt yere / And nyn wyn-
tur and fourty (1149). Beide Angaben hat Heeg?® aus den Vorlagen?! iibernommen,
dabei jedoch drastisch gekiirzt, da er weder spezifische Orte nennt noch Ereignis-
se aufzihlt, die das Jahr genauer einordnen. Dem Mediivisten, der Zugriff auf die
verschiedenen Fassungen und Vorlagen hat, stellt sich folglich die Frage, welchen
Einfluss dies auf den Geltungsanspruch haben konnte, da eine hohere Dichte an
referentiellen Details eindeutiger fiir einen faktualen Geltungsanspruch sprechen
wiirde. Man muss bei dieser Uberlegung aber Vorsicht walten lassen, da es zu de-
ren Beantwortung wichtig ist, zwischen produktionsisthetischer und rezeptionsis-
thetischer Ebene zu unterscheiden. Wihrend man, wie Haug dies fiir Chrétien de
Troyes’ Werke argumentiert hat,?? auf der Produktionsebene die Vermutung auf-
stellen kann, dass der Autor die vageren Angaben zu Datum und Ort als Fiktiona-
lisierungsstrategien nutzt — das Narrativ ndhert sich so den zu der Zeit beliebten
romances an, zu denen es traditionell stofflich starke Verbindungen hat?? und de-
ren Fiktionalitit bereits vielfach diskutiert wurde —, muss man aus rezeptionsis-
thetischer Sicht festhalten, dass der Leser-/Zuhorerschaft mit grofler Wahrschein-
lichkeit nur diese eine Fassung der Vision vorlag. Die Unterschiede zu den Vorla-
gen spielen bei der zeitgendssischen Rezeption somit keine Rolle, zumindest
wenn man von einem Laienpublikum ausgeht, das die Vision in dieser Fassung
zum ersten Mal hort oder liest. Man konnte nun meinen, dass die Intention des
Autors und die Rezeption auseinanderfallen und es so zu einer defizitiren Rezep-
tion kommt. Hierzu miissen aber zwei Dinge gesagt werden: Zum einen nuanciert
Heegs Fiktionalisierungsstrategie lediglich den Geltungsanspruch durch die An-
niherung an die fiktionalen romances ohne dabei die Glaubwiirdigkeit auf-
zugeben, zum anderen fihrt er mit dieser einleitenden Kontextualisierung kei-
neswegs eingleisig. Er spielt mit den Erwartungen und lisst die Elemente dadurch
ambig erscheinen. Eine Reduzierung der Details mag nimlich beispielsweise auch
forderlich fiir den faktualen Geltungsanspruch gewirkt haben und so intendiert

19 Vgl. Jean-Michel Picard/Yolande de Pontfarcy (1985) Saint Patrick’s Purgatory. A Twelfth
Century Tale of a Journey to the Other World. Dublin: Four Courts Press. S. 9-14.

Richard Heeg lebte im 15. Jahrhundert und war ein Schreiber und Kompilator von Hand-
schriften. Das Heege Manuscript ist nach ihm benannt, da er als Hauptkompilator der
Handschrift gilt, vgl. Mearns (1985). S. 60 f.

Heeg folgt zwar Vinzenz von Beauvais, zeigt durch Anderungen aber, dass er ebenfalls
Zugang zu oder Wissen von einer eigenstindigen Visio Tnugdali-Fassung gehabt haben
muss. Vgl. Mearns (1985). S. 60-67.

22 Vgl. Walter Haug (2002) ,,Geschichte, Fiktion und Wahrheit: Zu den literarischen Spiel-
formen zwischen Faktizitit und Phantasie.“ Historisches und Fiktionales Erziblen im Mittel-
alter. Hgg. Fritz Peter Knapp/Manuela Niesner. Berlin: Duncker & Humblot. S. 115-131,
hier S. 126.

Foster und Byrne argumentieren hauptsichlich iber Owain Miles, die gleichen Schlisse
mochte ich aber auch fiir die Vision of Tundale ziehen. Vgl. Foster (2004). S. 109; Byrne
(2016). S. 81-87.

20

21

23

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 95

gewesen sein, da die ausgelassenen Details zum einen spezifisch irisch waren
(Ortsangabe) und zum anderen die Ereignisse bereits iiber 250 Jahre in der Ver-
gangenheit lagen (Zeitangabe) und somit keine Relevanz mehr fiir ein englisches
Publikum des Spitmittelalters hatten. Vielmehr kann diese relative Unbestimmt-
heit der Erzihlung auch einen legendarischen Charakter verliehen haben. Dies
mag in einer Gesellschaft mit ,vorwissenschaftliche[r] Wirklichkeitsauffassung“,?*
in der die Bezugnahme auf Autorititen den Status eines Werks legitimiert, zu ei-
ner Erhohung der Glaubwirdigkeit fithren.

Auf solch eine Autoritit beruft sich auch die Vision of Tundale: Die hier ge-
schilderten Ereignisse sind keineswegs Erfindungen des Autors, sie richten sich
stattdessen nach der story (VT, v. 16). Die Verantwortung flir die Vision wird an
einen zeitlich vorhergehenden Gewihrstext delegiert.?> Der fir diesen Gewihrs-
text gewahlte Begriff mag unscharf wirken, biifdt im mittelalterlichen Verstindnis
aber keineswegs seinen Anspruch ein. So fuhrt das Middle English Dictionary
(MED) unter stori(e: ,,1.(a) A narrative account, oral or written, of events that oc-
curred or are believed to have occurred. Ahnlich ist der Begriff coopy am Ende
der Rahmenklammer zu verstehen:

Explicit Tundale, quod Hyheg.
Be it trwe, or be it fals,
Hyt is as the coopy was. (VT, v. 2381-2383)

(Hier endet Tundale, sagt Heeg. Sei es wahr oder sei es falsch, es entspricht dem
Text/der Kopie.)

Interessanterweise nutzt Heeg diesen paratextuellen Kommentar, den er einriickt
und somit klar von der eigentlichen Vision absetzt, nicht nur, um noch einmal
die Verantwortung auf seine Quellen ein weiteres Mal zu delegieren, sondern
auch, um die eigene Skepsis in Bezug auf das Geschehen kundzutun. Muss die
Vision deshalb als eine Fiktion verstanden werden? Oder ist das spatmittelalterli-
che Publikum als ein rationaleres zu betrachten, das ein anderes Verstindnis von
der Wirklichkeit besitzt als das Publikum im 12. Jahrhundert??¢ Diese Fragen las-
sen sich nicht eindeutig mit Ja oder Nein beantworten. Betrachtet man diesen
paratextuellen Kommentar aber im Kontext der gesamten Vision, relativiert sich
diese Skepsis. So finden sich etwa sechs lateinische Glossen innerhalb des eigent-
lichen Visionsnarrativs (VT, v. 276, 302, 490, 814, 1018, 1436), die auf die Bibel
rekurrieren. In einer Kultur, die durchdrungen ist von den christlichen Lehren,
stellt eine solche Bezugnahme nicht nur eine Referenz auf einen autoritativen
Text, sondern auch auf eine aufersprachliche historische Realitit dar. Es handelt
sich also um eine Stirkung des Faktualititsanspruchs.

24 Glauch (2013). S. 390.
25 Vgl. Foster (2004). S. 255.
26 Ebd. S. 188.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Das vor die historisierende Einleitung gesetzte konventionelle Gebet (VT, v.
1-10) stellt das Narrativ in einen christlichen Kontext und referiert somit eben-
falls auf das Alltagsleben des Publikums, da es dazu gedacht ist, dass dieses durch
das Zuhoren full dredand (VT, v. 8: ,voller Angst®) die eigenen Stinden erkennt
und bekennt und sich so danse [...] of [their] misdede (VT, v. 10: ,von [ihren] Mis-
setaten reinigt®). Dieser Eindruck wird verstirkt durch die Zuordnung der Vision
of Tundale in die Texttradition der exempla. So bezeichnet der Erzihler das Narra-
tiv als ein sampull (VT, v. 6), welches er den Zuhorern erzihlen mochte. Dadurch
wird das individuelle Ereignis, das als wahr und tatsichlich erlebt deklariert wird,
allgemeingiiltig, sein faktualer Status, so eine mogliche Lesart, teilweise relati-
viert, indem Heeg sich Lizenzen einer Texttradition bedient, die, so Glauch,
,zum Bereich nichtreferentiellen, mithin fiktionalen Erzihlens zihlen diirfte“?’.
Dem Fiktionalen (oder moglicherweise auch Nichtreferentiellem) wird dadurch
ein Spielraum eroffnet, der Autor erhilt die Moglichkeit, fiktionstypische Lizen-
zen einzuwerben. So kann man deuten, dass die Wahrheit der Geschichte als tat-
sichlich stattgefundene Visionserfahrung in den Hintergrund riickt und die da-
hinterliegende, tiefergehende Wahrheit in den Vordergrund gestellt wird. Das
Narrativ wiirde somit allegorisch gelesen. Wie eingangs erwihnt, ist eine solch al-
legorische Lesart aber keinesfalls nur bei fiktionalen Texten moglich. Aufgrund
der Tatsache, dass mittelalterliche Texte, ob nun faktual oder fiktional, immer
eine Funktion haben, erscheint die Allegorese weit weniger auflergewOhnlich,
auch wenn sie nicht dem modernen Rezeptionsverstindnis entspricht. Die All-
gemeingiiltigkeit berithrt zudem nicht notwendigerweise den faktualen Status.
Ein exemplum, das eine wahre oder mogliche Geschichte widergibt, verleiht dem
Text mehr Validitit und damit einen faktualen Geltungsanspruch.?8 Es zeigt sich
also, dass Heeg an dieser Stelle erneut mit Erwartungen und Traditionen spielt
und so moglicherweise einen ambigen Status ganz bewusst in Kauf nimmt.

Dementsprechend ambig ist auch der vermeintlich individuelle Visionir Tun-
dale zu betrachten. Im Gegensatz zu vielen anderen Visionen, darunter den zwei
bekanntesten — Dantes Commedia und die Visio Sancti Pauli - zeigt die Vision of
Tundale keinen bereits gliubigen, guten Christen als Visiondr. Tundale wird
gleich zu Beginn ein man of wykud fame (VT, v. 20: ,Mann von schlechtem Ruf®)
genannt. Nach diesen einleitenden Worten, folgt im Anschluss eine Liste seiner
Siinden (VT, v. 23-36), die durchaus aus einem Traktat zu den sieben Todsiin-
den stammen konnte. Tundale erscheint dabei weniger als ein Individuum mit
eigenen Fehlern, vielmehr stellt er als Konglomerat der Todstinden einen Jeder-
mann dar, der stellvertretend fiir das Publikum diese Vision schauen muss. So

27 Glauch (2013). S. 398-399.

28 Vgl. Fritz Peter Knapp (1980) ,Historische Wahrheit und poetische Liige: Die Gattungen
weltlicher Epik und ihre theoretische Rechtfertigung im Hochmittelalter”. Deutsche
Vierteljabrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 54. S. 581-635, hier S. 591.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 97

wird dies bereits einige Verse spiter im Prolog angedeutet (VT, v. 45-48) und in
der Schlussklammer explizit herausgestellt:

And he warnyd ylke a man that peyn wold drede

Too amend hom here, or that they yeede.

He cownseld hom to bee holy

And bad hom leyve hor greyt foly

And turne hom to God allmyghtty (VT, v. 2351-2355)

(Und er warnte jede Person, die Schmerzen fiirchtete, sich bereits hier zu indern, bevor
er/sie sterben wiirde. Er empfahl ihnen heilig zu sein und bat sie ihre Torheit hinter sich
zu lassen und sich Gott dem Allmichtigen zuzuwenden.)

Tundale mag zwar als Individuum geldutert worden sein, was die restlichen Verse
der Schlussklammer nahelegen, und seine Geschichte sich dadurch in die Tradi-
tion der Bekehrungsvisionen einordnen,?® die geschaute Vision und die Liute-
rung werden aber als Belehrung fiir die Mitmenschen funktionalisiert und verlie-
ren so ihren individuellen Charakter. Tundales Wandel riickt hier zum Teil in
den Hintergrund, wihrend die Beispielhaftigkeit des Geschehens in den Vorder-
grund gestellt wird.

Folgt Heeg mit dieser Einordnung im Grunde der lateinischen Visionstraditi-
on, die weniger an der Erzihlung als an dem spirituellen und lehrhaften Nutzen
interessiert ist, bricht er doch zugleich auch damit. Auf die Liste der Verfehlun-
gen und Stinden am Anfang des Prologs folgt ein kurzer Einschub, der als Pro-
lepse vorweggreift, dass Tundale in Purgatory and in Helle (VT, v. 45: ,im Fegefeu-
er und in der Holle®) viele Schmerzen schauen musste, bevor er zurlick zu sei-
nem Korper kommen konnte (VT, v. 40-48). Anschlieend wird sein siindhaftes
Leben differenzierter dargestellt, dabei wird sein verriterisches Verhalten, das
auch nicht vor seinen vielen Freunden Halt macht (VT, v. 49-52), in Verbin-
dung mit seinem Wucherhandel gebracht (VT, v. 53-60). In der folgenden Er-
zdhlung (VT, v. 61-116), die als Explikation dieser fiir Tundale besonders
schwerwiegenden Siinden dient, ist der Wucherer dabei, offenstehende Schulden
fir thre borsus (VT, v. 63) bei einem seiner Schuldner einzutreiben. Da dieser
nicht zahlen kann (VT, v. 65-70), lidt er Tundale zum Essen ein (VT, v. 75-78).
Bei diesem Essen nun wird Tundale aus dieser Welt entriickt, ein typisches Ele-
ment der Visionsliteratur,3® das hier auf der Ebene des discours dramatischer in-
szeniert wird als in den Vorlagen oder in den meisten anderen mittelenglischen
Fassungen durch den extensiven Einsatz direkter Rede.3! Sowohl in den Vorla-
gen als auch den anderen mittelenglischen Fassungen wird zwar ebenfalls direkte

29 Sie ist zugleich auch ein Vertreter der Pilgerfahrtsvision, vgl. Zaleski (1987). S. 31-42.

30 Vgl. Dinzelbacher (1981). S. 29.

31 Die Vision of Tundale Fassung in der Handschrift Royal 17 B xliii (British Library) scheint
auf den gleichen Zwischentext oder Zwischenschreiber zuriickzugehen wie die Fassung
von Heeg, die anderen mittelenglischen Fassungen folgen hier hingegen Vinzenz von
Beauvais. Vgl. Mearns (1985). S. 67-69.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Rede genutzt, Heeg kombiniert jedoch geschickt Elemente aus Markus’ eigen-
stindigem Original (Axt) und Vinzenz von Beauvais® verkiirzter Fassung (Anru-
fung Jesu) und dramatisiert diese durch die umklammernden Verse klar: Tundale
bittet nicht nur Christus um Gnade, sondern hilt auch am weltlichen Leben fest,
welches er mit seiner mitgebrachten sparthe (VT, v. 87: ,Axt“) zu verteidigen ge-
denkt.3? Der reiche Visionir wird hier nicht mehr nur als Kaufmann dargestellt,
sondern klar in die Tradition eines Kimpfers, moglicherweise sogar eines Ritters
gestellt. Passend erscheint aus diesem Grund auch, dass der Ausgang der Vision,
anders als bei den lateinischen Vorlagen und auch den anderen mittelenglischen
Fassungen, im Prolog ungewiss erscheint. Der wissende Leser kann aus der zuvor
genannten Prolepse (Ar hit come to the body agayn (VT, v. 44: ,Bevor sie [die Seele]
zuriick zum Korper kam®)) bereits schlieflen, dass Tundales Seele schlussendlich
wieder in den Korper zuriickkommt. Die eigentliche Riickkehr der Seele und die
anschlieffend verinderte Lebensweise Tundales 16st Heeg hier aber nun heraus
und setzt diese in die Schlussklammer, die er Reversio Anime (VT, v. 2291-2370)
nennt. Er greift also stark in die Ordnung der Vision ein.33 Im Prolog bleibt nur
Folgendes stehen:

But styll as a dedde mon ther he lay
From mydday of that Wenusday
Tyl the Setturday aftur the none;

[.]

But herus now how is sowle fard.

As sone as the body was dedde,
Tho sowle was sone in a darke sted. (VT, v. 111-113, 116, 119-120)

(Aber er lag dort so ruhig wie ein toter Mann von Mittwochmittag bis Sonntag nach
dem Mittag. [...] Aber hort nun wie es der Seele erging. [...] Sobald der Korper tot war,
befand sich die Seele an einem dunklen Ort.)

Zwar wird auch hier einem kundigen Leser ersichtlich, dass Tundale am Ende
wieder zuriickkehrt, es bleibt aber die Ungewissheit, was danach tatsichlich ge-
schieht. Das Fehlen der doppelten Erzihlung mindert nicht nur den didakti-
schen Charakter der Vision, es fuhrt auch zu einer weiteren Anniherung an die
romance-Tradition. Tundale, der sich soeben noch mit seiner sparthe rustete, wird
nun das unfreiwillige Opfer gottlicher Strafe, die jenseitige Reise ein Abenteuer,
das jenen aus den romances bekannten Abenteuern in exotischen und Ubernatiir-
lichen Elementen in Nichts nachsteht. So wie der Ausgang jener Abenteuer sel-

32 Fiir Markus® Fassung, sieche Mearns (1985). S. 83 f. fiir Vinzenz von Beauvais’ Fassung,

siehe Vincentius (1965) Speculum quadruplex sive speculum maius: Tomus Quartus Speculum
historiale [1624]. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, hier S. 1127 (Liber Vigesi-
mussextus, Cap. LXXXVIII).

Heeg greift hier zwar auf einen Zwischentext zuriick, die Gestaltung der Auslassung ist
aber seine eigene. Vgl. Mearns (1985). S. 53.

33

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 99

ten im Vorhinein bekannt ist,34 kann auch der Leser der Vision of Tundale diesen
nicht mit Sicherheit vorhersagen.

Der Eindruck, dass sich Heeg hier an der romance-Tradition bedient, wird
durch den Einsatz des heterodiegetischen Erzihlers noch verstirkt (VT, v. 116:
But berus now is sowle fard ). Diesen nutzt er bereits eingangs im Gebet (VT, v. 5
f.: Yfye that her ben awhyle dwell, / Seche a sampull Y wyll yow telle) und in der dar-
auffolgenden temporalen und geographischen Lokalisierung der Vision (VT, v.
16 f.: As it hys wretyn in tho story / I woll yow tell what befell than) im Stile eines fikti-
ven Barden und beansprucht fiir sich so von Anfang an Freiheiten bei der Er-
zdhlhaltung. Zudem wird dem Narrativ durch diesen heterogenen Erzihler (fin-
gierte) Miindlichkeit eingeschrieben. Beim Vorlesen, der tiblichen laikalen Re-
zeptionspraxis des Mittelalters,> nimmt der Vorleser dann die Position des Er-
zihlers ein und aktualisiert so das Narrativ fiir das zuhdrende Publikum, das ei-
ner stirkeren Immersion ausgesetzt ist.3

Die Vision dramatisch in Szene setzen: Fiktionalisierung der Visionserfahrung?

Wihrend der Raptus — das Entreiflen der Seele aus dem Korper und Entriicken
in eine jenseitige Welt — im Prolog bereits dramatisiert wird, gestaltet sich der
restliche Rahmen eher deskriptiv. Das eigentliche Visionsnarrativ?” hingegen
nutzt mehr Lizenzen, indem es die Jenseitswanderung dramatisch inszeniert.
Dabei wird jedoch nicht der Geltungsanspruch tangiert, es handelt sich vielmehr

34 Man denke nur an die abenteuerliche Reise, die Gawain zu Beginn des Sir Gawain and the

Green Knight (um 1400) auf sich nehmen muss, oder an die sogenannte Mont-Saint-

Michel-Episode Konig Artus’ im Alliterative Morte Arthure.
35 Wihrend beide Methoden des Lesens, das stille und das laute Lesen, im Mittelalter gelehrt
und angewandt wurden, geht die Forschung davon aus, dass bis in die Neuzeit hinein die
meisten Werke vorgelesen wurden, da Handschriften duflerst teuer waren und viele
Menschen zudem auch nicht lesen konnten. Vgl. Mary Carruthers (2008) 7he Book of
Memory: A Study of Memory in Medieval Culture. Cambridge: Cambridge University Press.
S. 212-217.
Da Jenseitsvisionen einen faktualen Geltungsanspruch geltend machen, ist es fraglich,
welche Rolle die Erzihlinstanz fiir den Status der Vision spielt. Anders als bei faktualen
Texten der Moderne, in denen Autor und Erzihler (oder zumindest die von ihnen vertrete-
nen Ansichten) zusammenfallen, kann dies fiir die Vision of Tundale nicht klar gesagt wer-
den, wie das bereits zitierte Explicit gezeigt hat. Der Erzihler nimmt hier aber auch keine
klare Erzahlerfigurenrolle ein, wie bspw. in Geoffrey Chaucers Canterbury Tales (1387—1400).
Vgl. Stephan Kohl (1988) ,Fingierte Miindlichkeit: Erzdhler in Mittelenglischer Literatur”.
Miindlichkeit und Schriftlichkeit im Englischen Mittelalter. Hgg. Willi Erzgriber/Sabine Volk.
Tiibingen: Gunter Narr, hier S. 134.
Heeg teilt das eigentliche Visionsnarrativ in zehn Passus und sieben Gaudia auf (VT, v.
132-2290) und narrativiert die drei groffen christlichen Jenseitsreiche, das Fegefeuer (VT,
v. 133-1136 sowie 1495-1750), die Holle (VT, v. 1137-1494) und den Himmel bzw. das
Paradies (VT, v. 1751-2290). Diese Aufteilung findet sich nicht in Vinzenz von Beauvais’
Speculum bhistoriale, der direkten Vorlage von Heegs Fassung, noch findet sie sich in Royal
17 B xliii (hier nur notae am Rand), vgl. Mearns (1985). S. 59 f.

36

37

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

um eine narrative Ausgestaltung, die auf bereits etablierte Elemente der Visions-
tradition zurlickgreift und diese aktualisiert, um das Erlebnis erzihlen zu kon-
nen.?® Dass Heeg dabei Strategien nutzt, die tiblicherweise als Fiktionalisierungs-
strategien bezeichnet werden, wird dadurch moglich, dass die Vision selbst nicht
mehr in der im Rahmen geographisch und temporal lokalisierten Welt stattfin-
det, sondern in einer zumindest dem Anschein nach von der realweltlichen
Wirklichkeit abweichenden Wirklichkeit. Diese kategorial andersartige Wirklich-
keit, so muss festgehalten werden, ist jedoch keine fiktive Wirklichkeit, stattdes-
sen ist sie ein durch religiose Dogmatik und Praxis legitimierte Wirklichkeit, die
das Transzendentale des Jenseitigen narrativ erfasst. So wie Heiligenreliquien das
Transzendentale in der Realwelt immanent machen, wird auch das Jenseits durch
die rituelle Praxis der Beichte und Bufle vom Transzendenten in die Immanenz
uberftihrt. Der im Prolog durch das an den Anfang gesetzte Gebet etablierte fak-
tuale Geltungsanspruch beruft sich also auf den religiosen Anspruch. Dabei
mischt sich die Vision of Tundale nicht in die selbst im 15. Jahrhundert noch an-
dauernden theologischen Debatten ein, ob und wie das Fegefeuer zu verstehen
ist, noch versucht sie neue Ansichten zu etablieren.3? Stattdessen werden umstrit-
tene Aspekte der Heilslehre — beispielsweise die Verweildauer im Fegefeuer oder
der Nutzen von Bittgebeten — als Tatsachen dargestellt.*0 Der Verlust der Refe-
renzialitit auf die realweltliche Wirklichkeit und die Bezugnahme auf die dazu
im Kontrast stehende religiose Wirklichkeit, die mit der Entriickung einhergeht,
bedeutet hier also keineswegs eine Fiktionalisierung des Erzdhlten; sie eroffnet
vielmehr den Spielraum, das schwer in Worte zu fassende Transzendentale
durch narrative Strategien fassbar zu machen."!

So ist der Raptus, der bereits im Prolog beginnt (VT, v. 119-132), ein solch
schwer zu fassendes Element, welches eindrucksvoll im ersten Passus (VT, v.
133-310) narrativiert und dramatisiert wird. Tundale bzw. sein ghost stod in gret dow-
te (VT, v. 133: ,Geist stand [dort] mit groflen Zweifeln®), als er saw comyng a full
loddly rowte | Of fowle fendys ay grennyng. | And as wyld wolfus the cam rampyng (VT, v.
134-136: ,einen sehr lauten Mob voller zihnefletschender Teufel kommen sah,
die wie wilde Wolfe heransprangen®). Anstatt nur die Dunkelheit des jenseitigen
Ortes zu beschreiben oder die Teufel als erste Qual didaktisch zu funktionalisie-
ren, wie es die Tradition um das Purgatorium des heiligen Patrick macht, wird die
Seele des Visionirs gleich nach dem Verlassen des Korpers und noch wihrend des

38 Die Frage, ob solch eine aus einer Texttradition entnommene Motivik als Fiktionalisierung

zu verstehen ist, stellt sich im Hinblick moderner Fiktionalititskonzepte natiirlich. Ange-
lehnt an die fiir die mittelalterliche Literatur allgegenwirtige Wiedererzihlung, kann man
dies hier aber als einen Riickgriff zur besseren Vermittlung eines jenseitigen Erlebnisses ver-
stehen. Vgl. Aaron J. Gurevi¢ (1982) ,Au Moyen Age: Conscience Individuelle et Image de
I’Au-Deld“. Annales. Economies, Sociéiés, Civilisations 37. S. 255-275, hier S. 260.

39 Bbd. S. 188.

40" Ebd. S. 185.

41 Vgl. Glauch (2013). S. 402.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 101

Raptus von den Teufeln angefallen. Im Folgenden wird das Aussehen dieser Teufel
mit grausamen Details beschrieben (VT, v. 143-168) - erneut eine Eigenheit von
Heegs Fassung —, was Tundales Angst noch einmal plausibilisiert: The sowle for ferd
made drury chyr, / and that was full lytull wondor; / He went to a byn ryvon asonder (V'T,
v. 140-142: ,Die Seele machte vor Angst eine elende Miene, und das war kein Zu-
fall. Sie dachte, dass sie auseinandergerissen wire.“). Durch diese personale Fokali-
sierung, die das gesamte Visionsnarrativ prigt, werden die Torturen (spiter aber
auch die seligmachende Schau) fiir die Leser greifbarer und die Konsequenzen ei-
nes sindhaften Lebens verstindlicher; zugleich werden die Bestrafungen so auch
viel dramatischer erzihlt. Besonders der Einsatz der Furcht, die eine heilsame Wir-
kung entfalten kann,* ist prominent in der Vision of Tundale. Verstirkt wird der Ef-
fekt dabei immer wieder von topischen Kommentaren des Erzdhlers — man konnte
auch von metanarrativen Kommentaren sprechen -, hier beispielsweise nach der
langen Beschreibung der Teufel:

Hit was a wondur grysly syght

To see how they weryn all ydyght.

In tho word was no mon alive

That cowthe so grysely a syght dyscryve. (VT, v. 165-168)

(Thr [bez. auf die Teufel] Aussehen war ein grauenhafter Anblick. Kein lebender Mann
in dieser Welt konnte diesen grauenhaften Anblick beschreiben.)

Indem der Unsagbarkeitstopos immer wieder geduflert wird, lenkt der Erzihler
die Aufmerksamkeit auf die Referenzlosigkeit der Erzdhlung zur Alltagsrealitit.
Die geschaffene Distanz bietet dem Erzihler dadurch einen grofleren Spielraum,
das Jenseits kreativ auszugestalten. Dieser kurze Ausschnitt zeigt aber zugleich
auch eine Besonderheit der Perspektivierung der Vision: Obwohl der Erzihler als
eine kommentierende Stimme zum Vorschein kommt und so das Visionserleb-
nis vermittelt, tritt er zwischenzeitlich immer wieder hinter Tundale als Figur
und den angelus interpres, den die Jenseitsorte erklirenden Wichterengel, zu-
riick. Dieser Perspektivenwechsel geschieht meist nicht trennscharf, oft ist der
Leser somit im Unklaren dariiber, ob die Ereignisse nun aus Sicht des Visionirs
oder des Erzihlers berichtet werden, so wie dies hier zunichst der Fall ist. Meist
muss deshalb von einer ambigen Perspektive ausgegangen werden, die durch eine
zwischenzeitlich klare personale Fokalisierung Tundales (wenn er beispielsweise
Schmerzen empfindet oder Furcht zeigt) oder topische Kommentare des Erzih-
lers immer wieder fur wenige Verse durchbrochen wird. Dieses Spiel mit den
Perspektiven ermoglicht dem Autor eine direktere Ansprache der Leser und dazu
eine stirkere Immersion und Dramatisierung. Ist dies als eine Fiktionalisierung
des Geschehens zu bewerten? Im Sinne einer modernen Fiktionalititsforschung

42 Vgl. Anne Scott/Cynthia Kosso (2002) ,Introduction®. Fear and Its Representations in the
Middle Ages and Renaissance. Hgg. Dies. Turnhout: Brepols. S. xi—xxvii, hier S. xii.
43 Zur Bedeutung des angelus interpres in der Visionsliteratur, siehe Zaleski (1987). S. 53-55.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

miisste man diese Frage vermutlich bejahen, fiir das Mittelalter scheint dies aber
weitaus schwieriger. Heeg nimmt sich zwar Lizenzen, die normalerweise eher
den fiktionalen romances zuzuordnen und durch die Entriickung in die jenseitige
Welt iiberhaupt erst moglich sind, funktionalisiert sie hier aber auch direkt um.

Besonders bei der Ausformung des szenischen Charakters der Vision nutzt
Heeg die narrativen Lizenzen: Neben dem Schmerzgesang** der wehleidenden
Seelen (, Welaway“ was ever her song (VT, v. 462: ,"Welaway’ war stets ihr Ge-
sang®)), verleiht besonders der hohe Redeanteil Tundales den einzelnen
Schmerzorten einen szenischen Charakter. Beispielhaft sei die Briicke der Diebe
im sechsten Passus (VT, v. 555-704) genannt, in der Tundale eine wylde cowe (VT,
v. 624: ,wilde Kuh®) tiber eine schmale (VT, v. 667) und mit scharfen Nigeln
(VT, v. 673) versehene Briicke fiihren muss, da er diese einem Nachbarn gestoh-
len hatte (VT, v. 630). Auf halber Strecke begegnet er einem Mann mit einem
Sack voller Korn auf dem Riicken, der aus der anderen Richtung kommt. Auf-
grund der Enge der Briicke, vermag keiner der beiden weiterzulaufen, weshalb
beide verzweifeln. Hier nun nutzt Heeg seine Freiheiten und beschreibt ein Ge-
sprach zwischen dem Korndieb und dem Visiondr. Wihrend der Dieb lediglich
in indirekter Rede darum bittet, dass Tundale ihn vorbeildsst, (He prayd Tundale of
mercy | That he wold lette hym passe by. VT, v. 677-678: ,Er flehte Tundale an, ihn
aus Mitleid vorbei zu lassen®)), antwortet der Visionir mit direkter Rede: ,, Cerius
Y ne may, / For Y may not passe for thee away. (VT, v. 679-680: ,Gewiss kann ich
das nicht tun, weil ich dir nicht ausweichen kann.“). Anstatt nur indirekt zu be-
schreiben, was Tundale sagt oder die Antwort ganz zu iibergehen - schliefflich
wird zwei Verse spiter genau darauf eingegangen (nowdur myght lette odur pas (VT,
v. 682: ,Keiner der beiden konnte den anderen passieren lassen®)) — verstirkt die
direkte Rede die Verzweiflung Tundales, die so fuir die Leser besser greifbar wird,
und dramatisiert damit die Erzihlung. Dies ist nur ein Beispiel fir den szeni-
schen, dramatisierten Charakter der Passus sowie der ersten beiden Gaudia. Erst
mit dem Betreten des eigentlichen Paradieses im dritten Gaudium indert sich die
Erzihlweise Heegs. Hatte Heeg in den purgativen und infernalen Regionen noch
grofleren gestalterischen Spielraum, hilt er sich nun stirker an das Original. Pas-
send zur statischeren Szenerie — den bereits erlosten Seelen geschieht nichts mehr
- wird das Narrativ deskriptiver und konventioneller. Erst mit der Reversio Anime
als Schlussklammer zeigt Heeg wieder sein volles erzihlerisches Konnen.

4 Ein ,Sprechakt aulerhalb des Systems der Zeichen, eine Phrase, die, weil sie letztlich auf
nichts zeigt, reine Stimme ist. Laut ohne Zeichenwert. Inszenierung ohne Mittelpunkt.”
Christina Lechtermann (2010) ,Funktionen des Unsagbarkeitstopos bei der Darstellung
von Schmerz® Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der friihen Neuzeit. Hgg. Markus
Stock/Hans-Jochen Schiewer/Stefan Seeber. Gottingen: V and R Unipress. S. 85-104, hier
S. 99.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 103

1. Experimente mit dem Fiktionalen: die Visionsfiktion in der Heilslehre
Von Gottes zukunft des Heinrich von Neustadt

Fiktionalisierung des literarischen Gewdbrsmannes und Faktualisierung des Narrativs:
Alanus als Visiondr

Anders als die Vision of Tundale ist die von Heinrich von Neustadt gestaltete Vi-
sion keine eigenstindige Erzihlung: Die als Traumgesicht gestaltete Erzihlung,
in der der hochmittelalterliche Theologe und Philosoph Alanus ab Insulis Zeuge
der Erschaffung eines neuen Menschen wird, ist einer von mehreren Textbau-
steinen im ersten Teil der religiosen Dichtung Von Gottes zukunft (entstanden 1.
Viertel d. 13. Jahrhunderts), die die Vorgeschichte der Geburt Christi in das
heilsgeschichtliche Kontinuum von der Schépfung bis hin zum Jiingsten Gericht
integriert. Die Art und Weise, wie Heinrich seine Vorlagentexte kompiliert und
umgestaltet,* zeugt von einem innovativen Umgang mit Techniken des Fiktio-
nalen, die innerhalb des abgegrenzten Raumes der Vision erprobt werden, ohne
etwas am dezidiert faktualen Status des Gesamttextes zu andern. Im Prolog seiner
Heilslehre benennt Heinrich die enzyklopadische Schrift Anticlandianus des Ala-
nus ab Insulis als seine alleinige Quelle, die als allegorische Erzihlung von der
Erschaffung eines neuen Menschen berichtet, die von der personifizierten Natur
auf einem Konzil der Tugenden beschlossen und unter ihrer Schirmherrschaft
umgesetzt wird. Dieses Handlungsgertist der Allegorie tibernimmt Heinrich in
sein Werk, deutet sie heilsgeschichtlich um und instrumentalisiert sie als Vorge-
schichte der Geburt Christi.#

Um den Stoff des Anticlandianus mit seinem Panorama der Heilsgeschichte
zusammenzubringen, bedient sich Heinrich eines folgenreichen Kniffs: Er um-
gibt die Allegorie mit einer Rahmenhandlung, in der dem literarischen Ge-
wihrsmann Alanus die Vision eben derjenigen Geschehnisse zugeschrieben wird,
Uber die er im Anticlaudianus selbst geschrieben hatte. Diese Visionsfiktion kiin-
digt Heinrich in der ersten Rubrik Waz Alanus in dem slaf sach an und bezeichnet
das Kommende damit bereits als Traumgesicht, das dem Visionir Alanus wider-

45 Die komplexen Kompilationsprozesse aufzuzeigen, die Vor Gottes zukunft zugrunde liegen,
wiirde den Rahmen sprengen, siehe dazu: Christoph Huber (1988) Die Aufnabme und Ver-
arbeitung des Alanus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin
von Zerklere, Gottfried von StrafSburg, Franenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gallen,
Heinrich von Miigeln und Jobhannes von Tepl. Miinchen: Artemis-Verlag.

Heinrich von Neustadt scheint anstelle des Anticlaudianus eine lateinische Bearbeitung,
das anonym Uberlieferte Compendium Anticlaudiani, benutzt zu haben, in dem die
heilsgeschichtliche Umdeutung der Allegorie bereits erfolgt ist, vgl. Peter Ochsenbein
(1969) ,Das Compendium Anticlaudiani. Eine neu entdeckte Vorlage Heinrichs von Neu-
stadt”. ZfdA 98. S. 81-109, hier S. 81 f. Da die Einbettung in die Visionssituation, um die
es hier vor allem gehen soll, jedoch nicht auf dieses Compendium zuriickgeht, sondern
wahrscheinliche eine eigene Erfindung Heinrichs darstellt, ist dieser Zwischenschritt in der
Uberlieferung fiir die Analyse hier zu vernachlissigen.

46

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

fihrt. Damit gelingt es ihm, einerseits den faktualen Geltungsanspruch der in die
Vision verlagerten Ereignisse zu untermauern. Die Wertschitzung, die er Alanus
bereits in der Quellenberufung des Prologs zukommen lisst — dort war er als ezn
hoch gelerter man (GZ, v. 43), der den wisen pfaffen wol bekannt sei (GZ, v. 46) be-
zeichnet worden - trigt ebenso dazu bei wie der Gebrauch visionstypischer To-
poi und Erzihlmuster. Andererseits eroffnet die Visionsfiktion aber auch einen
Raum, in dem fiktionale Erzahlstrategien ausprobiert werden konnen.

Die Rahmenhandlung, die die Vision eroffnet und spiter (zumindest teilwei-
se) wieder beschlie8t, wird zwar auf vergleichsweise engem Raum ausgebreitet,
webt aber gleichzeitig ein dichtes Netz an Gattungsreminiszenzen:

Alanus vil gar reine

Lag eines tages eine

In siner kammern verspart.

Der geist von im verzuket wart

Und wart gefuret in ein lant

Daz waz dem meister unerkant. (GZ, v. 89-94)

(Der keusche Alanus hatte sich eines Tages alleine in seine Kammer zuriickgezogen, als
sein Geist plotzlich entriickt und in ein Reich entfithrt wurde, das dem Meister nicht
bekannt war.)

Der Gattungskonvention entsprechend wird Alanus als reine bezeichnet, die Vi-
sion ereilt ithn in einem Moment der Einsambkeit, der Ztige der vita contemplativa
triagt. Gattungstypisch erscheint der Visionir auch hier aufgrund seiner asketi-
schen und gottgefilligen Lebensfihrung zum Visionserleben pridestiniert.#” Ein
weiteres Merkmal der Visionsliteratur, die Prisenz eines Visionsfithrers,* klingt
im gefuret an. Indem die etablierten Muster und Strukturen einer weitgehend fak-
tualen Textsorte abgerufen werden, beansprucht Heinrich auch fiir seine - fin-
gierte — Vision Glaubwiirdigkeit.*

47 Zur Askese als ,prigende[s] Element[] des klosterlichen Daseins“ und als Vorbedingung der
visiondren Schauung, siche auch Peter Dinzelbacher (1985) ,Kérperliche und seelische Vor-
bedingungen religidser Triume und Visionen®. I Sogni Nel Medioevo. Hg. Tullio Gregory.
Rom: Ateneo. S. 57-85, hier S. 67. Eine geeignete Lebensweise und “revelatorische[] Triu-
me[], so Haubrichs, werden bereits in der christlichen Spitantike als zusammengehorig
empfunden, so beispielsweise bei Prudentius, der die Prophetien von Josef und Johannes
analysiert, vgl. Wolfgang Haubrichs (1979) ,Offenbarung und Allegorese. Formen und
Funktionen von Visionen und Traum in frithen Legenden®. Formen und Funktionen der Alle-
gorie: Symposion Wolfenbiittel 1978. Hg. Walter Haug. Stuttgart: Metzler 1979. S. 243-264,
hier S. 248.

48 Wer hier als ,Visionsfithrer zugegen ist, bleibt in der erdffnenden Klammer noch
ausgespart. Potentielle Visionsfithrer sind Heilige und Engel, aber auch Christus oder
Dimonen, vgl. Dinzelbacher (1978). S. 120.

49

Eher untypisch hingegen ist die fehlende raumzeitliche Verortung des Erlebens: Die
Schauung trigt sich eines Tages zu und auch die nur minimal evozierte Kammer hebt
mehr Alanus’ asketische Lebensweise als Vorbedingung der Vision hervor, als dass sie das
Geschehen historisiert.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 105

Die daraufhin einsetzende Vision spielt sich — auch eine charakteristische Bau-
form der Gattung — in ,zwei verschiedene[n], hierarchisch gestuften Jenseitswel-
ten“>0 ab: Schauplatz des ersten Teils (GZ, v. 94-888) ist das Reich der Natura,
die als Visionsfithrerin fiir den entriickten Alanus agiert und anschliefend ein
Tugendenkonzil einberuft; der zweite Teil (GZ, v. 889-1254) schildert die Him-
melsreise der Prudentia, die als Gesandte Naturas und der Tugenden in das
Reich Gottes geschickt wird. Innerhalb der eigenen Vision tritt Alanus vor allem
im ersten Teil auf: Es ist seine Perspektive, aus der auch der Leser vom Jenseits-
reich erfihrt und die sich in der personalen Fokalisierung der Erzdhlhaltung nie-
derschligt. Das zeigt sich in der Schilderung des in der Vision beschriebenen
Reiches: Es trigt deutliche Ziige eines locus amoenus! bleibt insgesamt aber
fragmentarisch und interpretationsbediirftig; das Gesehene entzieht sich fur Ala-
nus der Einordnung: Er sprach ,wafen! waz ist daz?* (GZ, v. 135: Er rief aus: ,Ach
je! Was ist das?“). Das andert sich, als er einer schonen Frau begegnet, die an
Thron und Zepter als Herrin des Visionsreiches erkennbar ist und Alanus will-
kommen heifdt. Dabei erteilt sie thm den Auftrag, das Gesehene niederzuschrei-
ben, und gibt sich implizit als Urheberin der Vision zu erkennen. Auf den Ein-
wand des Visiondrs, er konne diesem Auftrag besser nachkommen, wenn er
wisste, mit wem er es zu tun habe, gibt sie sich schliefilich als Natura zu erken-
nen: Du hast geschrieben din jar / Von der natire winderlich: / Nu sich mich an, daz
bin ich (GZ, v. 194-96: ,Vor vielen Jahren hast du von der wundersamen Natur
geschrieben. Nun schau mich an, das bin ich.“).52 Wiederum in Ubereinstim-
mung mit der Gattungskonvention® iibernimmt Natura nach dieser Selbstoffen-
barung die Deutung des Jenseitsreiches — sowohl fiir Alanus als auch fiir den Le-
ser. Sie erklirt auflerdem ihr Vorhaben, als dessen Chronisten sie Alanus beno-
tigt: Die Menschheit sei den Lastern, bosheit (GZ, v. 208), untugent (GZ, v. 211)
und /hjobfart (GZ, v. 215), verfallen; um dem jedoch Abhilfe zu schaffen, habe
sie eine aventure (GZ, v. 221) ersonnen und die Tugenden einbestellt. Thre erste
Rede beschliefit sie mit der emphatischen Bekriftigung ihres Auftrags an den Vi-
siondr: [,/Waz du sebst, daz schrib an!* (GZ, v. 230).

50 Klaus Speckenbach (1991) ,Jenseitsreisen in Traumvisionen der deutschen Literatur bis ins

ausgehende 15. Jahrhundert®. Archiv fiir Kulturgeschichte 73. S. 25-59, hier S. 40. Diese
rdumliche ,Mehrphasigkeit® ist typisch fiir die Visionsliteratur, vgl. Dinzelbacher (1978).
S. 124.
51 Vgl Huber (1988), S. 214.
52 Heinrich verlagert damit auch die Angabe einer weiteren Quelle in das Handlungsgesche-
hen, die im Prolog nicht genannt worden war: der Planctus Nature, das Jugendwerk des rea-
len Autors Alanus ab Insulis, in dem der Ich-Erzihler von der Erscheinung einer wunder-
schonen Frau berichtet hatte.
Diese zweistufige Beschreibung, bestehend aus einer neutral geschilderten Durchwande-
rung der Jenseitswelt (GZ, v. 95-192) und einer anschlieBenden Belehrung durch einen
Boten bzw. die jenseitige Macht selbst (GZ, 193-228), ist typisch fiir das Genre der Vision,
vgl. Speckenbach (1991). S. 56.

53

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Damit ist die Rolle des Alanus innerhalb seiner Vision festgelegt: Er fungiert
als ,passiver Zeuge“,* dessen Perspektive in das Visionsgeschehen einfiihrt. In-
dem sie den Blickwinkel des zunichst unwissenden Alanus zu dem des Lesers
macht, ermoglicht die Erzihlung es dem Rezipienten, gemeinsam mit dem Visi-
onir in das Jenseitsreich einzutauchen. Der Schreibauftrag, der in der christli-
chen Tradition eine lange Geschichte aufweist, garantiert dariiber hinaus die
Wahrhaftigkeit des in die Vision verlagerten allegorischen Geschehens.? Alanus’
blofle Anwesenheit, die in der minimalistischen Visionsrahmung beschworen
wird, ist dafiir ausreichend. Aus diesem Grund betont auch die Schlussklammer,
die das Visionsgeschehen (scheinbar) beendet, erneut den Schreibauftrag:

Alanus sach daz wunder

Und merktes besunder.

Sin geist wart gefuret wider;

Do schreib er diz buch sider. (GZ, v. 1255-1258)

(Alanus sah dieses Wunder und beobachtete es ganz genau. Sein Geist wurde schlieflich
wieder zuriickgefithrt; daraufhin verfasste er spiter dieses Buch.)

Insgesamt ldsst sich die Umgestaltung der Handlung des Anticlaudianus in die im
Planctus Naturae vorgestaltete Visionssituation als eine Fiktionalisierung der Vor-
lage begreifen: Durch die fiktive Rahmenhandlung wird der realweltliche Autor
Alanus ab Insulis zum Protagonisten innerhalb seines eigenen, von Heinrich
wiedererzihlten Handlungsplots. Indem erzihlt wird, wie Alanus zum Abfassen
seines allegorischen Anticlaudianus kam, schliefit die Visionsrahmung gleichzeitig
auch eine Leerstelle des Pritexts. Zugleich stellt dieses Vorgehen aber auch eine
Faktualisierung des Gesamtnarrativs dar, die mafigeblich von der theologischen
Autoritit des realen Alanus getragen wird: Nun zum Augenzeugen der Allegorie
befordert, sichert der berithmte Vertreter der Schule von Chartres die Glaubwiir-
digkeit der geschilderten Ereignisse.

Die Vision als ,,Spielraum“ des Fiktionalen: Durchspielen von Erziblerrollen und die
Verselbststindigung des Visionsgeschebens

Die Visionsrahmung, die das in die Vision verlagerte Geschehen der Allegorie
zunichst abkoppelt, bringt Lizenzen mit sich, die ein spielerisches Erproben ver-
schiedener Erzihlerrollen erlauben und dem Visionsgeschehen mehr und mehr
Autonomie zugestehen, die sogar ein Wuchern in die Erzihlwelt au8erhalb der
Vision erlauben. Mit dem Eintreffen der von Natura einberufenen Tugenden fin-

% Ebd. S. 39.

55 Speckenbach sieht die Funktion eines solchen Schreibauftrags ebenfalls in der ,Autoritits-
sicherung® des Erzihlten und verweist auf die Tradition des Motivs in der christlichen
Literatur, das sich seit den Evangelisten und spitantiken Autoren wie Boethius findet und
auch in der mittelalterlichen Literatur wie beispielsweise bei Hildegard von Bingen hiufig
anzutreffen ist, vgl. ebd. S. 39.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 107

det die anfangs beschworene personal fokalisierte Ausrichtung auf den Visionir
ein jihes Ende:

Zuhant do die rede geschach, Ein edel schar er kommen sach.

[...]

Uf iegliches [kleid] was geschriben

Wie der frauwen name was,

Daz ez Alanus gar wol laz.

An der stat Alanus bleip:

Er saz nieder und schreip. (GZ, v. 231 f. bzw. 266-270).

(Als Natura ihre Rede beschlossen hatte, sah Alanus eine Schar edler Frauengestalten he-
rankommen. [...] Auf jedes Gewand war der Name der Frau geschrieben, so dass Alanus
thn gut lesen konnte. An Ort und Stelle blieb er: Er setzte sich hin und begann zu
schreiben.)

Bevor Alanus als Handlungstriger verabschiedet und seine Perspektive durch ei-
nen auktorialeren Erzihler abgelost wird, kann der Leser hier ein letztes Mal mit
den Augen des Visionirs, der die heraneilenden Frauen anhand der ,Beschrif-
tung® auf ihrer Kleidung identifizieren kann, auf das Geschehen blicken. Dass
dieses letzte Evozieren der Perspektive des Visionirs nahtlos in die Bekriftigung
des Schreibauftrags tibergeht, ruft nochmals die Visionsfiktion in Erinnerung
und macht sie zur impliziten Grundlage fir die Darstellung des weiteren Ge-
schehens. So wird legitimiert, dass nun Geschehnisse erzihlt werden, die eigent-
lich jenseits der menschlichen Wahrnehmung liegen: Die Fiktion einer Vision
des Theologen Alanus bietet eine plausible Erklirung dafiir, woher das Wissen
Uber das allegorische Geschehen stammt, und stirkt paradoxerweise den faktua-
len Geltungsanspruch des Gesamttextes.

Ist der Visionsrahmen jedoch einmal etabliert, muss er nicht mehr eigens
thematisiert werden; Alanus verliert seine unmittelbare Funktion fiir die Visions-
erzihlung. Abgesichert durch die Zeugenschaft des Alanus, der durch Naturas
Schreibauftrag nun Protokollant des Geschehens ist, kann die Erzahlstimme die
Schilderung des Tugendenkonzils iibernehmen. Bezeichnenderweise werden du-
Berliche Attribute wie die Gewandung Naturas nun ohne den Umweg tiber die
Wahrnehmung des Alanus oder die Erklirung eines Visionsfithrers angefiihrt
und direkt interpretiert, beispielsweise wenn es heifdt, dass Natura sonne und mane
[...] als zwei dastel (GZ, v. 311 f.), also als Mantelschlielen, trigt. Die Erwihnung
solcher Details zielen nicht nur darauf ab, Natura in ihrer Eigenschaft als Herrin
des Kosmos zu inszenieren, sondern betonen vor allem die Deutungshoheit des
Erzihlers.

Parallel dazu verselbststindigt sich das Geschehen zu einem Handlungsplot,
der nicht linger auf die Einbettung in die Visionssituation angewiesen ist. Ohne
weitere Hinweise auf einen das Gesehene niederschreibenden Alanus lisst der Er-
zihler die Protagonistin Natura das Tugendenkonzil mit einer Rede erdffnen, in
der sie die Anfinge der Heilsgeschichte von Schopfung und Stindenfall referiert
und von ihrer Anwesenheit beim anschliefenden Heilsratsbeschluss berichtet:

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Frauwe Karitas, wir waren da,

Ich und Sapiencia,

Wie sich Got mit uch beriet,

Da Adam von dannen schiet,

In der heiligen trinitat

Wie er des menschen missetat

Under drucken solde

Und bringen in zu holde. (GZ, v. 379-386)

(Die Dame Karitas, Sapiencia und ich, wir waren dabei, als Gott sich in Gestalt der Hei-
ligen Dreifaltigkeit mit euch beriet, nachdem Adam das Paradies verlassen musste. Es
ging darum, wie Gott den Siindenfall des Menschen wiedergutmachen und die
Menschheit wieder in seine Gnade fiithren sollte.)

Kunstvoll verwebt der Text dabei die Allegorie mit dem heilsgeschichtlichen
Motiv vom ,Streit der vier Tochter Gottes®, das die Erlosung als innergottliches
Problem begreift: Standen sich dabei die ebenfalls personifizierten Basiseigen-
schaften Gottes, Barmherzigkeit und Frieden auf der einen und Wahrheit und
Gerechtigkeit auf der anderen Seite, zunichst unversdhnlich gegeniiber, ent-
scheiden sie sich schlieSlich doch fiir die Inkarnation Christi und die Erlosung.>¢
Indem dabei Karitas und Sapientia mit den befiirwortenden Appropriationen
Gottes identifiziert werden und auch Natura ihre eigene Teilnahme an diesem
gottlichen Konzil betont, wird der Grundstein fir die heilsgeschichtliche Aus-
deutung der Allegorie gelegt.’” Zuletzt nennt sie den versammelten Tugenden ihr
eigentliches Anliegen — ungleich ausfiihrlicher als anfangs gegentiber dem Visio-
nir: Die sieben Todsiinden? regierten nun die Welt, weshalb es hochste Zeit sei,
das Erlosungswerk einzuleiten: Wir suln machen einen man / der alle bosheit miden
kann / und alle dugenz pflantze (GZ, v. 515-517: ,Wir sollen einen Menschen er-
schaffen, der allem Bosen widersteht und stattdessen tiberall Tugend sée.).
Einen ausgeprigt szenischen Charakter verleiht dem Geschehen dabei der hohe
Anteil an direkter Rede, das sich wie auf einer Bithne abzuspielen scheint. Hinter-
griindig bleiben also die Visionsfiktion und die Zeugenschaft des Alanus wirksam,

56 Das Motiv liegt in Psalmvers 84,11: Misericordia et veritas oviaverunt sibi /Iustitita et pax

osculatae sunt (,Barmherzigkeit und Wahrheit gingen einander entgegen, Gerechtigkeit und
Frieden begegneten sich im Friedenskuss.“) begriindet, der die in der Schrift Cur deus
homo? entwickelte Satisfaktionslehre Anselms von Canterbury bestitigt, vgl. Friedrich
Ohly (1994) ,Die Trinitit berit tiber die Erschaffung des Menschen und seine Erlésung®.
PBB 116. S. 242-284, hier S. 258 f.

Die Verse korrespondieren auflerdem mit der Inhaltsangabe des Prologs, der als erste
»Zukunft® Gottes die Menschwerdung genannt und die Inhalte der Buicher IT und III, die
sich mit den weiteren ,Zukiinften® beschiftigen, zunichst ausgeblendet hatte: Ez sagt wie
Karitas / Und die siifse Pietas / Got von dem himelrich hoch / mit gewalte her abe zoch (GZ, v.
57-60: ,Es handelt davon, wie Karitas und die siiffe Pietas Gott aus dem Himmel auf die
Welt herabzogen.”).

Die Vollerei bietet dabei offenbar Anlass zu einem Seitenhieb auf das unmittelbare Um-
feld des Dichters, das die geschlossene Zeitlichkeit des Visionsgeschehen sprengt: Trunken,
vol und uber sat / Ist manig man in Wiener stat (GZ, v. 465 f.: ,So manch einer in Wien trinkt
und isst iibermifig.”).

57

58

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 109

die jedoch, einmal etabliert, nicht weiter thematisiert werden miissen. Je mehr der
Visionir aus der Erzihlung verschwindet, desto prisenter wird die Erzihlstimme.
In Form von topischen Uberlegungen thematisiert der Erzihler beispielsweise die
unbeschreiblich prichtigen Gewinder oder die Throne, auf denen sich die perso-
nifizierten Tugenden niederlassen.’® Die Deutung des Erzihlten, die zuvor der Vi-
sionsfithrerin Natura oblegen hatte oder wie bei den Namensangaben der Tugen-
den auf ihren Gewindern selbstevident in die Handlung implementiert worden
waren, iibernimmt nun die Erzihlstimme, wenn sie weitere Personifikationen wie
z.B. die Grammatik vorstellt: Ich will uch iren namen sagen: / Sie ist Gramatica genant,
/ Den gelerten luten wol erkant (GZ, v. 798-800: ,Ich verrate euch ihren Namen: Sie
wird Grammatik genannt und ist den Gelehrten gut bekannt®).

Indem er selbstbewusst das eigene Erzihlen thematisiert, schliipft der Erzihler
nun in eine andere Erzihlhaltung, die es zu erproben gilt. Mit einer anderen
Haltung experimentiert er im zweiten Teil der Vision, in dem er sich fast ginz-
lich aus der Erzihlung zuriickzieht und selbst bei Kommentaren auf Einschal-
tungen in der ersten Person verzichtet. Und der Riickzug geht noch weiter: Un-
sagbarkeitstopoi, die bei der Beschreibung Gottes zu erwarten wiren, werden auf
die Handlungsebene verlagert. Dariiber beispielsweise, dass die Weisheit im
hochsten Himmel nicht mehr mit dem von den Wissenschaften reprisentierten
Wagen vorankommt, verliert der Erzdhler kein Wort, sondern tiberlisst die Er-
klarung den Figuren selbst.®0

Alanus’ Besuch des Jenseitsreiches endet damit, dass die zuriickgekehrte
Weisheit den Tugenden vom Erfolg ihrer Unternehmung berichtet. Wie der Vi-
siondr jedoch von den Ereignissen der Himmelsreise erfahren hat, wird innerhalb
des Visionsausgangs nicht hinreichend beantwortet — ein Bruch in der Erzihllo-
gik, der innerhalb des Visionsrahmens jedoch nicht aufgelost werden muss.
Einmal mehr zeigt sich, dass der Rahmen nur der Eroffnung des fiktionalen
Spiels diente, das sich nun zunehmend verselbststindigt. Denn die Schluss-

39 So heifit es iiber die Gewandungen: Ir kleider warn so riche, / Ich [en]weiz wem ich sie gliche
(GZ, v. 235 f.: ,lhre Kleider waren so prichtig, dass ich nicht weif, mit wem ich sie ver-
gleichen sollte®). Angesichts der kostbaren Sitzgelegenheiten kann der Erzihler nicht an-
ders als in Schweigen zu verfallen: Ich kindes sicherliche / in meinen tagen nit geschriben: / Da
von miiz ichs lazen bliben (GZ, v. 294-296: ,Meine Lebenszeit wiirde nicht ausreichen, um
das zu beschreiben, deswegen muss ich darauf verzichten®).

Hier ist es Misericordia, die personifizierte gottliche Barmherzigkeit, die der Weisheit als
Fortbewegungsmittel das Pferd ,,Auditus” empfiehlt — die Personifikation desjenigen Sinnes,
der, wie Misericordia verrit, allein den glaube git (GZ, v. 1093). Ahnliches leisten auch aus
der discours-Ebene in die Handlung verlagerte, gewissermaffen narrativierte Unsagbarkeits-
topoi: Die Weisheit kann, vor Gott angelangt, diesen nur mit Hilfe eines von Misericordia
gehaltenen Spiegel schauen. Bezeichnenderweise erblickt die Weisheit Gott an dieser Stelle
schon in Gestalt der Dreifaltigkeit: [z dem spigel nam sie war / Der ewigen drivaltikeit / und der
drivaltin ewikeit (GZ, v. 1156-1158: ,Im Spiegel sah sie die ewige Dreifaltigkeit, die dreifalti-
ge Ewigkeit®). Dass die Dreifaltigkeitskonzeption schon gebraucht wird, obwohl Christus als
wheuer Mensch® auf Handlungsebene noch nicht geboren ist, korrespondiert mit dem Bild
des innergottlichen Streites und entspricht der prophetischen revelatio.

60

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

klammer beendet das allegorische Geschehen keineswegs, obwohl der Erzihler
zunichst nochmals zur Deutung ansetzt:

Wollen wir den sin wol versten,

So sol die glose sus gen,

Wie der nuwe mensch wart

Unsihtig Got in menschen art. (GZ, v. 1259-1262)

(Wenn wir den Sinn richtig verstehen wollen, so muss die Glosse nun sagen, wie der
neue Mensch ward, der unerkannt Gott in Menschengestalt ist.)

Die angekiindigte Deutung ist allerdings wiederum narrativiert und wird vom in
der Vision geschilderten allegorischen Personal selbst tibernommen, das nun
auch in die Welt auflerhalb der Vision eingreift: Als ob die Vision nie ,beendet’
worden wire, agieren die Tugenden nun als ,realgeschichtliche Michte®,®! in-
dem sie die kiinftige Gottesmutter Maria aufsuchen und ihr das schenken, was
sie personifizieren. Damit identifiziert die Erzihlung nicht nur explizit den von
den Tugenden und Gott geschaffenen Menschen als Christus — die Weisheit, die
das Handeln der Tugenden kommentiert, erklart hierbei Christi Doppelnatur als
mensche und Got (GZ, v. 1314) -, sondern fiihrt vor allem den Visionsplot fort,
der tiber die Visionsgrenzen hinaus zu wuchern beginnt.

Das integumentum als fiktionales Gebilde: Fiktionale Elemente innerbalb des Rabmens

Der Anticlaudianus des Alanus ab Insulis, dessen Inhalt Heinrich in die Vision
verlegt, ist als integumentum bereits Reprisentant einer Textgattung, die auf dem
Konzept des mehrfachen Schriftsinns der Bibel beruht und mit vergleichsweise
weitreichenden Lizenzen ausgestattet ist. Aufschlussreich ist die Art und Weise,
wie Bernardus Silvestris die Gattung definiert: Das ntegumentum sei ein genus de-
monstrationis sub fabulosa narratione veritatis involvens intellectum, unde etiam dicitur
involucrum, also ,eine Weise der Darlegung, die eine wahre Vorstellung unter ei-
ner fiktiven Erzihlung verbirgt, weshalb sie auch Verhiillung genannt wird*“.62
Zugehorig zum Bereich des allegorischen Erzihlens ist das integumentum aufler-
dem ein Sonderfall fiktionalen Erzihlens, das mit dem Konzept der ,spekulati-
ve[n] Fiktionalitit“ erklirt werden kann: In Texten, in denen sich eine solche
Form der Fiktionalitit ausdriickt, verbirgt sich unter dem Deckmantel des Nicht-
Faktischen und Nicht-Referentiellen eine iibertragene, hohere Wahrheit:%3 ,Fik-
tivitit (also wohl auch Nicht-Wirklichkeit) und Wahrheit gehen hier, vermittelt
Uiber das Figurale, Hand in Hand.“¢4

61 Huber (1988). S. 229.

62 Zit. und iibers. n. Bent Gebert (2013) Mythos als Wissensform. Epistemik und Poetik des
, Trojanerkriegs* Konrads von Wiirzburg. Berlin/Boston: de Gruyter, S. 80.

63 Vgl. Glauch (2013). S. 393.

64 Ebd. S. 397.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 111

Die Lizenzen, die hier bereits die allegorische Gestaltung mit sich bringt, wer-
den durch die Implementierung in den Rahmen einer Vision noch erweitert.
Wihrend die Fiktionssignale auf Ebene der Geschichte, beispielsweise die Verar-
beitung phantastisch-unmoglicher Ereignisse oder die Gestaltung nach offen-
sichtlich dsthetischen Kiriterien, weitgehend der in den Vorlagentexten angeleg-
ten Allegorie geschuldet sind, hingen die Fiktionssignale auf Ebene des discours
vor allem mit der Gestaltung als Vision zusammen. Gemeinhin als Fiktionssignal
begriffen® finden sich beispielsweise einige Achronien innerhalb des Visions-
rahmens: Das eigentlich zeitlose Geschehen der Allegorie wird zunichst in die
Gegenwart des Visionirs geholt, nur um diese Zeitschiene durch Riickblicke auf
Schopfung und Stuindenfall sowie durch Prolepsen auf den weiteren Verlauf der
Heilsgeschichte zu durchbrechen. Obwohl introspektive Einblicke in das Be-
wusstsein Dritter fehlen, erweist sich die Fokalisierung innerhalb der Visionser-
zihlung tendenziell als ,transgressiv gegeniiber dem, was ein realer Erzahler wis-
sen kann“.%¢ Der Erzihler kann zunehmend autonom von Dingen berichten,
von denen gemifS der Erzihllogik weder er noch sein Gewihrsmann Alanus wis-
sen diirften. Wihrend Beschreibung und Deutung zu Beginn der Vision noch
gattungskonform auf Erzihler und die Visionsfithrerin Natura aufgeteilt waren,
vereinigt die Erzdhlstimme im weiteren Verlauf beide Instanzen in sich. Auch
die heterodiegetische Erzihlhaltung korrespondiert damit: Das Visionserleben
wird nicht aus erster, sondern aus zweiter Hand (nach)erzihlt — wobei die Fikti-
on des triumenden Alanus bereits einen erzihlerischen Kniff darstellt, der an
keiner Stelle als solcher charakterisiert wird. Dazu passen auch die metanarrati-
ven Einschiibe,®” in denen der Erzihler das eigene Tun thematisiert.

Dass Heinrichs Heilslehre insgesamt als faktualer Text intendiert und gelesen
worden sein diirfte, zeigt sich vor allem an den Pro- und Epilogen, in denen der
Autor seine Dichtung als Dienst an Gott charakterisiert und in den Kontext ei-
ner zu vermittelnden Wahrheit stellt. Sein poetologisches Programm benennt er
mit dem Schlagwort des Bonum delectabile (GZ, v. 72 f.), in dem der ,horazi-
sche[...] Wirkungstopos des utile cum dulci“ anklingt.6® Dass er sich bei der Uber-
tragung eines lateinischen Bildungsguts das Recht zu Kiirzungen und Erweite-
rungen herausnimmt, gehort zum poetologischen Programm des volkssprachli-
chen Dichters®” und dndert nichts am Wahrheitsanspruch der verhandelten Din-

65 Frank Zipfel (2013) ,Fiktionssignale®. Fiktionalitit. Ein interdisziplinires Handbuch. Hgg,
Tilmann Koéppe/Tobias Klauk. Berlin/New York: de Gruyter. S. 97-124, S. 110.

6 Ebd. S. 112.

67 Vgl. ebd. S. 115.

68 Huber (1988). S. 217.

69 Daneben klingt auch in der Titelnennung Diz buch sol nach niiwer hant / ,Gotes zu kiinft* sin
genant (GZ, v. 61 f.: ;Dieses Werk soll in seiner Neubearbeitung ,,Gottes zukunft genannt
werden®) die poetologische Leitvokabel des erninwens an, die fiir den Prozess der als ,Wie-
dererzihlung® gefassten Retextualisierung steht, vgl. Franz Josef Worstbrock (1999) ,Wie-
dererzihlen und Ubersetzen®. Mittelalter und frihe Neuzeit. Uberginge, Umbriiche und Neu-
anfiinge. Hg. Walter Haug. Tiibingen: Niemeyer. S. 128-142.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

ge. Vielmehr soll eine eingingige Form gefunden werden, um den Text des als
theologische Autoritit beschworenen Alanus ab Insulis auch einem Publikum
von #lliterati zuginglich zu machen. Mit der Fiktion einer Vision schaftt sich der
Dichter jedoch im wortlichen Sinne einen Rahmen, der als ,,Indikator einer ,an-
deren® Wirklichkeit“ fungiert:”® Der Raum der Vision erméglicht Lizenzen des
Fiktionalen, die erzdhlerische Experimente erlauben und sogar einen Ausbruch
aus dem abgesteckten ,,Spielraum® moglich machen, ohne jedoch den grundsitz-
lich faktualen Geltungsanspruch infrage zu stellen.

1V. Fazit

Der Blick auf die Gestaltungsweisen der Visionen und ihrer jeweiligen Rahmun-
gen in der Vision of Tundale und Von Gottes zukunfi konnte deutlich machen: Mit
der kategorialen Trennung zwischen alltiglicher und jenseitiger Wirklichkeit
wird ein kreativer Spielraum er6ffnet, der dem Autor bzw. dem Kompilator den
Einsatz fiktionaler Elemente bei der narrativen Konstruktion der Jenseitswelt er-
moglicht. Der faktuale Geltungsanspruch wird durch solche Fiktionalisierungs-
strategien keineswegs ausgehebelt, im Gegenteil: Die Anwendung verschiedener
Beglaubigungsstrategien wie eine raum-zeitliche Lokalisierung (Vision of Tundale),
die Inszenierung eines verlidsslichen Gewdhrsmanns (Vo Gottes zukunfi) oder der
Riickgriff auf autoritative Zeugen (Vision of Tundale und Von Gottes zukunfi) un-
terstreicht den Anspruch der Texte, Aussagen tber eine auflersprachliche Wirk-
lichkeit zu machen.

Innerhalb der Vision als klar umrissenen Textraum machen sich jedoch Li-
zenzen der fiktionalen Ausgestaltung bemerkbar. Diese Fiktionalisierung kommt
besonders auf der Ebene des discours zum Tragen: In der Vision of Tundale struk-
turiert eine ausgestaltete Erzahlstimme die Vorginge, in der Vision des Alanus in
Von Gottes zukunft greift das Erzdhler-Ich immer wieder kommentierend in das
Geschehen ein. In beiden Texten lisst sich dariiber hinaus beobachten, dass Er-
zihlstimme und Figurenperspektive zum Teil miteinander verschmelzenDane-
ben ist auch die in Von Gottes zukunft besonders ausgeprigte personale Fokalisie-
rung, die mit dem Wissensgefille zwischen Erzihler und Rezipienten spielt,
ebenso ein Zeichen mittelalterlichen Experimentierens mit dem Fiktionalen in-
nerhalb des klar umrissenen Visionsrahmens wie der Einsatz von Achronien wie
Pro- und Analepsen (Von Gottes zukunft und Vision of Tundale). Auch die szeni-
sche Ausgestaltung des Visionsnarrativs (Vor Gottes zukunfi), die in der Vision of
Tundale bis hin zur Dramatisierung des Visionsgeschehens gesteigert wird, ist ein
Zeichen dieses Spiels mit fiktionalen Elementen.

Die Vision wird fir den mittelalterlichen Autor bzw. Kompilator somit zu einer
Spielfliche fir Fiktionalisierungsstrategien und ermoglicht damit zu einer Zeit, die

70 Glauch (2013). S. 402.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 113

noch nicht kategorial zwischen Fiktionalitit und Faktualitit unterscheidet, neue
Erzihlverfahren, die sich als erstes Erproben des Fiktionalen verstehen lassen.

Literatur

Bloomfield, Morton W. (1972) ,Allegory as Interpretation®. New Literary History
3. S.301-317.

Burrichter, Brigitte (2010) ,,Fiktionalitit in franzosischen Artustexten®. Historische
Narratologie — Medidvistische Perspektiven. Hgg. Harald Haferland/Matthias
Meyer. Berlin: de Gruyter. S. 263-279.

Byrne, Aisling (2016) Otherworlds: Fantasy and History in Medieval Literature.
Oxford: Oxford University Press.

Carruthers, Mary (2008) The Book of Memory: A Study of Memory in Medieval
Culture. Cambridge: Cambridge University Press.

Dinzelbacher, Peter (1978) ,Die Visionen des Mittelalters”. Zeitschrifi fiir
Religions- und Geistesgeschichte 30. S. 116-128.

——— (1981) Vision und Visionsliteratur im Mittelalter. Stuttgart: Anton Hiersemann.
—— (1985) ,Korperliche und seelische Vorbedingungen religioser Traume und
Visionen®. I Sogni Nel Medioevo. Hg. Tullio Gregory. Rom: Ateneo. S. 57-85.
——— (2002) Himmel, Holle, Heilige: Visionen und Kunst im Mittelalter. Darmstadt:

Wiss. Buchgesellschaft.

Foster, Edward E., Hg. (2004) Three Purgatory Poems: The Gast of Gy, Sir Owain,
The Vision of Tundale. Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications.

Gardiner, Eileen (1980) , The Translation into Middle English of the Vision of
Tundale“. Manuscripta 24. S. 14-19.

Gebert, Bent (2013) Mythos als Wissensform. Epistemik und Poetik des , Trojanerkriegs*
Konrads von Wiirzburg. Berlin/Boston: de Gruyter.

Glauch, Sonja (2013) ,Fiktionalitit im Mittelalter”. Fiktionalitit. Ein inter-
disziplindres Handbuch. Hgg. Tilmann Koppe/Tobias Klauk. Berlin/New York:
de Gruyter. S. 385-418.

———(2009) An der Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik des hifischen Erziblens.
Heidelberg: Universititsverlag Winter.

Green, Dennis H. (2002) The Beginnings of Medieval Romance: Fact and Fiction.
Cambridge: Cambridge University Press.

Gurevi¢, Aaron J. (1982) ,Au Moyen Age: Conscience Individuelle et Image de
’Au-Deld®. Annales. Economies, Sociétés, Civilisations 37. S. 255-275.

Hammer, Andreas (2013) ,Inszenierung und Vergegenwirtigung im ersten Buch
des Passional®. Imaginative Theatralitit. Szenische Verfahren und kulturelle Poten-
ziale in mittelalterlicher Dichtung, Kunst und Historiographie. Hgg. Manfred Kern/
Felicitas Biller. Heidelberg: Winter. S. 345-366.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 SEBASTIAN KLEINSCHMIDT/VERENA SPOHN

Hardman, Philippa (1978) ,,A Medieval ‘Library in parvo™. Medium Aevum 47. S.
262-273.

——— (2000) The Heege Manuscript. Facsimile of National Library of Scotland MS
Advocates 19.3.1. Leeds: University of Leeds, Leeds Studies in English.

Haubrichs, Wolfgang (1979) ,,Offenbarung und Allegorese. Formen und Funk-
tionen von Visionen und Traum in frithen Legenden®. Formen und Funktionen
der Allegorie: Symposion Wolfenbiittel 1978. Hg. Walter Haug. Stuttgart: Metzler.
S. 243-264.

Haug, Walter (2002) ,,Geschichte, Fiktion und Wahrheit: Zu den literarischen
Spielformen zwischen Faktizitit und Phantasie“. Historisches und Fiktionales
Erzéiblen im Mittelalter. Hgg. Fritz Peter Knapp/Manuela Niesner. Berlin:
Duncker & Humblot. S. 115-131.

——— (2003) ,,Die Entdeckung der Fiktionalitit“. Die Wabrheit der Fiktion. Studien
zur weltlichen und geistlichen Literatur des Mittelalters und der friihen Neuzeit. Hg.
Ders. Tubingen: de Gruyter. S. 128-144.

Huber, Christoph (1988) Die Aufnabme und Verarbeitung des Alanus ab Insulis in
mittelhochdentschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklere, Gott-
fried von StrafSburg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gallen,
Heinrich von Miigeln und Jobannes von Tepl. Miinchen: Artemis-Verlag.

——— (1992) ,Die personifizierte Natur. Gestalt und Bedeutung im Umbkreis des
Alanus ab Insulis und seiner Rezeption.“ Bildbafie Rede in Mittelalter und friiher
Neuzeit. Probleme ihrer Legitimation und ibrer Funktion. Hgg. Wolfgang Harms/
Klaus Speckenbach/Herfried Vogel. Ttubingen: Niemeyer. S. 151-172.

Kiening, Christian (2015) Literarische Schopfung im Mittelalter. Gottingen: Wall-
stein.

Klein, Christian/Matias Martinez (2009) Wirklichkeitserzihlungen. Felder, Formen
und Funktionen nicht-literarischen Erzéblens. Stuttgart/Weimar: Metzler.

Knapp, Fritz Peter (1980) ,Historische Wahrheit und poetische Liige: Die Gat-
tungen weltlicher Epik und ihre theoretische Rechtfertigung im Hochmittelal-
ter. Deutsche Vierteljabrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 54.
S. 581-635.

Kohl, Stephan (1988) ,Fingierte Miindlichkeit: Erzdhler in Mittelenglischer
Literatur“. Miindlichkeit und Schrifilichkeit im Englischen Mittelalter. Hgg. Willi
Erzgriber/Sabine Volk. Tubingen: Gunter Narr. S. 133-46.

Lechtermann, Christina (2010) ,Funktionen des Unsagbarkeitstopos bei der
Darstellung von Schmerz . Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der friihen
Neuzeit. Hgg. Markus Stock/Hans-Jochen Schiewer/Stefan Seeber. Gottingen:
V&R Unipress. S. 85-104.

Mearns, Rodney (1985) The Vision of Tundale, ed. from B.L. MS Cotton Caligula A
II. Heidelberg: Carl Winter Universititsverlag.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS EIN RAHMEN MOGLICH MACHT 115

Mehtonen, Piivi (1996) Old Concepts and New Poetics: Historia, Argumentum, and
Fabula in the Twelfth- and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction.
Helsinki: Societas Scientiarum Fennica.

Ochsenbein, Peter (1969) ,,Das Compendium Anticlaudiani. Eine neu entdeckte
Vorlage Heinrichs von Neustadt®. ZfdA4 98. S. 81-109.

Ohly, Friedrich (1994) ,Die Trinitit berdt tiber die Erschaffung des Menschen
und seine Erlosung®. PBB 116. S. 242-284.

Parkes, Malcolm B. (1976) , The Influence of the Concepts of Ordinatio and
Compilatio in the Development of the Book®. Medieval Learning and Literature:
Essays presented to Richard William Hunt. Hgg. ].J.G. Alexander/M.T. Gibson.
Oxford: Clarendon Press. S. 115-141.

Picard, Jean-Michel/Yolande de Pontfarcy (Hgg.) (1985) Saint Patrick’s Purgatory:
A Twelfth Century Tale of a Journey to the Other World. Dublin: Four Courts
Press.

Scott, Anne/Cynthia Kosso (2002) ,Introduction®. Fear and Its Representations in
the Middle Ages and Renaissance. Hgg. Dies. Turnhout: Brepols. S. xi—xxvii.

Singer, Samnuel (1906) Hg. Heinrichs von Neustadt ,Apollonius von Tyrland* nach
der Gothaer Handschrift, ,Gottes zukunft* und ,Visio Philiberti* nach der Heidelberger
Handschrifi. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

Speckenbach, Klaus (1991) ,Jenseitsreisen in Traumvisionen der deutschen Lite-
ratur bis ins ausgehende 15. Jahrhundert®. Archiv fiir Kulturgeschichte 73. S. 25—
59.

Worstbrock, Franz Josef (1999) ,,Wiedererzihlen und Ubersetzen®. Mittelalter und
frithe Neuzeit. Uberginge, Umbriiche und Neuanfinge. Hg. Walter Haug. Tiibin-
gen: Niemeyer. S. 128-142.

Vincentius (1965) Speculum quadruplex sive speculum maius: Tomus Quartus Specu-
lum historiale [1624]. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

Zaleski, Carol (1987) Otherworld Journeys: Accounts of Near-Death Experiences in
Medieval and Modern Times. Oxford: Oxford University Press.

Zipfel, Frank (2013) ,Fiktionssignale®“. Fiktionalitit. Ein interdisziplinires Hand-
buch. Hgg. Tilmann Koppe/Tobias Klauk. Berlin/New York: de Gruyter.
S.97-124.

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 11:22:16.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

