l. Theoretische Perspektiven

- am 27.01.2026, 00:55:33.

25


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:33.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

THORSTEN BENKEL

Erinnern an das Vergessen.
Uber Gedichtnis und Gedenken

»Der Tod, der mir vor Augen stand, war schrecklich.
Aber viel schrecklicher als der Tod war die Furcht,

als Toter verkannt erinnert zu werden.«

(Charles Dickens,
GrofSe Erwartungen)

Die Erinnerung an Vergangenes bzw. Verstorbene, aber noch nicht Ver-
gessene(s) ist nur bei oberflichlicher Betrachtung eine Reise ins Gestern,
denn Erinnern findet stets im Hier und Jetzt statt. Dies gilt nicht minder
fir das Vergessen. Zugleich sind Erinnerungen, eben von heute aus, Rick-
griffe auf frithere Erlebnisse bzw. Erfahrungen und damit in gewisser Hin-
sicht Selbstbeobachtungsvorginge. Fir das Vergessen gilt (trotz kontra-
faktischer Intuition) nichts wesentlich anderes, da es sich in beiden Fallen um
Bewusstseinsoperationen handelt, die von vorbewussten Einschrinkungen
abhingen. Das Gedenken Verstorbener und die damit verbundenen Kultur-
techniken konnen, wie mit den nachfolgenden Ausfithrungen zumindest
in Ansatzen nahegelegt werden soll, als symptomatische Mechanismen des
nur vordergriindig subjektiven Rekurses auf soziale geteilte Vergangen-
heiten dienen.

In der griechischen Mythologie ist Lethe der Fluss, iber dessen Wellen
die Toten in die Unterwelt gelangen; auf dieser Reise verlieren sie die
Erinnerung an ihr friheres Leben. Im Englischen wiederum ist lethal
—abgeleitet vom lateinischen letum (fiir Tod) - die gingige Vokabel fiir eine
(potenziell) lebensgefahrdende Gefahr oder Situation, der Begriff steht also
in Todesnihe. Die sich hier aufspannende Schnittmenge zwischen Lebens-
ende und Erinnerung, gewissermaflen: die gesellschaftlichen Lethalismen,
sind das, worum es in diesem Beitrag geht.

27

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Nicht-Vergessen

Fur all diejenigen, die stindig irgendetwas vergessen, halt Niklas Luhmann
eine gute Nachricht bereit: Schuld daran ist keineswegs ihr schlechtes
Gedachtnis — sondern ihr gutes Gedachtnis. Da naimlich Gediachtnisse das
Irrelevante eliminieren und Platz fiir neue, potenziell wichtigere, allemal
aktuellere Erinnerungen schaffen, ist die Fahigkeit, Gespeichertes unbewusst
wieder loszuwerden, ein kognitiver Gliicksfall (vgl. Luhmann 2011: 192;
ferner Benkel 2018a: 169 £.). Nach Luhmanns Kriterienkatalog ist ein zentrales
Merkmal fiir den Status Person, dass Personen »Gedachtnis zugeschrieben
wird« (Luhmann 2002: 36). Da die »Hauptfunktion des Gedachtnisses« nun
aber »im Vergessen [liegt], im Verhindern der Selbstblockierung des Systems
durch ein Gerinnen der Resultate friherer Beobachtungen« (Luhmann 1997:
579; Naheres bei Dimbath 2011), ist weniger die bleibende, als vielmehr
die entgleitende Erinnerung ein konstitutives Merkmal fir die personale
Identitat: Ich vergesse, also bin ich.

Es bedarf nicht einmal der logistischen Anstrengung, zu differenzieren
zwischen dem Relevanten und dem Bedeutungslosen; vielmehr lauft der Akt
des Vergessens in ganzlicher Unabhangigkeit vom Bewusstsein ab,sodass er
sich auf die von Luhmann an anderer Stelle verwendete (Luhmann 1981),
indes aber auf die soziale und eben nicht auf die psychische Systemebene
gemiinzte Unterscheidung zwischen aktivem Handeln und passivem Erleben
schwerlich anwenden lasst. Dass man vergessen hat, ereilt einen als buch-
stabliche Selbsterkenntnis erst dann, wenn man sich zu erinnern versucht
und das Vergessen bereits erfolgt ist. Dies kann allenfalls noch bedauert
oder verflucht werden; was man vergessen hat, ist — wenn angestrengtes
Nachdenken nicht doch noch einen Erinnerungserfolg zeitigt und die
beftirchtete Vergesslichkeit negiert — dann situativ so irrelevant, weil unrett-
bar und damit unbrauchbar, wie es die vorbewusste Ausradierungstaktik
des erstaunlich autonomen Gedichtnisses ohnehin nahelegt.

Die Vergesslichen sind somit ganzlich ohne eigenes Zutun bereit fiir
akutere Inhalte, fur die ihr zerebraler Gedachtnisspeicher das Reservoir
zur Verfiigung stellt. Von einem vorreflexiven Service kann allerdings dann
nicht gesprochen werden, wenn das schlechte Gedachtnis Menschen ereilt,
die aufgrund krankheits- oder altersbedingter Ermiidungs- bzw. Zerfalls-
erscheinungen der betroffenen Gehirnareale kognitive EinbufSen erleiden.

28

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Sie verlieren Erinnertes, ohne dass sich dieser Verlust kompensatorisch,
sozusagen neuronalokonomisch durch hinzugewonnene Erinnerungen aus-
gleichen lasst. Der Fortgang der Erinnerungssubstanz summiert sich viel-
mehr auf und limitiert die Menge des tiberhaupt Gewussten, Erkannten
und sinnhaft Verarbeiteten in einer sukzessiv sich weiterdrehenden Ver-
lustspirale, sofern Medikamente dem nicht entgegenwirken (MacRae 2009;
Vogt 2021).

Die damit verbundene Reputation des Gedachtnisverlustes (und ins-
besondere die Zukunftsaussicht, einmal im Alter solchen Zustanden zu
verfallen) ist negativ, denn sie stellt Unwiederbringbarkeiten in den dis-
kursiven Raum - solche imaginativer und solche korperorganischer Art.
Auch wenn es sich haufig nur um Details und Spezifika handeln mag, die
dem Vergessen anheimfallen, stért doch zumindest der dahinterliegende,
weil unsteuerbare Mechanismus. Kein Wunder, dass kaum jemand dank-
bar dafiir ist, dass Wissensbestinde, Erlebnisempfindungen und andere
Einpriagungen sich unabhingig vom personlichen Willen fortschleichen
und hiufig lediglich eine Erinnerungsspur lassen, die anzeigt, dass es etwas
Erinnernswertes gab, ohne zu verraten, was es gewesen sein mag.

Wenn nun aber Vergessen kein absichtsvoller Akt ist — und wer ver-
gisst schon bewusst? —, wie konnte es in diesem Zusammenhang dann um
Schuld gehen (oder gar um Sithne)? Gewiss, ein vergessener Geburts- oder
Hochzeitstag kann fiir Missstimmung sorgen, manchmal ergeben sich
daraus sogar konkrete soziale Sanktionen. Die Ausrede, dass das Vergessen
doch nicht intentional angestrebt worden ist, funktioniert nur selten (wie
sich empirisch leicht belegen lasst). Besserwisserische Verweise, dass das
schlechte Gedachtnis nun einmal eine zu gut ge6lte Maschine ist, konnten
die Lappalie im schlimmsten Fall erst recht in eine Tragodie verwandeln.
Mit soziologischen Weisheiten dieses Kalibers sollte man im Privatleben
eher sparsam umgehen.

Gegeniiber solchen kognitiv-subjektivistischen Rekursen auf das Ver-
gessen liele sich einwenden, dass das individuelle Gedachtnis da, wo es
um gesellschaftliche Fragestellungen geht, doch schwerlich von Gewicht
ist und dass uberdies die Interaktionsrelevanz von Erinnern und Vergessen
losgelost von den individuellen Vorkommnissen zu denken sei, die allent-
halben in den Lebenswelten der Menschen aufblitzen. Mehr noch, man
konnte Harold Garfinkel paraphrasieren und vorbringen, dass der Blick

29

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

unter den Schidel der Menschen fiir Soziolog*innen wenig ertragreich ist,
weil sich dort nichts anderes finden lasst als ein (zudem intransparentes)
Gehirn (nach Eberle 2000: 43). Und das, so lieSe sich diese hypothetische
Kritik pointiert zusammenfassen, kann man in unserer Zunft offenbar
nicht gebrauchen.

Doch im Ernst: Luhmanns Uberlegung gehort in den Kontext der
Debatten um den so genannten >radikalen Konstruktivismuss, an den
sich die alteren unter den Leser*innen dunkel werden erinnern konnen.
Das Bewusstsein konne grundsitzlich nicht instruieren, weil es die
Kommunikation sei, die konstruiere (vgl. Luhmann 1988a: 893); dies
impliziere fir die inneren Verarbeitungsprozeduren des Gedachtnis-
speichers Gehirn, dass hier »Erkenntnis nur durch Abbruch von operativen
Beziehungen zur AufSenwelt erreichbar sei« (Luhmann 1988b: 51). Dieser
operative steht dem radikalen Konstruktivismus in vielerlei Hinsicht nahe,
auch und gerade hinsichtlich der beiderseits verhandelten, quasi-auto-
poetische Wirkweise des Bewusstseins (vgl. Benkel 2007: 275 ff.). Die feinen
Verastelungen dieses Diskurses mussen hier jedoch nicht rekonstruiert
werden. Luhmanns Apergu soll im vorliegenden Rahmen lediglich dahin
lenken, dass Gedachtnis, Erinnern und Vergessen neben ihrer sozialen
bzw. gesellschaftlichen Komponente sozusagen auf einer parallelen Spur
vor allem als Subjektiverfahrung greifbar werden. Im Umgang mit dem
Gedenken an Verstorbene, das gleich naher in den Fokus riicken wird,
steht vor den institutionalisierten Mnemotechnologien, die das kollektive
bzw. kulturelle bzw. kommunikative usw. Gedachtnis adressieren, nam-
lich in den meisten empirischen Fallen das personliche Erinnern Einzel-
ner gegentiber einzelnen Toten.

Erinnerungsverlust und, komplementir dazu, das gelingende Erinnern
suchen Menschen insofern heim, als beide verknipft sind mit person-
lichen Erfahrungen. Greifbar wird — wie gesagt — das, was verloren geht, im
Moment der Vergegenwirtigung des Verlustes: dann, wenn also spontan
und tberrascht erkannt wird, dass etwas (mindestens zeitweilig) aufSer-
halb der bewussten Erinnerung steht, was sonst gemeinhin als Erfahrung
angesehen wird und als >verinnerlicht« eingestuft worden ware, hitte man
danach gefragt. In der>Bibel« der Wissenssoziologie, in Peter L. Bergers und
Thomas Luckmanns Buch tiber die Gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit,ist die Rede vom Prozess der »Sedimentierung«: Erfahrungen erstarren

30

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

zu identifizierbaren Erinnerungen, auf die spater im Sinne eines echten,
erlebten, daher wenigstens subjektiv>wahren« Wirklichkeitsbeweises zurtick-
gegriffen werden kann (Berger/Luckmann 1992: 72). Von hier aus lasst sich
zurtckschauen zu Edmund Husserl, der im Kontext seiner Phdnomenologie
des inneren Zeitbewusstseins zwischen Retention und Protention differenziert
— zwischen einer Erinnerung, die selbst zu Erfahrung wird, und einer
Erinnerung, die sukzessive zur Ausbildung von Erwartungen fiithrt (Husserl
2013). In einem noch grundlegenderen Sinne befand Husserls beinahe
exakter Zeitgenosse, der franzosische Philosoph Henri Bergson, in seinen
Ausfihrungen zu Materie und Geddchtnis, dass es eine Verschrainkung von
Wahrnehmung und Erinnerung gibt und die Erinnerung somit letzten
Endes zurickgeht auf die sinnliche Wahrnehmung der (dufleren wie
inneren) Welt (vgl. Bergson 1991: 67).

Wahrnehmung aber erzeugt bekanntlich — wie sich spatestens seit
Kant herumgesprochen hat — keine unbestechliche Dokumentation des
Bestehenden, sondern ist eine komplexe Angelegenheit, die durch das Ver-
gessen, um mit Luhmann zu argumentieren, wieder entschirft wird. Das
Vergessene ist folglich das, was nachtraglich nicht mehr wahrgenommen
werden musste, da es sich aufgelost hat. Diese Form des Vergessens fufSt im
Hier und Jetzt. Das Vergessene wiederum, das einem nicht einmal als solches
bewusst wird, kann als Vergessenes allenfalls im Blick externer Beobachter
aufscheinen.! Punktuelles Erinnern, oder Erinnerungsbruchstiicke, sind
folglich phantomartige Einsprengungen des Vergessenen, die in einer der
Sache nach meist illegitimen alltagssprachlichen Gleichsetzung, welche
ab und an aber durchaus zutreffend sein mag, Ausschnitte auch eines Ver-

1 2005 wurde ein jahrzehntelang gehiitetes Geheimnis offenbart: Die anonyme Quelle,
die Informationen zum Watergate-Skandal geliefert und damit zu Richard Nixons 1974
erfolgtem Riicktritt von der US-amerikanischen Prisidentschaft erheblich beigetragen
hatte, war der nun mehr 91-jahrige ehemalige Vizechef des FBI, Mark Felt. Felt allerdings
konnte sich an seine Rolle und sein Vorgehen wihrend dieser Zeit krankheitsbedingt
kaum mehr erinnern; was er nicht mehr wusste, war wie ausgeloscht. Der Reporter,
dem er damals Hinweise gegeben hatte und der sich lebhaft zu erinnern wusste, be-
schreibt den Felt von 2005 gegentber der Person, mit der er Anfang der 1970er Jahre
haufig sprach, als einen von seinen Erinnerungen (und damit von seinem Leben) ent-
rickten »Nachfolger seiner selbst« (Woodward 2005: 186).

31

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

drdngten revitalisieren.” Fragmente wiederum sind just dadurch definiert,
dass sie den Uberblick tiber ein mit ihnen verkniipftes, fehlendes oder ver-
loren geratenes >grofles Ganzes«< nicht (mehr) liefern. Wer sich >nur«schlecht
erinnert, aber nicht dement ist, kann diesen Mangel klar benennen; er steht
einem in klarer Verschwommenheit vor den inneren Augen, und das macht
die Sache bekanntlich umso argerlicher. Lamentiert wird Gber die fehlende
Erinnerung also vor allem insofern, als ein Bewusstsein da ist fir das Ver-
gessen, das auf dialektischen Wegen rudimentar erhalten geblieben ist — ein
Abwesendes, dessen gewesene Prasenz spirbar bleibt. Insofern ahnelt das
Vergessen dem Versterben, denn oft beendet der Tod nicht die (erinnerte)
Vergegenwartigung der verstorbenen Person, sondern forciert sie geradezu.

Urlaub am Strand

Das Gedachtnis, Speicher der Erinnerung, ist - nochmals mit Seitenblick
auf Luhmann - eine »NichtTrivialmaschine« (Baecker 1991: 338). Man
konnte es auch eine Selbstreflexionsmaschine nennen. Trivialmaschinen
entsprechen der (antiquierten?) Vorstellung einer ungebrochenen Identi-
tat von Input und Output, etwa im Zusammenhang des Schulunterrichts:
Was an Wissen in das Bewusstsein der Zoglinge eindringt, soll im Anschluss
reproduzierbar sein. Ob die Reproduktion gelingt, ist in diesem Setting
bekanntlich unabhingig vom tatsichlichen (inneren) Rekurs. Es spielt
keine Rolle, ob etwas als Wissen oder als zeitnahe Erinnerung verinner-
licht ist,solange Input und Output sich gleichen.’ Und wenn sie sich nicht

2 Als falsche Erinnerung (DeGloma 2007; Shaw 2020) ist die Bewusstwerdung eines Er-
lebnisses zu verstehen, das kognitiv vermeintlich verdringt bzw. verschiittet war, weil
ein unbewusster Schutzmechanismus den inneren >Wiederaufruf« verhindert hat — bis
eine Therapie oder dergleichen das Geschehen scheinbar wieder ausgribt. Die Pointe
dieser Gedachtnisarchdologie liegt allerdings darin, dass die zentrale, hiufig traumatische
Erfahrung keine Re-, sondern tatsichliche eine Konstruktion ist, die durch dufSere Im-
pulse den Betroffenen mit dem Effekt zugeschrieben wird, dass sie selbst daran glauben
(siche ferner Schmied-Knittel/Schetsche 2011).

3 Esliegt verfihrerisch nahe, die Unterscheidung beider Rekurstypen als irrelevant ab-
zutun — zumal das Bewusstsein im Moment des Rekurses nicht zu ermitteln vermag,
ob eigentlich Wissen oder Erinnerung vorliegt, wenn Inhalte kognitiv prasent sind oder
gemacht werden. Der Unterschied liegt, ohne dass dies hier weiter ausgefithrt werden

32

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

gleichen, ist es letztlich auch egal, schlieflich ist Notengebung, entgegen
mancher rhetorischer Verteidigungsargumente der Benoteten, die ihren
Gedaichtnisverlust zum Argument adeln, keine Reaktion auf kognitive,
sondern auf soziale Prozesse. Indes ist das menschliche Bewusstsein (das
psychische System) dank evolutionarer Entwicklung nicht darauf aus-
gelegt, die genannten Rekurse ohne Verschaltung mit anderen kognitiven
Prozessen durchzufithren. Man kann sich immerzu fragen, ob dieser oder
jener Input Gberhaupt relevant, interessant, wichtig oder vergessenswert ist
(vgl. Luhmann 2004: 14 ff.; weiterfithrend Benkel/Pierburg 2021: 133 ff.).
Solche kognitiven Umwege sind im schulischen Alltag mindestens irritierend
(und haufig unerwiinscht), was sich auch dahingehend interpretieren
lasst, dass es dort nicht um Wissen, sondern schlichtweg um symbolische
Kommunikation geht. Tatsichlich kommt das nicht-triviale Gedachtnis
nicht umhin, stets vom Bewusstsein der Person gepragt zu werden; deshalb
erinnern Menschen wenigstens in Details unterschiedlich, auch wenn sie
sich bemiihen, gemeinsame Erlebnisse gemeinsam zu rekonstruieren.
Zwischenmenschliche Beziehungen, die iiber lingere Zeit nicht auf
gefrischt werden, bei denen man sich also kennt, tiber eine groflere Frist
aber keinen Kontakt hatte, verbleiben entlang der vergangenen Zeitspanne
seit der letzten Begegnung keineswegs auf dem letzten Stand«. Soziale,
d.h. personale Distanz wirkt nicht per se konservierend. Die eigenen bio-
grafischen Umbrtiche, die sich mit den oft weniger greifbaren gesellschaft-
lichen Transformationen paaren, machen aus einem selbst einen anderen

kann, im Grad des Verstebens: Das Erinnerte kann auswendig Erlerntes sein, das Ge-
wusste hingegen wird selbstreflexiv(er) behandelt. Um ein konkretes, wenn auch schein-
bar abseitiges Beispiel aus der Feldforschung des Autors zu nennen: Nicht wenige der
Prostituierten, die im Frankfurter Bahnhofsviertel sexuelle Dienstleistungen anbieten,
stammen aus Osteuropa, Stidostasien und Lateinamerika. Einige von ihnen beherrschen
die deutsche Sprache (noch) nicht und lernen daher gewisse Standardfloskeln der Verbal-
kommunikation auswendig; dies ist in der Regel ausreichend fiir den informellen, tiber-
aus komplexititsreduzierten Vorgang der initialen Kommunikation, auf den der starker
korperliche, nimlich der prostitutive Kommunikationsakt folgt (Benkel 2010). Sie er-
innern die sprachlichen Wendungen und Formeln, ohne zwingend zu wissen, was sie
erinnern. Dadurch, dass sie Herleitungen und Verkniipfungen zwischen dem Ge-
sprochenen und den korrespondierenden Handlungen wiederkehrend ableiten kénnen
(und dadurch, dass sie parallel zunehmend Sprachkompetenzen erwerben), wird daraus
im Laufe der Zeit gleichwohl ein Wissensbestand.

33

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Menschen. Die Erinnerung an den anderen/die andere, mit der man sich
zuletzt vor Jahren ausgetauscht hat, gilt bildersprachlich also einer anderen
Person. Sie ist juristisch und biologisch zwar identisch mit ihrer Vorlaufer-
version, in sozialer, psychologischer und ggf. korperlicher Hinsicht aber
haben sich Veranderungen abgespielt, die die urspringliche bestehende
Beziehung nicht unberihrt lassen. Wenn die Beziehungsbeteiligten doch
einmal wieder interagieren, kann diese Beziehung aktualisiert werden; mog-
lich ist aber auch, dass die Umstinde, die zur Pause im Austausch gefiihrt
haben, und uberhaupt der zwischenzeitlich eingetretene Wandel nicht
kompensierbar sind. Der wohl interessantere Fall sind Beziehungen, die
ohne ein entsprechendes Wiedersehen schlichtweg verebben, denn hier tun
sich zwei Modi der Verarbeitung auf: Entweder bleibt die subjektive Sicht-
weise auf das je andere Subjekt als Essenz der geteilten sozialen Erfahrungen
halbwegs erhalten, wodurch aber die andere Person in der eigenen Vor-
stellungswelt nicht altert, sich nicht verandert, also sozusagen keine Bio-
grafie mehr hat. Oder aber die geteilten Erfahrungen und der letzte Stand
in dieser Beziehung verblassen, um nur mehr eine schwache Erinnerung zu
sein. Der soziale Austausch verdichtet sich in der Riickschau auf zentrale,
warum auch immer unvergessene Gedachtnissegmente.

In der diesbeziiglich auf Husserl zuriickgehenden sozialphdanomeno-
logischen Denktradition tritt bei Alfred Schiitz (1991: 144) das gemeinsame
Altern als Intersubjektivititsbeweis auf. Fiktives Altern tber die zeitliche
und raumliche Distanz hinweg lasst sich hingegen schwerlich mitbertck-
sichtigen, zumal das Gedachtnis dazu beitragt,den zumindest duf8erlichen
Status quo zu bewahren, bis die erneute Begegnung den gespeicherten
Anblick Liigen straft. Das Aussehen des/der anderen belegt seine/ihre
Alterung, damit aber auch die eigene, im fremden Blick erkannte. Immer-
hin, die Kopplung von Wahrnehmung und Erkenntnis ist hier weiter-
hin erfolgreich — die Dechiffrierung des Leibanblicks als Identitdtsadresse
funktioniert. Die, die man nicht erinnert, erkennt man dagegen nicht mehr
so gut. Manche Menschen konnen an einem Gesicht ablesen, dass ihnen
diese Person bekannt ist, ohne sie naher zuordnen zu konnen, wahrend
andere sich an Namen, nicht aber an das Aufere erinnern konnen. Eine
bewusste >Gedachtnispolitik« im Sinne einer Steuerbarkeit subjektiven
Erinnerns (und somit #icht im Sinne institutionalisierter Erinnerungs-
politiken) scheint unmoglich, wenn es um die sozialen Beziige auf die

34

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

eigene bzw. gemeinsame Vergangenheit geht. Auch deshalb sind Aufschreib-
systeme bzw. technische Festschreibungsmethoden so brauchbar wie beliebt:
Sie liefern >Beweise, die auch ohne kognitive Ruickversicherung gelingen.
Was Aufzeichnungen, etwa Fotografien, zeigen, ist so gewesen, wie man es
siecht — meistens jedenfalls (vgl. Benkel 2013a; Eberle 2017).

Inspiriert von Uberlegungen des amerikanischen Bildwissenschaftlers
W.J. T.Mitchell (1997) mochte ich kurz eine spezifische Szenerie aufrufen,
die sowohl aus Erinnerungsbildern wie auch aus der Einbildungskraft
gespeist werden kann — je nach Leser*in. Man stelle sich einen Strand vor
mit weiffem Sand, klarem Wasser, schattenspenden Palmen und, in der Ferne,
aber gerade noch nahe genug, einer Strandbar (natirlich einer Holzhitte)
mit kithlen Getranken. Es ist ein idealtypischer Strand, der wie gemacht ist
fir das Drehen eines Werbespots. Menschen, die dort Urlaub verbringen und
dabei, in der Sonne liegend, ihr kinftiges Totsein, d.h. ihr unbewegliches
Liegen im Sarg tiben, konnen auf das Erleben dieser Urlaubsszenerie auf
mindestens zwei Weisen zurtickgreifen. Sie konnen aktiv Fotos anfertigen,
die iberdies den Daheimgebliebenen Einblicke vermitteln und womoglich
Neid evozieren. Und sie kdnnen passiv diese Szenerie als Gedachtnisinhalt
speichern, an den sie sich (gemaf des Urlaubsmainstreams: gerne) zuriick-
erinnern. Nach einiger Zeit werden die sinnlichen Eindricke, die wesent-
lich umfassender sind als das, was eine Fotografie einfangen kann, wohl
noch erhalten sein: Das Erlebnis des Aufenthalts, ja des (zeitlich befristeten)
Lebens an diesem Strand wird sinnlich im Hinblick auf Anblick, Tone,
Temperatur, Gefihl usw. erinnert. Diese Erinnerungen jedoch verandern sich;
je weiter der Urlaub zurickliegt, desto starker weichen die sich zunehmend
aufsplitternden Erinnerungsfragmente von der >Objektivitit« der Szene ab,
derweil die Fotografie — in all ihrer Beschrainkung auf Zweidimensionali-
tat, Perspektive, das dokumentierte Augenblickszeitfenster usw. — sich
nicht mehr dndern wird. Das Foto ist die radikal reduzierte Visitenkarte
des Urlaubs, aber es>stimmt«. Die Gedachtnisleistung fiihlt sich umfassend
an, aber sie ist unzuverlassig. So wie man aus einem zerbrochenen Teller
selbst mit grofSter Mithe kein tadelloses Geschirrstiick mehr basteln kann,
ergibt die Rekonstruktion von Erinnerungssplittern keine Rekonstruktion
des Geschehens. Dies ist auch die Position Jean Piagets, der anhand einer
eigenen autobiografischen Erinnerung fiir die Einsicht pladiert, dass die
nachtragliche Zusammenstellung einer >vollstindigen< Erinnerung sinn-

35

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

gemaf$ ein Emergenz-Phianomen ist, das durch Verschiebungen, Irrtimer
und andere Einflussgroffen immerzu einen gewissen Abstand zum realen
Geschehen mittransportiert (vgl. Piaget 1979: 40 ff.). Die Verfremdung ist
folglich der notwendige Begleiteffekt des Erinnerns.

Weder kann Erinnerung gesteuert werden, noch sind Erinnerungen per-
sistent. Nirgends wird dies so deutlich wie in sozialen Konstellationen, die
in der Ruckschau rekonstruiert werden — die also keine bzw. nur mehr para-
soziale Bindungen betreffen (Benkel 2020), weil mindestens eine involvierte
Person verstorben ist und mindestens eine weiterlebende Person sich
erinnert. Es handelt sich um eine lethalistische Konstellation, um deren
Evaluation sich ein Autor besonders verdient gemacht hat, den die sozialen
Facetten allerdings weniger interessieren als die emotionalen: In seinem
Buch Die helle Kammer lotet der franzosische Strukturalist und Semiotiker
Roland Barthes (1989) die Beziehung zwischen Tod und Fotografie aus.
Ausloser seiner essayistischen Auseinandersetzung sind Bildfunde — etwa
ein Foto seiner Mutter, mit der er zeitlebens in enger Verbindung stand (sie
lebten zusammen in einer Wohnung). Die Aufnahme zeigt sie »als junge
Frau« am Strand (ebd.: 73). Barthes weifS, dass das Foto seine (zu diesem
Zeitpunkt verstorbene) Mutter abbildet, ohne sie selbst je so gesehen haben
zu konnen. Auf einem anderen Foto aus dem Familienfundus ist sie, noch
weiter vom Heute der Erinnerung entfernt, die sich mit dem Bild nicht
deckt, als »das kleine Madchen« abgelichtet (ebd.: 78). Ein weiteres Foto-
beispiel, das Barthes heranzieht, prasentiert einen zum Tode Verurteilten
in seiner Gefangniszelle, der auf seine Hinrichtung warten. Die Szene ist iz
effigie festgehalten, derweil der Delinquent in Wirklichkeit langst tot ist (vgl.
ebd.: 107). Bei Barthes mischt sich in die Bildbetrachtung eine gespenstische,
das Jenseits im Diesseits verbindende Qualitat, die die tiblichen Gebrauchs-
weisen der Fotografie (Bourdieu et al. 2006; vgl. Schultheis/Egger 2022)
allenfalls partiell tangiert,am ehesten noch hinsichtlich einer Erinnerungs-
gewahrleistung. Doch nicht nur tber die subjektive Vergesslichkeit hinaus,
sondern sogar grenziiberschreitend im Hinblick auf individuelle Wahr-
nehmungsbeschrinkungen gewahren Fotografien die Moglichkeit, etwas
zu wissen und sich sukzessive an etwas zu erinnern, das nicht (mehr) und

36

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

zugleich doch noch irgendwie prasent ist.* Der Tod und das postmortale
Erinnertwerden sind im Angesicht dieses Materials zum gleichen Zeit-
punkt bevorstehend und bereits erfolgt.

Wenn ein Mensch stirbt, werden Foto- und Videografien, die ihn in seiner
Lebendigkeit zeigen, vermutlich eher bewahrt als vernichtet. Fir viele Hinter-
bliebene sind Gebrauchsgegenstinde aus dem Alltag (wie etwa die Kleidung)
und eben auch technische Aufzeichnungen buchstablich >das Einzige, was
noch bleibt«. Sie versinnbildlichen nicht alleine die gewesene Existenz,
sondern sind dartiber hinaus materielle Erinnerungsanker, unbeweglicher,
dafiir auch unbestechlicher als personliche Erinnerungsinhalte, welche
tberdies den Nachteil haben, dass sie ein einziges Bewusstsein betreffen,
wiahrend die Sinnaufladung von Artefakten sozial auch ohne den Umweg
der Verbalisierung innerer Bilder verhandelbar ist. Gewiss, es gibt durchaus
eine kulturell verankerte Praxis der Bildvernichtung, die moglicherweise
als Bildersturm en petite begriffen werden kann. Dabei geht es ausdricklich
um die Ausloschung der Bilder (und anderer Souvenirs) mit der Absicht,
die dahinterstehende soziale Bindung auszublenden, sie also symbolisch
ungeschehen zu machen. Soweit sich dies in Ermangelung empirischer
Daten tiberblicken lasst, diirfte die Bildervernichtung vorrangig eine Folge
von Beziehungsauflésungen zu Lebzeiten sein (etwa nach einer schmerz-
haften Trennung). Es geht dabei also — abgegrenzt von den Vorgingen etwa
bei einem Autodafé und losgel6st von fingierten Mythen der Dokument-
ausloschung (Pinney 2021) — um eine andere, geradezu kathartische Art
von Abschied; es geht um ein anderes Ende (Schroter 2015).

Bildhafte Erinnerungsobjekte, die mit einer Person verkniipft sind (in
vielen Fallen: weil sie sie abbilden), dienen nach deren Tod nicht in jedem

4 Die Beziehungsgeflechte zwischen Tod und Fotografie sind weit umfangreicher, als im
vorliegenden Rahmen dargestellt werden kann (siehe Sykora 2009; dies. 2015; Benkel/
Meitzler 2014; dies. 2016). Sie streifen — gewissermafien als Reminiszenz an bestimmte
kulturelle Bedingungen in der Frithzeit der Fotografie, die um etwa 1840 beginnt —
nicht selten den Sektor des Paranormalen, da hier und da geglaubt wurde, dass das
Fotografiertwerden der abgelichteten Person »die Seele raubt« (vgl. Wiener 1990: 186 ff.)
bzw. dass Fotografien imstande seien, das ansonsten unzugingliche Geisterreich visuell
abzubilden (Kaplan 2008; dazu generell Krauss 1992). Das Ablichten ist von seinen
technischen Anfingen an immerzu als Todesmaschinerie interpretiert worden (siche
auch Stiegler 2011).

37

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Fall dem trauernden Gedenken. Wollte man genauer differenzieren, musste
ohnehin die Komponente des zeitlichen Ablaufs berticksichtigt werden.
In der ersten Zeit der Trauer sind aufgestellte Bilderrahmen, regelmifig
abgerufene virtuelle Fotoalben oder ein Bildschirmhintergrund, der den/die
Verstorbene(n) zeigt, keine ungewohnlichen Erscheinungen, mit der Zeit
aber klingen diese Referenzen an die Toten — genauer, auf die korperliche
Reprasentation ihrer Identitat, die bei Videoaufnahmen um die Stimme und
die Korpersprache erweitert wird — ab.® Die Bilder wechseln ihren Standort
oder verschwinden, sofern sie nicht von vornherein so positioniert sind, da
sie kiinftig >tibersehen« werden konnen.® Uberdies ist Trauer nicht zwingend
mit dem Einsatz von Bildmedien assoziiert. Es gibt Hinterbliebene, die
sich absichtlich einzig auf die (dynamischen) Bilder in ihrem Gedachtnis
berufen wollen, wenn sie eines verstorbenen Menschen gedenken. Hinzu
kommt der Umbruch, den die Smartphone-Fotografie ausgelost hat. Der
veranderte Gestus des Bildherstellens forciert eine Transformation der Bild-
herstellungsmodalititen.” Ablichtung und Bildspeicherung folgen nicht

5 »About a quarter of widows and widowers will experience clinical depression and
anxiety during the first year of bereavement; the risk drops to about 17 % by the end of
the first year and continues to decline thereafter.« (Parkes 1998: 856) Es handelt sich
jedoch keineswegs um eine automatisierte Verlaufslinie, wie das Phanomen complicated
grief, das fiir Formen persistenter Trauer steht, verdeutlicht (Milic et al. 2017).

6  Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Verwendung von Verstorbenenbildern
an Grabsteinen (vgl. Benkel 2013b: 156 ff.; Meitzler 2017). Neben der festen Installation
im traditionellen Porzellan-Oval grassiert im deutschsprachigen Raum seit vielen Jahren
die Praxis des improvisiert befestigten Fotos, das regelmifig durch alternative Bilder
ausgetauscht wird, etwa dann, wenn Wind und Wetter ihm Schaden beigefiigt haben,
aber auch dann, wenn die Hinterbliebenen einen >anderen Anblick« wiinschen. Offen-
kundig wird dabei die Option genutzt, die Sttte des toten mit visuellen Darstellungen
des lebenden Korpers zu garnieren, bis sich diese (oder sogar die gesamte Taktik der
Bebilderung) als ungeeignet fiir den weiteren (vielleicht schon tiberwundenen) Trauer-
prozess erweisen.

7 Indigitalisierten Zeiten wirken Fotografien in Form materieller Abziige bisweilen wie
anachronistische Uberbleibsel einer an dinglicher Stabilitit fetischistisch orientierten
Gesellschaft. Das Wegsterben einer ganzen Berufs- und Dienstleistungssparte, des Foto-
fachgeschafts, spricht Bande iiber die Verlagerung der visuellen Erinnerungstrager aus
der Domine der materiellen in den Bereich der virtuellen Gegenstinde. Zugleich
nehmen wenn auch nicht unbedingt die Gelegenheiten, so doch die Méglichkeiten zu,
schnell und unproblematisch, dadurch aber auch weniger differenziert Erlebnisszenerien
abzufotografieren. Das Smartphone wird dabei Gblicherweise auch als unmittelbares

38

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

mehr per se einer potenziellen Erinnerungsabsicht, sondern sind selbst-
zweckhaft geworden. Unabhingig von ihrem konkreten Modus ist die Fest-
schreibung in gewisser Hinsicht die Voraussetzung des Vergessens — denn
was nicht bewahrt wurde, so Jean-Frangois Lyotard (1988: 38), kann auch
nicht wieder geloscht werden.

Auflerdem gibt es einen spezifischen »Totenkult«, der ausdricklich nicht
der (inter-)subjektiven, transgressiv-parasozialen Beziehungspflege tiber das
Lebensende hinaus dient, sondern im Zeichen der Dokumentation (und
damit: Konstruktion) geschichtlicher Relevanz steht (Dork 2014). Darunter
fallen z.B. Dokumente, die an das gesellschaftsprigende Wirken prominenter
Personlichkeiten erinnern oder das Gedenken an bedeutsame Ereignisse
wachhalten, die mit (konkreten oder namenlosen) Personen assoziiert
sind. Wenn der unvermeidliche Topos >Erinnerungskultur< angesprochen
ist, ist meistens von solchen Dokumenten die Rede. Sie werden durch
die entsprechenden Bild- und andere Materialien erinnerbar und in ihrer
historischen Konstellation verankert, obwohl mitunter niemand mehr lebt,
der sie erlebt hat oder auch nur hatte erleben konnen. Bilder und andere
Informationsspeicher sind folglich (auch) Prothesen zur Kompensation
der Verganglichkeit (Meitzler 2011). Auf menschliche Biografien bezogen,
schreibt die postmortale Errichtung von Images fest, wer im Sinne der
dominanten (wenngleich aber wohl nie ohne Pluralisierungsimpulse aus-
kommenden) Vergangenheitslesart positiv und wer negativ bewahrenswert
ist. Gebildete Kreise >erinnernc sich folglich an Bismarck, Kafka, Lincoln,
Brahms, Walt Disney und Hitler und viele mehr mithin sogar >gesichts-
fokussiert, d.h. man hat ihr Aussehen gedanklich vor sich, wenn ihre Namen
zur Sprache kommen, und>vergisst«dies dank der staindig wiederkehrenden
Ruckgriffe auf ihr Leben und Werk nicht. Wer hingegen aus dem Pantheon
der Gediachtniswirde bzw. der mahnend-distanzierten Erinnerung heraus-
fallt, wer also nicht mehr erinnert, weil nicht mehr erkannt wird, und wer

Instrument wider das Vergessen in Anschlag gebracht: Wozu sich merken, was aufwand-
los extern gespeichert werden kann? Wie bei allen umwilzenden technischen Innovationen
mangelt es auch in diesem Kontext nicht an kulturpessimistischen Befiirchtungen.
Eines dieser Symptome ist die angebliche »digitale Demenz« (Spitzer 2012), ein anderes
die »Manipulationsverdichtigung« (Loffler 2010: 103), die Sorge also um eine falsche
bzw. fingierte Bedeutungskorrelation.

39

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

somit sogar im familidren Kreis der Nachgeborenen zum Unbekannten
wird, der ist, wie eine weitverbreitete Grabweisheit behauptet, erst dann
richtig tot.

Kategorien des erinnerten Totseins

Barthes legt Zeugnis ab von Bildern, die sekundenbruchteilkurze Momente
der Vergangenheit tiber die Schwelle des Todes hinaus bewahren. Indem sie
eine Briicke hin zu Menschen schlagen, die nicht mehr gegenwirtig, aber
noch nicht vergessen sind, und mehr noch: indem sie dieses Vergessen durch
eine bildhafte Prasentation zumindest partiell aufhalten, sind solche Bilder
Medien einer semi-intersubjektiven, weil unvollstindigen Auseinander-
setzung zwischen Betrachtungssubjekt und Motivsubjekt. Dieses Manko
gilt fir gewohnlich als tréstlich, da es die lebzeitig gepflegten Verhiltnisse
zu den Verstorbenen nicht abrupt enden lasst, sondern der Beziehung
die Moglichkeit des langerfristigen Abebbens einraumt. Die erinnernde
Instanz kann allmahlich vergessen bzw. anhand der Evidenzartefakte von
Foto- oder Videografie bestimmte korperliche bzw. konstellative Tatsachen
immer wieder neu erkennen. Die objektivistische Leistung des Kamera-
objektivs, zu korrigieren und erinnerbar zu machen, was lingst obsolet
geworden ist, funktioniert nun aber nicht unabhingig vom individuellen
Gedichtnis. Man kann Fotos (und analog dazu Videos bzw. alle weiteren
optischen Speicherformate) betrachten, die einen selbst zeigen, ohne sich
an den Kontext zu erinnern. Weiterhin kann man Fotos anschauen, die man
selbst angefertigt hat, ohne dass sie einem noch etwas sagen, und erst recht
fehlen die Assoziationsmoglichkeiten bei Bildmaterial, das gianzlich ohne
eigene Beteiligung angefertigt wurde. Die fehlende Erinnerung raubt den
Bildern nicht ihren Sinngehalt, wohl aber ihre Leistungskraft als Gedenk-
und damit als >halbsoziale< Todestiberwindungsinstanz.

Zugleich erschwert die Omniprasenz von Bildern, nicht nur von Portrits,
heutzutage die Fortfithrung des in weniger bilduberflutenden Zeiten ver-
meintlich >natarlicher< ablaufenden Prozesses der Loslosung von der Ver-
gangenheit, fir die der Umgang mit den Toten ebenfalls steht. Je gesicherter
und stabiler Lebensverlaufe sich vorausschauend abzuspielen scheinen, desto
mehr sind Referenzen in Richtung Vergangenheit (bis hin zur familiaren

40

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Genealogie, die mittlerweile vielerorts als Hobby betrieben wird) méglich
— die Aufmerksambkeit ist schlichtweg nicht mehr so sehr an die Gegen-
wartsbewaltigung bzw. Zukunftsplanung gefesselt. Die paradoxe Folge der
parallel dazu zunehmenden Masse an Bildern und damit an Erinnerungs-
masse ist eine Art kulturelle Anforderung (Taylor 1993), das Vergessen
nicht zu vergessen.

Nietzsche schreibt an einer Stelle seiner UnzeztgemdfSen Betrachtungen
(1980: 249), dass fur den Menschen die tierische Existenz ideal ware, weil
das Tier keine Erinnerung hat; er selbst aber, der Mensch, kdnne das Ver-
gessen nicht lernen. Das Tier muss sich folglich nicht um das wiirdevolle
Erinnern seiner toten Artgenossen kimmern und kann den Tod gleichgiiltig
als blofSes Verschwinden der anderen deuten (wenn es iberhaupt zu Sinn-
deutungen neigt), ohne selbst daraus eine Schlussfolgerung fiir die eigene
Sterblichkeit zu hegen, soweit dies aus humanzentrierter Perspektive fest-
stellbar ist. Menschen hingegen widerstrebt es offenbar kulturtibergreifend,
die Toten so zu behandeln, als seien sie irrelevant geworden. Gegen diesen
bedrohlich nachhaltigen Lethalismus werden Taktiken des Gedenkens auf-
gefahren. Oft geschieht dies unter Einbeziehung sepulkraler Manifestationen
des gewordenen Lebens (wie dem Grab),zu dessen Errichtung und Instand-
haltung Hinterbliebene in Deutschland ohnehin gesetzlich verpflichtet
sind, und manchmal erfolgt diese Referenz unter Zuhilfenahme weiterer
Methoden, zu denen auch Moglichkeiten gehoren, die vor dem Hintergrund
der Digitalisierung entstanden sind. Zahlreiche Start-ups arbeiten daran, die
Toten am Bildschirm wiederauferstehen zu lassen; die Verstorbenen sollen
als zweidimensionale Avatare tber den von einer Kiinstlichen Intelligenz
kompilierten Text, via Stimmklang und durch ihren virtuellen Gesichtsaus-
druck ihre Angehorigen postmortal adressieren konnen — und vice versa
(vgl.Seibel 2018: 176 ft.). Die semantische Grundlage ihrer artifiziellen Fort-
existenz konnen beispielsweise saimtliche zu Lebzeiten mit dem Computer
getatigten Auflerungen sein, die die KI speichert und analysiert. Das lyrische
Wort von der Nichtvergessenheit wiirde damit zur bildtechnischen Realitit
—und die gesamte »Vorwelt« (Schiitz 1991: 290f.) einer Person wire, solange
dafiir die apparativen Voraussetzungen erfullt sind, in parasozialer Gegen-
wartigkeit hypostasiert. Es gabe kein Vergessen mehr, das die Lebenden
vor den Toten bewahrt.

41

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Gewiss wird Verstorbenen nicht in jedem Einzelfall und nicht immer
mit langfristiger Perspektive gedacht. Entfernte Bekannte konnen klassisch
vergessen, nahere Verwandte hingegen diirften wohl eher gezielt tibergangen
werden. Ungewolltes bzw. Indifferentes wird somit von intendiertem Uber-
gehen erganzt, mit der Besonderheit, dass der absichtsvolle Verzicht auf Ver-
gegenwartigung einer Person diese in der Rubrik des Nichtthematisierens
sehr wohl im Gedichtnis verankert. Die Schriftstellerin Marguerite Duras,
die, was weniger bekannt ist, als Regisseurin einige wunderbar sperrige Spiel-
filme geschaften hat, erinnert sich beispielsweise an eine Episode ihrer Kind-
heit, die zwischen gezieltem Ubergehen (man redet nicht dartiber) und ein-
pragsamer Wirkung (im Sinne eines Fanals fir alle anderen) oszilliert. Eine
verheiratete Frau und ihr heimlicher Liebhaber wurden ertappt und vom
betrogenen Ehemann bei lebendigem Leib vergraben, wobei sie — Lohn
der Schande —so drapiert wurden, dass ihre Gesichter einander zugewandt
waren (vgl. Duras 1987: 132).

Drastische Ereignisse wie dieses bleiben dem Gedachtnis eingeschrieben.
Es hort sich wie eine recht triviale Aussage an, zu notieren, dass wohl niemand,
der den Tag bewusst erlebt hat, vergessen kann, was am 11. September 2001
geschehen ist (dazu exemplarisch: Gessner 2015). Die meisten Menschen
heften ihre Erinnerungen an die Terroranschlage in den USA an ihre
mediale Rezeptionserfahrung, die ihnen das Ereignis tibermittelt hat. Bei
einer unmittelbaren Begegnung wie in der Kindheitserinnerung von Duras,
werden — gleichsam wie beim Strandurlaub — wesentlich mehr und wohl
auch starkere sinnliche Eindricke eingefangen als beim Transport eines
Geschehnisses tber den Filter der medialen Ubertragung. Andererseits
liefern Medienrezeptionen als Sekundarerfahrungen des abgebildeten
Geschehens unter Umstanden eine grofiere Perspektivenvielfalt und noch
dazu eine Einordnung, etwa durch Expertenkommentare. On the long
run sind es auch hier die Bilder, die den Vorteil der Geltungsstabilitit
genieflen, derweil die subjektiven Eindricke sich verindern konnen —
und im biografischen Verlauf wohl auch veriandern werden. Vor diesem
Hintergrund lasst sich ein entscheidender >lethalistischer«< Aspekt der
Erinnerung an Verstorbene bestimmen: Die nicht prominenten, nur in
ihren familidren bzw. freundschaftlichen Lebenszusammenhéingen nam-
haften und relevanten Personen, die nach ithrem Versterben von einer
entsprechend geringen Hinterbliebenenanzahl erinnert und in rituellen

42

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Zeremonien thematisiert werden, sind fiir diese Hinterbliebenen aufgrund
geteilter sozialer Erfahrungen zu Lebzeiten bedeutungsvoll gewesen und
bleiben es somit (fir eine Weile) auch postmortal. Die der >Erinnerungs-
kultur<zugeschlagenen, renommierten bzw. wenigstens bekannten Person-
lichkeiten hingegen markieren eine andere Kategorie der Erinnerungs-
wirde — und sind somit ein ganz anderes Toten-Ensemble. Personlich
erinnert werden sie in vielen Fallen von niemandem mehr, die Effekte
ithres Wirkens hingegen sind - tiber wie viele Vermittlungsschritte und
damit auch Verinderungsfilter auch immer — mehr oder minder gegen-
wartig. Diese Variante der Totenerinnerung wird nach Jan Assmann (1999:
34) nicht gezielt tradiert, sondern ist eine Konsequenz »affektiver Bindung,
kultureller Formung und [eines] bewuften, den Bruch tiberwindenden
Vergangenheitsbezugs«.

In den Rauchschwaden von 9/11 steigt eine weitere Kategorie auf, die
der namenlos Erinnerten. Bereits die schiere Menge der Toten (nahezu
3.000 Verstorbene) macht es unmoglich, sie im kollektiven Gedachtnis
als Trager*innen ihrer Namen zu erinnern, geschweige denn als Biografie-
besitzer*innen. Dennoch etikettiert ihr geteiltes Schicksal sie zu Mitgliedern
einer ansonsten vollig heterogenen, vom lethalistischen Bezugspunkt aus
aber doch zusammengehdrenden Grogruppe: Sie »sind« die Opfer von 9/11
und als solche — dank korrespondierender Gedenkformate —>fiir immer,
d.h. in bestimmten institutionellen Gedachtnisspeichern vermutlich fiir
lange Zeit verankert; und dies noch dazu subjektunabhangig einzig und
allein aufgrund der Umstande (und nicht des Umstandes) ihres Versterbens.
Fir ihre Freunde und Verwandten sind diese Todesopfer anders erinner-
bar, denn innerfamiliar finden anders geartete Memorialhandlungen statt,
die sich indes mit dem >offiziellens, patriotischen, medial-6ffentlichen
Gedenken verbinden lassen. X war somit nicht alleine Mutter, Kollegin,
Partnerin, Tochter usw., sondern zugleich Heldin in einem nachtraglich
konstruierten, weil dem Image der kollektiven Erinnerung entsprechenden
und dadurch gefestigten >Kampf gegen das Bose« (Semmler 2003; Dupuy
2008). Die Attentater von 9/11 nehmen in diesem Tableau der Erinnerung
eine gleichsam bedeutungsvolle Erinnerungsfunktion ein. Sie verkorpern
dieses Bose, sodass an sie ebenfalls erinnert werden muss, damit das Narrativ
tber die Jahre hinweg funktioniert.

43

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Angesichts dieser idealtypischen Kategorien, fiir die 9/11 als austausch-
bares Beispiel verwendet wurde, wire niher zu differenzieren und naher zu
ermitteln, was iberhaupt>Prominenz<ausmacht und wo die Abgrenzungen
des Gedenkens des sozialen Nahraums (derer, die einer verstorbenen Person
zu Lebzeiten nahestanden) zum Gedenken eines groferen Personenkreises
(far den dies nicht oder weniger intensiv zutrifft) markiert werden konnen.
Bekanntheitsgrade, die die Normalkonfiguration der beim Todesfall unmittel-
bar affektiv Betroffenen tbersteigen, konnen aufferdem davon abhangen,
dass die verstorbene Person nur innerhalb einer hochspezifischen Population
von Gewicht war — doch auch hier liee sich fragen, was tiberhaupt die
Eigenheiten von Spezifitit sind, will man sie nicht auf triviale Kriterien
der quantitativen Betroffenheitsmessung zurtickfithren. Die Gewichtung
der anhaltenden parasozialen Relevanz bzw. der von der Biografie der Sich-
Erinnernden unabhingigen, bersubjektiven, gesellschaftlichen Bedeutung
einer verstorbenen Person ist allenfalls mit Geltung fir enge Zeitraume
objektivierbar; und GesetzmafSigkeiten des Vergessens sind hier ebenfalls
nicht ermittelbar. In dieser Hinsicht sind die Belange des sozialen Erinnerns
an ahnliche Mechanismen gekoppelt wie das personliche Gedachtnis einzel-
ner Akteure: Die innersten Ablaufe entziehen sich der Nachvollziehbarkeit.

Dass generell entlang sozial verfasster Kategorien erinnert und im
Rahmen dieser Kategorien das Erinnerte vom Vergessenen (oder irrelevant
Gewordenen?) gespalten wird, diirfte unstrittig sein. Wie stets in gesellschaft-
lichen Zusammenhingen bestimmen auch hier die durch soziale Nihe
gepragten, mithin aber auch vorbewussten und im Alltag unreflektierten
Bedeutungszuschreibungen, welche Relevanzstrukturen sich ergeben, d.h.
fir den vorliegenden thematischen Kontext: wer unter welchen Umstinden
wie erinnert wird — und dies zunachst unabhangig davon, ob es sich um
das Erinnern an Tote (um ihr Gedenken) oder das Erinnern an lebende
Menschen auflerhalb >sozialer Reichweite« (als >klassische« Gedachtnis-
leistung) handelt. Diejenigen wiederum, derer man sich erinnert, sind folg-
lich die Zuschreibungssubjekte einer nur scheinbar intrapsychischen, tat-
sachlich aber auf realen Beziechungsgeflechten® basierenden, den je aktuellen
Standpunkt transzendierenden Operation.

8  Hin und wieder mischen sich unter die realen auch fiktive Verbindungen, die ebenfalls
einen parasozialen Anstrich aufweisen. Ein Beispiel sind fanatische Anhanger bestimmter

44

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

(Dis-)Continuing Bonds?

Auch wenn die bildersprachlichen Beziige auf den maschinellen Charakter
von Korper(teile)n ein wenig aus der Mode gekommen sind, leuchtet das
mit der nachfolgenden Behauptung Gemeinte unmittelbar ein: »Wenn das
Gehirn eine Maschine ist,dann ist es sicherlich eine Zeitmaschine.« (Florey
1991: 186) Das dem Kreis der Gehirnfunktionen zuweisbare Gedacht-
nis tberspringt zeitliche und auch rdaumliche Grenzen, um in zunichst
subjektiven, aber teilbaren, fixierbaren und kollektiv sogar institutionalisier-
baren Eindriicken zu aktualisieren, was (oder wer) nicht mehr ist.

Unter dem Schlagwort continuing bonds ist in der Trauerforschung von
psychologischen Bindungen die Rede (Klass/Silverman/Nickman 1996), die
tiber den Tod hinausgehen — den ich als Augenblicksphinomen verstehen
mochte, welches die eigentlich relevanten Gegensatzsphire Leben und Nicht-
Leben auf durchaus permeable Weise voneinander trennt (Benkel 2018b).
Die besondere Akzentuierung der »anhaltenden<, ungebrochenen Ver-
bindung ist - wenigstens in sozialwissenschaftlicher Hinsicht — bemerkens-
wert,denn das Gedenken der Toten, das bis in die beschriebenen parasozialen
Auspragungen reicht, impliziert ja allenthalben, dass die Verwandlung des
lebendigen Leibes in einen passiven Korper und die >)Kommunikations-
unterbrechung, die der Tod mit sich bringt (vgl. Luhmann 1999: 230), nur
in den sehr seltenen Fallen, in denen es keinerlei Angehorige und niemand
anderen gibt, der sich von einem Todesfall affektiv betroffen zeigt, von einer
wirklichen Diskontinuitat gekennzeichnet ist. Anders gesagt, die Verinner-
lichung einpragsamer sozialer Austauschprozesse besorgt fiir gewohnlich
eine>Erinnerlichunge die eben nicht lethalistisch Tod und Vergessen gleich-
setzt, sondern den irreversiblen Zustand des Totseins in den Bereich der
rationalistischen sTatsachenfeststellung« abschiebt. Wer trauert, erinnert sich.

(meist popkultureller) Prominenter, die sich an die Seite ihre Idole denken, deren Bio-
grafie sie >besser als jeder andere« zu kennen glauben und an der sie die eigene Biografie
ausrichten, sodass gewissermaflen eine >geteilte« Vergangenheit entsteht (Alperstein
1991; Roberts 2007). Auch das Phinomen des Stalkings lisst sich bei bestimmten Fall-
auspragungen in diesen Kontext subsumieren. Es gibt Menschen, die tiberzeugend vor-
geben, sich ungetriibt an Aspekte der gemeinsamen Vergangenheit zu erinnern, die sie
mit einem significant other teilen, derweil es tatsichlich nichts gibt, was erinnert werden
konnte (Emerson/Ferris/Brooks Gardner 1998; Dornenzweig 2019).

45

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Die Vergegenwartigung verstorbener Mitmenschen, die tiber ihr Versterben
hinaus nicht alleine kognitive, sondern rekurrierbare Images sind, welche
in Bildern noch/wieder leben und auf die (u.a.) tber vielfaltige Archi-
vierungsinstitutionen hingewiesen wird, ist ein fazt soczal. Es hort sich wie
eine »eigentlich metaphysische Tatigkeit« (Schopenhauer) an, im Trauer-
prozess und auch bei spateren Erinnerungsleistungen in Richtung der Ver-
storbenen dafiir zu sorgen, dass die schon Gegangenen tiber Prozesse der
Re-Aktualisierung am endgultigen Gehen gehindert werden. Man muss das
nicht Metaphysik nennen; terminologisch kann ebenso gut von Trost oder
von anhaltenden Auseinandersetzungen, ja>Abarbeitungen«die Rede sein,
und nattrlich von Wunsch- und Glaubensvorstellungen (dazu in anthropo-
logischer Sicht: Nichols 2007). Uber den Zwiespalt der Erinnerung an Ver-
storbene angesichts der Frage, ob dieses Erinnern denn blof ein einseitiges
ist oder es nicht doch die von den Weltreligionen weitgehend in Uberein-
kunft gepredigte Zweiseitigkeit des erhofften Wiedersehens gibt, ist damit
noch kein Wort gesagt.

Im Diesseits — wo das Lebensende immer schon als Motor sozial ver-
handelter Erinnerungsleistungen fungierte (Benkel/Sitter 2020) — sind
die Toten jedenfalls weiterhin soziale Adressen. Sie kdnnen es zumindest
sein; und wenn sie es sind, sind sie den Lebenden ausgeliefert, die in ihren
Gedachtnisrickgriffen namlich jene Erlebnisgeschichten, an die sie sich
erinnern konnen bzw. wollen, vielleicht auch mussen, nie vollends unan-
getastet lassen. Was die Toten fiir sie sind, bestimmen die Lebenden, ohne
jemals Irrtimer, Revisionen und Projektionen ausschlieen zu konnen. Die
Vergangenheit ist, so betrachtet, dass, was in immer neuen Verhandlungen
und angelegt an die schon verfestigten Nacherzihlungen immer wieder neu
hinterfragbar wird. In Ruhe gelassen wird anscheinend nur, was schon ver-
gessen ist; doch selbst das Entschwundene kann sich (un-)bewusst wieder
einschleichen. Welche Anstrengungen Vergessen mit sich bringen kann,
werden die, die es erlebt haben, nicht so leicht vergessen.

46

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Literatur

Alperstein, Neil M. (1991): »>Imaginary Social Relationships with Celebrities
Appearing in Television Commercials«, in: Journal of Broadcasting and Electronic
Media 35, Heft 1, S. 43-58.

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Geddchtnis. Schrifl, Erinnerung politische Identi-
tat in friihen Hochkulturen, Minchen.

Baecker, Dirk (1991): »Uberlegungen zur Form des Gedachtnisses«, in: Schmidt,
Siegfried J. (Hg.): Gedichtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplindren
Geddchtnisforschung, Frankfurt am Main, S. 337-359.

Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, Frankfurt
am Main.

Benkel, Thorsten (2007): Dze Signaturen des Realen. Bausteine einer soziologischen
Topographie der Wirklichkeit, Konstanz.

Benkel, Thorsten (2010): »Die Sichtbarkeiten des Frankfurter Bahnhofsviertels.
Ein soziologischer Rundgangs, in: Ders. (Hg.): Das Frankfurter Babnhofsviertel.
Devianz im dffentlichen Raum, Wiesbaden, S. 15-100.

Benkel, Thorsten (2013a): »Bilder der Erinnerung. Vom Gedéchtniswissen zur Fest-
schreibung durch Fotografie«, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald,
Gerd (Hg.): Formen und Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissen-
schaftliche Analysen, Wiesbaden, S. 131-151.

Benkel, Thorsten (2013b): Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine Soziologie
des Friedbofs, 2. Aufl., Berlin.

Benkel, Thorsten (2018a): »Gedachtnis — Medien — Rituale. Postmortale
Erinnerungs(re)konstruktion im Internet, in: Sebald, Gerd/Débler, Marie-
Kristin (Hg.): (Digitale) Medien und soziale Gedichtnisse, Wiesbaden, S. 169-196.

Benkel, Thorsten (2018b): »Fragwiirdig eindeutig. Eine Exkursion in die Schatten-
zone des Wissens«, in: Ders./Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen Leben und Tod.
Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 1-29.

Benkel, Thorsten (2020): »Parasozialitit«, in: Klimke, Daniela/Lautmann, Ridiger/
Staheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lexikon zur Soziologie,
6. Aufl., Wiesbaden, S. 569.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2014): »Sterbende Blicke, lebende Bilder. Die
Fotografie als Erinnerungsmedium im Todeskontext«, in: Medien & Altern. Zeit-
schrift fiir Forschung und Praxis 3, Heft 5, S. 41-56.

47

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2016): »Die Bildlichkeit des Lebensendes. Zur
Dialektik der Totenfotografie«, in: Klie, Thomas/Nord, llona (Hg.): Tod und
Trauer im Netz. Mediale Kommunikationen in der Bestattungskultur, Stuttgart,
S.117-136.

Benkel, Thorsten/Pierburg, Melanie (2021): »Ars Moriendi - Bildungskontexte des
Sterbens. Methodische und lebensweltliche Herausforderungenc, in: Engel,
Juliane/Epp, André/Lipkina, Julia/Schinkel, Sebastian/Terhart, Henrike/Wisch-
mann, Anke (Hg.): Bildung im gesellschaftlichen Wandel. Qualitative Forschungs-
zugdnge und Methodenkritik, Opladen/Berlin/Toronto, S. 133-151.

Benkel, Thorsten/Sitter, Miriam (2022): »Tod«, in: Berek, Mathias/Chmelar, Kristina/
Dimbath, Oliver/Haag, Hanna/Heinlein, Michael/Leonhard, Nina/Rauer,
Valentin/Sebald, Gerd (Hg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Geddchinis-
forschung, Wiesbaden (im Erscheinen).

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1992): Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

Bergson, Henri (1991): Matter and Memory, New York.

Bourdieu, Pierre et al. (2006): Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der
Photographie, Hamburg.

DeGloma, Thomas (2007): »The Social Logic of >False Memories«. Symbolic
Awakenings and Symbolic Worlds in Survivor and Retractor Narratives, in:
Symbolic Interaction 30, Heft 4, S. 543-565.

Dimbath, Oliver (2011): »Systemvergessen. Zur Vergesslichkeit sozialer Systemex,
in: Ders./Wehling, Peter (Hg.): Soziologie des Vergessens. Theoretische Zuginge
und empirische Forschungsfelder, Konstanz, S. 139-166.

Dork, Uwe (2014): Totenkult und Geschichtsschretbung. Eine Konstellationsgeschichte
zwischen Mittelalter und Moderne, Konstanz.

Dornenzweig, Katharina (2019): »Die umkampfte Grenze zwischen Liebe und
Stalkings, in: Miihlhoff, Rainer/Breljak, Anja/Slaby, Jan (Hg.): Affekt Macht Netz.
Auf dem Weg zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschafl, Bielefeld, S. 155-182.

Dupuy, Jean-Pierre (2008): »Anatomy of 9/11. Evil, Rationalism, and the Sacred,
in: SubStance 37, Heft 1, S. 33-51.

Duras, Marguerite (1987): Die griinen Augen. Texte zum Kino, Miinchen/Wien.

Eberle, Thomas S. (2000): Lebensweltanalyse und Handlungstheorie. Beitrige zur Ver-
stehenden Soziologie, Konstanz.

Eberle, Thomas S. (Hg.) (2017): Fotografie und Gesellschaft. Phdnomenologische und

wissenssoziologische Perspektiven, Bielefeld.

48

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Emerson, Robert M./Ferris, Kerry O./Brooks Gardner, Carol (1998): »On Being
Stalked«, in: Social Problems 45, Heft 3, S. 289-314.

Florey, Ernst (1991): »Gehirn und Zeits, in: Schmide, Siegfried J. (Hg.): Gedichtnis.
Probleme und Perspektiven der interdisziplindren Geddchtnisforschung, Frankfurt
am Main, S. 170-189.

Gessner, Ingrid (2015): »The Aesthetics of Remembering 9/11. Towards a Trans-
national Typology of Memorials«, in: Journal of Transnational American Studies
6, Heft 1, 5. 1-47.

Husserl, Edmund (2013): Zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufStseins, Hamburg.

Kaplan, Louise (2008): The Strange Case of William Mumler, Spirit Photographer,
Minneapolis.

Klass, Dennis/Silverman, Phyllis/Nickman, Steven (Hg.) (1996): Continuing Bonds.
New Understandings of Grief, New York/London

Krauss, Rolf H. (1992): Jenseits von Licht und Schatten. Die Rolle der Photographie bei
bestimmten paranormalen Phinomenen, Marburg,.

Loffler, Petra (2010): »Licht, Spur, Messung. Kritik des fotografischen Bildes, in:
Dotzler, Bernhard J. (Hg.): Bild/Kritik, Berlin, S. 79-110.

Luhmann, Niklas (1981): »Erleben und Handelng, in: Ders., Soziologische Auf-
kldrung, Bd. 3: Soziales System — Gesellschaft — Organisation, Opladen, S. 67-80.

Luhmann, Niklas (1988a): »Wie ist Bewufitsein an Kommunikation beteiligt?«,
in: Gumbrecht, Hans-Ulrich/Pfeiffer, K. Ludwig (Hg.): Materialitit der
Kommunikation, Frankfurt am Main, S. 884- 905.

Luhmann, Niklas (1988b): Erkenntnis als Konstruktion, Bern.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (1999): Funktion der Religion, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2004): »Erziehender Unterricht als Interaktionssystems, in: Ders.,
Schriflen zur Pidagogik, Frankfurt am Main, S. 11-22.

Luhmann, Niklas (2011): Organisation und Entscherdung, 3. Aufl., Wiesbaden.

Lyotard, Jean-Frangois (1988): Heidegger und die Juden, Wien.

MacRae, Hazel (2009): »Managing Identity While Living with Alzheimer’s Diseasex,
in: Qualitative Health Research 20, Heft 3, S.293-305.

Meitzler, Matthias (2011): Soziologie der Verginglichkeit. Zeit, Altern, Tod und Erinnern
im gesellschaftlichen Kontext, Hamburg.

49

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Meitzler, Matthias (2017): »Der Moment ist mein<. Die Evokation von Lebendig-
keit durch Bildprasenzc, in: Klie, Thomas/Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungs-
landschaflen. Friedhdfe als kulturelles Geddchtnis, Stuttgart, S. 125-144.

Milic, Jelena/Muka, Taulant/Ikram, M. Arfan/Franco, Oscar H./Tiemeier, Henning
(2017): »Determinants and Predictors of Grief Severity and Persistences, in:
Journal of Age and Health 29, Heft 8, S. 1288-1307.

Mitchell, W.].T. (1997): »Der Pictorial Turn, in: Kravagna, Christian (Hg.): Privileg
Blick. Kritik der visuellen Kultur, Berlin, S. 15-40.

Nichols, Shaun (2007): »Imagination and Immortality. Thinking of me«, in: Synthese
159, Heft 2, S.215-233.

Nietzsche, Friedrich (1980): »Wom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben,
in: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe,Bd. 1, Miinchen, S.243-334.

Parkes, Colin M. (1998): »Bereavement in Adult Life«, in: British Medical Journal 316,
Heft 7134, S. 856-859.

Piaget, Jean (1979): Probleme der Entwicklungspsychologie, 2. Aufl., Frankfurt am Main.

Pinney, Christopher (2021): »Destroying the Negatives. M. N. Srinivas, Fire, and
Photography, in: Journal of Ethnographic Theory 11, Heft 2, S. 877-893.

Roberts, Karl A. (2007): »Relationship Attachment and the Behaviour of Fans
Towards Celebrities«, in: Applied Psychology in Criminal Justice 3,Heft 1,S.54-74.

Schmied-Knittel, Ina/Schetsche, Michael (2011): »Zwischen Erinnern und Ver-
gessen. Ritueller Missbrauch, Recovery-Paradigma und die Konstruktion von
Wirklichkeit«, in: Dimbath, Oliver/Wehling, Peter (Hg.): Soziologie des Vergessens.
Theoretische Zuginge und empirische Forschungsfelder, Konstanz, S. 339-359.

Schroter, Juliane (2015): Abschied nehmen. Verinderungen einer kommunikativen
Kultur im 19. und 20. Jabrbundert, Berlin/Boston.

Schultheis, Franz/Egger, Stephan (Hg.) (2022): Bourdieu und die Fotografie. Visuelle
Formen soziologischer Erkenninis — eine Rekonstruktion, Bielefeld.

Schiitz, Alfred (1991): Der sinnhafle Aufbau der sozialen Welt, Frankfurt am Main.

Seibel, Constanze (2018): »Tod im Leben — Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaft-
lichen Miteinandersc, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen
Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 161-184.

Semmler, Shane M. (2003 ): »Fetching Good Out of Evil. President George W.Bush’s
Post-911 Rhetoric«, in: Speaker and Gavel 40, S. 67-90.

Shaw;, Julia (2020): »Do False Memories Look Real?«, in: Frontiers in Psychology 11,
Art. 650.

Spitzer, Manfred (2012): Digitale Demenz, Miinchen.

50

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Stiegler, Bernd (2011): Belichtete Augen. Optogramm oder das Versprechen der Retina,
Frankfurt am Main.

Sykora, Katharina (2009): Die Tode der Fotografie, Bd. 1: Totenfotografie und ibr sozialer
Gebrauch, Paderborn/Miinchen.

Sykora, Katharina (2015): Die Tode der Fotografie, Bd. 2: Tod, Theorie und Fotokunst,
Paderborn.

Taylor, Anne C. (1993): »Remembering to Forget. Identity, Mourning,and Memory
Among the Jivarog, in: Man 28, Heft 4, S. 653-678.

Vogt, Hans (2021): Der asymptomatische Mensch. Die Medikalisierung der Lebenswelt
am Beispiel von Alzheimer und Demenz, Bielefeld.

Wiener, Michael (1990): Tkonographie des Wilden. Menschen-Bilder in Ethnographie
und Fotographie zwischen 1850 und 1918, Miinchen.

Woodward, Bob (2005): Der Informant, Minchen.

S1

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:33.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

