
ESSAY

Felix Heidenreich

Literarische und politische Öffentlichkeit

Die Singularisierung ästhetischer Erfahrung und ihre Folgen1

Habermas und die »eigentümliche Autorität« gelungener Werke

In seinem »Warum nicht lesen?« kommt Jürgen Habermas auf ein Thema
zurück, das bereits im Zentrum seiner großen Studie zum Strukturwandel
der Öffentlichkeit stand: das Verhältnis von politischer und literarischer
Öffentlichkeit. Erstaunlich optimistisch konstatiert Habermas die Enthier-
archisierung, ja Zersplitterung und Entzivilisierung von Öffentlichkeit, die
die politische Sphäre prägt, sei auch künftig nicht gleichermaßen in der
literarischen Öffentlichkeit zu erwarten: Die »eigentümliche Autorität«, die
»das gelungene literarische Werk aus sich selber schöpft«,2 schütze vor einer
Chaotisierung der literarischen Öffentlichkeit. Es lohnt ein längeres Zitat:

»Das, was an der Kreativität des Künstlers über die notwendig vorausgesetzte
Professionalität des Kritikers hinausschießt, verleiht seiner Person in der öffent-
lichen Wahrnehmung Unverwechselbarkeit und Reputation. So kann das struk-
turelle Gefälle zwischen literarischen Autoren und deren Lesern nicht so leicht
nivelliert werden wie in der politischen Öffentlichkeit der Abstand zwischen
der professionellen Publizistik und solchen Lesern, die sich von deren Stan-
dards abwenden und sich in den Grauzonen der digitalen Öffentlichkeit um
den Preis der arbeitsteiligen Prüfung kognitiver Geltungsansprüche selber zu
Autoren ermächtigen.«3

Während wir also einen Niedergang kognitiver Ansprüche in der politischen
Öffentlichkeit erleben, wo im digitalen Raum alle Hemmungen fallen, bleibt
die literarische Öffentlichkeit ein geordneter, strukturierter Kommunikati-
onsraum, in der Kompetenzdifferenzen noch anerkannt werden: Die Fähig-
keit, durch literarisches Schreiben ästhetische Erfahrung zu ermöglichen,
produziert mehr »Autorität« als die Erfahrung von Akteuren in der Politik.
Während sich die politische Öffentlichkeit radikal enthierarchisiert, haben

1.

 
1 Die Erstfassung dieses Beitrags wurde am 7. August 2021 eingereicht. Das Buch von Carolin

Amlinger, »Schreiben. Eine Soziologie literarischer Arbeit«, erschienen am 10. Oktober 2021 bei
Suhrkamp, Berlin, konnte leider nicht berücksichtigt werden. Ich danke den anonymen Gutach-
terinnen und Gutachtern für ihre Hinweise.

2 Habermas 2020, S. 104.

3 Ebd., S. 112.

Leviathan, 50. Jg., 1/2022, S. 188 – 205, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-1-188

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


»Autoren« noch eine Stimme, die anders Gehör findet als die Stimme belie-
biger anderer Personen.

Diese Einschätzung gewinnt an besonderer Bedeutung, wenn man die
vor allem in Faktizität und Geltung entwickelte These von der Notwen-
digkeit einer Struktur der Öffentlichkeit hinzuzieht. Hier hatte Habermas
drei Sphären unterschieden, die sich in ihrer jeweiligen Begründungspflicht
unterscheiden: Die »Lebenswelt« von Familie und Freundeskreisen gene-
riert, erstens, so Habermas, nicht nur normative Ressourcen, sondern
erlaubt es auch, Gedanken ungeschützt auszuprobieren. Hier können Men-
schen auch mal danebenliegen und müssen sich nicht zensieren. Bereits
deutlich höher sind, zweitens, die Begründungspflichten in der Sphäre der
allgemeinen Öffentlichkeit. Hier waren es traditionell die Redaktionen, die
Leserbriefe druckten – oder eben auch nicht. Wer die Bühne der Öffentlich-
keit betritt, darf und kann nicht mehr so sprechen wie am Abendbrottisch.
Erst in der dritten Sphäre des politischen Systems im engeren Sinne, also in
Parlamenten, Kabinetten oder Gerichten, sind die rein subjektiven Ansich-
ten aus der Lebenswelt durch Verallgemeinerung so weit veredelt, dass
sie als Beitrag bei der Formulierung kollektiv bindender Entscheidungen
verwendet werden können: Hier ist genau definiert, wie gesprochen und
argumentiert werden kann und soll, denn jedes Wort hat hier Gewicht und
gegebenenfalls existenzielle Konsequenzen.

Wollte man die literarische Öffentlichkeit in diesem Bild verorten, würde
sie wohl in der Mitte angesiedelt. Private, intime, ja sogar idiosynkratische
Befindlichkeiten werden hier von Autorinnen und Autoren auf den Begriff
gebracht, aus der Sphäre der privaten Lebenswelt in die Öffentlichkeit
geholt und eventuell sogar zur Inspiration im engeren Sinne politischer
Fragestellungen herangezogen. Literarische Kommunikation wäre dann so
etwas wie ein Verstärker oder Veredler von lebensweltlich generierten Ein-
sichten, ein Reflexionsmedium von Gesellschaften.

Aber ist dieses Bild heute noch plausibel? Die Sphärenaufteilung scheint
durch die Digitalisierung obsolet geworden zu sein: Aus Kabinettssitzun-
gen wird munter getwittert, im Parlament gepöbelt, im Internet vermengt
man munter Privates mit dem Öffentlichen. Alle »Schleusen« und »Filter«
(Habermas) sind erodiert.4 Dass die Prozesse der Re-Hierarchisierung von

 
4 Dass Habermas über die Dramatik dieses erneuten Strukturwandels völlig im Bilde ist, zeigt ein

anderer Text aus dem Jahr 2021. Hier beschreibt Habermas die Lage mit einer geradezu literari-
schen Metaphorik: »Aber die Lava dieses zugleich antiautoritären und egalitären Potentials, die
im kalifornischen Gründergeist der frühen Jahre zu spüren war, ist im Silicon Valley alsbald zur
libertären Grimasse weltbeherrschender Digitalkonzerne erstarrt.« (Habermas 2021, S. 488)

Literarische und politische Öffentlichkeit 189

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Kommunikation in der digitalen Sphäre so langsam vorangehen, gefährdet
die Demokratie.

Vor diesem Hintergrund kann Habermasʼ Bild überraschen. Erneut, wie in
seinem Frühwerk, wird nun die Hoffnung in die literarische Öffentlichkeit
gesetzt, denn sie ist es, wie wir eingangs hörten, die noch Kompetenzge-
fälle zulässt. Nicht nur pflegte Habermas als Privatperson eine lebenslange
Begeisterung für Literatur, wie Alexander Camman zeigte,5 auch in seinem
philosophischen und soziologischen Werk spielt die Ästhetik eine einerseits
exkludierte und andererseits zentrale Rolle: aus den Theorietexten seltsam
ausgeschlossen, in den Essays jedoch mit brillanter Rhetorik praktiziert,
wie Christoph Möllers argumentiert.6 Bereits 1962 war es der angst- und
herrschaftsfreie Austausch von Argumenten, der, so die historische These, in
den literarischen Salons der Aufklärungsepoche eingeübt wurde, um dann in
der Politik fruchtbar zu werden. Die Kultur der literarischen Salons diente
hier als Modell für das gewaltfreie Abwägen kontroverser Meinungen, das
Ertragen von Dissens. Auch der Streit um Literatur hatte aber bereits jene
Sachbezogenheit, die den agonalen Kampf um das bessere Argument in der
Politik prägen soll: Auch ästhetische Urteile sollten mehr sein als rein sub-
jektiv und beliebig. Noch immer, so lässt sich Habermasʼ jüngster Text ver-
stehen, kann die literarische Öffentlichkeit ein Residuum hierarchiefähigen
Kommunizierens sein, in der Expertise nicht durch Populismus als Elitismus
diffamiert wird.

Aber stimmt das eigentlich? Nicht erst der heftig debattierte Beitrag von
Moritz Baßler über die »Midcult« gibt Anlass, den Zustand der literari-
schen Öffentlichkeit auch aus politikwissenschaftlicher Sicht zu beleuchten.7

Baßler zeichnet in seinem Essay das Bild eines nicht nur enthierarchisier-
ten literarischen Feldes, sondern vor allem einer Art Konsonanz von zweit-
rangiger Literaturproduktion, die die eigenen Werke vor allem moralisch
rechtfertigt, einem Publikum, das die eigene Weltanschauung in fiktionaler
Literatur bestätigt sehen will, und einer Internet-Kritik, die im Wesentlichen
auf Kaufberatung hinausläuft. »Midcult«, ein von Umberto Eco eingeführ-
ter Begriff, bezeichnet dann eine Literatur, die mehr darstellen will, als sie
eigentlich ist, indem sie die formalen Schwächen durch schwere Themen zu
kompensieren versucht: wenn schon stilistisch und literarisch zweitklassig,

 
5 Cammann 2021.

6 Möllers 2021.

7 Baßler 2021.

190 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


dann wenigstens von Rassismus, dem Holocaust oder sexuellem Missbrauch
handelnd.

Auch Hubert Winkels hat in seiner »Rede zur Literatur« im Rahmen
des Bachmann-Wettbewerbs in expliziter Auseinandersetzung mit Habermas
festgestellt, dass sich die anspruchsvolle Darstellung von Werken und ihrer
Kritik angesichts einer um sich greifenden Banalisierung in der Defensive
befindet, ja die Literaturkritik in eine »dienende Rolle« zu geraten droht.
Aus dem »erweiterten Kunstbegriff«, so Winkels, drohe der »um André
Rieu erweiterte Kunstbegriff« zu werden.8

Während Habermas folglich die Literatur und Literaturkritik als Resi-
duum eines funktionierenden Austausches von Argumenten betrachtet, dia-
gnostiziert Moritz Baßler das Gegenteil: Auch hier, so seine These, erleben
wir einen Niedergang, eine neue Kommunikationsunfähigkeit, die sich in
Konsenswille und Dissensunfähigkeit ausdrückt. Man mag versucht sein,
derartige Thesen als Wiederkehr einer bloßen Kulturkritik zurückzuweisen;
doch die Beobachtung einer Transformation der literarischen Öffentlichkeit
muss keine Verfallsdiagnose sein – und die Enthierachisierung der Literatur-
kritik ist ein durch Digitalisierung gegebenes Faktum. Vor allem in den
USA lässt sich beobachten, dass Empfehlungen durch Ranking-Portale mehr
Wirkung entfalten als die klassische Literaturkritik.

Um zu klären, warum es zu derartig divergierenden Einschätzungen kom-
men kann, möchte ich im folgenden Essay der Frage nachgehen, wie sich
das literarische Feld in den vergangenen 20 Jahren verändert hat und welche
Konsequenzen sich damit für eine mit Habermas argumentierende Sicht auf
die politische Öffentlichkeit ergibt. Dabei ist es unvermeidlich, nicht nur
über Abstraktionen und Strukturen, sondern auch über einzelne Bücher,
Autorinnen und Autoren zu sprechen. Dass dabei mit groben Pinseln gear-
beitet werden muss, scheint unvermeidlich, eine captatio benevolontiae folg-
lich dringend geboten. Auch eine derartig versuchsartig gezeichnete Skizze
kann, so die Hoffnung, dazu beitragen, besser zu verstehen, welchen Wan-
del die literarische Öffentlichkeit durchläuft.

Was wir lesen, wie wir lesen

Der Satz »Dieses Buch muss man gelesen haben!« ist aus unserer Lebens-
welt beinahe verschwunden. Irgendwann in den vergangenen zehn Jahren

2.

 
8 Winkels 2021. André Rieu ist ein Geiger, der für seine verkitschten Versionen klassischer Musik

bekannt ist.

Literarische und politische Öffentlichkeit 191

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


ging die Erwartung beinahe vollends verloren, durch Literatur ließe sich
etwas über unsere Existenz in der Gegenwartsgesellschaft erfahren, Romane
ließen sich entschlüsseln, lieferten explorative Mutmaßungen, enthielten
spekulative Einsichten und zugleich eine erschütternde sprachliche Kraft, die
nur jenen besonders phantasiebegabten und zugleich sensiblen Menschen
möglich ist, die sich selbst als ernsthafte Autorinnen und Autoren verste-
hen. Diese Erwartungshaltung ist abgewandert; sie findet sich heute noch
am rechten Rand, in den schrulligen Lesezirkeln in Schnellroda, wo man
tatsächlich zu glauben scheint, über die Texte von Ernst Jünger, Botho
Strauß oder Renaud Camus etwas »Dahinterstehendes«, »Zugrundeliegen-
des«, »Tiefes« zu erfahren. Über derartigen Krypto-Platonismus wird man
heute schmunzeln.

Doch die Analyse dieser Praxis erweist sich schnell als ein Zerrspiegel:
»Wie Rechte lesen«9 wirft ja die Frage auf, wie Linke lasen. Und die
Antwort fällt nicht schwer: mit derselben Sehnsucht danach, in der Buchlek-
türe eine existenzielle Erfahrung von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung zu
machen. Der literarische Salon von Ellen Kositza und Götz Kubitschek ist
so gesehen nichts anderes als eine unfreiwillige Satire auf eine literarische
Welt, in der man dasselbe Spiel mit Heinrich Böll, Ingeborg Bachmann
oder Günter Grass spielte. Es kehrt hier als Farce wieder, was die 1970er
und 1980er Jahre prägte. Ernste Gegenwartsliteratur wirklich ernst nehmen
– das wirkt heute auf viele beinahe skurril.

Die Formel »Wie Linke lasen« bedarf der Präzisierung. Sie müsste wohl
genauer heißen: Wie Nicht-Rechte lasen. Denn die Erwartung an Literatur
verband Linke, Linksliberale und Konservative in der alten Bundesrepublik.
Sie alle setzten voraus, dass es Bücher gibt, die wie ein Pol die Magnetteil-
chen einer Debatte dazu zwingen können, sich auszurichten, sei es durch
Anziehung oder Abstoßung. Es war die Zeit, in der der SPIEGEL damit
aufmachen konnte, dass Reich-Ranicki einen Roman vernichtend kritisierte.

Der in kulturpolitischen Sonntagsreden ad nauseam bemühte Satz »Kultur
verbindet« würde unter diesen Bedingungen auch und gerade dann gelten,
wenn über die Anlässe ästhetischer Erfahrung und deren Qualität Dissens
herrscht, also der gemeinsame Streit verbindet. Aber verbindet Kultur heute
wirklich noch? Immer schon war Kultur auch ein Exklusionsmedium, die
Lektüre ein Distinktionsverfahren. Aber in einer allgemein wie kulturell sin-
gularisierten Gesellschaft vereinzelt ästhetische Erfahrung womöglich eher,

 
9 Thomalla, Gladić 2021.

192 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


auch nach der Rückkehr der Präsenzveranstaltungen am Ende der Pande-
mie.

Dass Literatur heute nicht mehr die Funktion einer gesellschaftspoliti-
schen Institution hat wie in Zeiten von Böll oder Dürrenmatt, könnte man
zunächst als große Befreiung empfinden. Wenn beispielweise Denis Scheck
in seinem humoresken Kanon Tim und Struppi neben Imre Kertész, Der
Herr der Ringe neben W. G. Sebald stellt, so ist dies lediglich Ausdruck
einer seit langem breit geteilten Liberalisierung. Wer sich durch Kafka
intellektuell angeregt fühlt, liest Kafka. Wer andere Präferenzen hat, eben
Fifty Shades of Grey oder Tim und Struppi. Wer wollte schon den ersten
literaturkritischen Stein gegen den Nächsten und dessen ganz individuellen
Geschmack werfen? Die Nivellierung von E und U hat eine lange Vorge-
schichte und viele Argumente für sich.

Dass die Literatur keine res disputanda mehr ist, über die sich ernsthaft zu
streiten lohnte, könnte dann aber auch als Liberalisierung in einem engeren,
politischeren Sinne gedeutet werden: Literatur ist auch keine res publica
mehr. In welchem Sinne war sie dies je? Aus einer distanziert wissenssozio-
logischen Perspektive würde man antworten, dass Literatur vor allem dort
und dann zu einem Medium gesellschaftlicher Reflexion wird, wo diese
Reflexion nötig ist: in Umbruchs- und Krisenzeiten, also im Prozess der
funktionalen Ausdifferenzierung, zwischen der Mitte des 18. Jahrhunderts
und der Ankunft im »Westen«, also in einer pluralistischen, repräsentativen,
liberalen Demokratie mit Marktwirtschaft. Literatur ist nur dort wirklich
wichtig, wo sich Systemfragen stellen – heute also nur noch in Schnellroda.

Doch der Bedeutungswandel von Literatur hat auch Gründe, die in der
materiellen Ausweitung des Angebots liegen. Was mit den ersten Rowohlt-
Bändchen nach 1945 begann, hat sich heute zu einem Millionenmarkt ent-
wickelt, in dem auch englische Bücher über Mausklick innerhalb von 24
Stunden erreichbar sind. Immer spezifischere Interessen können befriedigt
werden, beinahe vollends singularisierte ästhetische Erfahrungen sind mög-
lich auf einem Markt, auf dem wortwörtlich alles zur Verfügung steht.

Diese Singularisierung der literarischen Erfahrung bedarf der genaueren
Betrachtung.10 Sie fügt sich ein in ein Panorama, in dem die Produktions-
bedingungen immer stärker individuell zugeschnittene Produkte liefern kön-
nen. Vor dem Internetversandhandel erstand man Bücher in Buchläden.
Auch heute ist das größtenteils so, aber dieselben Kaufakte finden nun statt

 
10 Zum Begriff der Singularisierung vgl. Reckwitz 2019. Vgl. hierzu auch die Debatte in Leviathan

49, 2/2021.

Literarische und politische Öffentlichkeit 193

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


vor dem Hintergrund eines globalen Angebots. Wer auch immer in der
Buchhandlung seines Vertrauens einen Beststeller ersteht, könnte genauso
gut ein Nischenprodukt aus einer entfernten Weltregion bestellen. Selbst der
ästhetische Konformismus wird damit zu einer mehr oder weniger bewusst
gewählten Option.

Wo man so viele Bücher rezipieren kann, wird man vom einzelnen Buch
nicht mehr so viel erwarten. Ein jedes Buch ist, wie gut es auch sei, in einem
ganz wortwörtlichen Sinne nur eines unter vielen. Dies galt natürlich schon
seit der Erfindung des Buchdrucks, aber die quantitative Ausweitung hat
qualitative Folgen. In den Hintergrund tritt damit ein Schreiben und Lesen,
das, wie in Draußen vor der Tür, ein gesamtgesellschaftliches Thema durch
ästhetische Verdichtung für alle thematisierbar macht. Vielleicht zeichnet
sich eine wirklich liberale Gesellschaft auch dadurch aus, dass es geteilte
Erfahrungen nur noch sehr bedingt gibt.

Die Ambivalenzen des Authentischen

Es lohnt, diese historische Kontrastfolie von Wolfgang Borchert anzulegen,
um den Strukturwandel der literarischen Öffentlichkeit erkennbar werden
zu lassen. Marcel Reich-Ranicki inkarnierte als Person die Verbindung von
Biografie und Literatur. Für ihn war Literatur im Wortsinn lebensrettend
gewesen; ihm war Kästners Lyrische Hausapotheke eine Art Strohhalm im
Warschauer Ghetto. Auch heute noch gehört dieser Band zu den Topsellern,
aber seine Bedeutung kann nicht mehr dieselbe sein. Die von Reich-Rani-
cki personifizierte existenzielle Dimension von Literatur blieb lange der
unausgesprochene Goldstandard: Ernste Literatur musste durch ein Leben
verbürgt sein; nur wer bereit war, alles zu riskieren, sozusagen »all in« zu
gehen, konnte als Literat oder Literatin ernst genommen werden.

Natürlich ist die Verknüpfung von Literatur und Leben nicht vollends
verschwunden. Dieses Modell finden wir heute noch bei Karl Ove Knaus-
gard, Emmanuel Carrère oder Annie Ernaux. In den USA war David Forster
Wallace einer der letzten, der diesen Anspruch auf existenziell empfundene
Literatur vorlebte. Gerade im Kontrast zu seinem Freund und Kollegen
Jonathan Franzen wirkte sein Schreiben immer wie ein Drahtseilakt. Sein
Selbstmord erschien dann nicht das traurige Ende einer Erkrankung zu
sein, sondern bekam die Aura einer letzten Signatur unter ein Leben, wie
ein letzter Beweis, dass dies alles keine Show gewesen war. Sein Schreiben

3.

194 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


durchwehte gerade dort, wo es um vermeintlich Triviales wie eine Kreuz-
fahrt im Golf von Mexiko ging, ein kompromissloser Ernst.

Auch in Deutschland gibt es Texte, die eine echte Strenge und Ernsthaf-
tigkeit ausstrahlen, von Wolfgang Herrndorf, Ines Geipel, Lukas Bärfuss
oder David Wagner. Aber sie bleiben Ausnahmen in einem literarischen
Feld, das den bereits von Reich-Ranicki angestoßenen Trend zum Spektakel
konsequent weitergeführt hat. Denis Scheck bezeichnet seine Büchersendung
im SWR explizit als die »Suche nach Germany’s Next Top Novel«. Doch
was witzig gemeint ist, könnte mehr Wahrheit ausdrücken, als dem Erfinder
dieser Formel klar ist. Auch hier, so sagt Scheck unfreiwillig, wird präzise
definierten Erwartungen passgenau entsprochen: Es gilt, über ein Stöcken zu
springen, wie in den Casting-Shows des Privatfernsehens.

Alles »Authentische« und »Tiefe« ist in diesem medialen Umfeld tendenzi-
ell verdächtig geworden. Diese Skepsis treibt extreme Blüten. Als Christian
Kracht im Rahmen seiner Poetik-Vorlesungen 2018 davon berichtete, als
Kind sexuell missbraucht worden zu sein, hielten manche im Publikum
es für möglich, auch dies könne nur wieder eine neue Volte in der Krea-
tion einer Autor-Fiktion sein, auch dies lediglich eine Aufmerksamkeit hei-
schende Lüge, die dem Amüsement Krachts dienen könnte, der sich womög-
lich hinter der Bühne über die gefühlsduselige Betroffenheit des Publikums
kaputtlachte. Da bei ihm Inszenierung und Realität auch außerhalb der
Buchdeckel ineinanderfließen, da die Selbstinszenierungen als Teil seiner
Kunst verstanden werden sollten, konnte man selbst bei dieser Frage zwei-
feln. Seine Interviews waren immer schon als Performance inszeniert, und
dass ausgerechnet Denis Scheck in immer neuen Varianten den Counterpart
in diesen Inszenierungen gibt, in Bunkeranlagen, auf Fahrrädern oder unter
kalifornischen Palmen, scheint passend. »Authentisch« ist in dieser Welt
nur ein Schimpfwort, nichts schlimmer als das Autorenmodell der »authen-
tischen Kuh«, die sich – die größter aller Sünden – dann auch noch zu
tagespolitischen Themen vor das Mikrophon drängt, um die europäische
Agrarpolitik oder die neue Datenschutzgrundverordnung zu kommentieren.
Wer Authentisches sucht, liest lieber gleich das neue Buch von Margot
Käßmann und darf sicher sein, nicht nur gerührt zu werden, sondern sich
dabei auch kräftig zu schütteln.

Dieses Zurückschrecken vor dem Existenziellen und Authentischen lässt
sich selbst bei Narvid Kermani erkennen. In seinem wohl wichtigsten Werk
Dein Name wird alles Persönliche, Private, Erlebte, Familiäre in das kom-
plizierte Labyrinth aus Selbstreferenzialitäten und Querverweisen verbaut.

Literarische und politische Öffentlichkeit 195

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Der Leser wagt nicht zu sagen, was nun wie zu verstehen sei, wie das alles
zusammenhängen könnte, und irrt allein durch eine Art Spiegelkabinett aus
biografischen Skizzen, politischen Reflexionen und persönlichen Schilderun-
gen. Sebalds durchkomponierte Vermischung von Realität und Fiktion wird
hier ausgebaut, verschärft, ja ins Extreme gesteigert. Wer Dein Name liest,
ist zugleich Zeuge eines Prozesses, in dem Dein Name geschrieben wird.

Subjektiv gefärbte Sachbücher

Auch ein zweites Element der alten ernsten Literatur begegnet uns nur in
veränderter Form: der politisch engagierte Roman, der Text, der etwas
will. Und auch hier gibt es für unsere Skepsis gute Gründe. Wer wie Juli
Zeh aktuelle Themen aufarbeitet, beispielsweise die Gefahr einer Gesund-
heitsdiktatur, setzt sich schnell dem Verdacht aus, lediglich einen braven
Besinnungsaufsatz in das bunte Seidenpapier einer Erzählung zu wickeln.
Dem Versuch, Relevanz durch Themenfindung herzustellen, haftet immer
die Anmutung des Streberhaften an. Es entsteht der Verdacht, dass es da
etwas gibt, was die Autorin »eigentlich« sagen will. Aber Literatur mit
einer klaren Botschaft ist dann eben nur eine Art Verkomplizierung des
Funkverkehrs: Warum das »Eigentliche« nicht gleich geradeheraus sagen?

Klüger scheint es da, wie in Daniel Kehlmanns Tyll die Fragen der Zeit,
beispielsweise die Stimmung eines Ordnungsschwundes, über viele Vermitt-
lungsstufen, so indirekt wie möglich, aufzugreifen. Dass Tyll auch ein
Roman über die Gegenwart ist, liegt auf der Hand, muss vom Autor aber
gar nicht eigens betont werden. Der Text bietet wie ein Kristall die Möglich-
keit, das einstrahlende Licht auf vielfache Weise zu brechen. Tyll könnte
auch gelesen werden als ein Roman über die Kraft der Selbstsuggestion, als
Reflexion über Gewalt, als Roman über Deutschland.

Dass die Literatur unmittelbar ihre Zeit in Gedanken erfasst, scheint
ohnehin wenig plausibel, denn dafür gibt es den Sachbuchmarkt. Dieser
ist nicht nur gewachsen, sondern hat sich auch fundamental verändert. Um
den strukturellen Wandel der Literaturkritik zu verstehen, ist es unerlässlich,
auch die Veränderungen auf diesem Feld zu beobachten. Dass wir von der
Literatur keine Deutung der Gegenwart mehr erwarten, hängt wohl auch
damit zusammen, dass wir diese woanders reichlich geboten bekommen.
Das Genre der soziologischen Zeitdiagnose sagt uns sehr genau, in welcher
Gesellschaft wir eigentlich leben: in der Gesellschaft der Angst (Bude), der
Gesellschaft der Beschleunigung (Rosa), der digitalen Gesellschaft (Nassehi),

4.

196 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


der Gesellschaft der Singularitäten (Reckwitz). Einen Balzac oder Hugo
braucht es da nicht mehr, denn anders als im Falle von Luhmanns Die
Gesellschaft der Gesellschaft sind die soziologischen Gegenwartsdiagnosen
nicht mehr im hermetischen Duktus einer komplexen Fachterminologie ver-
fasst, sondern gut lesbare Essays voller anschaulicher Beispiele.

Nicht nur Panoramabilder sind in Hülle und Fülle zu haben, auch Per-
spektiven vom Rande der Gesellschaft liefert der Sachbuchmarkt: Wer etwas
über Rassismus erfahren will, wird bei Alice Hasters fündig und wird auf
geradezu literarische Weise mit persönlicher Erfahrung und soziologischen
Daten vertraut gemacht; wer das Verhältnis von Politik und Wissenschaft
besser begreifen möchte, wird zu Nguyen-Kims neuem Buch über die
Kleinste gemeinsame Wirklichkeit greifen. Eine literarische Aufarbeitung der
entsprechenden Themen muss darum kämpfen, diesen Reflexionen einen
ästhetischen Mehrwert hinzuzufügen. Zumal diese Sachbücher immer stär-
ker subjektiv gefärbt sind und sich dem literarischen Genre immer weiter
annähern.

Dies scheint ein weiterer Faktor zu sein, der das Spielfeld der Literatur
einschränkt: Quasi-literarisch stilisierte Analysen der Gegenwart gibt es
anderswo – und besser. Auch in dieser Hinsicht scheint Habermasʼ Bild
einer durch klare Grenzen strukturierten Öffentlichkeit heute überholt.
Didier Eribons Rückkehr nach Reims war hierfür nur der Startschuss. Ines
Geipels Buch Umkämpfte Zone verschmilzt kongenial das Persönliche und
das Makrosoziologische. Ihre Auseinandersetzung mit der eigenen Familien-
geschichte ist auch eine atemberaubende Geschichte Ostdeutschlands und
als solche alles zugleich: Literatur, Geschichtswissenschaft, Soziologie, eine
Geschichte kollektiver Gefühle. Steffen Maus Lütten Klein stellt eine Art
deutsches Pendant zu Eribons Selbstreflexion dar und zeugt ebenfalls von
der Fruchtbarkeit einer involvierten Perspektive. Auch Ijoma Mangold hat
mit seinen Memoiren und seinen in mehrfacher Hinsicht bemerkenswerten
Reflexionen mit dem Titel Der innere Stammtisch diese Mischform aus
politischer Reflexion und Sprachkunst auf neue Höhen gebracht. Wenn er
beispielsweise beschreibt, welche inneren Dialoge sich wegen des rücksichts-
los aufgehängten Sakkos eines Mitreisenden in der Bahn entspinnen, ste-
hen wir vor einer an die klassische Moralistik erinnernden Verschmelzung
von Selbst- und Gesellschaftsanalyse. Die Diskurse eines verstörten Deutsch-
lands rasen hier durch die Geisteslandschaft des einzelnen Subjekts wie der
ICE durch die Lüneburger Heide. Mangold zeigt, dass auch und gerade am
»inneren Stammtisch« der Mensch nie allein ist.

Literarische und politische Öffentlichkeit 197

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Doch der Trend zur subjektiven Tonlage hat bereits die Grenze zwischen
Sachbuch und Fachbuch überschritten. Die neuen großen Sachbücher von
Hans Ulrich Gumbrecht über Diderot und von Kurt Flasch über Voltaire
und Pascal beginnen mit der ganz persönlichen Geschichte, die diese Tita-
nen der deutschsprachigen Geisteswissenschaften mit ihrem Gegenstand
verbindet. Erzählt wird eine ganz persönlich gefärbte Auseinandersetzung
mit der französischen Aufklärung, biografisch verbürgt. Sachbücher werden
persönlicher, verspielter, literarischer, narrativer. Überall wird sehr viel »Ich«
gesagt, ja selbst die Podcast-Reihe über den Niedergang von Ken Jebsen,
die der öffentlich-rechtliche Rundfunk produzierte, wird mit der schönen
Formel abmoderiert: »Produktion: Ich.«

Es deutet sich an, dass die Grenzen zusehends zerfließen, und diese Ent-
grenzung spielt in beide Richtungen: In die zeitgenössische Literatur wird
geradezu eine Unmenge von Theorie hineingeknetet. So enthält beispiels-
weise der letzte Band in Knausgards Großprojekt »Mein Kampf« mit dem
Titel Kämpfen hunderte Seiten essayistischer Ausführungen und theoretische
Reflexionen über die Kulturgeschichte des Nationalsozialismus, seine Vor-
und Nachgeschichte. In einem Roman lesen wir über Hitlers Biografie,
Claude Lanzmanns Filme, die Verbindung von ästhetischem und politischem
Geniekult. Auch in Mithu Sanyals Identitti speist die theoretische Reflexion
das literarische Schreiben und fungiert wie eine Art Treibmittel. Wer nicht
über die Grundzüge der identitätspolitischen Debatte im Bilde ist, wird
diesen Roman nicht angemessen witzig finden können.

Literatur als Spiel – who cares?

Die doppelte Skepsis gegenüber Authentizität und politischer Thesenhaftig-
keit macht dann die Literatur zu einem Spiel. Spätestens mit Jorge Luis Bor-
ges betrat eine Art von Literatur die Bühne, die die Verbindung zur Bekennt-
nisliteratur systematisch kappte. Seine »Ästhetik der Intelligenz« (Heinz
Schlaffer) stützte sich auf Denkabenteuer und ließ den Existenzialismus der
Generation eines Hemingway hinter sich. Seine geistreichen Experimente
waren verspielt und stießen die Tür auf zu einer Literatur, die sich vor allem
durch intertextuelle Bezüge und geistreiche Wendungen auszeichnete, nicht
mehr durch ihren Zeugnischarakter. Mit Umberto Ecos Durchbruch in den
1980er Jahren wurde diese Art zu schreiben endgültig massentauglich. Zu
Der Name der Rose lieferte er gleich die philosophische Interpretation als
eine Art nachgereichte Fußnote: Literatur als Magic-Cube-Würfel mit Anlei-

5.

198 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


tung. In seinem Schatten stehen weite Teile der hochgelobten Gegenwartsli-
teratur, die sich vor allem durch intelligente Remix-Techniken auszeichnen.

Man könnte diesen strukturellen Wandel auch als einen Übergang von
der naiven zur sentimentalischen Literaturproduktion beschreiben. Ausge-
fuchste Poetiken gab es immer schon. Nun aber wird das Kunstwerk stets
mit Gebrauchsanweisung, ja Bauanleitung geliefert. Es schleicht sich eine
beinahe ingenieurswissenschaftliche Haltung auch bei den Rezipienten ein.
Eine wiederkehrende Wendung in der zeitgenössischen Literaturkritik lautet
denn auch, dieses oder jenes Buch sei »gut gemacht«. Das klingt zunächst
wie ein Lob, ist aber zugleich ein vernichtendes Urteil, das den Gegenstand
der Kritik zu einer Art Laubsägearbeit degradiert. Ein Buch, das »gut
gemacht« ist, ist eben noch kein gutes Buch.

In der Tat versteht man den Wandel des literarischen Feldes wohl nur,
wenn man in Rechnung stellt, dass AutorIn heute ein Ausbildungsberuf
geworden ist, den man in »creative writing«-Seminaren und entsprechenden
Studiengängen erlernen kann. Eine ganze Generation junger Profis drängt
von dort auf den Markt.

Es wäre naiv, diese Form der Literaturproduktion zu schmähen. Ihr Gold-
standard ist der intellektuell anregende und zugleich gut erzählte Roman,
den sich eine New Yorker Wirtschaftsanwältin in den weekender wirft,
den sie für ein Wochenende in Long Island packt. So manches an der
zeitgenössischen Literaturkritik klingt vor diesem Hintergrund denn auch
eher wie der Kommentar des Lektorats: Dies oder jenes hätte man noch
besser machen können. Stimmt, aber wer will ein Buch lesen, dessen Form-
gebung kommentiert wird wie das Wachsmalbild von Grundschülern? Wer
will dabeisitzen, wenn die Schreibdozentin in der Sprechstunde den Erstse-
mestern die literarischen Stützräder festschraubt?

Relevanz erhalten vor diesem Hintergrund literarische Texte auch durch
die Perspektive, aus der sie geschrieben sind. Der aktuelle Trend eines
besonderen Interesses für bisher ungehörte Stimmen hatte bereits einen Vor-
läufer, die Ausweitung des Rezeptionshorizonts über die Sprachgrenzen. Sig-
rid Löffler und Iris Radisch haben darin die interessantesten Antworten auf
diese Veränderung der literarischen Öffentlichkeit gesehen. Welthaltigkeit
und Bedeutsamkeit von Literatur erklärten sich für Sigrid Löffler zusehends
aus ihrer interkulturellen Funktion. In ihrem Buch über Die neue Weltlitera-
tur und ihre großen Erzähler (2014) gewinnt Literatur wieder an Belang,
indem sie uns andere, vergessene, verdrängte, zum Schweigen gebrachte
Welten zeigt. Die Literatur des postkolonialen Indien wird hier zum Para-

Literarische und politische Öffentlichkeit 199

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


digma. Iris Radisch wiederum führte uns vor, Warum die Franzosen so
gute Bücher schreiben (2017). Aber sollte es uns nicht zu denken geben,
wenn sich zwei so wichtige Literaturkritikerinnen von der deutschsprachi-
gen Gegenwartsliteratur zumindest tendenziell abwenden?

Von Borges über Eco führt ein Weg zu Daniel Kehlmann und Christian
Kracht. Auch sie betrachten Literatur vor allem als ein geistreiches Spiel,
in dem man mit den Elementen jonglieren darf wie mit bunten Bällen.
Vor allem bei Christian Kracht kommt dabei aber eine weitere Tendenz
hinzu, die man wohl als die Tarantino-isierung der Literatur bezeichnen
könnte. Quentin Tarantino war der erste, der konsequent alles zum Mate-
rial erklärte und keinerlei Skrupel zeigte, die Ermordung der europäischen
Juden, die Sklaverei, Folter und Vergewaltigung zur Verfügungsmasse des
Spektakels zu machen. An ihm lässt sich die Grenzlinie zu der Art, wie
Rechte lesen, veranschaulichen: In Die Fehler des Kopisten formulierte
Botho Strauß bereits 1997 seinen Ekel vor Tarantinos Art, durch allerlei
intertextuelle Spirenzchen die Ästhetisierung von Gewalt zu legitimieren
und den Sadismus zu adeln. W. G. Sebald musste sich für Austerlitz und Die
Ausgewanderten noch Vorhaltungen machen lassen, für Christian Kracht ist
der Rezeptionsraum indes vollends tarantino-isiert. Bei ihm kann auch das
Thema der familiären Vergangenheitsbewältigung für allerlei Schenkelklop-
fer herhalten.

Die Debatte um sein Buch Imperium, ausgelöst durch die heftige Kritik
von Georg Diez, scheint heute unendlich fern. Seitdem hat sich noch einmal
einiges verschoben, sich die Tarantino-isierung verschärft. Auf dem Film-
und Serienmarkt ist die NS-Zeit zu einer geradezu beliebigen Kulisse gewor-
den, die nicht nur in Tarantinos Film Inglorious Basterds, sondern auch
in unzähligen anderen Verschnitten benutzt wird: In Iron Sky haben sich
die Nazis auf den Mond gerettet, in The Man in the High Castle gar halb
Amerika besetzt. SS-Uniformen sind in diesem medialen Umfeld auch nur
Kostüme wie andere auch.

Schon in Krachts Die Toten wurden die Schicksale von Kracauer und
Benjamin aufgerufen, um ein paar Funken zu schlagen. Krachts neuester
Roman Eurotrash bringt das Bauprinzip einer »ernsten« deutschen Litera-
tur durch satirische Zuspitzung in größter Reinheit zur Anschauung und
damit beinahe schon auf den Begriff: Kracht macht sich hier lustig über
die Art und Weise, in der Linke früher lasen und Rechte (spiegelverkehrt)
heute lesen. Eine Literatur, die ein bisschen Kapitalismuskritik, ein bisschen
dysfunktionale Familie, ein bisschen Nazivergangenheit und ein bisschen

200 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


intertextuelle Bildungshuberei verbindet, führt idealtypisch jenen europä-
ischen Trash vor, eine Art literarisches Äquivalent zum »schwedischen Sozi-
aldrama« im Film, über den die Amerikaner so gerne lachen, während
ihn amerikanische Germanistinnen und Germanisten für bedeutsam halten.
Dieser gigantische, durchaus gewitzte, aber zugleich irgendwie witzlose Witz
führt vergangene Erwartungen zu ihrem Grenzbegriff. Dass Krachts Litera-
tur zugleich belanglos ist, ist keine kritische, sondern eine rein deskriptive
Feststellung. Mehr noch: Kracht dekonstruiert die Sehnsucht nach Belang;
er plädiert in seinem Buch gerade für die Belanglosigkeit, für die Oberfläche
gegen die Tiefe, für die Erscheinung und gegen das Wesen. Für Botho Strauß
dürfte dies alles indes nichts anderes als »sekundäre Welt« sein. Literatur als
Medium gesamtgesellschaftlicher Reflexion? Literaturkritik als Übungsraum
für demokratische Dissensfähigkeit im Sinne von Jürgen Habermas? Die
literarische Öffentlichkeit der Gegenwart scheint davon weit entfernt zu
sein.

Literatur – eine res publica oder nur Privatsache?

Mit diesem Bauprinzip belangloser Literatur verschärft Kracht aber nur eine
Tendenz in der Gegenwartsliteratur, die ohnehin dominant scheint. Ijoma
Mangold brachte in der Diskussion über Haruki Murakami den Begriff
des literarischen Jacuzzis in die Diskussion ein: Das lauwarme Blubberbad
eines Whirlpools, welches man nach Belieben eine, zwei oder auch fünf
Stunden zur Entspannung nutzen kann. Der literarische Jacuzzi ist »gut
gemacht« und belästigt uns nicht mit Erschütterung. In diesem Sinne ist
Murakami, ein selten gewordener Held auch der jüngeren Leserinnen und
Leser, paradigmatisch für die Singularisierung der ästhetischen Erfahrung.
Seine Geschichten verbinden Suspense, magischen Realismus, Erotik und
die unaufdringliche Exotik der japanischen Gegenwartsgesellschaft. Ihr Stil
breitet eine Art Soundteppich aus, der wie die Lounge-Musik in einem Flug-
hafen-Terminal keinen Anfang und kein Ende zu haben scheint. Es könnten
jeweils auch 100 Seiten mehr oder weniger sein, ohne dass sich der Effekt
veränderte. Dies muss nicht negativ sein, es bedeutet nur, dass die Formge-
bung nicht zwingend ist, dass der Literatur etwas rein Subjektives, Beliebi-
ges anhaftet und wir von ihr auch gar nicht mehr als dies erwarten. Wer
wollte schon ernsthaft über divergierende Präferenzen bei Lounge-Musik
streiten? Eine jede und ein jeder hat hier einfach seine singulären Präferen-
zen, und das »Ansinnen« ästhetischer Urteile entfällt. Für den Erfolg oder

6.

Literarische und politische Öffentlichkeit 201

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Nicht-Erfolg eines neuen Murakami-Romans dürfte die Literaturkritik voll-
kommen irrelevant sein. Es ist nicht anzunehmen, dass der Autor sie auch
nur zur Kenntnis nimmt.

Man muss diese Tendenz nicht beklagen; man könnte auch vermuten,
dass sich diese Veränderung einfach als eine Normalisierung deuten lässt. Es
wäre naiv, von Literatur zu verlangen, uns beständig existenziell zu erschüt-
tern. Niemand kann, niemand will von jedem neuen Buch aufgefordert
werden, sein Leben zu ändern. In einer beschleunigten, komplexen, das
Individuum mit widersprüchlichen Imperativen konfrontierenden Welt will
man aus verständlichen Gründen nicht auch noch anstrengende Literatur
serviert bekommen. Vielleicht litt die deutsche Nachkriegsliteratur auch an
überhöhten Ansprüchen, an zu viel »Belang« und Bedeutsamkeit.

Hier ließe sich eine Analogie zum Russland des 19. Jahrhunderts ziehen:
Kunstreligion, die Erwartung, von weisen Schriftstellern den Weg in die
Zukunft gewiesen zu bekommen, sei es gen Westen oder zurück ins russi-
sche »mir« der Slawophilen (mir kann mit Dorf, Ort, Gemeinschaft, Hei-
mat, Frieden übersetzt werden), ist an sich schon eine Anomalie, ein Indiz
für das Fehlen eines lebendigen Parlamentarismus.

Natürlich, so könnte man einwenden, ist Literatur Teil eines Marktes, und
wie jeder Markt dient auch dieser dazu, Bedürfnisse zu befriedigen. Die Sin-
gularisierung der ästhetischen Erfahrung dominiert ja auch andere Felder,
allen voran den Serienmarkt, wo jede und jeder genau das Passende findet:
südkoreanische Geistergeschichten, Familiendramen im orthodoxen Milieu
Jerusalems oder eben das Drama um das englische Königshaus. Was die
einen als historische Pornographie empfinden, mag den anderen besonders
geistreich erscheinen.

Die strukturelle Haltung des Streamingmarktes – Jedem Tierchen sein
Pläsirchen – strahlt aber weit über die Grenzen des Mediums. Netflix und
Konsorten stehen paradigmatisch für eine Kultur, die zerstreut und verstreut
– und gerade nicht verbindet. Schon bald, so darf man erwarten, werden
Familienfilme mit Hunden parallel mit verschiedenen Hunderassen produ-
ziert, so dass auch singularisiert werden kann, ob nun ein Golden Retriever
oder ein Border Collie die zerstrittenen Eltern wieder zusammenführen darf.
Eine algorithmisch bewaffnete Kulturindustrie wird eine ganz neue Art der
neurowissenschaftlich belehrten Passgenauigkeit hervorbringen. Bespoke
sind dann nicht mehr nur die Anzüge aus der Savile Row, sondern auch
unsere Kulturprodukte.

202 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Dass das Internet in den Nischen auch Raum für ernsthafte Literaturkritik
eröffnet, beispielsweise bei 54 Books oder der von Sieglinde Geisel gegrün-
deten Plattform tell-review, belegt eher deren Nischencharakter. Verabschie-
det ist mit dieser Liberalisierung und Singularisierung nämlich die Idee einer
Literatur als res publica, als öffentliche, ja gemeinsame Sache. Auch hier
gilt, was die Demokratietheoretikerin Bonnie Honig in ihrem grandiosen
Buch Public Things für die USA beschrieb: Öffentliche Sachen werden durch
private Angebote ersetzt. Dies führt dann aber zu einem Funktionswandel
der Literaturkritik: Sie sagt uns nicht mehr, was »man« gelesen haben
muss, sondern wer was wo findet. Damit unterscheidet sie sich aber nicht
mehr kategorial von einer algorithmisierten Bewertung durch Amazon:
Erotik, Spannung, Bildung, kultureller Distinktionsgewinn – die Parameter
des singularisierten Geschmacks sind einzugeben, und die Literaturkritik
hat zu vermelden, wo man fündig wird. Sie lotst uns durch ein großes,
beständig wachsendes Angebot wie ein Kellner durch eine unübersichtliche
Menükarte, nicht um unseren Geschmack zu bilden, sondern um ihn zu
befriedigen. Gott sei Dank!, könnte man einwenden, nichts schlimmer als
eine Literaturkritik, die mit erhobenem Zeigefinger operiert. Denis Scheck
fühlt sich wohl in der Rolle des literarischen Sommeliers. Das ultimative
Lob für ein gutes Buch lautet dann: »Lecker!«

Aus dieser Perspektive lässt sich der Prozess auch als Nebeneffekt einer
viel größeren Entwicklung hin von republikanischen zu liberalen Gesell-
schaftsmodellen verstehen: Individualisierung bedeutet eben auch, dass man
nichts gelesen haben muss, aber alles gelesen haben kann. Erst wenn man
Habermasʼ Theorie von der politischen Bedeutung vorpolitischer Halböf-
fentlichkeiten, den bereits erwähnten literarischen Salons, einbezieht, wird
erkennbar, warum uns dieser Wandel interessieren sollte. Habermas hatte in
seiner Habilitationsschrift über den Strukturwandel der Öffentlichkeit argu-
mentiert, die kantische Vorstellung eines »Ansinnens« ästhetischer Urteile
biete jenes Zwischenstück, welches zwischen rein subjektivem Empfinden
und objektiver Erkenntnis gelagert die politische Öffentlichkeit auszeichnet:
Politische Urteile sind wie ästhetische Urteile mehr als subjektiv und weni-
ger als objektiv. Sie sind kontingent, also weder beliebig noch notwendig.
Im literarischen Salon üben wir, ernsthaft über Dinge verschiedener Mei-
nung zu sein, ohne uns an die Gurgel zu gehen. In Frankreich nennt man
diesen kommunikativen Umgang einfach »civilitié«; sie bildet die vorstaatli-
che Bedingung demokratischer Willensbildung.

Literarische und politische Öffentlichkeit 203

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188


Die heutige Literaturkritik kann uns aber gar nichts mehr »ansinnen«;
sie soll uns informieren, aber nicht mit Urteilen oder gar – noch viel schlim-
mer! – Imperativen belästigen. Es ist kein Zufall, dass so manche selten
gewordene literaturkritische Diskussion heute auch im privaten Kontext mit
der Einsicht endet, jeder habe nun mal seine Sicht auf die Dinge. Ähnlich
wie die Demokratie beginnt also auch die Literatur uns immer weniger
zuzumuten und uns als Konsumenten anzusprechen. Muss man das schlimm
finden? Man muss nicht, aber man kann.

Literatur

Baßler, Moritz 2021. »Der Neue Midcult. Vom Wandel populärer Leseschaften als Heraus-
forderung der Kritik«, in Pop. Kultur und Kritik 18, 1, S. 132–149.

Cammann, Alexander 2021. »Augenblicke der Liebe. Der Philosoph und die Literaten«, in
Zeitschrift für Ideengeschichte 15, 3, S. 86–91.

Habermas, Jürgen 1971 [1962]. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer
Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. 5. Auflage. Neuwied, Berlin: Luchterhand.

Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2020. »Warum nicht lesen?«, in Warum lesen. Mindestens 24 Gründe.

Für Raimund Fellinger, hrsg. und mit einem Nachwort versehen v. Raabe, Katharina;
Wegner, Frank, S. 99–123. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2021. »Überlegungen und Hypothesen zu einem erneuten Strukturwandel
der Öffentlichkeit«, in Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit. Leviathan, Sonder-
band 37, hrsg. v. Seeliger, Martin; Sevignani, Sebastian, S. 470–496. Baden-Baden:
Nomos.

Möllers, Christoph 2021. »Ach, Ästhetik!«, in Zeitschrift für Ideengeschichte 15, 3, S. 81–
85.

Reckwitz, Andreas 2019. Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der
Moderne. Berlin: Suhrkamp.

Thomalla, Erika; Gladić, Mladen 2021. »Literatur als Klartext. Wie Rechte lesen«, in Mer-
kur vom 23. Februar 2021.

Winkels, Hubert 2021. Rede zur Literatur. Veröffentlicht am 16. Juni 2021. https://bachman
npreis.orf.at/stories/3102245/ (Zugriff vom 23.01.2022).

204 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://bachmannpreis.orf.at/stories/3102245
https://bachmannpreis.orf.at/stories/3102245
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188
https://bachmannpreis.orf.at/stories/3102245
https://bachmannpreis.orf.at/stories/3102245


Zusammenfassung: Für Jürgen Habermas ist die literarische Öffentlichkeit auch heute
noch eine Sphäre, in der das Paradigma eines kooperativen und zugleich agonalen Dis-
kursverhaltens eingeübt werden kann. Während im Bereich der Politik die postredaktio-
nellen Öffentlichkeiten alle Kompetenzhierarchien kollabieren lassen, weil sich hier alle
zu allem äußern können, hält sich im Bereich der Literatur eine »eigentümliche Autori-
tät« literarischer Werke, so Habermas. Der Aufsatz stellt diese Diagnose infrage und geht
der Singularisierung ästhetischer Erfahrung in der literarischen Öffentlichkeit der Gegen-
wart nach. Literatur, so die These, wird heute gerade nicht mehr als eine res publica
betrachtet, eine Sache, über die sich ernsthaft zu streiten lohnt. Paradoxerweise führt
gerade die Professionalisierung des Feldes dazu, dass Schriftstellerinnen und Schriftsteller
wie Dienstleister betrachtet werden.

Stichworte: Habermas, Öffentlichkeit, Deliberation, literarische Öffentlichkeit

Literature and the Public Sphere. On the Singularization of the Aesthetic
Experience and its Consequences

Summary: For Jürgen Habermas, literary public sphere is still an area where the
paradigm of a cooperative discourse with a simultaneous agonal discourse can be
practiced. Whereas in politics all hierarchies of competence collapse in the new public
spheres, because here everyone can comment on everything, in literature, Habermas
argues, a »peculiar authority« of the work persists. The article contradicts this view by
taking a closer look at the way the sphere of literature and literary criticism has changed
in recent years. The singularization of aesthetic experience has ended an epoch in which
literature was a res publica, a Public Thing, which deserved serious debate. Literature
has become a product produced by professionals who can no longer claim to be inspired
like a genius, but who have to present the results of their work like craftsmen.

Keywords: Habermas, public sphere, deliberation, literary critique

Autor

Felix Heidenreich
Universität Stuttgart/University of Stuttgart
Internationales Zentrum für Kultur- und Technikforschung (IZKT)
Geschwister-Scholl-Straße 24
70174 Stuttgart
Deutschland
felix.heidenreich@izkt.uni-stuttgart.de

Literarische und politische Öffentlichkeit 205

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:19:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-188

