
282 | Matrixiale Philosophie 

Aristoteles übernimmt die Aufgabe der Naturwissenschaft (aber auch der 

Philosophie), das Werden als der Substanz innewohnend in die philosophische 

Debatte einzuführen. Werden heißt Veränderung, und diese Änderungen können 

entweder einfache Änderungen umfassen (génesis tis, secundum quid) oder eine 

partikuläre Genese, das heißt qualitative Änderungen oder Änderungen, die die 

Substanz betreffen (génesis haplé, simpliciter), ferner die absolute Genese, wel-

che die Entstehung eines neuen Elements hervorbringt. Auch bei der absoluten 

Genese ist nach Aristoteles die Entstehung „aus nichts“ ausgeschlossen; das 

heißt, eine Genese beruht immer auf dem Änderungsvorgang von einem primiti-

ven Zustand zu einem höheren. Vor diesem Hintergrund bildet das Problem des 

Werdens in der aristotelischen Metaphysik und Physik einen Schwerpunkt, um 

das Wesen der empirischen Welt zu erklären. 

 

7.  Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix:  

Substrat in der aristotelischen Metaphysik 

 

7.1  Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Lösung  

für das Problem des Werdens 

Die aristotelische Lösung der vorsokratischen Aporien liegt darin, ein notwendi-

ges Substrat zu postulieren, „wovon das Werden wird.“ Aristoteles kommt zu 

der These, dass allen Änderungen „immer etwas als das, was das wird, zugrunde 

liegen“
125

 muss. Die Sachen der Erscheinungswelt entstehen aus etwas.
126

 Bei 

Dingen, die keine Substanz sind, muss es ein Subjekt geben, das ihnen zugrunde 

liegt. 

 

Im strengen Sinne werden – das können nur Dinge: so ist es nun bei allen übrigen Be-

stimmungen offenkundig, dass ihrer Veränderung etwas, was da wird, zugrunde liegen 

muss – denn ‚irgendwie groß‘, ‚irgendwie beschaffen‘, ‚in Beziehung zu etwas‘, ‚irgend-

wann‘ und ‚irgendwo‘ können veränderliche Bestimmungen nur an etwas Zugrundelie-

gendem sein aufgrund der Tatsache, dass allein das Ding von nichts anderem als seinem 

                                                             
125  Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 17, vgl. dazu: „Nachdem dies so bestimmt ist, kann 

man, wenn man es so ansieht, wie wir sagen, aus allem, was da wird, folgende An-

nahme herleiten: es muss immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen, und 

dieses, mag es auch der Zahl nach einheitlich sein, so ist es doch der Art nach nicht 

eins – mit ‚der Art nach‘ und ‚dem Begriff nach‘ meine ich dasselbe –“. Ebd. 

126  Aristoteles: „Der Ausdruck ‚aus etwas wird etwas‘ – und nicht: ‚etwas wird aus et-

was‘ – wird in größerem Umfang bei nicht-beharrenden Bestimmungen gebraucht.“ 

Aristoteles: Phys. (I 7 189b), S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 283 

 

Zugrundeliegenden ausgesagt werden kann, sondern umgekehrt nur alles übrige von dem 

Ding; dass aber auch die Gegenstände und was sonst noch im einfachen Sinne ist, aus 

einem gewissen Zugrundeliegenden entstehen, dürfte für einen, der genau hinsieht, offen-

kundig werden.
127

 

 

Aristoteles Kritik an der vorsokratischen Naturphilosophie richtet sich vor allem 

darauf, dass die ersten Philosophen
128

, die sich dem Prinzip und der Ursache der 

Erscheinungswelt widmeten und die Frage nach dem Ursprung aller Dinge 

unterschiedlich beantworteten, dem Fundament der Natur ein stoffliches Element 

zuordneten. Die von den Vorsokratikern dargestellten Grundprinzipien sind nach 

Aristoteles vor allem stoffliche Ursachen und Anfangsprinzipien, auf die alle 

Dinge zurückgeführt werden.
129

 Das stoffliche Grundelement bleibt nach Aristo-

teles den Vorsokratikern und Naturdenkern immer, ungeachtet verschieden an-

genommener Beschaffenheit und Form. Allerdings ist es der stoffliche Bestand 

alles Seienden in der Welt.
130

 

Infolgedessen muss es nach Aristoteles eine stoffliche Natur oder einheitli-

che materielle Prinzipien geben
131

, die allem Seienden ursächlich sind;
132

 es 

                                                             
127  Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 18. 

128  Aristoteles: Über die Seele, 426a, S. 20. 

129  Aristoteles: „Von den ersten Philosophen hielten die meisten nur die stoffartigen für 

die Prinzipien von allem; denn dasjenige, woraus alles Seiende ist und woraus es als 

erstem entsteht und worin es als Letztem untergeht, indem das Wesen bestehen 

bleibt und nur die Eigenschaften wechseln, dies, sagen sie, ist Element und Prinzip 

des Seienden.“ Aristoteles: Phys. (I 3 983b), S. 8f. 

130  Aristoteles: „Thales, der Urheber solcher Philosophie, nennt es Wasser, wobei er 

vielleicht zu dieser Annahme kam, weil er sah, daß die Nahrung aller Dinge feucht 

ist und das Warme selbst aus dem Feuchten entsteht und durch dasselbe lebt [...] 

Thales jedoch soll sich auf diese Weise über die erste Ursache ausgesprochen haben. 

[...] Anaximenes und Diogenes dagegen setzen die Luft als früher gegenüber dem 

Wasser an und als vorzüglichstes Prinzip unter den einfachen Körpern, Hippasos der 

Metapontiner und Herakleitos der Ephesier das Feuer, Empedokles die vier Elemen-

te, indem er zu den genannten die Erde als vierte hinzufügte.“ Aristoteles: Metaph. 

(I 3. 983b), S. 8. 

131  Leukipp und Demokrit postulierten kleine Teilchen, die Atome, von denen die 

Seienden herrühren, als Wirkung von Liebe (Bindung) und Hass (Entbindung). 

132  Die Erörterung über die Prinzipien (archaí) aus Buch 1 besteht in der Suche nach 

den ersten Elementen und deren Ursache, vgl. in der „Physik“: „Da Wissen und Ver-

stehen bei allen Sachgebieten, in denen es Grund-Sätze oder Ursachen oder Grund-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima
https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima


284 | Matrixiale Philosophie 

muss ein Zugrundeliegendes geben, damit daraus etwas werden kann.
133

 Alles, 

was wird, entsteht aus etwas, das als Substrat gilt, und dieses Substrat ist durch 

die Form ausgebildet.
134

 

 

7.2  Aristotelischer Plan: Hylemorphismus 

 

7.2.1  Materie vs. Forma: Hyle vs. Morpha 

Dem Werden liegen nach der aristotelischen Physik zwei Prinzipien zugrunde: 

Das erste ist die Gestalt, die Form (eidos), die er von dem von Platon angenom-

menen Prinzip adaptiert, das die Allgemeinheit, Wesenheit und Substantialität 

betrifft,
135

 das zweite ist die Materie, das stoffliche Prinzip (hylé), nach Aristote-

les das zugrundliegende erste Substrat aller Dinge, durch das sie imstande sind, 

                                                                                                                                  
bausteine gibt, daraus entsteht, daß man eben diese kennen lernt — denn wir sind 

überzeugt, dann einen jeden Gegenstand zu erkennen, wenn wir seine ersten Ursa-

chen zur Kenntnis gebracht haben und seinen ersten Anfänge und (sein Bestand) bis 

hin zu den Grundbausteinen — deshalb ist klar: auch bei der Wissenschaft der Natur 

muß der Versuch gemacht werden, zunächst über die Grundsätze Bestimmungen zu 

treffen.“ Aristoteles: Phys. (I 1. 184a), S. 1. 

133  Aristoteles: „Immer ist ja schon etwas das, was zugrunde liegt, woraus das Werden-

de entsteht, z. B. die Pflanzen und Tiere aus Samen.“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), 

S. 18. 

134  Aristoteles: „Es ist also klar: wenn es Ursachen und Anfangsgründe des von Natur 

aus Vorhandenen gibt, aus welchen als den ersten es ist und geworden ist, und zwar 

nicht in der Nebenbedeutung der Worte, sondern ein jedes, das ausgesagt wird, nach 

seinem Wesen, dann entsteht alles aus dem Zugrundeliegenden und der 

Form(gebung).“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 19. 

135  Aristoteles: „Dem Vergehen und dem Entstehen unterworfen ist er (der Stoff) in 

einer Hinsicht wohl, in anderer aber nicht. Wenn man ihn nämlich nimmt als das ‚an 

welchem‘, so geht er im eigentlichen Sinne unter – ist doch das Vergehende ‚an 

ihm‘, nämlich die fehlende Bestimmtheit – [sic!] nimmt man ihn aber nach seiner 

Leistung, so geht er nicht im Wortsinn unter, sondern ist dann notwendig unver-

gänglich und ungeworden.“ Aristoteles: Phys (I 7. 987b), S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 285 

 

zu sein und zu werden (nicht-sein).
136

 Doch allem, was sich wandelt, muss etwas 

zugrunde liegen; dieses nennt Aristoteles hylé (ὕλη).
137

 

Aristoteles verwendet das Begriffspaar Form (eidos/morphe) und Materie 

(hyle), um das Werden und die sogenannte eleatische Aporie zu lösen. Danach 

besteht jedes Seiende, seine Vergänglichkeit und sein Werden,
138

 widerspruchs-

frei aus zwei Prinzipien: Form (eidos/morphe) und stoffliches Substrat (hyle), 

die beide auf die Entstehung des endlich Seienden hinwirken.
139

 Daher teilt das 

Werdende dieselben Prinzipien wie das Seiende: hyle (ὕλη), eidos (εἶδος), und 

Privation (στέρησις). Aristoteteles:  

 

… kann niemals etwas aus einem schlechthin Nicht-Seienden werden [darin stimmt Aris-

toteles den Eleaten zu], wohl aber aus einem in gewisser Beziehung Nicht-Seienden.
140

 

 

7.2.1.1  Hyle: Das Zugrundeliegende 

Was entsteht und vergeht (sich wandelt) ist nach Aristoteles allein das zusam-

mengesetzte Einzelding.
141

 Es wurde schon festgestellt, dass hylé (ὕλη) bei ihm 

das Unbestimmte (ἀóριστον) bedeutet.
142

 Dieser Stoff ist auch nach Aristoteles 

eine Größe, von der Form begrenzt und bestimmt. Darüber hinaus unterstützt 

                                                             
136  Aristoteles: „Das ist aber doch eben dieses Wesen, so daß es dann schon wäre, bevor 

er würde: ich nenne eben ‚Stoff‘ das erste einem jeden Zugrundliegende, aus dem 

etwas als in ihm schon Vorhandenen wird, und zwar nicht nebenbei zutreffend.“ Ar-

istoteles: Phys. (I 7. 987b), S. 20. 

137  Aristoteles: Phys. (I 5. 188b – 189b), S. 24. Vgl. Phys (I 7. 190), S. 15ff. 

138  Nach Aristoteles gibt es drei Bereiche bzw. Arten des Seienden: 1. das Unbewegte 

und Ewige (das Göttliche), 2. das zwar Bewegte, aber Ewige (die superlunare Welt 

der Gestirne) und 3. das Bewegte und Vergängliche (die sublunare Welt der natürli-

chen Dinge). Aristoteles: Metaph (XII 1. 1069a), S. 246. 

139  Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 11. 

140  Aristoteles: Phys. (I 8. 191b), S. 21. 

141  Aristoteles: Metaph. (VIII 1. 1042a), S. 169. 

142  Aristoteles: „Insoweit jedoch andererseits Ort offensichtlich der erfüllte Zwischen-

raum der (Raum-)Größe ist, (ist er) der Stoff; diese Bestimmung ist ja von der Größe 

unterschieden: sie meint das von der Form Umfasste und Begrenzte, z. B. von Flä-

che und Grenz(linie), von eben dieser Art ist aber der Stoff und das Unbestimmte“ 

Phys. (IV 1. 2029b), S. 77. „Sie scheinen also das Unbestimmte zu behaupten, und 

während sie glauben vom Seienden zu reden, reden sie vom Nichtseienden; denn 

was nur dem Vermögen, nicht der Wirklichkeit nach ist, das ist das Unbestimmte.“ 

Aristoteles: Metaph. (IV 4. 1007b), S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | Matrixiale Philosophie 

Aristoteles die platonische Übereinstimmung in „Timaios“ zwischen Raum und 

Materie. Man darf aber nicht außer Acht lassen, dass Platon sich nicht auf den 

aristotelischen Stoffbegriff bezieht, das heißt, er setzt die Chōra nicht mit der hy-

le in Verbindung, weil es in „Timaios“ kein Substrat für Veränderungen gibt. Al-

lerdings kann man, wie schon Husserl bemerkt hat, eine Analogie dazwischen 

suchen. Die peripatetische Schule, insbesondere ihr Leiter Aristoteles, hatte die 

Aufgabe übernommen, die Naturphilosophie, die der pythagoreischen Schule vo-

rangeht, unter dem hylemorphischen Schema auszuführen. Dieser Ansatz um-

fasst unter anderem eine Materia Prima – eine formlose Materie und Substanz, 

aus der die Seienden entstehen. Aristoteles wollte sich mit der Materie, mit dem 

Stoff, aber auf eine zugrundliegende Ursache beziehen.
143

 Materia Prima ist in-

folgedessen im Rahmen seiner hylemorphistischen Lehre im Zusammenhang mit 

dem Begriff „Form“ ein notwendiges zugrunde liegendes Prinzip der Bestimm-

barkeit und Veränderlichkeit des Seienden. 

Dazu ist anzumerken, dass „Materie“ als philosophischer Begriff bei den 

vorsokratischen Denkern nicht in Erscheinung tritt, auch nicht in der platoni-

schen Philosophie. Als philosophischer Terminus wurde sie mit dem Begriffs-

paar „Form“ in der aristotelischen Schule zuerst als philosophisches Prinzip des 

Seienden eingeführt. Das aristotelische „Zugrundeliegende“ steht in seiner Phy-

sik im Einklang mit der Naturbeschaffenheit
144

, sodass es auf die Materie bezo-

gen wird und damit deren stoffliche Merkmale unter dem Namen hylé benannt
145

 

werden: „der erste, einem jeden zugrundliegenden Stoff der Dinge, die Anfang 

von Wandel und Veränderung in sich selbst haben.“
146

 

Darüber hinaus wird unter „hyle“ das Vermögen des Seins bzw. Werdens 

bezeichnet. Das Wesen als Substrat und Stoff ist seinem „Vermögen nach“ ein 

„existierende[s] Wesen.“
147

 Für Aristoteles beruht das Wesen (Sosein) auf der 

Art und auf der Wirklichkeit, „denn das Sosein kommt der Art-Form und der 

Wirklichkeit zu“
148

, während mit der „Materia“ nicht die Wirklichkeit gemeint 

                                                             
143  Aristoteles: Metaph. (VII 14. 1039b), S. 162. 

144  Aristoteles: „Naturbeschaffenheit hat alles, was einen solchen Anfang hat. Und alles 

dieses sind Wesen, denn dies ist etwas Zugrundliegendes, und Naturbeschaffenheit 

kommt immer an Zugrundliegendem vor.“ Aristoteles: Phys (II 1. 192b), S. 27. 

145  Aristoteles: Phys (II 1. 192a), S. 27. 

146  Aristoteles: Phys (II 1. 192b), S. 27.  

147  Aristoteles: Metaph. (VIII 7. 1042b), S. 171. 

148  Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043b), S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 287 

 

ist (sodass sie in der Definition des Begriffs nicht enthalten ist
149

), sondern sie 

zählt zu dem Vermögen und der Möglichkeit des Werdens: „Wenn daher bei der 

Definition eines Hauses einige angeben, es sei Steine, Ziegel, Holz, so meinen 

sie das Haus dem Vermögen nach; denn jene Dinge sind der Stoff desselben.“
150

 

Steine und Holz sind nur potentiell „im Haus“ und wenn es fertig gebaut wird, 

ist das Haus in Wirklichkeit ein solches. 

Diese physische Analyse des Werdens wurde nach der aristotelischen Logik 

in die Metaphysik übertragen, und in diesem Zusammenhang kommt Aristoteles 

zu der These, dass jedes Seiende einerseits als Möglichkeit und reine Potentiali-

tät betrachtet werden kann und anderseits zugleich als Wirklichkeit. Das Vermö-

gen, die Möglichkeit der Dinge, besteht nach Aristoteles in einem Prinzip, das 

die Genese ermöglicht, sodass es ein Prinzip des Werdens ist, und in der Ver-

wandlung und Veränderung in etwas anderes.
151

 

Zusammenfassend ist die Materie, die hyle, als Substrat der Privation einge-

schrieben, damit etwas zum Werden kommen kann; es ist das „doch … Verge-

hende ‚an ihm‘, nämlich die fehlende Bestimmtheit.“
152

 Die hylé ist das, woraus 

und wodurch etwas wird
153

, sich ändert und Genese ermöglicht. Der Stoff erfüllt 

nach der aristotelischen Metaphysik die Möglichkeit der Substanz. Er ist jedoch 

potentiell, ist nur eine potentielle Substanz.
154

  

 

  

                                                             
149  Aristoteles: „Hieraus ist denn offenbar, daß bei verschiedenem Stoff auch die Wirk-

lichkeit und der Begriff verschieden sind; bei einigem nämlich besteht die Wirklich-

keit in der Zusammensetzung, bei anderem in der Mischung, bei anderem in etwa 

anderem von den angeführten Momenten.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 

172. 

150  Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 172. 

151  Aristoteles: „Diejenigen Vermögen, aber welche derselben Art angehören, sind alle 

gewisse Prinzipien und heißen so nach ihrer Beziehung auf ein erstes Vermögen, 

welche sein Prinzip die Veränderung in einem anderen oder in ein und demselben 

ist, insofern es ein anderes ist“ Aristoteles: Metaph. (IX 1. 1046a), S. 181. 

152  Aristoteles: Phys. (I 9. 192a), S. 23. 

153  Aristoteles: „Das natürliche Werden nun ist dasjenige, welches aus der Natur her-

vorgeht; dasjenige woraus etwas wird, ist nach unserem Ausdruck der Stoff, das, 

wodurch es wird, ist etwas von Natur Seiendes, dasjenige, was es wird, ist Mensch, 

Pflanze, oder sonst etwas von dem, was wir im strengsten Sinne als Wesen bezeich-

nen.“ Aristoteles: Metaph (VII 7. 1032b) S. 143. 

154  Aristoteles: Metaph. (VII 2. 1029b), S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | Matrixiale Philosophie 

7.2.1.2  Morpha: Priviligierung der Form über die Materie 

Die Lösung, die Aristoteles für dieses Problem anbietet, besteht darin, dass die 

Substanz oder Natur einer Sache, das heißt das Seiende, durch die Form (Eidios) 

gegeben ist
155

, die spezifische Differenzierung, die Art im Gegensatz zu anderen. 

Das Eidos, die Gestalt, die Form ist mehr bestimmt als der Stoff, denn „ein jedes 

wird noch dann erst eigentlich als es selbst angesprochen, wenn es in seiner 

zweckhaft erreichten Form da ist, mehr als wenn es bloß der Möglichkeit nach 

ist“
156

, weil die Gestalt in ihrem Begriff den Stoff schon enthält.
157

 Das Werden, 

die Veränderung ist möglich unter der Voraussetzung von Vorhandenem, sodass 

„also ein Teil notwendig vorhanden sein muss“; es ist auch „erkennbar; denn der 

Stoff ist ein Teil, er ist in dem Werdenden vorhanden und er wird.“
158

 

Die Form erhält hier die logische Rolle der eidetischen Differenz; in der aris-

totelischen Logik markiert sie gleichsam die abgespalteten Differenzen innerhalb 

einer Gattung, die nur Funktionen der reinen Potentialität als Möglichkeits-

voraussetzung des Werdens sind. Die Hyle, die Materie, ist kein Teil von Subs-

tanz, sondern des Zusammengesetzten, „doch die Teile des Begriffes sind nur die 

Teile der Art-Form, der Begriff aber bezieht sich auf das Allgemeine.“
159

 

 

  

                                                             
155  Aristoteles: „Auf andere Weise wäre also die Naturbeschaffenheit der Dinge, die 

Anfang von Veränderlichkeit in sich selbst haben: die Gestaltung, die Form, welche 

sich (von dem Ding) nicht abtrennen lässt, außer nur in Gedanken. Das ‚aus diesen‘ 

(Stoff und Form) ist nicht Naturbeschaffenheit, wohl aber ‚von Natur aus‘, z. B. so 

etwas wie ‚Mensch‘“. Aristoteles: Phys. (II 7. 193b), S. 27. 

156  Aristoteles: Phys. (II 8. 193b), S. 27. 

157  Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145. 

158  Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145. 

159  Aristoteles: Metaph. (VII 11. 1037a-b), S. 157. Vgl. dazu: „Was nun das Sosein ist 

und inwiefern es an sich ist, das ist im allgemeinen bei allem erklärt, ferner, weshalb 

bei einigen der Begriff des Soseins die Teile des Definierten enthält, bei anderen 

nicht, und daß im Begriff des Wesens die stoffartigen Teile nicht enthalten sein kön-

nen. Denn sie sind nicht Teile jenes Wesens (sc. Der Wesenheit), sondern des mit 

dem Stoff vereinigten. [...] Insofern es nämlich mit dem Stoff verbunden ist, gibt es 

keinen Begriff, weil dieser etwas Unbestimmtes ist; nach dem ersten Wesen (We-

senheit) aber gibt es einen, wie z. B. beim Menschen den Begriff der Seele. Denn 

Wesen(heit) des Dinges ist die innewohnende Art-Form, aus welcher in Verbindung 

mit der Materie das konkrete Wesen besteht.“ Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 289 

 

7.3  Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer 

Metaphysik und zweiwertige Logik 

Wie bereits dargestellt, bietet die aristotelische Metaphysik ein hylemorphisti-

sches Schema, um das Werden des Seienden widerspruchsfrei zu definieren, 

wobei der Form bei der Determinierung des Seienden eine zentrale Rolle zu-

kommt, da sie die wesentliche Determiniertheit des Seienden bestimmt. 

Aristoteles befasst sich in seiner „Metaphysik“ mit dem logischen und physi-

schen Problem der Taxonomie der Seienden, mit der Fragestellung also, inwie-

fern sich in der physischen Zusammenfassung des Materiellen, der Elemente 

(ihrer Ursache etc.) eine logische und grammatische Struktur findet, aus der sich 

ein zuerst Seiender und das Sein definieren können.
160

 Dabei wird die Frage nach 

der Substanz (οὐσία) zum Angelpunkt seiner Metaphysik, einschließlich der hy-

lemporphistischen Schemata. In diesem Sinn setzt Substanz und ihre Einzig-

artigkeit nach Aristoteles ein Zusammengesetztes aus Form und Stoff voraus: 

Form und Materie konstituieren gemeinsam ein Seiendes. Sie sind keine unselb-

ständigen Prinzipien, sondern jedes soll aus einer Form und Materie zusammen 

bestehen, um das Werden, das heißt Entstehung und Veränderungen, wider-

spruchsfrei darzustellen. Das Seiende ist danach eine Vereinigung von Form (ei-

dos), welche die Art des Seienden bestimmt, und Materie (hyle), welche die 

Verwandlungsmöglichkeit oder das Potential zur Bewegung bietet. 

Form und Materie verhalten sich dabei zueinander wie Wirklichkeit und 

Möglichkeit. Das Seiende lässt sich nach der Wirklichkeit und nach dem Ver-

mögen definieren, welche Art, welches Hyle oder welche Materie ihm entspre-

chen.
161

 Der aristotelische Unterschied zwischen Form-Art und Stoff-Genos
162

 

                                                             
160  Vgl. dazu Aristoteles: „…da aber die Wesensdefinition ein Begriff (Rede) ist und 

jeder Begriff (Rede) Teile hat und der Teil des Begriffs zum Teil der Sache in dem 

gleichen Verhältnis steht wie der Begriff zur Sache, so entsteht nunmehr die Frage, 

ob der Begriff der Teile in dem Begriff des Ganzen enthalten sein muss oder nicht.“ 

Ibid. 

161  Aristoteles: „Da nun das Seiende einmal als ein Was oder ein Qualitatives oder ein 

Quantitatives, andererseits nach Vermögen (Möglichkeit) und Vollendung (Wirk-

lichkeit) und nach dem Werk bezeichnet wird, so wollen wir auch über Vermögen 

und Vollendung genauere Bestimmungen geben.“ Aristoteles: Metaph. (IX i, 

1045b), S. 180. 

162  Ausgehend von der logischen Analyse von Aristoteles befindet man, dass die Gat-

tung (Genos (γένος)) sich zu den verschiedenen Formen verhält, sodass der Gattung 

der Charakter eines Stoffes zukommt. Vgl. Aristoteles: Metaph. (X 8. 1058a), S. 

215. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | Matrixiale Philosophie 

lässt sich zusammenfassen in einer Trennung zwischen Akt (Wirklichkeit) und 

Potenz (Vermögen).
163

 Das aristotelische hylemorphistische Schema legt im Üb-

rigen den Schluss nahe, dass das Seiende die Verwirklichung der Form in der 

Materie voraussetzt
164

 in der Annahme, dass die Form eines Einzelnen deren 

Verwirklichung bedeutet und die Materie deren Vermögen.
165

 

Gilt aber das hylemorphistische Schema auch zur Erklärung des Werdens in 

der geschlossenen Matrixiale? Anhand des allegorischen Bildsymbols Ouroboros 

und der von Platon beschriebenen präkosmische Ebene seiner Kosmogonie wur-

de das geschlossene Matrixiale als ein logisch und metaphysisch undifferenzier-

ter Raum festgestellt. Kann das Werden einer undifferenzierten Gattung durch 

hylemorphistische Schemata erklärt werden? 

 

8.  Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung  

in der Geschlossenheit 

 

8.1  Pränatale Ontogenese 

Der Ablauf der morphologischen Entwicklung des Embryos vom Keimstadium 

über die Embryogenese bis hin zum Fetalstadium wurde vor allem zu Beginn der 

Geschichte der Embryonalforschung eingehend untersucht.
166

 Ob die Entwick-

lung des befruchteten Eis als Differenzierung präformierter Strukturen (Präfor-

mationstheorie) oder als Neubildung von Formen (Epigenese) zu verstehen ist, 

ob intrauterine morphologische Entwicklungen ihren Ursprung in äußeren Ursa-

chen haben, ob Entwicklungskräfte auf die Entstehung neuer Teile einwirken, ob 

die Entwicklung des Lebewesens auf Formierung einer stofflichen Substanz be-

                                                             
163  Vgl. dazu: „Ist aber, wie wir behaupten, das eine Stoff, das andere Form, das eine 

dem Vermögen, das andere der Wirklichkeit nach, so scheint in der Frage gar keine 

Schwierigkeit mehr zu liegen.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045a), S. 179. 

164  Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179. 

165  Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179. 

166  Die neue Entwicklungsbiologie erfährt einen Aufschwung im 17. Jh. aufgrund einer 

theoretischen Auseinandersetzung in der biologischen Gemeinschaft darüber, wie 

die Teilung und Differenzierung einer Zelle hervorgerufen werden kann. Die Emb-

ryologie erlebt daher eine Wiedergeburt vor dem Hintergrund der Fragestellung, ob 

pränatale Bildungsvorgänge dem Wachstum vorbildlicher kleiner Strukturen folgen 

oder ob die morphogenetischen Strukturen einem Prozess entsprechen, in dem durch 

Wechselwirkung der Teile neue Bildungen entstehen. Johann Friedrich Blumenbach, 

Caspar Friedrich Wolff, Wilhelm Roux, Fritz Müller, Karl Ernst von Baer u. a. zah-

len zu den Vertretern der Epigenesetheorien. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027 - am 14.02.2026, 15:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

