282 | Matrixiale Philosophie

Aristoteles {ibernimmt die Aufgabe der Naturwissenschaft (aber auch der
Philosophie), das Werden als der Substanz innewohnend in die philosophische
Debatte einzufithren. Werden heift Verinderung, und diese Anderungen kénnen
entweder einfache Anderungen umfassen (génesis tis, secundum quid) oder eine
partikulire Genese, das heifit qualitative Anderungen oder Anderungen, die die
Substanz betreffen (génesis haplé, simpliciter), ferner die absolute Genese, wel-
che die Entstehung eines neuen Elements hervorbringt. Auch bei der absoluten
Genese ist nach Aristoteles die Entstehung ,,aus nichts“ ausgeschlossen; das
heiBt, eine Genese beruht immer auf dem Anderungsvorgang von einem primiti-
ven Zustand zu einem hoéheren. Vor diesem Hintergrund bildet das Problem des
Werdens in der aristotelischen Metaphysik und Physik einen Schwerpunkt, um
das Wesen der empirischen Welt zu erklaren.

7. Aristotelische Losung und Materisierung der Matrix:
Substrat in der aristotelischen Metaphysik

7.1 Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Losung

fiir das Problem des Werdens
Die aristotelische Losung der vorsokratischen Aporien liegt darin, ein notwendi-
ges Substrat zu postulieren, ,,wovon das Werden wird.” Aristoteles kommt zu
der These, dass allen Anderungen ,,immer etwas als das, was das wird, zugrunde

125 . . 126 13 .
“* muss. Die Sachen der Erscheinungswelt entstehen aus etwas. = Bei

liegen
Dingen, die keine Substanz sind, muss es ein Subjekt geben, das ihnen zugrunde

liegt.

Im strengen Sinne werden — das konnen nur Dinge: so ist es nun bei allen iibrigen Be-
stimmungen offenkundig, dass ihrer Verdnderung etwas, was da wird, zugrunde liegen
muss — denn ,irgendwie gro}‘, ,irgendwie beschaffen‘, ,in Beziehung zu etwas®, ,irgend-
wann‘ und ,irgendwo‘ konnen verdnderliche Bestimmungen nur an etwas Zugrundelie-

gendem sein aufgrund der Tatsache, dass allein das Ding von nichts anderem als seinem

125 Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 17, vgl. dazu: ,,Nachdem dies so bestimmt ist, kann
man, wenn man es so ansieht, wie wir sagen, aus allem, was da wird, folgende An-
nahme herleiten: es muss immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen, und
dieses, mag es auch der Zahl nach einheitlich sein, so ist es doch der Art nach nicht
eins — mit ,der Art nach® und ,dem Begriff nach® meine ich dasselbe —. Ebd.

126 Aristoteles: ,,Der Ausdruck ,aus etwas wird etwas‘ — und nicht: ,etwas wird aus et-
was‘ — wird in groBerem Umfang bei nicht-beharrenden Bestimmungen gebraucht.*
Aristoteles: Phys. (I 7 189b), S. 18.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 283

Zugrundeliegenden ausgesagt werden kann, sondern umgekehrt nur alles iibrige von dem
Ding; dass aber auch die Gegenstinde und was sonst noch im einfachen Sinne ist, aus
einem gewissen Zugrundeliegenden entstehen, diirfte fiir einen, der genau hinsieht, offen-

kundig werden.'”’

Aristoteles Kritik an der vorsokratischen Naturphilosophie richtet sich vor allem
darauf, dass die ersten Philosophenm, die sich dem Prinzip und der Ursache der
Erscheinungswelt widmeten und die Frage nach dem Ursprung aller Dinge
unterschiedlich beantworteten, dem Fundament der Natur ein stoffliches Element
zuordneten. Die von den Vorsokratikern dargestellten Grundprinzipien sind nach
Aristoteles vor allem stoffliche Ursachen und Anfangsprinzipien, auf die alle
Dinge zuriickgefiihrt werden.'”’ Das stoffliche Grundelement bleibt nach Aristo-
teles den Vorsokratikern und Naturdenkern immer, ungeachtet verschieden an-
genommener Beschaffenheit und Form. Allerdings ist es der stoffliche Bestand
alles Seienden in der Welt."’

Infolgedessen muss es nach Aristoteles eine stoffliche Natur oder einheitli-
che materielle Prinzipien geben"', die allem Seienden ursichlich sind;"* es

127 Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 18.

128 Aristoteles: Uber die Seele, 426a, S. 20.

129 Aristoteles: ,,Von den ersten Philosophen hielten die meisten nur die stoffartigen fiir
die Prinzipien von allem; denn dasjenige, woraus alles Seiende ist und woraus es als
erstem entsteht und worin es als Letztem untergeht, indem das Wesen bestehen
bleibt und nur die Eigenschaften wechseln, dies, sagen sie, ist Element und Prinzip
des Seienden.” Aristoteles: Phys. (I 3 983b), S. 8f.

130 Aristoteles: ,,Thales, der Urheber solcher Philosophie, nennt es Wasser, wobei er
vielleicht zu dieser Annahme kam, weil er sah, da3 die Nahrung aller Dinge feucht
ist und das Warme selbst aus dem Feuchten entsteht und durch dasselbe lebt [...]
Thales jedoch soll sich auf diese Weise tiber die erste Ursache ausgesprochen haben.
[...] Anaximenes und Diogenes dagegen setzen die Luft als frilher gegeniiber dem
Wasser an und als vorziiglichstes Prinzip unter den einfachen Korpern, Hippasos der
Metapontiner und Herakleitos der Ephesier das Feuer, Empedokles die vier Elemen-
te, indem er zu den genannten die Erde als vierte hinzufiigte. Aristoteles: Metaph.
(13.983b), S. 8.

131 Leukipp und Demokrit postulierten kleine Teilchen, die Atome, von denen die
Seienden herriihren, als Wirkung von Liebe (Bindung) und Hass (Entbindung).

132 Die Erorterung iiber die Prinzipien (archai) aus Buch 1 besteht in der Suche nach
den ersten Elementen und deren Ursache, vgl. in der ,,Physik®: ,,Da Wissen und Ver-

stehen bei allen Sachgebieten, in denen es Grund-Sitze oder Ursachen oder Grund-

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima
https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima

284 | Matrixiale Philosophie

muss ein Zugrundeliegendes geben, damit daraus etwas werden kann.'” Alles,
was wird, entsteht aus etwas, das als Substrat gilt, und dieses Substrat ist durch

die Form ausgebildet.

134

7.2 Aristotelischer Plan: Hylemorphismus

7.2.1 Materie vs. Forma: Hyle vs. Morpha
Dem Werden liegen nach der aristotelischen Physik zwei Prinzipien zugrunde:

Das erste ist die Gestalt, die Form (eidos), die er von dem von Platon angenom-
menen Prinzip adaptiert, das die Allgemeinheit, Wesenheit und Substantialitét
betrifft,"*> das zweite ist die Materie, das stoffliche Prinzip (hylé), nach Aristote-
les das zugrundliegende erste Substrat aller Dinge, durch das sie imstande sind,

133

134

135

bausteine gibt, daraus entsteht, da3 man eben diese kennen lernt — denn wir sind
iiberzeugt, dann einen jeden Gegenstand zu erkennen, wenn wir seine ersten Ursa-
chen zur Kenntnis gebracht haben und seinen ersten Anfiange und (sein Bestand) bis
hin zu den Grundbausteinen — deshalb ist klar: auch bei der Wissenschaft der Natur
muf} der Versuch gemacht werden, zunéchst iiber die Grundsétze Bestimmungen zu
treffen.“ Aristoteles: Phys. (I 1. 184a), S. 1.

Aristoteles: ,,Immer ist ja schon etwas das, was zugrunde liegt, woraus das Werden-
de entsteht, z. B. die Pflanzen und Tiere aus Samen.“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b),
S. 18.

Aristoteles: ,,Es ist also klar: wenn es Ursachen und Anfangsgriinde des von Natur
aus Vorhandenen gibt, aus welchen als den ersten es ist und geworden ist, und zwar
nicht in der Nebenbedeutung der Worte, sondern ein jedes, das ausgesagt wird, nach
seinem Wesen, dann entsteht alles aus dem Zugrundeliegenden und der
Form(gebung).” Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 19.

Aristoteles: ,,Dem Vergehen und dem Entstehen unterworfen ist er (der Stoff) in
einer Hinsicht wohl, in anderer aber nicht. Wenn man ihn ndmlich nimmt als das ,an
welchem®, so geht er im eigentlichen Sinne unter —ist doch das Vergehende ,an
ihm‘, ndmlich die fehlende Bestimmtheit — [sic!] nimmt man ihn aber nach seiner
Leistung, so geht er nicht im Wortsinn unter, sondern ist dann notwendig unver-
génglich und ungeworden.* Aristoteles: Phys (I 7. 987b), S. 20.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11 | 285

zu sein und zu werden (nicht-sein).136 Doch allem, was sich wandelt, muss etwas
zugrunde liegen; dieses nennt Aristoteles hylé (HAn)."”

Aristoteles verwendet das Begriffspaar Form (eidos/morphe) und Materie
(hyle), um das Werden und die sogenannte eleatische Aporie zu 16sen. Danach
besteht jedes Seiende, seine Verginglichkeit und sein Werden,"® widerspruchs-
frei aus zwei Prinzipien: Form (eidos/morphe) und stoffliches Substrat (hyle),
die beide auf die Entstehung des endlich Seienden hinwirken."” Daher teilt das
Werdende dieselben Prinzipien wie das Seiende: hyle (HAn), eidos (gidog), und

Privation (ctépnoig). Aristoteteles:

... kann niemals etwas aus einem schlechthin Nicht-Seienden werden [darin stimmt Aris-

toteles den Eleaten zu], wohl aber aus einem in gewisser Beziehung Nicht-Seienden. '’

7.2.1.1 Hyle: Das Zugrundeliegende

Was entsteht und vergeht (sich wandelt) ist nach Aristoteles allein das zusam-
mengesetzte Einzelding.'*' Es wurde schon festgestellt, dass hylé (5An) bei ihm
das Unbestimmte (aopiotov) bedeutet.'*
eine GroBe, von der Form begrenzt und bestimmt. Dariiber hinaus unterstiitzt

Dieser Stoff ist auch nach Aristoteles

136 Aristoteles: ,,Das ist aber doch eben dieses Wesen, so dafl es dann schon wire, bevor
er wiirde: ich nenne eben ,Stoff* das erste einem jeden Zugrundliegende, aus dem
etwas als in ihm schon Vorhandenen wird, und zwar nicht nebenbei zutreffend.* Ar-
istoteles: Phys. (I 7. 987b), S. 20.

137 Aristoteles: Phys. (I 5. 188b — 189b), S. 24. Vgl. Phys (I 7. 190), S. 15ff.

138 Nach Aristoteles gibt es drei Bereiche bzw. Arten des Seienden: 1. das Unbewegte
und Ewige (das Goéttliche), 2. das zwar Bewegte, aber Ewige (die superlunare Welt
der Gestirne) und 3. das Bewegte und Vergingliche (die sublunare Welt der natiirli-
chen Dinge). Aristoteles: Metaph (XII 1. 1069a), S. 246.

139 Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 11.

140 Aristoteles: Phys. (I 8. 191b), S. 21.

141 Aristoteles: Metaph. (VIII 1. 1042a), S. 169.

142 Aristoteles: ,,Insoweit jedoch andererseits Ort offensichtlich der erfiillte Zwischen-
raum der (Raum-)GroBe ist, (ist er) der Stoff; diese Bestimmung ist ja von der Grofe
unterschieden: sie meint das von der Form Umfasste und Begrenzte, z. B. von Fli-
che und Grenz(linie), von eben dieser Art ist aber der Stoff und das Unbestimmte*
Phys. (IV 1. 2029b), S. 77. ,,Sie scheinen also das Unbestimmte zu behaupten, und
wihrend sie glauben vom Seienden zu reden, reden sie vom Nichtseienden; denn
was nur dem Vermdgen, nicht der Wirklichkeit nach ist, das ist das Unbestimmte.*
Aristoteles: Metaph. (IV 4. 1007b), S. 74.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | Matrixiale Philosophie

Aristoteles die platonische Ubereinstimmung in ,, Timaios* zwischen Raum und
Materie. Man darf aber nicht aufler Acht lassen, dass Platon sich nicht auf den
aristotelischen Stoffbegriff bezieht, das heifit, er setzt die Chora nicht mit der hy-
le in Verbindung, weil es in ,, Timaios* kein Substrat fiir Verdnderungen gibt. Al-
lerdings kann man, wie schon Husserl bemerkt hat, eine Analogie dazwischen
suchen. Die peripatetische Schule, insbesondere ihr Leiter Aristoteles, hatte die
Aufgabe iibernommen, die Naturphilosophie, die der pythagoreischen Schule vo-
rangeht, unter dem hylemorphischen Schema auszufiihren. Dieser Ansatz um-
fasst unter anderem eine Materia Prima — eine formlose Materie und Substanz,
aus der die Seienden entstehen. Aristoteles wollte sich mit der Materie, mit dem
Stoff, aber auf eine zugrundliegende Ursache bezichen.'* Materia Prima ist in-
folgedessen im Rahmen seiner hylemorphistischen Lehre im Zusammenhang mit
dem Begriff ,,Form® ein notwendiges zugrunde liegendes Prinzip der Bestimm-
barkeit und Veranderlichkeit des Seienden.

Dazu ist anzumerken, dass ,,Materie* als philosophischer Begriff bei den
vorsokratischen Denkern nicht in Erscheinung tritt, auch nicht in der platoni-
schen Philosophie. Als philosophischer Terminus wurde sie mit dem Begriffs-
paar ,,Form* in der aristotelischen Schule zuerst als philosophisches Prinzip des
Seienden eingefiihrt. Das aristotelische ,,Zugrundeliegende* steht in seiner Phy-
sik im Einklang mit der Naturbeschaffenheit'*, sodass es auf die Materie bezo-
gen wird und damit deren stoffliche Merkmale unter dem Namen Ay/é benannt'*’
werden: ,,der erste, einem jeden zugrundliegenden Stoff der Dinge, die Anfang
von Wandel und Verinderung in sich selbst haben.«'*°

Dariiber hinaus wird unter ,hyle“ das Vermdgen des Seins bzw. Werdens
bezeichnet. Das Wesen als Substrat und Stoff ist seinem ,,Vermdgen nach® ein
Lexistierende[s] Wesen.“'” Fiir Aristoteles beruht das Wesen (Sosein) auf der
Art und auf der Wirklichkeit, ,,denn das Sosein kommt der Art-Form und der
Wirklichkeit zu'*®, wihrend mit der ,,Materia® nicht die Wirklichkeit gemeint

143 Aristoteles: Metaph. (VII 14. 1039b), S. 162.

144 Aristoteles: ,,Naturbeschaffenheit hat alles, was einen solchen Anfang hat. Und alles
dieses sind Wesen, denn dies ist etwas Zugrundliegendes, und Naturbeschaffenheit
kommt immer an Zugrundliegendem vor.* Aristoteles: Phys (I 1. 192b), S. 27.

145 Aristoteles: Phys (II 1. 192a), S. 27.

146 Aristoteles: Phys (I 1. 192b), S. 27.

147 Auristoteles: Metaph. (VIII 7. 1042b), S. 171.

148 Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043b), S. 173.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 287

ist (sodass sie in der Definition des Begriffs nicht enthalten ist'*’), sondern sie
zahlt zu dem Vermdgen und der Moglichkeit des Werdens: ,,Wenn daher bei der
Definition eines Hauses einige angeben, es sei Steine, Ziegel, Holz, so meinen
sie das Haus dem Vermdgen nach; denn jene Dinge sind der Stoff desselben.«'*’
Steine und Holz sind nur potentiell ,,im Haus®“ und wenn es fertig gebaut wird,
ist das Haus in Wirklichkeit ein solches.

Diese physische Analyse des Werdens wurde nach der aristotelischen Logik
in die Metaphysik iibertragen, und in diesem Zusammenhang kommt Aristoteles
zu der These, dass jedes Seiende einerseits als Moglichkeit und reine Potentiali-
tdt betrachtet werden kann und anderseits zugleich als Wirklichkeit. Das Vermo-
gen, die Moglichkeit der Dinge, besteht nach Aristoteles in einem Prinzip, das
die Genese ermdglicht, sodass es ein Prinzip des Werdens ist, und in der Ver-
wandlung und Verinderung in etwas anderes."'

Zusammenfassend ist die Materie, die hyle, als Substrat der Privation einge-
schrieben, damit etwas zum Werden kommen kann; es ist das ,,doch ... Verge-
hende ,an ihm*¢, nimlich die fehlende Bestimmtheit.“'>> Die hylé ist das, woraus
und wodurch etwas wird"*, sich dndert und Genese ermdglicht. Der Stoff erfiillt
nach der aristotelischen Metaphysik die Moglichkeit der Substanz. Er ist jedoch

potentiell, ist nur eine potentielle Substanz.'>*

149 Aristoteles: ,,Hieraus ist denn offenbar, dal} bei verschiedenem Stoff auch die Wirk-
lichkeit und der Begriff verschieden sind; bei einigem némlich besteht die Wirklich-
keit in der Zusammensetzung, bei anderem in der Mischung, bei anderem in etwa
anderem von den angefiihrten Momenten.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S.
172.

150 Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 172.

151 Auristoteles: ,,Diejenigen Vermogen, aber welche derselben Art angehdren, sind alle
gewisse Prinzipien und heiflen so nach ihrer Beziehung auf ein erstes Vermdgen,
welche sein Prinzip die Verdnderung in einem anderen oder in ein und demselben
ist, insofern es ein anderes ist* Aristoteles: Metaph. (IX 1. 1046a), S. 181.

152 Auristoteles: Phys. (I19.192a), S. 23.

153 Auristoteles: ,,Das natiirliche Werden nun ist dasjenige, welches aus der Natur her-
vorgeht; dasjenige woraus etwas wird, ist nach unserem Ausdruck der Stoff, das,
wodurch es wird, ist etwas von Natur Seiendes, dasjenige, was es wird, ist Mensch,
Pflanze, oder sonst etwas von dem, was wir im strengsten Sinne als Wesen bezeich-
nen.“ Aristoteles: Metaph (VII 7. 1032b) S. 143.

154  Aristoteles: Metaph. (VII 2. 1029b), S. 135.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | Matrixiale Philosophie

7.2.1.2 Morpha: Priviligierung der Form Uber die Materie
Die Losung, die Aristoteles fiir dieses Problem anbietet, besteht darin, dass die
Substanz oder Natur einer Sache, das heifit das Seiende, durch die Form (Eidios)
gegeben ist'”, die spezifische Differenzierung, die Art im Gegensatz zu anderen.
Das Eidos, die Gestalt, die Form ist mehr bestimmt als der Stoff, denn ,,ein jedes
wird noch dann erst eigentlich als es selbst angesprochen, wenn es in seiner
zweckhaft erreichten Form da ist, mehr als wenn es blof3 der Mdoglichkeit nach
ist“156, weil die Gestalt in ihrem Begriff den Stoff schon enthilt.'””’ Das Werden,
die Verénderung ist moglich unter der Voraussetzung von Vorhandenem, sodass
,»also ein Teil notwendig vorhanden sein muss®; es ist auch ,,erkennbar; denn der
Stoff ist ein Teil, er ist in dem Werdenden vorhanden und er wird.*'*®

Die Form erhalt hier die logische Rolle der eidetischen Differenz; in der aris-
totelischen Logik markiert sie gleichsam die abgespalteten Differenzen innerhalb
einer Gattung, die nur Funktionen der reinen Potentialitit als Mdoglichkeits-
voraussetzung des Werdens sind. Die Hyle, die Materie, ist kein Teil von Subs-
tanz, sondern des Zusammengesetzten, ,,doch die Teile des Begriffes sind nur die
Teile der Art-Form, der Begriff aber bezieht sich auf das Allgemeine.*'*’

155 Aristoteles: ,,Auf andere Weise wire also die Naturbeschaffenheit der Dinge, die
Anfang von Veridnderlichkeit in sich selbst haben: die Gestaltung, die Form, welche
sich (von dem Ding) nicht abtrennen lésst, auBer nur in Gedanken. Das ,aus diesen*
(Stoff und Form) ist nicht Naturbeschaffenheit, wohl aber ,von Natur aus‘, z. B. so
etwas wie ,Mensch“. Aristoteles: Phys. (Il 7. 193b), S. 27.

156 Aristoteles: Phys. (I 8. 193b), S. 27.

157 Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145.

158 Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145.

159 Aristoteles: Metaph. (VII 11. 1037a-b), S. 157. Vgl. dazu: ,,Was nun das Sosein ist
und inwiefern es an sich ist, das ist im allgemeinen bei allem erklért, ferner, weshalb
bei einigen der Begriff des Soseins die Teile des Definierten enthélt, bei anderen
nicht, und daf im Begriff des Wesens die stoffartigen Teile nicht enthalten sein kon-
nen. Denn sie sind nicht Teile jenes Wesens (sc. Der Wesenheit), sondern des mit
dem Stoff vereinigten. [...] Insofern es ndmlich mit dem Stoff verbunden ist, gibt es
keinen Begriff, weil dieser etwas Unbestimmtes ist; nach dem ersten Wesen (We-
senheit) aber gibt es einen, wie z. B. beim Menschen den Begriff der Seele. Denn
Wesen(heit) des Dinges ist die innewohnende Art-Form, aus welcher in Verbindung
mit der Materie das konkrete Wesen besteht. Ebd.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 289

7.3 Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer
Metaphysik und zweiwertige Logik
Wie bereits dargestellt, bietet die aristotelische Metaphysik ein hylemorphisti-
sches Schema, um das Werden des Seienden widerspruchsfrei zu definieren,
wobei der Form bei der Determinierung des Seienden eine zentrale Rolle zu-
kommt, da sie die wesentliche Determiniertheit des Seienden bestimmt.
Aristoteles befasst sich in seiner ,,Metaphysik® mit dem logischen und physi-
schen Problem der Taxonomie der Seienden, mit der Fragestellung also, inwie-
fern sich in der physischen Zusammenfassung des Materiellen, der Elemente
(ihrer Ursache etc.) eine logische und grammatische Struktur findet, aus der sich
' Dabei wird die Frage nach
der Substanz (ovoin) zum Angelpunkt seiner Metaphysik, einschlielich der hy-

ein zuerst Seiender und das Sein definieren kénnen.

lemporphistischen Schemata. In diesem Sinn setzt Substanz und ihre Einzig-
artigkeit nach Aristoteles ein Zusammengesetztes aus Form und Stoff voraus:
Form und Materie konstituieren gemeinsam ein Seiendes. Sie sind keine unselb-
stindigen Prinzipien, sondern jedes soll aus einer Form und Materie zusammen
bestehen, um das Werden, das heifit Entstehung und Verdnderungen, wider-
spruchsfrei darzustellen. Das Seiende ist danach eine Vereinigung von Form (ei-
dos), welche die Art des Seienden bestimmt, und Materie (hyle), welche die
Verwandlungsmdglichkeit oder das Potential zur Bewegung bietet.

Form und Materie verhalten sich dabei zueinander wie Wirklichkeit und
Moglichkeit. Das Seiende ldsst sich nach der Wirklichkeit und nach dem Ver-
mogen definieren, welche Art, welches Hyle oder welche Materie ihm entspre-

161 162

chen.” Der aristotelische Unterschied zwischen Form-Art und Stoff-Genos

160 Vgl. dazu Aristoteles: ,,...da aber die Wesensdefinition ein Begriff (Rede) ist und
jeder Begriff (Rede) Teile hat und der Teil des Begriffs zum Teil der Sache in dem
gleichen Verhéltnis steht wie der Begriff zur Sache, so entsteht nunmehr die Frage,
ob der Begriff der Teile in dem Begriff des Ganzen enthalten sein muss oder nicht.
Ibid.

161 Aristoteles: ,,Da nun das Seiende einmal als ein Was oder ein Qualitatives oder ein
Quantitatives, andererseits nach Vermogen (Mdglichkeit) und Vollendung (Wirk-
lichkeit) und nach dem Werk bezeichnet wird, so wollen wir auch iiber Vermogen
und Vollendung genauere Bestimmungen geben.“ Aristoteles: Metaph. (IX i,
1045b), S. 180.

162 Ausgehend von der logischen Analyse von Aristoteles befindet man, dass die Gat-
tung (Genos (yévog)) sich zu den verschiedenen Formen verhilt, sodass der Gattung
der Charakter eines Stoffes zukommt. Vgl. Aristoteles: Metaph. (X 8. 1058a), S.
215.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | Matrixiale Philosophie

lasst sich zusammenfassen in einer Trennung zwischen Akt (Wirklichkeit) und
Potenz (Vermégen).163 Das aristotelische hylemorphistische Schema legt im Ub-
rigen den Schluss nahe, dass das Seiende die Verwirklichung der Form in der
Materie voraussetzt'® in der Annahme, dass die Form eines Einzelnen deren
Verwirklichung bedeutet und die Materie deren Vermogen.'®

Gilt aber das hylemorphistische Schema auch zur Erkldrung des Werdens in
der geschlossenen Matrixiale? Anhand des allegorischen Bildsymbols Ouroboros
und der von Platon beschriebenen prikosmische Ebene seiner Kosmogonie wur-
de das geschlossene Matrixiale als ein logisch und metaphysisch undifferenzier-
ter Raum festgestellt. Kann das Werden einer undifferenzierten Gattung durch
hylemorphistische Schemata erkléart werden?

8. Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung
in der Geschlossenheit

8.1 Pranatale Ontogenese

Der Ablauf der morphologischen Entwicklung des Embryos vom Keimstadium
iiber die Embryogenese bis hin zum Fetalstadium wurde vor allem zu Beginn der
Geschichte der Embryonalforschung eingehend untersucht.'® Ob die Entwick-
lung des befruchteten Eis als Differenzierung praformierter Strukturen (Prifor-
mationstheorie) oder als Neubildung von Formen (Epigenese) zu verstehen ist,
ob intrauterine morphologische Entwicklungen ihren Ursprung in dufleren Ursa-
chen haben, ob Entwicklungskréfte auf die Entstehung neuer Teile einwirken, ob
die Entwicklung des Lebewesens auf Formierung einer stofflichen Substanz be-

163 Vgl. dazu: ,Ist aber, wie wir behaupten, das eine Stoff, das andere Form, das eine
dem Vermdgen, das andere der Wirklichkeit nach, so scheint in der Frage gar keine
Schwierigkeit mehr zu liegen. Aristoteles: Metaph. (VIIL 6. 1045a), S. 179.

164 Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179.

165 Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179.

166 Die neue Entwicklungsbiologie erfihrt einen Aufschwung im 17. Jh. aufgrund einer
theoretischen Auseinandersetzung in der biologischen Gemeinschaft dariiber, wie
die Teilung und Differenzierung einer Zelle hervorgerufen werden kann. Die Emb-
ryologie erlebt daher eine Wiedergeburt vor dem Hintergrund der Fragestellung, ob
prinatale Bildungsvorginge dem Wachstum vorbildlicher kleiner Strukturen folgen
oder ob die morphogenetischen Strukturen einem Prozess entsprechen, in dem durch
Wechselwirkung der Teile neue Bildungen entstehen. Johann Friedrich Blumenbach,
Caspar Friedrich Wolft, Wilhelm Roux, Fritz Miiller, Karl Ernst von Baer u. a. zah-

len zu den Vertretern der Epigenesetheorien.

- am 14.02.2026, 15:55:18.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

