
XVIII. Kritische Rezeption – Abschließende
Bemerkungen

1. Kritische Rezeption

Die Rezeption Franks im allgemeinen philosophischen Diskurs steht
noch am Anfang. Zur Sprachbarriere, welche die Kenntnisnahme
russischer Werke außerhalb Rußlands ohnehin erschwert, kamen
die außerordentlich ungünstigen Umstände der Veröffentlichung
von Franks Schriften im Exil und ihre politisch-ideologisch motivier-
te Verhinderung in Rußland; die Anfertigung von Übersetzungen in
westliche Sprachen kam nur schleppend in Gang. In inhaltlicher Hin-
sicht ist Franks Philosophie bisher im wesentlichen auf zwei Wider-
stände gestoßen. Für das nach dem Zweiten Weltkrieg vom logischen
Positivismus beeinflußte Denken war das Bestreben, im Sinne Pla-
tons den »jenseits« des Wirklichen liegenden »Urgrund« des Seins zu
erreichen, befremdlich. Bezeichnend ist hierfür die Bemerkung des
britischen Philosophiehistorikers und Theologen Frederick C. Cople-
ston in seinem Buch Philosophy in Russia, 1986. Eine Philosophie, so
schrieb Copleston im Blick auf Frank, die sich, »die rationale Über-
windung der Beschränktheit des rationalen Denkens« zur Aufgabe
stellt (vgl. RM 179), would be unacceptable in most university de-
partments of philosophy in English-speaking countries.1 Die Lehre
der All-Einheit, in der Gott und Welt sowohl unterschieden sind als
auch von einander nicht getrennt werden können, ist für Copleston
nicht immediately clear; auch Franks Deutung der Schöpfung findet
er extremely obscure. In der Beurteilung des Bösen folge Frank, so
meint Copleston (und mißversteht Frank gründlich), den deutschen

321

1 F. C. Copleston: Philosophy in Russia. From Herzen to Lenin and Berdyaev. Search
Press /University of Notre Dame, 1986, S. 356–362.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophen J. Böhme und Schelling und behaupte wie sie, that the
ultimate basis of evil must lie in God himself. Franks philosophische
Aussagen über Gott kann Copleston mit seinen eigenen religiösen
Vorstellungen nicht in Einklang bringen. Der Gott, der als »alles um-
fassendes Absolutes« gedacht werde, so wendet er ein, »hat wenig
Ähnlichkeit mit dem Gott der Bibel«. Der biblische Gott ist personal,
whereas the Absolute is impersonal or, if preferred, suprapersonal.

In seinem Buch Russian religious philosophy2, 1988, referiert
Copleston Franks Auffassung des Gottmenschentums. Er verhehlt
nicht sein Unbehagen, doch versucht er Frank gerecht zu werden.
Seine Kritik beweist jedoch, wie sehr seine Kenntnisnahme an der
Oberfläche geblieben ist. Er schließt mit der Bemerkung: Frank cer-
tainly developed and expounded a systematic metaphysics, a meta-
physics in which N. O. Lossky discerned ›too great an approximation
between God and the world‹.

Hier begegnet der Einwand, der als cantus firmus die theo-
logisch orientierten Stellungnahmen bisher durchzieht. Er ent-
stammt einem rational-begrifflichen Denken, das in Franks Lösung
des Transzendenz-Immanenz-Problems eine Verletzung der absolu-
ten Überweltlichkeit Gottes sieht. Diese Stellungnahmen sollen aus-
führlicher zu Wort kommen, weil sie für die Mißverständnisse und
Widerstände charakteristisch sind, die von einer gegenständlichen
religiösen Vorstellungswelt herrühren.

Der Theologe und Philosophiehistoriker W. W. Senkowski, seit
1926 Professor am orthodoxen St.-Sergius-Institut in Paris, hat in
seiner zweibändigen Istorija russkoj filosofii, Paris 1950, als erster
zu Franks Philosophie ausführlich Stellung genommen. Höchste An-
erkennung des formalen Rangs von Franks Denken ist bei ihm mit
rigoroser Ablehnung der All-Einheitsphilosophie verbunden. »Ohne
Zögern« gelangt er zu dem Urteil, daß »Franks System das Bedeu-
tendste und Tiefste ist, was wir in der Entwicklung der russischen
Philosophie antreffen. Die bemerkenswerte Gabe, klar darzustellen,
die Genauigkeit und Exaktheit seines Denkens bildet nur die formale
Grundlage seiner philosophischen ›Leistungen‹. Wichtiger vor allem
ist die bemerkenswerte Einheit von Franks Entwürfen. Angefangen
von Der Gegenstand des Wissens bis zu Das Unergründliche und
Das Licht in der Finsternis blieb Frank – ungeachtet der zweifelsfrei-

322

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

2 F. C. Copleston: Russian religious philosophy. Selected aspects. Search Press/Univer-
sity of Notre Dame, 1988, 65–78.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en Entwicklung in der Formulierung und Vertiefung einzelner Struk-
turelemente – der Grundeinsicht treu, die in ihm herangereift war.
Die Originalität Franks jedoch besteht nicht in der Metaphysik der
All-Einheit, die er bei Solowjow, Plotin, Nikolaus von Kues fand und
die neben ihm auch Karsawin, Florenski und Bulgakow entwickelten;
die Originalität und philosophische Kraft Franks liegt in der Begrün-
dung dieser Metaphysik, die er in seinen Arbeiten entwickelt hat. Die
logische Begründung der Transzendentalität des (logischen) Gegen-
stands des Wissens, die gnoseologischen Eingrenzung der transzen-
dentalen Konstruktion der Welt (das ›abstrakte Wissen‹) und dazu
die überzeugende Entfaltung des intuitiven Wissens, das tiefer als
das gegenständliche reicht, die ganze Lehre von der ›ganzheitlichen
Intuition‹, davon, daß jedes partikuläre Wissen ein ›partikuläres Wis-
sen des Ganzen‹ ist, das alles gehört zu den unabänderlichen Gewin-
nen in der russischen Philosophie. Schließlich ist das alles mit einer
derartigen Klarheit und Schlichtheit, in einer derartigen Knappheit
gesagt (die manchmal sogar zu unnötiger Kürze wird), daß man
Franks Bücher als vorbildlich ansehen kann – von ihnen sollten die
russischen Philosophen lernen«. Verglichen mit den Leistungen Flo-
renskis, Bulgakows, Karsawins tritt die Kraft der philosophischen Be-
gabung Franks um so klarer hervor.3

Senkowskis Urteil über den Rang der philosophischen Leistung
Franks ist zuzustimmen. Die Tendenz, Franks Lehre vom Wissen als
bewundernswerte Leistung anzuerkennen, seine Religionsphiloso-
phie und Ontologie aber als inakzeptabel zurückzuweisen, ist bereits
bei ihm anzutreffen. Sie übersieht freilich den strikten systemati-
schen Zusammenhang, in dem Franks Epistemologie mit seiner On-
tologie und Gotteslehre steht. Das Ergebnis seiner Wissenslehre, daß
wir selbst »in das absolute Sein eingesenkt« sind, ist für Senkowski
»eine willkürliche Interpretation« des »unstrittigen gnoseologischen
Faktums im Lichte der Metaphysik der All-Einheit« (176). Die Intui-
tion der All-Einheit ist gewissermaßen die »idée directrice« von
Franks Denken, die von ihm wie von den anderen Anhängern dieser
Ontologie als Voraussetzung jeder Erkenntnis angesehen wird, »das
Absolute eingeschlossen«. Auch Gott könne, Frank zufolge, »nicht

323

Kritische Rezeption

3 V. V. Zen’kovskij: Istorija russkoj filosofii, Paris 1950. Neudruck Leningrad 1991, in
vier Teilbänden (ich zitiere nach dieser Ausgabe: II, 2, 177–178). Englische Übersetzung:
A history of Russian philosophy. New York, Columbia University Press, 1953; Franzo-
sische Übersetzung: Histoire de la philosophie russe. Paris, Gallimard, 1953–54.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedacht werden ohne Beziehung auf das, was seine ›Schöpfung‹ ist«.
Den zurecht angenommenen metalogischen Grund »hinter der idea-
len Seinssphäre« verstehe Frank unbegründet als All-Einheit, »d. h.
er stellt ›die ursprüngliche Einheit des Seins‹ dem Absoluten gleich
[priravnjat’ Absolutu]« (165). Für Senkowski ist die All-Einheit des-
halb »allesverschlingend«; sie ist eine »willkürliche Annahme« und
»irrational« (160; 164; 165). So ist es nicht verwunderlich, daß Sen-
kowski zu dem Schluß gelangt, in Franks Philosophie der All-Einheit
bleibe von der Erschaffung der Welt durch Gott nur noch das bloße
Wort übrig (168. Vgl. DU 427).

Diese Sätze lassen deutlich das Anliegen des Kritikers erkennen:
Gott und das Sein müssen einander streng gegenübergestellt werden.
Frank aber behaupte mit seiner Lehre, daß »die ›gegenständliche‹
Welt (mit der Sphäre der Ideen) und die Welt des Selbstbewußtseins
aus einem gemeinsamen Urquell hervorgehen«, »›einen metaphysi-
schen Seinsmonismus‹« (167. Vgl. DU 304 f.). Zur Begründung zi-
tiert Senkoswki einen Satzteil, der dieses Urteils mitnichten bestä-
tigt. Frank charakterisiert in ihm einen »Glauben«, welcher, um
Wahrheit beanspruchen zu können, dialektisch der Ergänzung be-
darf. Die Wahrheit, so heißt es bei Frank, ist erst in der »ontologi-
schen Position des antinomischen Monodualismus« erreicht, denn
dieser erst erlaubt, die Wahrheit auch des Dualismus anzuerkennen.
Diese Position fordert, wie Frank betont, »ebenso die Einsicht, daß
dieser Dualismus mit dem Monismus vereinbar ist; sie fordert die
Suche nach der Einheit in der Tiefe dieser Dualität selber und die
Einsicht in diese Einheit« (DU 307). Senkowski erkennt nicht, daß
die »Einheit«, welche die Unterscheidung von Monismus und Dua-
lismus erst ermöglicht, über der Unterscheidung steht. Das Eine, das
Frank zufolge allen Unterscheidungen vorausliegt (vgl. DU 338), ist
nicht in numerischem Sinn zu verstehen.

Senkowski bemerkt nicht, in welches merkwürdige Licht er sein
eigenes Urteil über Frank als den besten russischen Philosophen
überhaupt taucht, wenn er ihm zugleich eine Metaphysik attestiert,
»die keinerlei überzeugende Kraft hat, außer der Tendenz zum Mo-
nismus«. Die hier zu erwartende philosophische Auseinandersetzung
mit der Cusanisch-Frankschen Koinzidenzlehre unterbleibt.

Von nicht unerheblichem Einfluß auf die Rezeption Franks in
der angelsächsischen Welt war G. Florowskis Vorwort zur englischen
Übersetzung Reality and man, 1967. Florowski, zu jener Zeit Profes-
sor der orthodoxen Theologie in Harvard, bezweifelt, daß Franks Phi-

324

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie noch christlich sei. Persönlich sei Frank zwar ein gläubiger
Christ gewesen, doch in Hinblick auf seine Philosophie stelle sich die
Frage: Was he not rather inclined to adjust the Christian message to
the ›exigencies‹ of the old Platonic philosophia perennis? Of course,
he was not the first to do so. Frank habe nicht nur die Methode der
traditionellen Theologie zurückgewiesen, his real disagreement is
[…] with the content itself. And he was fully aware of that. […] His
reading of the New Testament was highly selective. The crucial mes-
sage of the Gospel consisted, in his interpretation, in the final revela-
tion of the Kingdom of God, that is of the ›eternal structure of rea-
lity‹ […]. He opposed categorically the interpretation of the Gospel
in the terms of Redemption or Salvation. […] Indeed, the Cross,
strangely enough did not belong to the Gospel, as Frank read it. The
core of the Gospel is in the new assurance that Man actually does not
belong to ›this world,‹ and that there is another ›better‹ world. […]
Yet, he does not believe that victory is possible within ›this world,‹ on
that level of existence, even for God himself.

Hinsichtlich Franks Metaphysik übernimmt Florowski die Ein-
wände, die N. O. Losski schon 1915 gegen Der Gegenstand des Wis-
sens vorgebracht hatte: God and Cosmos – so versteht er Frank – are
also continuously correlated. Their ›duality‹ is actually within a
higher Unity, or even Oneness. […] God is essentially but a founda-
tion of the Cosmos. Indeed, Frank is suspicious of the concept of
Transcendence because it would endanger the continuity of Being.
On the other hand, Lossky strongly contended that God stands, as it
were, ›outside‹ the Cosmos and should not be included in the ›all-
embracing Unity‹. In fact, Frank was never clear on the ultimate
›relation‹ between God and the Cosmos. He was convinced that his
idea of indefinite ›potentiality‹ of Being, as of the Might, could serve
as a foundation of freedom. […] Yet all ›possibilities‹ are implied and
contained in the ›all-embracing Unity‹, so that actually there is no
room for any ›novelty‹. Strictly speaking, it is difficult to see, how,
within the overarching scheme of Frank, any ultimate event, includ-
ing the solution of casual predicaments, is possible. There is no room
for any ›contingency‹ in the Being. The Universe of Frank is in con-
tinuous motion like an Ocean, but it does not move anywhere.4

325

Kritische Rezeption

4 In: S. L. Frank: Reality and man. An essay in the metaphysics of human nature. Trans-
lated from the Russian by Natalie Duddington. With a foreword by Georges Florovsky.
New York, Taplinger 1967 c. 1965. XVIII, 238 S. Zitate S. IX, X, XI, XIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florowski selber denkt das Verhältnis von Gott und Welt als ein
Übereinander bzw. Untereinander, in dem Gott und Welt strikt von
einander geschieden sind. Mit der Behauptung, in Franks Sein gebe
es keinerlei »Kontingenz«, identifiziert er ohne Begründung das
Seinsverständnis Spinozas mit dem Franks (und ignoriert dessen
subtile Aufsätze zu Spinoza).

Im Jahr 1954 gab W. Senkowski in München in russischer Spra-
che einen Band zum Andenken an den verstorbenen S. L. Frank her-
aus; er enthält persönliche Erinnerungen (u. a. von L. Binswanger)
und Beiträge zu Franks Philosophie und literaturgeschichtlichen
Aufsätzen.5 W. N. Iljin schrieb über »Nikolaus von Kues und S. L.
Frank«, S. A. Lewitzki über »Franks Ethik«; N. O. Losski nutzte die
Gelegenheit, seine eigene Erkenntnislehre6 mit dem Frankschen
Werk von 1915 in Beziehung zu setzen. Dm. Tschižewskij schrieb
anerkennend über Frank als Historiker der Philosophie und Literatur.
Der Herausgeber steuerte einen Beitrag zu »S. L. Franks Lehre vom
Menschen« bei, in dem die Anerkennung die Kritik überwiegt.
Franks philosophische Lehre vom Menschen insgesamt sei »das Beste
und Bedeutendste, was von den Vertretern des All-Einheits-Systems
über den Menschen gesagt worden ist« (83 f.). G. Florowski verfaßte
einen Beitrag über »Die religiöse Metaphysik S. L. Franks«.7 Er be-
stätigt die »Kühnheit der Analyse«, die gerade Franks späte Werke
auszeichne, doch, so meint er, »die ganze Analyse scheint in den
Grenzen der ›Logik‹ zu verbleiben«. Seine teilweise groben Mißver-
ständnisse der Frankschen Philosophie sind bereits hier anzutreffen.
Die »alles-einschließende« All-Einheit des Seins ist »in der überzeit-
lichen Kreisbewegung ihrer Fülle verschlossen [zamknuto v
sverchvremennom krugovraščenii]«. »In der ›All-Einheit‹ ist nur die
Aufeinanderfolge der Kreisbewegung [posledovatel’nost’ krugovraš-
čenii] möglich, nicht aber die Aufeinanderfolge von Handlungen [po-
stupanija], denn in der ›All-Einheit‹ kann selber nichts wesentlich
Neues ›geschehen‹ oder ›entstehen‹« (150). Auch hier behauptet Flo-

326

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

5 Sbornik pamjati Semena Ljudovigoviča Franka. Pod red. pr. o. V. Zen’kovskogo.
(München) 1954. 193 S.
6 Vgl. Nikolai O. Losskij: Die Grundlegung des Intuitivismus. Eine propädeutische Er-
kenntnistheorie. Halle a. d.S. 1908. Ders.: Personalistischer Idealrealismus. In: Kant-
Studien Bd. 51 (1959/60), 387–409.
7 Prot. G. Florovskij: Religiosznaja Metafizika S. L. Franka. In: Sbornik pamjati Semena
Ljudovigoviča Franka, S. 145–156. Florowski war zu dieser Zeit Dekan des orthodoxen
St.Vladimir-Seminars in New York und Professor für dogmatische Theologie.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rowski, Frank gehe »im wesentlichen nicht von der Botschaft des
Evangeliums aus, sondern von der Lehre Platons, und das Evangeli-
um selbst begreift er in den Kategorien des ›Platonismus‹. Deshalb
nimmt er es, sozusagen, ›in Auswahl‹ zu Kenntnis und läßt außer
acht, was in den Rahmen des ›Platonismus‹ nicht hineinpaßt«. »Vom
Kreuz spricht Frank fast überhaupt nicht« (151).

Der Autor entdeckt weiter, daß Franks Denken »mit dem
Grundmotiv des deutschen Idealismus, insbesondere Hegels zusam-
menfällt«. Weil Frank die Freiheit Gottes gegenüber der Welt nicht
anerkennen könne, sei auch eine »völlige Andersheit« Gottes nicht
wahrhaft gegeben. »In den Grenzen des Seins, wie es Frank be-
schreibt, ist kein Platz für irgendeine ›Kontingenz‹«; es sei »statisch«,
»nichts ›Neues‹ kann in ihm ›entstehen‹, nur das (noch) nicht Offen-
bare kommt (hier und jetzt) zum Vorschein« (154–155).

Das philosophische Herangehen an religiöse Fragen ist den
theologischen Kritikern offensichtlich nicht geheuer. Ihnen erscheint
das religiöse Bewußtsein als ein Naturschutzgebiet, in dem Philoso-
phen mit ihren Analysen nichts zu suchen haben. Bezeichnend ist die
Bemerkung Senkowski: »Eine Philosophie der Religion ist nur auf
dem Boden der Theologie möglich, aus dem einfachen Grund, weil
man Religion nicht von außen, von der Metaphysik her, ›verstehen‹
kann«. Frank könne den religiösen Fragen nicht gerecht werden; er
behandelt sie, wie Senkowski meint, »auf der Ebene des gegenständ-
lichen, nicht des intuitiven Denkens«; in der Religiosität habe ihm
»die Metaphysik das ›lebendige Wissen‹ versperrt«.8

Wenigstens zu erwähnen sind die Dissertationen von R. Tan-
nert: Zur Theorie des Wissens. Ein Neuansatz nach S. L. Frank9 und
R. Gläser Die Frage nach Gott in der Philosophie S. L. Franks.10

Von ganz anderem Geist als die bisher referierten theologischen
Bewertungen ist die Stellungnahme von Nelli Motroschilowa11, die
über eine gute Kenntnis der neuzeitlichen Philosophie verfügt und
Frank in den Zusammenhang mit den Philosophen seiner Zeit stellen
kann, den deutschen, aber auch den russischen wie N. Losski,
A. Wwedenski, L. Lopatin. Franks Gegenstand des Wissens gehört,

327

Kritische Rezeption

8 V. V. Zen’kovskij, II, 2, S. 177.
9 Dissertation Universität Gregoriana, Rom, 1971 (Frankfurt 1973).
10 Dissertation Universität Gregoriana, Rom 1974 (Würzburg 1975). Gläser behauptet
einen Monismus und Pantheismus bei Frank.
11 N. V. Motrošilova: Mysliteli Rossii i filosofija zapada – V. Solov’ev, N. Berdjaev,
S. Frank, L. Šestov. Moskau 2006. S. 322–380.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie sie feststellt, zu den besten Werken der philosophischen Welt-
literatur in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts, die den Ver-
gleich mit den Schriften Cohens, Rickerts, Natorps, Husserls, Cassi-
rers und anderer nicht zu scheuen braucht (328). Teils greift Frank
die Erkenntnisse seiner philosophischen Zeitgenossen auf, teils
nimmt er aber auch, was diese erst später vorbringen, vorweg (338).
Von besonderem Interesse ist der Hinweis auf Franks Weiterführung
von Husserls »Ideen zu einer reinen Phänomenologie« in Richtung
auf die ontologische Begründung des Erkenntnisaktes (331). Aus-
führlich wird die Verbindung Franks zu Kant behandelt. Mit Kant
geht Frank über Kant hinaus. Wichtig ist die Beobachtung, wie sehr
Frank in seinem frühen Werk von Solowjows Denken abweicht
(335 f.).

In die Mitte ihrer eigenen Untersuchung stellt Motroschilowa
die erkenntnistheoretische Begründung der Ontologie durch Frank.
Weiterführende Diskussion verdienen die Anmerkungen zum onto-
logischen Status des »idealen Seins« (361). Das gesamte Franksche
Werk dreht sich, wie Motroschilowa zu Recht bemerkt, um die Frage
der Ontologie »Was ist eigentlich?«. In der Beantwortung dieser Fra-
ge hat Frank eine »originelle Variante der Philosophie des Lebens«
geschaffen (325 f.). In der Analyse des Begriffs des »gesellschaftli-
chen Seins« zeigt Motroschilowa, daß Frank auch in seiner Sozialphi-
losophie konsequent die grundlegenden Prinzipien seiner »ganzheit-
lichen Philosophie des Lebens« anwendet (365–368).

Zu den wichtigsten neueren Stellungnahmen gehört die Arbeit
von Piama P. Gajdenko: Die Metaphysik der konkreten All-Einheit
oder der Absolute Realismus S. L. Franks.12 Bei aller Anerkennung,
die sie Frank entgegenbringt, erhebt sie doch Einwände, die sich ge-
gen den Kern seiner Philosophie richten und der Verurteilung, die
schon Florowski ausgesprochen hatte, nicht nachstehen. Das Identi-
tätsgesetz, das Aristoteles als höchstes Gesetz der Logik aufgestellt
hatte, werde von Frank »durch das Gesetz der Identität der Wider-
sprüche« ersetzt, so daß es ihm nicht mehr möglich sei, ein Seiendes
als »es selber« zu denken, das sich von den anderen, mit denen es
verbunden ist, unterscheidet. Der Begriff des all-einen Seins und da-
mit verbunden das Prinzip des antinomischen Monodualismus wi-

328

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

12 P. P. Gajdenko: Metafizika konkretnogo vseedinstva ili Absoljutnyj realism S. L.
Franka. In: P. P. Gajdenko: Vladimir Solov’ev i filosofija serebrjanogo veka. Moskau
2001. S. 242–300.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstreite der (aristotelischen) Substanzontologie. Das Sein sei in
Franks Seinslehre konturlos, denn »die Substanz als Kategorie ist
das ontologische Analogon des logischen Identitätsgesetzes« (269 f.).
Infolgedessen verstehe Frank das Sein als »einen unendlichen Strom
von Verbindungen und Beziehungen, wo es nichts Selbstidentisches
gibt, wo jedes als das andere des anderen erscheint« (270).

Frank, der die klare Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt
nicht anerkenne, so Gajdenko, verstehe das Bewußtsein als »absolu-
tes Sein«. »Um beweisen zu können, daß es außerhalb des Bewußt-
seins nichts gibt, postuliert er, daß der Gegenstand der Erkenntnis der
Erkenntnis nicht äußerlich ist, sondern sich in ihr befindet« (260).
»Der menschliche Geist ist, Frank zufolge, selber Sein, und deshalb
gibt es zwischen ihm und der All-Einheit des Seins keinerlei Schran-
ke« (263. Vgl. hierzu GdW 311–313).

Die nach Gajdenkos Auffassung verfehlte Ontologie Franks ha-
be Konsequenzen für dessen Gottes- und Schöpfungslehre. »Die
Konzeption der All-Einheit, wie S. Frank sie vorstellt, ist unvereinbar
mit der Idee der Schöpfung«, behauptet Gajdenko kategorisch. Denn
das »Nichts«, aus dem nach der traditionellen Auslegung des Schöp-
fungsgedankens Gott schafft, sei mit Franks All-Einheitslehre unver-
einbar. Weil Frank nicht den Substanzbegriff als das Grundprinzip
der Ontologie ansetzt, sei alles Einzelne nur, sofern es mit etwas an-
derem verbunden ist und auf dieses andere verweist. »Unter diesem
Gesichtspunkt ist die Welt ›das Andere‹ Gottes. Das heißt, daß Gott
nicht existiert und nicht denkbar ist außerhalb seiner Beziehung zur
Welt, so wie die Welt nicht außerhalb ihrer Beziehung zu Gott«. Die
Welt als »das Andere Gottes« ist keineswegs dasselbe wie die »Schöp-
fung Gottes« (284, ähnlich 271). Franks »All-Einheit ist Absolute
Realität, metalogische Einheit; in ihr gibt es weder zwischen den ge-
schaffenen Substanzen, noch zwischen Geschöpf und Schöpfer eine
Verschiedenheit« (271). Was das Verhältnis Gottes zur Welt betrifft,
gehe Frank noch weiter als Solowjow, denn er sei bestrebt, die Gren-
ze, die jener noch anerkannte, »zu beseitigen, indem er die Realität
unserer Welt – und in der Tat die diesseitige – als die einzige behaup-
tet« (272; Hervorh. v. Gajdenko13). Das bedeutet (so wird man die

329

Kritische Rezeption

13 [utverždaja edinstvennuju – i v samom dele posjustoronnjuju – real’nost’ našego
mira]. Gajdenko folgt hier I. I. Evlampiev: Čelovek pered licom absoljutnogo bytija:
mističeskij realizm Semena Franka. In: S. L. Frank: Predmet znanija/Duša čeloveka. St.
Pertersburg 1995, S. 5–34 (hier S. 15).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorin wohl verstehen müssen), daß Frank, der den geläufigen Be-
griff der Transzendenz nicht anerkenne, das Sein Gottes mit dem
weltlichen Sein identifiziere – so daß letztendlich ein naturalistischer
Monismus als der wahre Gehalt seiner Philosophie sichtbar werde. In
ähnlicher Weise urteilt Gajdenko über Franks Anthropologie. Weil
der Mensch nicht das »Geschöpf des transzendenten Gottes« sei, hal-
te Frank ihn für »unergründlich«, »und in diesem Sinne unterschei-
det er sich durch nichts von der Absoluten Realität, von der metalo-
gischen All-Einheit« (276).

Franks Auffassung sei, wie Gajdenko folgert, ein »Panentheis-
mus«, der »einen gewissen Unterschied (Dualismus) von Gott und
Welt zu bewahren sich bemüht, zugleich aber auf ihrer uranfäng-
lichen Ungeteiltheit beharrt«. In Franks System der All-Einheit sei es
»unmöglich, Gott von der Welt zu lösen und seine wirkliche Trans-
zendenz anzuerkennen. Nur eine dünne Grenzlinie scheidet Franks
Panentheismus vom Pantheismus« (285). An anderer Stelle attestiert
die Autorin Frank (verglichen mit Solowjow) unumwunden »eine
Vertiefung des Pantheismus« (273).

Zu Franks Mängeln gehöre, so faßt Gajdenko ihre Beurteilung
zusammen, »in erster Linie das seinem Geiste nach pantheistische
Zusammenfließen des transzendenten Gottes und der geschaffenen
Welt zu einer grenzenlosen All-Einheit. In dessen Folge erweist sich
die Welt letztlich als unergründlich, Gott aber erhält solche Merkma-
le wie Veränderlichkeit, Fließen, Zeitlichkeit, die, vom Standpunkt
Franks, gerade seine metalogische Natur bezeugen. […] Die als
metalogische All-Einheit verstandene Realität ist so nicht dem Iden-
titätsgesetz unterworfen: Nur der Widerspruch und zwar das Zusam-
menfallen des Gegensätzlichen ist die adäquate Form des Ergründ-
lich-Unergründlichen – das Schweben über den widersprüchlichen
Behauptungen. Die absolute Realität, schreibt Frank, ›bleibt niemals
ein und dieselbe, d. h. unveränderlich identisch mit sich selbst, son-
dern geht, im Gegenteil, über die Grenze jeder Identität hinaus und
erweist sich deshalb in jedem Moment und in jeder konkreten Er-
scheinung als etwas absolut Neues, Einzigartiges und in seiner Weise
Unwiederholbares‹. Wenn Frank über die absolute Realität spricht,
hat er eben damit auch Gott im Blick. Auch Gott denkt er so, als wenn
er zeitlich, veränderlich und in diesem Sinne nicht dem Gesetz der
Identität unterworfen wäre« (297. Vgl. DU 199). Im Gegensatz zu
Florowski, für den es keine Kontingenz im all-einen Sein gab, löst
sich Gajdenko zufolge alles in kontingente Veränderung auf.

330

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gajdenko sieht selbstverständlich die Beziehung Franks zur Cu-
sanischen Philosophie; bei Nikolaus erkennt sie den Sündenfall des
modernen Denkens, für das jedes Bestimmte, zumal die Person, sei-
nen Selbstand verloren hat. Nikolaus habe den Unterschied zwischen
Schöpfer und Geschöpf eingeebnet, indem er lehrte, daß »das Eine
Alles« sei. Damit setzte er sich, wie sie meint, »nicht nur in Wider-
spruch zur christlichen Theologie, für die es prinzipiell einen Unter-
schied von Schöpfer und Schöpfung gibt, sondern auch zur Lehre
Platons und der Neuplatoniker, die, aus anderen Gründen, nicht das
›Eine‹ und ›Alles‹ identifizierten« (286 f.). Gajdenkos Einwände äh-
neln im Prinzip den Einwänden, die bereits Johannes Wenck von
Herrenberg, Professor der Theologie an der Universität Heidelberg,
1442/43 in seiner Schrift De ignota litteratura gegen die Docta igno-
rantia erhoben hatte. Wenck hatte in der Cusanischen Koinzidenz-
lehre eine Bestreitung der »Denkstrukturen des Aristotelismus« und
damit einen Angriff auf die Alleinherrschaft der ratio und ihre logi-
schen Gesetzen erkannt. Sein Vorwurf lief auf die Behauptung hin-
aus, »die Cusanische All-Einheits-Lehre hebe die Wesensgrenzen der
Kreaturen auf, indem sie deren distinktes Sein verneine«. Darüber
hinaus hatte Wenck Nikolaus vorgeworfen, er wiederhole die (kirch-
lich verurteilte pantheistische) Lehre Meister Eckharts, derzufolge
Gott das Sein selbst ist und damit formaliter alles, was ist, so daß
das Endliche wesentlich vergöttlicht wird. Nikolaus hatte in seiner
Schrift Apologia doctae ignorantiae 1449 sich mit Wencks Angriffen
auseinandergesetzt und sie als Fehldeutungen nachdrücklich zurück-
gewiesen.14

Unter den Arbeiten, die in Rußland zu Frank erschienen sind, ist

331

Kritische Rezeption

14 Vgl. M. Enders, a. a.O. S. 430. Weiter schreibt Gajdenko: »Das Unbegrenzte, das in
der Tradition Materie genannt und der Form und dem Einen als dem Prinzip jeglicher
Formung gegenübergestellt wurde, wird bei Cusanus mit dem Einen identifiziert« (288).
»Infolge seiner Ablehnung der Substanzontologie und seiner Kritik des Aristoteles, der
als Grundprinzip der Erkenntnis das Identitätsprinzip und Nichtwiderspruchsprinzip
aufgestellt hatte, betrachtet Cusanus alles Seiende unter dem Aspekt gegenseitiger Be-
züglichkeit. Die Relation tritt an die Stelle der Substanz und die Relationalität tritt bei
der Betrachtung der Welt im ganzen in den Vordergrund«. Die »neue Metaphysik« des
Cusanus, so Gajdenko, »sei eine »Metaphysik universaler Relationalität: Jedes Seiende
ist bezogen auf ein anderes und wird nur durch diese gegenseitige Bezüglichkeit gesehen
– als das andere des anderen« (289f.). – Gajdenko zeigt sich hier von Heinrich Rombach
beeinflußt. Vgl. H. Rombach: Substanz, System, Struktur. Freiburg (Alber) 1965, Bd. I,
insbesondere S. 212.
0 O. Nazarova: Ontologičeskoe obosnovanie intuitivizma v filosofii S. L. Franka. Mos-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die erkenntnistheoretische Untersuchung zur »ontologischen
Begründung des Intuitivismus« durch Frank von Oxana Nasarowa
zu erwähnen.15 Seine ontologische Erkenntnistheorie, so ihr Ergeb-
nis, löse das Problem der Erkenntnis der transsubjektiven Wirklich-
keit. Diese »erschließt sich nur, wenn das Erkennen auf die ganzheit-
liche Intuition des Seins in der Weise des ›lebendigen Wissens‹
gegründet ist«. Die ontologische Möglichkeitsbedingung dafür ist
die »Verwurzelung« des individuellen Seins im Absoluten als All-
Einheit (144). Dem Denken Franks angemessen ist auch die Arbeit
von Attila Szombath Die antinomische Philosophie des Absoluten.16

Die Beziehung Franks zu Heidegger und Binswanger referiert neben
einer knappen Analyse einiger Kapitel aus Das Unergründliche Tat-
jana Kochetkova.17

Zwei Aufsätze befassen sich kritisch mit Franks spirituell-theo-
logischem Denken: Barbara Hallensleben vertritt in einem Beitrag zu
Franks Schrift Mit uns ist Gott die auch schon bei Florowski anzu-
treffende Auffassung, daß Franks Ontologie die absolute Neuartig-
keit des christlichen Evangeliums, zumal der Inkarnation, nicht mehr
gelten lasse. Sie stellt bei Frank ein unangemessenes rationalistisches
Denken fest und meint, daß der »Verdacht des Seinsmonismus ent-
gegen der Absichtserklärung Franks doch nicht ganz auszuräumen«
sei. Leider verzichtet sie darauf (wie auch die übrigen theologischen
Kritiker), sich mit der Cusanisch-Frankschen Lösung des Transzen-
denz-Immanenz-Problems philosophisch auseinanderzusetzen.18

332

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

kau 2003 (Mit einem Wiederabdruck von Franks Aufsatz »O krtičeskom idealizme«,
1904).
16 A. Szombath: Die antinomische Philosophie des Absoluten. Ein Mitdenken mit S. L.
Frank. München (H. Utz) 2004 (Dissertation. Hochschule für Philosophie, München
2004).
17 T. Kochetkova: The search for authentic spirituality in modern Russian philosophy.
The perdurance of Solov’ëv’s ideal. Lewiston, N.Y. (Edwin Mellen Press) 2007.
18 B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877–1950). Sein religiös-philosophisches Denken
anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Überlegungen«, in: Freiburger Zeitschr. für
Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 536–571; Zitat S. 568.
0 Ph. J. Swoboda: ›Spiritual Life‹ versus Life in Christ. S. L. Frank and the Patristic Doc-
trine of Deification. In: Russian Religious Thought, ed. by J. Deutsch Kornblatt and R. F.
Gustafson. The University of Wisconsin Press 1996, 234–248. – Die intellektuelle Bio-
graphie habe Frank daran gehindert, sich das Christentum unvoreingenommen anzu-
eignen: »Frank was a philosopher before he was a christian …«. Sein Bemühen, die
patristische Lehre von der Theosis mit der Kategorie des »geistigen Lebens« verständ-
lich zu machen, habe Frank mit einer »substantiellen« Veränderung der ursprünglichen
patristischen Lehre bezahlt (237 f.). Die hypostatische Einheit der göttlichen und der

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ph. J. Swoboda handelt über Frank and the Patristic Doctrine of Dei-
fication. Der Autor bestreitet, daß Franks Verständnis des Gottmen-
schentums mit der orthodoxen Lehre der Theosis verwandt sei.19

Einen bemerkenswerten Schritt zur Rezeption des Frankschen
Werks in Rußland markiert der Band »Das philosophische Erbe
S. L. Franks und die Gegenwart«; er protokolliert eine Konferenz,
die an der Universität Saratow vom 14.–16. Mai 2007 gehalten wur-
de, und enthält kurze Analysen zu Franks Lehre der Intuition, Onto-
logie, Anthropologie und Axiologie.20 –

Für die theologischen Interpreten ist die Koinzidenz, insbeson-
dere in Hinblick auf die Beziehung von Schöpfer und Geschöpf der
Stein des Anstoßes. Als Vermischung oder Identifizierung gedeutet,
ist sie in der Tat sowohl philosophisch als auch theologisch inakzep-
tabel. Ohne das Prinzip des non-aliud ist der philosophische Gottes-
begriff sowohl des Cusanus wie Franks nicht zu verstehen. Weder für
Nikolaus noch für Frank ist Gott die Schöpfung in der Weise der
Erscheinung. Die Lehre von der analogia entis versucht, die Ähnlich-
keit der Schöpfung mit ihrem Schöpfer mit der immer noch größeren
Unähnlichkeit zu vereinen und so die Ungereimtheiten eines ab-
strakten Dualismus als auch eines Monismus in der Beziehung von
Gott und Schöpfung zu vermeiden; freilich muß auch sie die »Ein-
heit« von Ähnlichkeit und Unähnlichkeit als unergründlich stehen
lassen. Es ist bemerkenswert, daß die Seinsanalogie in den kritischen
Stellungnahmen keine Beachtung findet. Für Frank ist der Selbstand
und damit die Würde der Person allein durch die Beziehung, die Gott
mit dem Menschen eingeht, indem er ihn an seinem Wesen teilhaben
läßt, begründet; sie zeigt sich als real, indem das eigene Selbstsein
sich selbst in die gotterfüllte Tiefe der Realität transzendiert. Das
Wesen des Menschen zeichnet sich durch lebendige Geistigkeit aus,
zu deren Wesen die Relationalität gehört.

333

Kritische Rezeption

menschlichen Natur in Christus sei für Frank nothing but a preeminent exemplar of a
union of divine and human being that is characteristic of man’s nature as such. Franks
These, die potentielle Teilhabe an der göttlichen Natur müsse lebendig gewußt sein, soll
sie als Offenbarung erkannt werden können, akzeptiert Swoboda nicht. Er repliziert:
The logical priority belongs to the hypostatic union. For Frank, however, the relation is
reversed (243).
20 Filosofskoe nasledie S. L. Franka i sovremennost’. Sbornik naučnych statej. Saratov
2008. 227 S.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Religionsphilosophie

In der russischen philosophischen Literatur sind die Bezeichnungen
filosofija religii (»Philosophie der Religion« bzw. »Religionsphiloso-
phie«) und religioznaja filosofija (»religiöse Philosophie«) gebräuch-
lich. Für N. Berdjaew ist religioznaja filosofija gleichbedeutend mit
Theosophie, die meditativ gewonnene Einsichten assoziativ ver-
knüpft; einer ihrer prominentesten Vertreter ist für ihn Jakob Böh-
me. Franks philosophisches Denken ist weit davon entfernt, in die-
sem Sinne »religiöse Philosophie« zu sein. »Das Unergründliche«
trägt den Untertitel »Ontologische Einführung in die Religionsphi-
losophie« (v filosofiju religii); es fragt nach dem Sein Gottes, an dem
der Mensch teilhat, und nach dem Sein des Menschen, dem Gott
immanent ist. »Die Realität und der Mensch«, in dem der zweite
Aspekt im Vordergrund steht, wird im Untertitel als »Metaphysik
des menschlichen Seins« bezeichnet. Franks Philosophie ist philoso-
phische Gotteslehre, die Gott nicht als Objekt sich gegenüberstellt,
für die vielmehr Gott mit dem erkennenden Subjekt »ungetrennt
und unvermischt« eins ist. Sie fragt nach den transzendentalen Be-
dingungen unseres Wissens von Gott. Sie reflektiert das Wissen, das
von den Gegenständen der Religion, vom Bösen und der Schuld ge-
wonnen werden kann, und den religiösen Sinn des Leidens und des
Sterbens; sie befragt die subjektiven Voraussetzungen der eigenen
Religiosität. Sie ist als solche kritisch argumentierende Religionsphi-
losophie.

3. Russische Philosophie

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts war das intellektuelle Leben in Ruß-
land durch zwei – meist schroff sich von einander abgrenzende –
Strömungen charakterisiert: die der Westler und der Slawophilen.
Frank war in seiner persönlichen geistigen Einstellung ein Westler,
der doch wesentliche Motive auch der Slawophilen in sein Denken
integriert hat. Bei ihm begegnet die souveräne Vereinigung beider
Denkrichtungen. Die Erklärung philosophischer Erkenntnisse aus
dem Nationalcharakter, wie sie bei manchen Slawophilen anzutreffen
war, lehnte er entschieden ab. Beispielhaft ist dafür die Auseinander-
setzung, die er 1910 mit dem neu-slawophilen Wladimir Ern über

334

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den »Nationalismus in der Philosophie« führte21. Ern hatte in einem
Aufsatz die Zeitschrift »Logos« scharf getadelt und den Redakteuren,
S. Hessen und F. Stepun, vorgeworfen, sie würden, weil in einem ra-
tionalistischen Denken befangen, die wahre Bedeutung des »ganz-
heitlichen schöpferischen Logos« verkennen. Ern reklamierte diesen
»Logos« für die russische Denk- und Lebensweise und behauptete,
das »westliche« Denken, das sich nur von der Ratio leiten lasse, sei
dem russischen intuitiven grundsätzlich unterlegen. Frank weist die
Angriffe Erns nicht nur als sachlich falsch, sondern »eben deshalb
auch [als] praktisch gefährlich« nachdrücklich zurück. Zugleich aber
nimmt er Erns Anliegen ernst. Franks Absicht, zu versöhnen und den
auch im Irrtum verborgenen Kern der Wahrheit freizulegen, findet
hier (wie bei zahlreichen anderen Gelegenheiten) ihren Ausdruck. In
Der Gegenstand des Wissens weist Frank die Bedeutung der Intuition
gerade für das rationale Denken nach, denn jeder »Bestimmung«
geht logisch notwendig das ungegenständliche Wissen »als Intuition
der All-Einheit« voraus (z. B. GdW 296 ff.). Als Gewährsleute nennt
Frank zeitgenössische Philosophen, darunter Husserl und Losski, und
er unterstreicht die Bedeutung des Nikolaus von Kues (z. B. GdW
289). Auch im Exkurs über den ontologischen Beweis geht es u.a.
darum, daß das intuitive Denken, rational gerechtfertigt, bei zahlrei-
chen großen »westlichen« Philosophen anzutreffen ist. Die Kirche,
die für Ern die Hüterin des wahren Logos ist, wird in Franks Denken
eine zentrale Stelle einnehmen – freilich in einer Gestalt, die Erns
Vorstellungen übersteigt. Ebenso wird von Frank die von slawophilen
Denkern geforderte Anerkennung des personalen Moments berück-
sichtigt. Er überwindet die unfruchtbare Frontstellung gegenüber
dem »Westen«, indem er zeigt, daß wesentliche Motive der russi-
schen geistigen Tradition in anderer Gestalt und anderem Zusam-
menhang auch im »Westen« wirksam sind. Das gilt auch für die spi-
rituellen Motive. Wenn Frank am Ende seines Schaffens feststellt,
daß er neben der philosophischen auch der mystischen Literatur viel
verdanke, so wird man in erster Linie an Meister Eckhart, an die
deutsch-niederländische Mystik um die devotio moderna und an die

335

Russische Philosophie

21 Vgl. hierzu A. A. Ermičev: S. L. Frank, Filosof russkogo mirovozzrenija. Einführung
zu S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie. St. Petersburg 1996, S. 11–14. – V. Ern hatte zu
Beginn des Ersten Weltkriegs seine Abhandlung »Von Kant zu Krupp« veröffentlicht, in
der er den Kantischen Rationalismus für den Kriegskurs des Deutschen Reiches verant-
wortlich machte (Russkaja mysl’, 1914, Nr. 12, 116–124).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


französische und spanische Mystik um Franz von Sales, Theresa von
Avila und Johannes vom Kreuz denken dürfen (vgl. RM 126; 274;
293).

Bis in die unmittelbare Gegenwart wird die Frage, ob es denn
überhaupt eine eigenständige Philosophie in Rußland gebe, unter
russischen Intellektuellen diskutiert. M. Soboleva schlägt in ihrer
Untersuchung über die »russische Philosophie im Kontext der Inter-
kulturalität« vor, diese Frage »aus philosophiegeschichtlicher Per-
spektive« zu beantworten.22 Sie nennt drei Strömungen, welche die
Gestalt russischen Philosophierens hauptsächlich beeinflußt haben:
das griechische Erbe sowie westeuropäische und schließlich fernöst-
liche Einflüsse.23 Zwar enthält Franks Lehre, daß nur die freie Annah-
me des Leidens zu einer vertieften Erfahrung der Realität und so zur
inneren Ruhe führen und vom Leiden befreien könne, auch buddhi-
stische Motive. Doch gibt es keine Hinweise, daß hier ein fernöst-
licher Einfluß auf Frank gewirkt habe. Viel näher liegt die christliche
Kreuzesmystik. Um so wichtiger sind die beiden erstgenannten Quel-
len. Hier aber zeigt sich sogleich die Besonderheit Franks, denn das
neuplatonische Denken hat er anders als die slawophilen Philosophen
primär nicht vermittelt durch die byzantinisch-christliche Spirituali-
tät kennengelernt, sondern durch das unmittelbare Studium Plotins,
der kein Christ war, und der bedeutendsten Vertreter neuplato-
nischen Denkens in der westlichen Christenheit, Augustinus und Ni-
kolaus von Kues. Aufschlußreich ist dabei, daß Themen, die für das
Philosophieren in Rußland als typisch angesehen werden, wie die So-
phiologie (Solowjow, Florenski, Bulgakow) und die »Russische Idee«
(Solowjow, Berdjaew) bei Frank fehlen. Die andere Stellung der
»Weisheit« in Franks Denken scheint auch durch die nüchterne Art,
mit der Nikolaus von Kues mit dem Begriff sapientia umging, beein-
flußt. Die Weise, wie Frank das Thema des Gottmenschentums ent-
faltet – nach Berdjaew ein für die russische religiöse Philosophie ty-
pisches Thema –, steht dem Cusanischen Denken näher als dem
Solowjows. Nicht gering einzuschätzen für Franks geistige Prägung
ist Augustinus, ein lateinischer Vermittler der neuplatonischen
Denkweise. Der starke Einfluß der neuzeitlichen westeuropäischen
Philosophie, insbesondere der deutschen, auf Frank ist offensichtlich.

336

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

22 M. Soboleva: Russische Philosophie im Kontext der Interkulturalität. Nordhausen
2007. S. 106.
23 Ebd., S. 107.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants transzendentale Frage wurde Franks methodisches Leitprinzip;
Fichte wurde darüber hinaus auch durch sein Verständnis des Seins
als Geist und Leben wichtig; auf die Bedeutung des Personalismus für
Franks Philosophie wurde hingewiesen.

Franks Persönlichkeit war reich genug, um sich die Schätze der
europäischen Philosophie vorurteilsfrei zu eigen zu machen. Dabei
steht es außer jedem Zweifel, daß sein Werk wesentlich mehr ist als
nur eine »Entlehnung« und Kombination fremder philosophischer
Stoffe, in der Boris Jakowenko (gest. 1949) das Merkmal russischen
Philosophierens sah. Der unfruchtbare Streit darüber, ob es innerhalb
des russischen philosophischen Denkens eine originelle philosophi-
sche Leistung gibt24, kann durch Frank endgültig als beendet angese-
hen werden. Frank fühlte sich als russischer Patriot, der die Wurzeln
seines geistigen Seins im russischen »Boden« fand. Diese Herkunft
hat sein Denken befruchtet, aber nicht beschränkt. Über die Benen-
nung seiner Herkunft hinaus ist sein Denken nicht mehr in einem
nationalen Sinn zu charakterisieren.

4. Desiderate der Forschung

Eine eigene Untersuchung verdient die Verwurzelung Franks in der
kulturellen Tradition Rußlands. Hier ginge es sowohl um die Bedeu-
tung der russischen Literatur für Frank, aber auch auf die Beziehung
zu russischen Philosophen. An erster Stelle wäre die Wirkung, die
W. Solowjow auf Frank ausgeübt hat, zu untersuchen; Frank hat sie
als ihm nicht »bewußt« charakterisiert und sie erst in seiner letzten
Arbeit voll anerkannt (RM 125).

Wichtiger als die Frage nach den biographischen Einflüssen ist
die nach der Begründung der philosophischen Erkenntnis. Ein weites
Feld fruchtbarer Forschung bietet in systematischer Hinsicht die
durch Nikolaus von Kues vermittelte und von Frank mit der neuzeit-
lichen Phänomenologie und dem Personalismus verbundene neupla-
tonische Ontologie der All-Einheit. Es ist keineswegs belanglos, daß
Frank den Philosophen und Theologen Nikolaus von Kues als seinen
»gewissermaßen einzigen Lehrer« der Philosophie bezeichnet hat –
und nicht Husserl, Bergson oder einen anderen Philosophen der
Neuzeit, denen er gleichfalls Anregungen verdankte. Nikolaus ist

337

Desiderate der Forschung

24 Vgl. M. Soboleva, S. 108f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur durch seine Erkenntnislehre und Ontologie wegweisend
geworden, sondern nach Franks eigenem Bekunden auch durch seine
Hochschätzung des Menschen und seine philosophisch-theologische
Begründung eines christlichen Humanismus.

Der Dreh- und Angelpunkt des Frankschen Systems ist die Fra-
ge nach der Immanzenz und Transzendenz von Gott und Mensch,
bzw. Schöpfer und Geschöpf. Seine Lösung dieses wohl schwierigsten
Problems der Metaphysik hat Frank mit der Cusanischen Koinzi-
denzlehre gegeben und damit den Widerspruch jener Theologen her-
ausgefordert, die sein Werk bisher zur Kenntnis genommen haben.
Diese Lösung, in der die Immanenz wie auch die Transzendenz nicht
mehr logisch gegeneinander abgegrenzt werden können, befriedigt
das gegenständliche Denken des »entweder–oder« nicht. Dem objek-
tivierenden Verstehen Gottes muß das »belehrte Nichtwissen« in der
Tat wie die Auflösung des zuvor sicheren intellektuellen Besitzes in
ein flüchtiges Schemen und die »Koinzidenz« des göttlichen mit dem
eigenen Sein als ein das christliche Gottesbild zerstörender Pantheis-
mus erscheinen. Für Frank dagegen ist die »unvermischte« und »un-
getrennte« Einheit des Göttlichen und Menschlichen überhaupt die
Bedingung dafür, sich dem unbegreiflichen Gott selber nähern, d. h.
ihm in seiner Offenbarung begegnen zu können. Die Scheidelinie
zum Irrtum ist hier in der Tat »dünn«, wie P. Gajdenko festgestellt
hat. Doch kommt es nicht darauf an, wie dick oder dünn sie ist, son-
dern darauf, daß sie vorhanden ist. Über dem rational unauflösbaren
Widerspruch zu »schweben«, ist zweifelos unkomfortabel; der
Wunsch, stattdessen auf einem »objektiven« Grund zu stehen, ist
verständlich und kann zum Anlaß weiterer Forschung werden, die
auch die Frage weiter verfolgt, wie die christliche Botschaft einem
säkularisierten, intellektuell anspruchsvollen Publikum nahe-
gebracht werden kann.

Zu den aufgeworfenen Fragen, die weitere Diskussion verdie-
nen, gehört die Eignung der transzendentalphilosophischen Metho-
de für die Religionsphilosophie. Hier kann es zum tieferen Verstehen
beitragen, die ideelle Nähe zu untersuchen, in der Frank zu der von
dem belgischen Philosophen und Theologen Joseph Maréchal ange-
stoßenen Denkrichtung steht, die das transzendentale Denken Kan-
tischer Provenienz in Verbindung mit der thomistischen Metaphysik
für die philosophische Gotteslehre fruchtbar machte.25 Maréchal be-

338

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

25 J. Maréchal SJ: Le point de départ de la métaphysique. Löwen 1922–1947.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einflußte nachhaltig Philosophen und Theologen wie Karl Rahner,
Johannes B. Lotz und Emerich Coreth.

Auf die teilweise frappierende Übereinstimmung Franks mit der
Religionsphilosophie K. Rahners wurde mehrmals hingewiesen. Ein
äußerliches, aber doch bezeichnendes Indiz für die geistige Nähe bei-
der Denker ist ihre gleichlautende Charakterisierung der neuzeitli-
chen atheistischen Zurückweisung des christlichen Glaubens. Frank
hatte in Das Licht in der Finsternis diese Zurückweisung einen »be-
kümmerten Unglauben [skorbnoe neverie]« genannt. Rahner hat
wenige Jahre später die gleiche Formulierung in seiner Analyse des
neuzeitlichen Atheismus gebraucht.26 Eng berühren sich beide Den-
ker im Begriff der »Erfahrung«. Für Frank ist er, veranlaßt durch
Fichtes Lebensbegriff, durch W. James und die personalistische Phä-
nomenologie, in erkenntnistheoretischer, aber auch in religionsphä-
nomenologischer Hinsicht zu einem zentralen Begriff seines Den-
kens geworden. Auch wenn Rahners Begriff der »transzendentalen«
Erfahrung (der gleichfalls durch Fichte beeinflußt erscheint27) bei
ihm nicht begegnet, kennt er die Begriffe des »verstehenden Er-
lebens« und »lebendigen Wissens«, die diese Erfahrung einschließen.
Nach Rahner gehört die transzendentale Erfahrung »zu den not-
wendigen und unaufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts
selbst« und besteht als transzendentale »gerade in dem Überstieg über
eine bestimmte Gruppe von möglichen Gegenständen«. Sie ist das
»subjekthafte, unthematische und in jedwedem geistigen Erkenntnis-
akt mitgegebene, notwendige und unaufhebbare Mitbewußtsein des
erkennenden Subjekts und seine Entschränktheit auf die unbegrenzte
Weise aller möglichen Wirklichkeit«; als solche ist sie die »Bedin-
gung der Möglichkeit jedweder konkreten Erfahrung irgendeines be-
liebigen Gegenstandes«. Übereinstimmend mit Frank meint Rahner,
daß die »ursprüngliche Gotteserkenntnis« nicht eine gegenständlich-
rationale ist; sie ist vielmehr »immer nur ein Verweis auf die tran-
szendentale Erfahrung als solche, in der sich immer der, den wir
›Gott‹ nennen, schweigend dem Menschen zusagt – eben als das Ab-
solute, Unübergreifbare, als das nicht eigentlich in das Koordinaten-
system einrückbare Woraufhin dieser Transzendenz«. Mit der Erfah-

339

Desiderate der Forschung

26 Im Artikel »Atheismus«, Lexikon für Theologie und Kirche, Band I, Freiburg 1957,
und an anderen Stellen.
27 Vgl. L. Gruber: Transzendentalphilosophie und Theologie bei Johann Gottlieb Fichte
und Karl Rahner. Frankfurt a. M. 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung dieser Transzendenz, die dem Menschen als Menschen wesent-
lich ist, ist Rahner zufolge »ein gleichsam anonymes und unthema-
tisches Wissen von Gott gegeben«. Der Mensch ist darum – überein-
stimmend mit Frank – »das Wesen der Transzendenz auf das heilige,
absolut wirkliche Geheimnis«.28

Schon diese wenigen Sätze über das zum Wesen des Menschen
gehörende unthematische Transzendieren im Erkennen und Wollen
auf den Horizont des Unendlichen zeigen, daß Rahner und Frank als
Philosophen aus einem ähnlichen Prinzip denken. Beide bemühen
sich zu zeigen, daß jeder Mensch, der im Dienst der »Wahrheit« lebt,
das ewige Heil erlangen kann; beide betonen, daß die Heilstat Christi
für die Menschen aller Zeiten gilt. Zu fragen wäre, in welchem Sinn
das Transzendieren als Grundform religiöser Erfahrung angesehen
werden kann. Franks phänomenologische Analyse (z. B. zur tran-
szendentalen Erfahrung der Gemeinschaft, des Schönen u.a.) macht
auf Unterscheidungen aufmerksam, die auch die Theologie befruch-
ten können.

Frank selber hat auf den Einfluß aufmerksam gemacht, den der
christliche Glaube auf seine Lehre von der lebendig wißbaren Anwe-
senheit Gottes im Menschen hat: »Auf den ersten Blick und ihrer
äußeren Form nach ist sie zwar Resultat einer philosophischen Über-
legung und Rechenschaft über das persönliche Selbstverständ-
nis […], in Wirklichkeit aber war sie nichts anderes als das Ergebnis
der positiven Offenbarung Christi«. Er fährt fort: »Alles, worüber ich
bisher gesprochen habe, wäre für das menschliche Denken ganz un-
erreichbar, wenn nicht ein Same darin angelegt wäre, der von Chri-
stus gesät und durch seine Offenbarung vermittelt worden wäre«
(S nami Bog29). Frank läßt keinen Zweifel daran, daß die Offen-
barung Christi fundamental für die Gotteserkenntnis überhaupt ist
– und damit auch für das Endziel seiner philosophischen Arbeit: »Mit
unserer persönlichen Erfahrung allein, ohne die Mitwirkung von
Christi Offenbarung, könnten wir niemals die Fülle, Klarheit, Voll-
kommenheit des Wissens vom wahren Wesen Gottes, der authenti-
schen göttlichen Wahrheit erreichen« (ebd. 288).

Frank hat nicht weiter reflektiert, wie weit sein Glaube seine

340

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

28 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 31.
29 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau
1992. S. 289 (Teil I am Ende).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophische Erkenntnis insgesamt beeinflußt hat. Beschränkt sich
sein Einfluß darauf, die Aufmerksamkeit auf Fragen zu lenken, die
prinzipiell auch ohne ihn zu erkennen und zu beantworten sind, oder
fließt der Glaube auch in den Beweisgrund ihrer Beantwortung ein?

Zu den Feldern, von denen fruchtbare Anregungen für die Dis-
kussion ausgehen können, gehört schließlich auch Franks provokante
Stellungnahme zu den Menschenrechten. Herausfordernd für das
aktuelle Verständnis ist seine These, daß die Pflicht, jedes Hand-
lungsziel auf »die Waagschale der Wahrheit« zu legen und an diesem
Maß zu messen, den Rechten des Menschen immer vorausliegt. Jedes
Recht fließt letztlich aus »dem einzigen dem Menschen ›angebore-
nen‹ Recht: aus dem Recht zu fordern, daß ihm die Möglichkeit ge-
geben sei, seiner Pflicht zu genügen« (GGdG 221). Darum ist das
einzige unantastbare Menschenrecht, das diese Bezeichnung ver-
dient, das Recht das »wahrhaft Gesollte« zu suchen und ihm entspre-
chend handeln zu können. Mit dieser Pflicht innerlich verbunden ist
die Freiheit des Gewissens und Glaubens. Der hohe Rang, den Frank
der Freiheit zuerkennt, wird hier nochmals bestätigt. Diese Rangord-
nung kommt, wie Frank es nennt, in der »Dreieinheit der Prinzipien
des Dienstes, der Solidarität und der Freiheit« zum Ausdruck, in wel-
cher der Dienst an der Wahrheit die erste Stelle einnimmt (GGdG
219). Dieser Dienst aber kann nur ein freier sein; die Zuordnung der
Freiheit zur Solidarität, hat nichts mit einer heteronomen Beschrän-
kung durch einen Kollektivwillen zu tun, sondern bringt die in der
»Gemeinschaftlichkeit« gründende Verantwortung jedes Einzelnen
für die Gesellschaft zum Ausdruck.

5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

Franks entschiedene Absicht, die sich vom Aufsatz in den »Weg-
zeichen« [vechi] am Vorabend des Ersten Weltkriegs bis zur »Meta-
physik des menschlichen Seins«, 1949, verfolgen läßt, war darauf
gerichtet, einen »Humanismus« zu begründen, der jenseits unver-
bindlicher Schwärmerei dem Menschen in einer orientierungslosen
Gesellschaft geistigen Halt gibt. Der Rückblick nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs auf die Greuel der Revolutionen, der Vertreibun-
gen, der Kriege und des Völkermords hat die Einsicht der frühen
Jahre bestätigt, daß »die Hauptursache für die Verwirrung und Tra-
gik« dieses Jahrhunderts in der pervertierten Selbsteinschätzung des

341

S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen liegt. »Der Glaube an den Menschen« hatte sich vom
»Glauben an Gott« gelöst und der Mensch sich selbst zum Gott er-
hoben. Diese »fatale Entzweiung« zu überwinden und zu zeigen, daß
der Mensch seinen wahren Grund in der »untrennbaren Verbindung
der Idee des Menschen und der Idee Gottes«, d. h. in seiner »›Gott-
menschlichkeit‹« findet, ist das Ziel des philosophischen Werks
Franks. Der »eigentliche Sinn des christlichen Glaubens«, wie Frank
ihn sah, war damit zum Ausdruck gebracht (vgl. RM 125). Die Be-
gründung des wahren menschlichen Ranges konnte nicht das Sonder-
gut einer partikularen Religion sein. Es war eine befreiende Erkennt-
nis des jungen Frank, daß die christliche Offenbarung von der
Menschwerdung Gottes eine Erhebung der menschlichen Natur be-
deutet und das mit ihr gegebene Heil eine ontologische Dimension
besitzt. Zu ihrer Explikation bedarf die universale Gottmenschlich-
keit und der mit ihr grundgelegte Humanismus der Philosophie. Die
überlieferte religiöse Begrifflichkeit – so war Frank überzeugt – ist
weithin nicht mehr geeignet, der Mehrzahl der europäischen Zeitge-
nossen den wahren Sinn der Offenbarung zu vermitteln.

In ihrem Kern ist Franks Philosophie eine philosophische Got-
teslehre, deren methodische Besonderheit im konsequenten Ausgang
vom personalen Selbstsein besteht. Das Streben – Transzendieren –
des menschlichen Geistes zur Fülle der Realität hat die Erfahrung der
Entbehrung der Fülle und zugleich die beschränkte Teilnahme an ihr
zur Bedingung. Franks Philosophie ist in dieser Hinsicht eine Entfal-
tung des »ontologischen Arguments«, in dem Metaphysik und Er-
kenntnislehre vereint sind. Sie impliziert die Anerkennung der Seins-
analogie (vgl. DU 358–361) und leitet dazu an, den geistigen Blick
auf die je verschiedene Anwesenheit Gottes in allem zu lenken. Nicht
der Spekulation um ihrer selbst willen gilt Franks Interesse; seine
Werke verdanken ihr Entstehen der praktischen Absicht, aufzuklären
und zu erziehen. Schon das Projekt des »religiösen Humanismus«,
das er in den »Wegzeichen« angekündigt hatte, war von ihr geleitet.
Unter den Philosophen ähnelt die Leidenschaft, durch Belehrung zu
erziehen, in gewisser Weise Fichte. Sie schloß die scharfe Kritik ver-
derblicher Anschauungen nicht aus. Beispiele dafür sind die kriti-
schen Stellungnahmen zur Zeitgeschichte wie etwa in dem Aufsatz
Der Sturz der Idole [krušenie kumirov], 1923, mit seiner geistvollen
und zugleich vernichtenden Kritik der sozialistischen und liberalen
Fortschrittsideologie.

Kritiker haben mit Recht bemerkt, Franks Philosophie enthalte

342

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur wenige Gedanken, die er unter jeweils anderer Rücksicht immer
wieder zur Sprache bringt (das beeinflußt auch ihre Rekonstruktion,
die Wiederholungen nicht vermeiden kann). Dennoch ist eine gewis-
se Entwicklung zu beobachten; sie erfolgt kontinuierlich auf dem
einmal gelegten Fundament ohne Brüche und totale Neuansätze. Da-
zu gehört eine zunehmend sich vertiefende Einsicht in die theologi-
sche Problematik der anthropologisch-ontologischen Grundeinsich-
ten. Das bezeugen Die Realität und der Mensch und mehr noch die
spirituellen Schriften der Spätzeit Das Licht in der Finsternis und Mit
uns ist Gott. Frank selber spricht von seinem »philosophischen Sy-
stem«, das er in den vierzig Jahren seines Arbeitslebens geschaffen
hat (vgl. RM 125). Sein Fundament ist in allen Hauptwerken die von
Platon initiierte philosophia perennis. Sie hat dazu beigetragen, daß
sein Werk eine innere Ruhe und Sicherheit ausstrahlt, die für das
Selbstverständnis des 20. Jahrhundert ganz ungewöhnlich ist. Wich-
tiger aber als die neuplatonische Philosophie dürfte in dieser Hinsicht
der im christlichen Evangelium fundierte Gottesglaube sein. Was
Franks philosophisches Denken interessant macht, ist dennoch seine
Modernität, die sich gerade in der Integration der Phänomenologie
und des Personalismus in die Ontologie zeigt, und die damit verbun-
dene Entwicklung eines für die Religionsphilosophie fruchtbaren Be-
griffs der Erfahrung.

Es wäre eine Fehleinschätzung, daß es Frank einfach darum gin-
ge, den Glauben der christlichen Kirche in philosophische Begriffe zu
kleiden. Zwar ist sein Werk von biblischen, zumal paulinischen und
johanneischen Gedanken durchtränkt; seine Bezugnahme auf das
Neue Testament ist keineswegs highly selective, wie G. Florowski
behauptete. Dessen ungeachtet hat Frank mehrmals seine ideelle Un-
abhängigkeit von theologischen Vorgaben betont. Ein nicht nur äu-
ßeres Indiz für die Weite des Horizonts, in den er die »Idee der Gott-
menschlichkeit« gestellt hat und der die üblichen theologischen
Assoziationen weit hinter sich läßt, ist das Zitat aus Goethes »Zah-
men Xenien« in deutscher Sprache, mit dem er sein Lebenswerk be-
schloß (RM 395).

Und alles Drängen, alles Ringen
Ist ewige Ruh’ in Gott dem Herrn.30

343

S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

30 Frank illustriert mit diesen Versen seine Lehre des antinomischen Monodualismus;
sie sind kein Bekenntnis zu einer monistischen Identitätsphilosophie.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man würde der Bedeutung des Zitats nicht gerecht werden, sähe man
in ihm nur den Wunsch des Autors, noch einmal seine Belesenheit zu
beweisen. Nicht allein der Inhalt dieses Zweizeilers, der in kompakter
poetischer Form die Koinzidenz des Widersprüchlichen in Gott zum
Ausdruck bringt, ist bemerkenswert. Es ist eine versöhnende Geste
an die deutsche Kultur, der er so viel verdankte, obwohl die Barbarei,
die von Deutschland ausgegangen war, so viel zerstört und auch ihn
selbst in Not und Lebensgefahr gebracht hatte. Nicht zuletzt erinnert
es daran, daß das künstlerische Schöne – und seien es die Verse eines
»großen Heiden« – selber ein Symbol des Göttlichen ist, so daß es in
ihm auf die Weise des Nicht-Berührens berührt werden kann.

344

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321 - am 24.01.2026, 06:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Kritische Rezeption
	2. Religionsphilosophie
	3. Russische Philosophie
	4. Desiderate der Forschung
	5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

