Vom spannungsreichen Dialog zwischen Erzahlprosa und
bildender Kunst

Amadeo de Souza-Cardosos Légende de Saint Julien L'Hospitalier
de Flaubert

On the tense Dialogue between Prose and Fine Art
Amadeo de Souza-Cardosos Légende de Saint Julien L'Hospitalier
de Flaubert

Laura Rosengarten

Abstract

DE 1912 adaptiert der portugiesische Maler Amadeo de Souza-Cardoso (1887-1918) Gustave
Flauberts (1821-1880) La Légende de Saint Julien L’Hospitalier von 1877. Zur Vorbereitung
besucht der in Paris lebende Souza-Cardoso gemeinsam mit seiner Frau Lucie die Stadt
Rouen — Flauberts Geburtsort und langjahrige Wirkungsstitte — sowie die Bretagne, wo
er wie schon Flaubert 1875 die Arbeit an >seiner< Légende beginnt. Es entsteht ein zwischen
mittelalterlicher Prachthandschrift und modernem Kiinstlerbuch changierendes Buchobjekt.
Aber nicht erst Souza-Cardoso setzt den Text in ein komplexes intermediales Spannungsver-
hiltnis, denn der Umgang mit unterschiedlichen textlichen und visuellen Versatzstiicken
liegt bereits Flauberts Prosa zugrunde.

Mit den Methoden der Intermedialitit, Hermeneutik, Ikonografie und Sozialgeschichte
betrachtet zeigt sich, dass Bildprogramm und Text in Souza-Cardosos Werk nicht homogen
ineinandergreifen, sondern vielmehr in einem spannungsreichen Dialog miteinander stehen.

EN In 1912, the Portuguese painter Amadeo de Souza-Cardoso (1887-1918) adapted La
Légende de Saint Julien L’Hospitalier (1877) by Gustave Flaubert (1821-1880). In preparation,
Souza-Cardoso, who lived in Paris at the time, together with his wife Lucie visited the
city of Rouen — Flaubert’s birthplace and place of work — and Brittany. There, Souza-Car-
doso, like Flaubert in 1875, begins to work on >his< Légende. The result is a book object
that oscillates between a magnificent medieval manuscript and a modern artist’s book.
Souza-Cardoso is not the first however, to place Flaubert’s text in a complex intermedial
relationship. Flaubert’s prose itself already consists of various intertextual and intermedial
references.

Through Rosengarten’s research methods from intermediality studies, hermeneutics,
iconography, and social history, it becomes apparent that rather than pictorial program
and text in Souza-Cardoso’s work meshing homogeneously, they are in a tense dialogue with
each other.

257

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Der Maler und Grafiker Amadeo de Souza-Cardoso (1887-1918) gehorte
neben Eduardo Vianna (1881-1967) und José de Almada Negreiros (1893-
1970) zur ersten Generation des modernismo portugués.! Ebenso gehorte
Souza-Cardoso zu einer Generation von in erster Linie mannlichen Kiinst-
lern, die wihrend und an den Folgen des Ersten Weltkriegs starben und
dariiber teilweise in Vergessenheit geraten sind.? In einem seiner wichtigs-
ten Werke, der Légende de Saint Julien L'Hospitalier von 1912, adaptierte
Souza-Cardoso die gleichnamige Erzahlung des bis heute ungleich bekann-
teren franzosischen Schriftstellers Gustave Flaubert von 1877 wortgetreu
und erweiterte den Text durch aufwéndige kiinstlerische Gestaltung. Souza-
Cardoso fertigte nicht nur zweidimensionale Blétter, auf denen Text und
Gestaltung miteinander verwoben sind, sondern fasste seine Einzelseiten
dariiber hinaus in einem kunstvollen Buchobjekt zusammen. Tatsdchlich
handelt es sich dabei um eine zwiespaltige Erweiterung, da die gestalteri-
sche Uberformung die Erzihlung gewissermafien »umschreibt<, obwohl der
Maler keine Verdnderungen an Flauberts Text vornahm.? Vielmehr entspre-
chen Dekor und [lustrationen dem von Flaubert ubernommenen Titel, der
nahelegt, den Leser:innen werde ein Heiligenleben geschildert.

Hinter diesem scheinbar harmlosen Titel und der auflergew6hnlichen
Heiligenfigur verbirgt sich jedoch nur vordergriindig ein Legendentext.
Tatsdchlich handelt es sich um eine komplexe Erzéhlrosa, die sich zum
einen zahlreicher Versatzstiicke aus unterschiedlichen Textmedien sowie
Bildwerken bedient und die Leser:innen zum anderen auf der Inhaltsebene
mit einer schonungslosen Anklage der christlichen Tradition sowie des
franzdsischen Imperialismus und Kolonialismus zur Zeit der frithen Drit-
ten Republik konfrontiert. Flauberts Erzdhlung und Souza-Cardosos Lé-
gende stehen sich in dem Prachtband von 1912 spannungsreich und darum
bemerkenswert aufschlussreich gegeniiber.

1 Vgl. Franga 2005, S. 3. Ausfithrlicher zu Souza-Cardosos Biografie José-Augusto Franga
sowie Fundagao Calouste Gulbenkian Lissabon 2007 (Bd. 1).

2 Souza-Cardoso starb 1918 an der Spanischen Grippe. Einen hilfreichen Einblick in
diese Generation von Kiinstler:innen bietet der Ausstellungskatalog von Thurmann,
Dornbach und Hiisch 2014.

3 Auch Ana Rita Penado Rodrigues zeigt in ihrer Dissertation, dass Souza-Cardosos
Bildprogramm einen von Flaubert abweichenden Text erzeugt, und untersucht die
Unterschiede zwischen literarischer Vorlage und Bildprogramm, jedoch kommt ihre
Untersuchung anders als der vorliegende Beitrag zu dem Ergebnis, der Maler bereiche-
re Flauberts Erzahlung, vgl. Rodrigues 2019, S. 267-410.

258

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

In der Fachliteratur wird dieses Spannungsfeld nicht systematisch analy-
siert. Auf der einen Seite hat sich die differenzierte Flaubert-Forschung
noch nicht mit Souza-Cardosos Adaption von 1912 beschiftigt. Auf der
anderen Seite fithren die weitgehend portugiesisch gepragten Untersuchun-
gen zu Souza-Cardosos Légende die literarische Vorlage vorrangig an, um
Originalitit und Virtuositit des Malers unter Beweis zu stellen, der sich
von der literarischen Vorlage zu losen* bzw. ihre spirituellen Qualititen
zu betonen weif3.> Dariiber hinaus beschrinken sich wissenschaftliche Un-
tersuchungen vor allem auf die Motivik des Kiinstlers,® auf die Anleihen
bei europdischer und globaler Kunstgeschichte’ und auf Souza-Cardosos
reflexiven und gestalterischen Umgang mit Zeichen und Schrift.® Des Wei-
teren finden sich Studien, die die Légende als Buchobjekt, das zwischen
mittelalterlichem Manuskript und modernem Kiinstlerbuch changiert, me-
dientheoretisch, kunsthistorisch sowie materialtechnisch untersuchen.’

Haufig zielen die Deutungen weniger auf eine sozialhistorische Einord-
nung des konkreten Werks als auf eine biografische und psychoanalytische
Verortung des nach eigenen Angaben melancholischen und wankelmiitigen
Malers ab, der in seiner kiinstlerischen Praxis angeblich Heilung suchte
und fand.1® Zwar fordern diese Untersuchungen immer wieder interessante
Aspekte eines jungen Kiinstlers zutage, der aus der Peripherie kommend in
wenigen Jahren Teil des europdischen Kunstzentrums Paris wurde,!! jedoch
scheinen diese Zugénge in erster Linie bemiiht, ein mdglichst affirmatives
Bild des Kiinstlers zu produzieren. Weitaus aufschlussreicher fiir die Erfor-
schung des 20. Jahrhunderts als die Aufnahme eines weiteren Akteurs in

4 Vgl. Molder 2016, S. 243-270.

5 Vgl. Rodrigues 2019.

6 Vgl. Soares 2020, S. 1-16.

7 Vgl. Grenier 2016, S. 27-31; Molder 2016, S. 243-270.

8 Vgl. Waldegg 2007, S. 92-106.

9 Vgl. Grenier 2016, S. 27-31; Montagner 2015 oder Cruz da Silva 2017.

0 Vgl. Molder 2016, S. 256.

1 Souza-Cardoso kam 1906 aus Lissabon nach Paris. In den Jahren 1911 und 1912 zeigte
er erste Arbeiten auf dem Salon des Indépendents in Paris, 1913 nahm er an der Armo-
ry Show in New York, Chicago und Boston und am Ersten Deutschen Herbstsalon
in Berlin teil. Er stellte seine Zeichnungen XX Dessins in der Kunsthochschule in
Hamburg aus und nahm 1914 am London Salon of the Allied Artists’s Association
teil. Nach seiner Heirat mit Lucie in Porto konnte Souza-Cardoso aufgrund des
Kriegsausbruchs nicht mehr nach Paris zuriickkehren. 1916 stellt er seine Werke
erstmalig in Portugal aus. 1918 plante er nach Paris zuriickzukehren, starb jedoch im
Oktober desselben Jahres kurz vor seinem 31. Geburtstag an der Spanischen Grippe;
vgl. Alfaro 2016, S. 274-277.

259

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

den Kanon vornehmlich ménnlicher Genies, diirften allerdings kritische
Untersuchungen der kiinstlerischen Avantgarden sowie ihrer bekannten
und vergessenen Akteur:innen sein.

An der Souza-Cardoso-Forschung lasst sich beobachten, dass Werkana-
lysen durch den Fokus auf affirmative Zuginge regelmiflig in den Hinter-
grund riicken. So liegt mit Blick auf die Légende von 1912 bisher auch
keine intermediale Analyse, die den Briichen und Ambivalenzen zwischen
Flauberts Erzahlung und Souza-Cardosos Buchprojekt nachspiirt, vor. Aus
meiner Sicht stellt diese Leerstelle ein unbedingtes Forschungsdesiderat
dar, weil gerade die verschrinkte Analyse beider Werke zeigt, in welch
starkem Kontrast Flauberts und Souza-Cardosos kiinstlerische Anspriiche
zueinanderstehen. D.h., gerade die Analyse des Spannungsfelds zwischen
den Werken fordert aufschlussreiche Indizien zutage, die dabei helfen, die
inhaltliche sowie formale Agenda des Schriftstellers und des Malers zu
deuten und einzuordnen.

Im vorliegenden Beitrag soll also der Versuch unternommen werden,
einen Einblick in die Potenziale des besagten intermedialen Spannungsfelds
zwischen Flauberts bildgewaltigem Text und Souza-Cardosos aufwiandigem
Bildprogramm zu geben.”> Der Fokus der Untersuchung liegt dabei auf
der Schlussszene der Légende, um Briiche und Ambivalenzen zwischen
den Werken exemplarisch nachzuzeichnen. Mithilfe der Engfiihrung inter-
disziplindrer Forschungsansitze wie der Hermeneutik, Ikonografie, Rezep-
tions- und Sozialgeschichte sowie Intermedialitdt soll in Souza-Cardosos
Buchprojekt an den Grenzen zwischen Literaturwissenschaften und Kunst-
geschichte eingefithrt werden.

Bei diesem Unterfangen werden zahlreiche andere Ebenen der Interme-
dialitit zugunsten der Frage ausgeblendet, wie Souza-Cardoso mit der
Textvorlage, die er wortgetreu adaptiert, umgeht. Medien eindeutig von-
einander zu scheiden, der Prosa etwa narrative und der Malerei visuelle
Qualititen zuzuschreiben, ist ein zum Scheitern verurteiltes Unterfangen.
Vielmehr ist der konkrete Untersuchungsgegenstand, die Légende, ein an-
schauliches Beispiel fiir W. J. T. Mitchells Ansatz, der die Vorstellung
von einem reinen Medium verabschiedet und stets von »mixed media«
ausgeht.® So zeichnet sich Flauberts Erzahlung neben zahlreichen Textre-
ferenzen durch die Ubersetzung so unterschiedlicher Bildmedien wie Ge-

12 Der vorliegende Beitrag ist aus der unverdffentlichten Masterarbeit der Autorin ent-
standen.
13 Vgl. Mitchell 1995, S. 94-95.

260

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

brauchsgrafik und christlicher Glasmalerei aus. Souza-Cardoso hingegen
reflektiert aus der Perspektive des bildenden Kiinstlers die Medien Schrift,
Buch sowie Illustration. Andererseits fufit die vorliegende Untersuchung
auf der Pramisse, dass sich Grenzbereiche zwischen so unterschiedlichen
Medien wie Erzahltext und bildkiinstlerischer Gestaltung durchaus erken-
nen und analysieren lassen. Daher wird in der vorliegenden Untersuchung
Irina O. Rajewskys Ansatz, ebenso nicht von »reinen« sondern vielmehr
von »individuellen« Medien auszugehen, als hilfreich erachtet. Denn trotz
komplexer Uberschreitung des herkdmmlichen Bildtrigers lasst sich in
Souza-Cardosos Légende die Grenze zwischen dem literarischen Text, der
den Ausgangspunkt und den Kern des Werks bedeutet, und der Gestaltung,
mithilfe interdisziplindrer Forschungsansitze regelrecht nachzeichnen.

So bildet die wortgetreue Adaption der Erzdhlung im Folgenden auch
den Kern der Untersuchung, die sich der Frage widmet, inwieweit und
inwiefern Souza-Cardosos gestalterischer Rahmen den adaptierten Text
gewissermafien umschreibt. Aber zunéchst soll mithilfe der Hermeneutik
in Flauberts Légende, mittels der Rezeptionsgeschichte in die Flaubert-Re-
zeption zu Beginn des 20. Jahrhunderts und anhand der Ikonografie in
Souza-Cardosos Bildprogramm eingefiihrt werden. Anschlieflend dienen
ausgewihlte Beispiele der bildkiinstlerischen Gestaltung dazu, Abweichun-
gen zwischen Flauberts Agenda und Souza-Cardosos Projekt herauszuar-
beiten und sozialhistorisch einzuordnen, um nachvollziehen zu konnen,
worin die Divergenzen bestehen und welche Potenziale die Engfithrung
unterschiedlicher Medien und die Analyse des spannungsreichen Grenzbe-
reichs zwischen ihnen fiir die jeweilige Werkanalyse bereithalten.

1 Ein hermeneutischer Zugang zu Flauberts Légende

Flauberts Plan, die Figur des Saint Julien fiir eine Erzéhlung zu adaptieren,
bestand bereits 1856.1> Bis zur Ausarbeitung und Publikation des Themas
gegen Ende seines Lebens vergingen allerdings zwei Jahrzehnte, und erst
1877 erschien die Légende als Mittelstiick des Erzahlbandes Trois Contes.!®

14 Vgl. Rajewsky 2010, S. 63-65.

15 Vgl. Bart und Cook 1977, S.29. Jean Giraud geht noch weiter zuriick und bemerkt,
laut Maxime du Camp habe Flaubert bereits 1847 den Wunsch gehegt, eine eigene
Legende des Heiligen Julian zu schreiben, vgl. Giraud 1919, S. 88.

16 Vgl. Flaubert 1877.

261

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Auf der Handlungsebene orientierte sich Flaubert am iiberlieferten Hei-
ligenleben, betonte jedoch das Jagdmotiv, die Vielgestaltigkeit Julians zwi-
schen Odipus und heiligem Christopherus und erweiterte den Fluch, mit
dem Julian belegt wird. Bei Flaubert wird der Heilige erst, nachdem er
beinahe ein ganzes Rudel Hirsche auf einem seiner Streifziige massakriert
hat, vom Leittier mit dem Fluch belegt, er werde seine Eltern ermorden.

In Flauberts Légende gehen dieser géngigen, bereits im Speculum histo-
riale angelegten Prophetie des Hirsches!” zwei weitere voraus, die die Ambi-
valenz und Zerrissenheit des Heiligen Julian vorbereiten, und gleichzeitig
den legendenhaften Charakter des Textes steigern. Zum einen verkiindet
eine Eremitengestalt der Mutter, ihr Sohn wiirde zum Heiligen; zum ande-
ren teilt ein Bettler Julians Vater mit, sein Sohn wiirde ein Herrscher wer-
den. Die Eltern sind sich zwar beide im Nachhinein nicht sicher, ob sie sich
die jeweilige Erscheinung nur eingebildet haben, glauben aber dennoch
an die Prophezeiung und verheimlichen sie voreinander, um ihre Verwirk-
lichung nicht zu vereiteln. Mehr noch: Um die Prophetie zu unterstiitzen,
kiimmern sich beide mit grofler Hingabe und Fiirsorge um den kleinen
Julian. Von Seiten der Mutter wird er in musischen Fiachern unterrichtet,
wiahrend der Vater den Jungen auf grofle Pferde setzt, um seinen Mut und
seine Kraft zu stirken. Julian nimmt an allen Lehrstunden geduldig Teil
und verhilt sich selbst in langen Messen still. Allerdings nur bis zu dem
Tag, an dem er in seinen Gebeten von einer Maus gestort wird, die im
Mauerwerk der Kapelle zu leben scheint. Von diesem Moment an ist die
Saat der Mordlust in Julian aufgegangen, und so muss der Eindringling und
Storenfried vernichtet werden. Je mehr Tiere durch Julians Hand sterben,
desto mehr wandelt sich sein Blutdurst zur Besessenheit. Auf den vorldufi-
gen Hohepunkt der Grausambkeit folgt die bereits genannte Prophetie des
Hirsches. Julian wehrt sich gegen den Fluch. Als er jedoch nacheinander
Vater und Mutter versehentlich um Haaresbreite ermordet, flieht er, um
seine Eltern zu verschonen.

Im zweiten Teil der Erzdhlung, der Phase der Adoleszenz, wird Julians
Mut und Geschick in kriegerischen Belangen an ganz unterschiedlichen
Orten der Welt beschrieben. Die Teilnahme an Kampfeshandlungen tragt
ihm Ruhm, Ehre und bald ein neues Zuhause ein. Nachdem Julian den
Kaiser von Occitanien befreit hat, ehelicht er dessen Tochter und zieht mit
ihr in ein préchtiges Schloss. Schon bald befillt Julian quélende Sehnsucht
nach seinen Eltern und der Jagd, jedoch versagt er sich beide Begehren,

17 Vgl. Flaubert 1961, S. 94f.

262

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

um der Prophetie des Hirschs zu entkommen — bis zu dem Abend, an
dem er seine unstillbare Jagdlust nicht mehr zuriickhalten kann. In seiner
Abwesenheit erreichen seine inzwischen vergreisten Eltern das Schloss;
Julians Frau gibt ihnen zu essen und iiberldsst ihnen das Ehebett. Als Julian
im Morgengrauen zuriickkehrt, entflammt sein Herz in Eifersucht, da er
die zwei Gestalten in seinem Bett fiir seine Frau und einen Rivalen hilt.
Ohne zu zdgern, sticht er beide tot, um anschliefiend festzustellen, dass sich
die Prophetie des Hirsches nach Jahren der Entsagung und des Hoffens
dennoch erfiillt hat.

Nach dem unausweichlichen Mord an den Eltern ldsst Julian neben
seinem Besitz auch seine Frau zuriick und lebt anders als in den mittelal-
terlichen Uberlieferungen in Einsamkeit. So ist es in der letzten Szene,
in der ein Aussitziger am anderen Ufer erscheint, Julian selbst, der dem
Anderen jeden Wunsch erfiillt. Nachdem er dem Ankémmling {iber den
Fluss geholfen hat, gibt er ihm Herberge und kommt sogar dem Wunsch
nach, sich nackt zu ihm zu legen, um ihn zu wirmen. Die auf diesen Lie-
besdienst folgende Erlosung, in der der Leprakranke zu Christus wird und
eng umschlungen mit Julian in den Himmel aufsteigt, hebt sich ebenfalls
von den Vorgingerversionen ab. Bei Flaubert wird die Erlésung nicht nur
verkiindet, sondern erfolgt tatsachlich, und zwar als homoerotische Ekstase
und blasphemische Himmelfahrt.

Mit dem letzten Satz der Heiligenlegende ist Flauberts Text allerdings
noch nicht beendet, sondern wird um einen merkwiirdigen Kommentar
erganzt, der eine eindeutige Quellenlage suggeriert: »Et voila lhistoire
de saint Julien 'Hospitalier, telle a peu prés quon la trouve, sur un vi-
trail d’Eglise, dans mon pays.«!8 Der Erzihler spielt hier vermutlich auf
Flauberts Heimatstadt Rouen und das Julianus-Glasfenster im nordlichen
Chorumgang der Kathedrale an. Aktualisierte Flaubert also nicht nur eine
Heiligenlegende des Mittelalters, sondern iiberreichte er den Leser:innen
auch gleich den Schliissel fiir die Interpretation, der den Blick nicht auf
einen Ursprungstext, sondern ein Bildprogramm eréffnet?

18 Dt.: »Und das ist die Geschichte vom Heiligen Julian dem Gastfreien, wie sie in
einem Glasfenster in meinem Land ungeféhr dargestellt ist.« Die Seitenangaben
beziehen sich auf die fiinfte Auflage der Originalausgabe der Trois Contes von 1877,
vgl. Flaubert 1877, S.164, Ubersetzung von Ernst Hardt, 1912 in der Insel-Biicherei in
Leipzig als Band 12 erschienen, wieder abgedruckt in: Flaubert 1961, S. 129.

263

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Zwar tauchen Rouen und die Kathedrale der Stadt immer wieder in
Flauberts Prosa auf,! dennoch iiberraschen die zitierten Zeilen, da sie zum
einen stilistisch im Kontrast zur Légende stehen und zum anderen fiir
den Autor untypisch auktorial (»mon pays«) daherkommen.?® Campbell
vermutet daher, dass der Schlusskommentar vielmehr einen intertextuellen
Bezug zum mittelalterlichen Kolophon herstellen soll, so dass sich Flau-
bert auf diese Art und Weise weniger als Autor sondern als Sprachrohr
ausweist.?! Aber damit nicht genug: Auch Flauberts Wortwahl irritiert.
Er schreibt, hier werde lhistoire (nicht die Legende) »a peu prés« wie-
dergegeben. Es ldsst sich demnach gar nicht von einem eindeutigen Inter-
pretationsschliissel sprechen, sondern es handelt sich offenbar um eine
ungefihre Losung — oder sogar um eine falsche Fihrte? Die Frage nach
Flauberts intertextuellen und -medialen Beziigen, die zundchst so einfach
zu beantworten schien, stellt sich bei genauerer Betrachtung als zentrales
Moment der Forschung heraus, das bis heute aktuell geblieben ist. So
zahlreich wie die Antwortmdglichkeiten sind auch die Forschungsansitze,
in denen der Fokus mitunter auf mittelalterliche Vorbilder,2? auf Texte mit
wissenschaftlichem Anspruch des 19. Jahrhunderts?® sowie auf christliche
Bildwerke?* oder Symbolik?> gelegt wird. Da im vorliegenden Beitrag der
Fokus nicht allein auf Flauberts Erzahlung, sondern auf dem intermedialen
Spannungsfeld liegt, das Souza-Cardosos Légende pragt, bleibt die Frage
nach Flauberts intertextuellen und intermedialen Beziigen mit dem Verweis
auf die Fachliteratur an dieser Stelle unbeantwortet. Zentraler fiir die fol-
gende Untersuchung ist mit Blick auf die Einordnung von Souza-Cardosos
Buchprojekt die Frage nach der Flaubert-Rezeption im frithen 20. Jahrhun-
dert.

19 So betrachtet z.B. Léon in dem Roman Madame Bovary (1857) den unteren Teil des
Glasfensters mit den Stifterfiguren, kurz bevor Emma Bovary die Kathedrale betritt
und die Affare der beiden beginnt. Die eigentlichen Episoden des Heiligen Julian
bleiben im Roman jedoch als Leerstelle zuriick; vgl. Flaubert 1990, S. 245-246.

20 Laut Karin Westerwelle handelt es sich hierbei um die einzige Stelle innerhalb des
publizierten (Euvres von Flaubert, an der sich der Erzéhler mit dem Personalprono-
men der ersten Person Singular bezeichnet; vgl. Westerwelle 2009, S. 112.

21 Vgl. Campbell 2010, S. 62.

22 Vgl. Wild 2009, S. 125-140.

23 Vgl. Giraud 2016, S.1-43.

24 Vgl. Dord-Crouslé 2015, S. 175-188.

25 Vgl. Vinken 2007, S. 830-847.

264

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

2 Die Flaubert-Rezeption zu Beginn des 20. Jahrhunderts

Als Flaubert 1880 starb, arbeitete er gerade erneut an seinem enzyklopadi-
schen Roman Bouvard et Pécuchet?® Zur Freude seiner Verleger hinterlief3
er allerdings reichlich unveroffentlichtes Material, so dass Quantin finf
Jahre nach seinem Tod die erste Gesamtausgabe publizieren konnte.?” In
Frankreich verkauften sich sowohl Flauberts Briefe als auch seine Werke
um die Jahrhundertwende so gut, dass immer wieder Neuauflagen fiir un-
terschiedliche Kédufer:innenschichten herausgegeben wurden. Der Erstaus-
gabe von Charpentier folgte 1905 eine Nouvelle Edition.28 1910 wurden die
Euvres complétes noch einmal veréffentlicht, diesmal von Louis Conard,
der die einzelnen Texte wiederum mit Ausziigen aus Flauberts Aufzeich-
nungen, aus der Presse und Literaturkritik abrundete.??

Vermutlich um die Abnehmer:innenschicht zu erweitern und so die
Absatzzahlen zu erhéhen, erschien 1895 die erste illustrierte Fassung der
Légende bei Ferroud mit einem Vorwort von Marcel Schwob. Die in
Schwarzweifl gehaltenen Grafiken zwischen sproder Neogotik und kon-
trastreichem Symbolismus steuerte Luc-Olivier Merson bei.3? 1900 illus-
trierten und druckten Esther und Lucien Pissarro — ganz in der Tradition
der Arts and Crafts-Bewegung — den Text zusammen mit eigens angefer-
tigten Holzschnitten auf der Privatpresse.’! Die Société normande du livre
illustré publizierte 1906 einen Prachtband, der versucht, gotisierende Kal-
ligraphie und Rubrizierung mit Illustrationen zu verbinden, die den Stil
des mittelalterlichen Glasfensters imitieren.3? Sechs Jahre spéter bebilderte
Gaston Bussiére die Légende erneut fiir Ferroud, diesmal in Farbe und in
Anlehnung an den Jugendstil.3* Im Entstehungsjahr von Souza-Cardosos
Buchprojekt kursierten demnach zahlreiche unterschiedliche Ausgaben der
Légende, einige sogar mit Illustrationen, die Flaubert angeblich zeitlebens
verhasst waren: »Q illustration ! invention moderne faite pour déshonorer

26 Vgl. Flaubert 1881.
27 Vgl. Flaubert 1885.
28 Vgl. Flaubert 1905.
29 Vgl. Flaubert 1910.
30 Vgl. Flaubert 1895.
31 Vgl. Flaubert 1900.
32 Vgl. Flaubert 1906.
33 Vgl. Flaubert 1912.

265

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

toute littérature !...«.3* Auf diese Weise wurde die Légende zwar aus dem
vom Autor vorgegebenen Zusammenhang der Trois Contes herausgeldst,
erlangte aber als eigenstdndiges Werk mehr Sichtbarkeit.

3 Flaubert in der Literatur

Neben Souza-Cardoso begeisterten sich zahlreiche Schriftsteller:innen des
20. Jahrhunderts fiir Flauberts Texte® und verfassten sogar Neufassungen
der Trois Contes3® Ein Blick in die zeitgendssische Flaubert-Rezeption in
Portugal verdeutlicht, dass der Autor auch in Portugal spitestens seit sei-
nem Tod nicht mehr nur als Geheimtipp, sondern Literaturkritiker:innen
als Genie und Schriftsteller:innen als ernstzunehmendes Vorbild galt.?” So
arbeitete sich bspw. Portugals wichtigster Realist Eca de Queirds (1845-
1900) zeitlebens an Flaubert ab.3® Vermutlich kam auch Souza-Cardoso
mit Flauberts Texten bereits in Portugal in Kontakt. Zumindest legt der
Hinweis in einem Brief an seine Schwester Hélene von 1907, er wolle seine
Ausgabe der Lettres de Flaubert seinem Freund Eurico Pousada leihen, eine
frithe Auseinandersetzung nahe.®

Begriinden ldsst sich dieses Interesse, das spater auch Theoretiker wie
Jean-Paul Sartre (1905-1980), Michel Foucault (1926-1984) und Jacques
Derrida (1930-2004) erfasste, zum einen mit Flauberts Vermachtnis, eine
neue Form der Prosa erschaffen zu haben,*? die sich durch eine Vielzahl

34 Flaubert 1930 (Brief an G. Charpentier, 5. Februar 1880): »Oh Illustration! Eine
moderne Erfindung, die dafiir gemacht ist, die gesamte Literatur zu entehren!«

35 Darunter waren William Faulkner (1897-1962), Marcel Proust (1871-1922), Rainer
Maria Rilke (1875-1926) und Franz Kafka (1883-1924), vgl. Vinken 2009, S. 9. Peter
Cersowsky weist darauf hin, dass Kafka Flauberts Légende gelesen hat und das Motiv
der »sadistischen Besessenheit« fiir die eigene Prosa adaptierte; vgl. Cersowsky 1983,
S. 188.

36 Darunter waren James Joyce (1882-1941) und Gertrude Stein (1874-1946), vgl. Vinken
2009b. Ausfiihrlicher zu Steins Bezugnahme auf die Trois Contes vgl. Haselstein 2009,
S.165-182.

37 Vgl. Machado 1986, S. 443.

38 Vgl. ebd., S.451. Mit seinem Roman O primo Basilio verfasst Eca de Queiros gewis-
sermaflen das portugiesische Pendant zu Madame Bovary; vgl. u.a. Haehnel 2004,
S. 113-129.

39 Vgl. Molder 2016, S.34. Flauberts Briefe wurden nach seinem Tod sukzessive von
Charpentier veréffentlicht. Erst ab 1910 folgte das bis heute beliebte Sammelwerk
Correspondance, das in vier Banden alle erhaltenen Lettres bis 1875 versammelt.

40 Vgl. Vinken 2009b, S. 9-10.

266

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

an komplexen und reflexiven inner- und intertextlichen Beziigen auszeich-
net.*! Zum anderen interessierten sich die Autor:innen des frithen 20. Jahr-
hunderts fiir die antiklerikale und gesellschaftskritische Ausrichtung des
flaubert’schen Werks.*?

Abb. 1: Amadeo de Souza-Cardoso,  Abb. 2: Amadeo de Souza-Cardoso,
La Légende de Saint Julien La Légende de Saint Julien
PHospitalier, 1912, 27r (Bildgalerie) ~ I'Hospitalier, 1912, S. 51r (Textseite)
© Photo: Carlos de Azevedo, CAM-  © Photo: Carlos de Azevedo, CAM-
Fundagdo Calouste Gulbenkian, Fundagdo Calouste Gulbenkian,
Lisbon Lisbon

In der Légende bspw. erschafft Flaubert mit der gewalttdtigen Juliangestalt
eine durch und durch chauvinistische Figur, die sich nicht nur den Tieren,
sondern auch in der Fremde allem und allen — ganz zu schweigen von der
Frau, die in seinen Besitz iibergeht — iiberlegen fiihlt. Diese Uberlegenheit
geht auf eine Tradition zuriick, denn schon der Vater eroberte als Kreuz-
ritter Stddte, massakrierte Menschen und erbeutete allerlei Waffen, die er
spater in einem eigens eingerichteten Saal préasentierte. Tatsachlich geht es
dem Autor um das Christentum, das in Gestalt von Vater und Sohn nicht

41 Vgl. Foucault 2003, S. 123.
42 Vgl. Vinken 2009b, S. 9-10.

267

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

als Heilsbringer sondern als unterwerfende, zerstérende und normierende
Herrschaftsform vorgefiihrt wird.

4 Flaubert in der bildenden Kunst

Flauberts radikale Neuinterpretation der christlichen Tradition fand nicht
nur bei Schriftsteller:innen des frithen 20. Jahrhunderts Anklang, sondern
auch bildende Kiinstler:innen befassten sich mit der Prosa des Franzosen.
Die Legende des Heiligen Julian diente in den 1910er-Jahren neben Souza-
Cardoso bspw. auch fiir Heinrich Campendonk (1889-1957) und Franz
Marc (1880-1916) als Vorlage fiir bildkiinstlerische Werke.** Souza-Cardoso
fertigte seine Légende vergleichsweise frith, ob Marc und Campendonk sein
Buchobjekt kannten, oder ob sie iiber Flauberts Erzihlung ins Gesprich
kamen, als sie sich 1911 bei Sonia (1885-1979) und Robert (1885-1941)
Delaunay kennenlernten,* ist nicht belegt. Dennoch lohnt ein Blick auf
die unterschiedlichen Ansitze von Campendonk und Marc, um einen
Einblick in zeitgendssische bildkiinstlerische Auseinandersetzungen mit
dem literarischen Text zu erlangen. Zumal Campendonks, vor allem aber
Marcs Flaubert-Rezeption Gegenstand eines interdisziplindren Forschungs-
projekts sind, das von der Literaturwissenschaftlerin und Flaubert-Expertin
Barbara Vinken sowie der Kunsthistorikerin und Marc-Expertin Cathrin
Klingsohr-Leroy gemeinsam bearbeitet wird.

Der »rheinische Expressionist« Campendonk verarbeitete Flauberts Er-
zahlung in einem Einzelwerk. Er fokussierte sich in seinem von Kubismus
und Orphismus beeinflussten Gemalde Der heilige Julian trdgt Christus
iiber das Meer von 1915 auf das Christopherusmotiv sowie die homoeroti-
sche Erlosungsszene am Ende der Erzdhlung und blendete beide Aspekte in
seinem Bild Gibereinander.*> Wihrend Campendonk sich, dhnlich wie seine
zeitgendssischen Schriftstellerkolleg:innen, an Flauberts antiklerikaler Hal-
tung abarbeitete, fokussierte sich Marc in der Auseinandersetzung mit der
Figur des Heiligen Julian vielmehr auf den Themenkomplex Gewalt und
Tod, der ihn in seinen zahlreichen Tierkompositionen der Vorkriegszeit
ohnehin beschiftigte. Marc nahm die flaubert’sche Prosa auch nicht wie

43 Vgl. Vinken 2009a, S. 65-74.

44 Vgl. Fundagao Calouste Gulbenkian Lissabon 2007, S. 143.

45 Vgl. Heinrich Campendonk: Der heilige Julian trigt Christus iiber das Meer, 1915,
Tempera, 53,6 x 40,7 cm, Privatbesitz.

268

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

Campendonk als Ausgangspunkt fiir ein einzelnes Werk, sondern setzte
sich in zahlreichen Zeichnungen, Skizzen und dem berithmten Gemadlde
Tierschicksale von 1913 mit der Erzdhlung auseinander.*® Fasziniert war
Marc von Flauberts Légende demnach nicht, weil er wie Campendonk in
der Himmelfahrtsszene die Absurditit des Erlosungsgedankens erkannte,
sondern wegen der Gewalttitigkeit des Heiligen. Marc beschéftigte sich in
erster Linie mit dem Motiv der Opferung, bzw. der ungleich monstrdseren
Entschopfung wehrloser Lebewesen, die er, am Erlésungsgedanken festhal-
tend, als metaphorisches Blutopfer interpretierte.*”

Aus Marcs Aufzeichnungen zu Beginn des Ersten Weltkriegs geht hervor,
dass das Blutopfer damals fiir ihn von Bedeutung war. Denn er war der
Meinung, ein grofler Krieg in Europa stelle ein solches Blutopfer dar,
das nétig sei, um Europa von Korruption und Dekadenz zu reinigen.8
Mit dieser aus heutiger Sicht merkwiirdigen Auffassung war Marc in Kiinst-
ler:innenkreisen keinesfalls allein. So bezeichnete etwa Filippo Tommaso
Marinetti (1876-1944) den Krieg im bertthmten Futuristischen Manifest
von 1909 als einzige Hygiene der Welt.** Marc fasste den Ersten Weltkrieg
auch nicht als Krieg zwischen Feinden auf, sondern als europdischen Bru-
derkrieg und europidischen Biirgerkrieg. Krieg in Europa bedeutete fiir
den Maler ein revolutiondr-emanzipatorisches Erlosungsmoment, das in
groflem Maf3stab realisiere, was die Franzosische Revolution im kleinen
vorbereitet habe.>® Vermutlich ohne sich der Auswirkungen bewusst zu
sein, war Marc der nationalistischen Uberzeugung, Deutschland werde den
Krieg gewinnen und den Weg frei machen fiir einen neuen europaischen
Geist unter deutscher Fithrung.>' Anders als Campendonk las Marc Flau-
berts Erzahlung nicht als kritische Auseinandersetzung mit dem christlich
gepragten Erlosungsgedanken, sondern fand darin vielmehr Inspiration fiir
seine schwirmerische Wirklichkeitsauffassung.>?

46 Vgl. Franz Marc: Tierschicksale, 1913, Ol auf Leinwand, 195 x 263,5 cm, Kunstmuse-
um, Basel. Die ersten Zeichnungen zum Thema des Heiligen Julian finden sich in
Marcs (Buvre bereits 1908; vgl. Klingshr-Leroy 2021, S.14. Ein aktualisierter Uber-
blick iiber Marcs Auseinandersetzung mit Flauberts Erzahlung vgl. Klingsohr-Leroy
und Vinken 2021.

47 Vgl. Vinken 2009a, S. 66.

48 Vgl. Marc 1987 [1914], S. 162.

49 Vgl. Marinetti 1909.

50 Vgl. Marc 1978 [1914], S. 165.

51 Vgl.ebd., S.161.

52 Marc nahm ab 1914 freiwillig am Ersten Weltkrieg teil und starb 1916 bei Verdun.

269

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Abb. 3: Amadeo de Souza-Cardoso,
La Légende de Saint Julien
PHospitalier, 1912, S. 76r (Wolfe)

Abb. 4: Amadeo de Souza-Cardoso,
La Légende de Saint Julien
PHospitalier, 1912, S. 1361 (Charon)

Abb. 5: Amadeo de Souza-Cardoso,
La Légende de Saint Julien
P'Hospitalier, 1912, S. 135r (Herzen)
© Photo: Carlos de Azevedo, CAM-
Fundagao Calouste Gulbenkian,
Lisbon

Dank der zuvor genannten interdisziplindren Forschung zu Marcs Flau-
bert-Rezeption kénnen bei Marc und Souza-Cardoso im Umgang mit der
literarischen Vorlage gewisse Gemeinsamkeiten festgestellt werden. Wo-
mdoglich lasen und illustrierten beide Flauberts Erzdhlung, weil dessen Lé-
gende im Europa des frithen 20. Jahrhundert geradezu en vogue war. Tat-
sachlich folgten sie mit ihren bildkiinstlerischen Programmen aber weniger

270

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

dem Programm des Schriftstellers als ihrer jeweils eigenen Vorstellungswelt.
Bereits die Form der flaubert’schen Légende galt in dieser Zeit als Maf3stab
fir kiinstlerische Kreation und Innovation. So verfasste Gertrude Stein
(1874-1946) mit ihren Three Lives von 1909 nicht nur eine eigene Version
der Trois Contes, sondern brach zudem mit literarischen Konventionen.
Bildende Kiinstler:innen iibertrugen nicht nur unterschiedliche Passagen
der Erzéhlung ins Bild, sondern loteten anhand der flaubert’schen Prosa
die Grenzen von Text- und Buchmedien fiir die bildende Kunst aus. Marcs
geplante Illustration der Légende,>* aber vor allem Souza-Cardosos Version
zeugen von Experimentierfreude und dem Spiel mit Grenzbereichen bild-
kiinstlerischer Gestaltung. So diente Flauberts Prosa fiir Souza-Cardoso als
Ausgangspunkt fiir ein komplex gestaltetes Buchprojekt, das die Grenzen
klassischer Bildtrdger wie Papier und Leinwand {iberschreitet, das Buch als
gestaltbares, hybrides Medium und Objekt in den Blick nimmt und aus
Sicht der bildenden Kunst neu denkt.

5 Ein ikonografischer Zugang zu Souza-Cardosos Légende

Welche Ausgabe der flaubert’schen Légende Souza-Cardoso 1912 vorlag,
ist nicht bekannt. Viel eher lasst sich konstatieren, dass der Maler sich,
was die mise en page angeht, zumindest an keiner der weiter oben ge-
nannten Editionen orientierte. Souza-Cardosos Légende beginnt mit einer
Art Titel- und Bildgalerie, die zunidchst auf sechs Seiten Werktitel und
Kiinstlernamen gestalterisch variiert. Danach werden in zehn Einzel- und
Gruppenportraits zentrale Figuren der Legende sowie Schliisselmomente
der Heiligenvita illustrativ vorgestellt (Abb. 1). Erst im Anschluss setzt
Flauberts Text ein, den Souza-Cardoso per Hand iibertragen und mit
aufwindigem Dekor geschmiickt hat (Abb. 2). Der Maler hilt die Dreitei-
lung des flaubert’schen Texts bei, indem er jedem Kapitel ein Blatt mit
der entsprechenden Ordnungszahl voranstellt. Gestalterisch unterscheiden
sich Textteil und Bildgalerie. Wahrend sich die in Tinte gezeichnete Bild-
galerie durch reduzierte Farbigkeit, starke Frontalitit, strenge Profile und
varilerende Symmetrie auszeichnet, ist das Dekor des Textteils in einem
abwechslungsreichen System aus Tintenzeichnungen und Tuschelementen
mit erweiterter Farbpalette gehalten. Insgesamt zeichnet sich Souza-Cardo-
sos Stil durch Dekorativitit und einen Eklektizismus aus, der sich durch

53 Vgl. Klingséhr-Leroy 2021, S. 14.

271

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

zahlreiche gestalterische Anleihen aus verschiedenen Jahrhunderten und
unterschiedlichen Weltregionen bedient.

Konzeptionell weicht Souza-Cardosos Légende von herkémmlichen,
textgetreuen Illustrationen ab. Zwar besteht sein Bildersystem nicht nur
aus dekorativen, sondern auch aus narrativen Elementen, die an Textillus-
trationen erinnern, allerdings versuchen die Zeichnungen nicht, dem Text
treu zu bleiben und ihn, sofern das méglich ist, in eine Bildkomposition zu
ibertragen. Souza-Cardosos Illustrationen sind vielmehr besondere Beglei-
terinnen, sie eréffnen den Prachtband und geben inhaltlich das wieder, was
dem Kiinstler subjektiv als zentral erschien und nicht unbedingt das, was
Flauberts Erzahlung ausmacht. Daraus folgt, dass die Betrachter:innen von
Souza-Cardosos Légende mit Flauberts Text entweder bereits vertraut sein
missen, um die Zeichnungen zuordnen und dechiffrieren zu kdnnen, oder
aber, es ergibt sich eine nach Mafigabe des Malers veranderte Narration.
Auch innerhalb des Textteils sieht Souza-Cardoso davon ab, die Aussage
des Textabschnitts auf derselben Seite bildlich wiederzugeben. Er erzeugt
stattdessen ein autonomes System von Bild- und Zeichenelementen, das
sich Stiick fir Stiick und im spannungsvollen Dialog mit Flauberts Erzah-
lung erschliefien ldsst.

Zentral fiir die vorliegende Untersuchung ist der Befund, dass Souza-
Cardoso die Schliisselszene des jeweiligen Kapitels ausspart. Der Kiinstler
setzt weder das sinnentleerte Massaker an Tieren, welches in der Prophetie
des Hirschs gipfelt, noch den blutriinstigen Elternmord oder die homoero-
tische Vereinigung mit Christus am Schluss der Erzahlung ins Bild. Mit
dieser Verweigerung der Darstellung tilgt der Kiinstler auf der Bildebene
die Themen Mordlust, Sadismus und Sexualitdt aus seiner Légende. Kon-
krete Gewalt setzt er nur ein einziges Mal ins Bild. Allerdings geht es in
dieser Szene nicht, wie so oft in Flauberts Text, um orgiastischen Blutdurst,
sondern ausnahmsweise um eine Notlage. Denn der nur mit einem Stock
bewaffnete Julian muss sich — immerhin geht es um sein Leben — gegen
ein Rudel Wolfe verteidigen (Abb. 3).

Souza-Cardosos eigenwillige Schwerpunktsetzung legt die Vermutung
nahe, dass der Maler mit seiner Légende keine textgetreue Illustration der
Erzahlung anstrebte, sondern ein System aus Zeichnungen und Dekor,
das einen eigenstdndigen Paratext erzeugt. Im Folgenden werden Text und
Bild zusammengefiihrt, um die Abweichungen von und Briiche zwischen
den Werken nachzuzeichnen. Als Beispiel dient die blasphemische Schluss-
szene, die zum einen zahlreiche Schriftsteller:innen und Kunstler:innen
des frihen 20. Jahrhunderts fasziniert, und an der sich zum anderen das

272

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

Spannungsfeld, in dem sich Flauberts Erzdhlung und Souza-Cardosos Bild-
programm bewegen, sehr gut nachvollziehen lasst.

6 Zwischen Blasphemie und Mystik. Die Schlussszene in Souza-Cardosos
Légende

In der Légende lassen sich Briiche und Ambivalenzen zwischen Flauberts
Text und Souza-Cardosos Bildprogramm beispielhaft an der Schlussszene
ablesen, in der Christus und Julian in einer ekstatischen Vereinigung Auge
in Auge in den Himmel aufsteigen. Die Erzdhlung schliefit mit einem ge-
radezu synisthetischen Abgesang auf den christlichen Erlosungsgedanken,
indem Flaubert einem unbekannten Heiligen das im katholischen Glauben
Christus und Maria vorbehaltene Privileg der Himmelfahrt zuteilwerden
lasst und in grotesker Uberzeichnung die phallische Qualitit dieses Vor-
gangs betont:>*

Julien s’étala dessus completement, bouche contre bouche, poitrine sur
poitrine. Alors le lépreux I'étreignit; et ses yeux tout a coup prirent une
clarté d’étoiles; ses cheveux s’allongerent comme les rais du soleil; le
souffle de ses narines avait la douceur des roses; un nuage d’encens
c’éleva du foyer, les flots chantaient. Cependant une abondance de dé-
lices, une joie surhumaine descendait comme une inondation dans 'ame
de Julien pamé; et celui dont les bras le serraient toujours grandissait,
grandissait, touchant de sa tete et de ses pieds les deux murs de la cabane.
Le toit s’envola, le firmament de déployait; — et Julien monta vers les
espaces bleus, face a face avec Notre-Seigneur Jésus, qui 'emportait dans
le ciel.>®

54 Vgl. Vinken 2007, S. 834.

55 Flaubert 1877, S.164-165. (Ubersetzung von Ernst Hardt, Leipzig 1912): »Und Julian
breitete sich vollstandig tiber ihn, Mund an Mund, Brust an Brust. Da umschlang
ihn der Aussitzige, und seine Augen erfiillten sich plotzlich mit Sternenklarheit, seine
Haare verlangerten sich wie Sonnenstrahlen, der Hauch seiner Niistern bekam die
Sufligkeit von Rosen, eine Weihrauchwolke erhob sich vom Herd, und die Wellen
drauflen sangen. Wiahrenddessen drang ein Strom von Wonnen, eine iiberirdische
Gliickseligkeit wie schwellende Flut in die Seele des entziickten Julian, und der, des-
sen Arme ihn immer noch umschlangen, wuchs, bis dafl sein Haupt und seine Fiifle
die beiden Wiande der Hiitte beriihrten. Das Dach verschwand, die Himmelswolbung
breitete sich tiber ihnen — und Julian schwebte in die blauen Riume hinauf, von

273

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Die gotteslasterliche Szene wird von katholisch konnotierten Beigaben wie
Weihrauch, Rosenduft und Gesang begleitet. Die Motive der Augen, die
wie Sterne funkeln, und der Haare, die sich zu Sonnenstrahlen verlangern,
tiberlagern christliche Beigaben mit der heidnischen Vorstellung von stella-
ren bzw. Sonnengottern.>® Anders formuliert: In dieser Szene der phallisch-
orgiastischen Ekstase offenbart Flaubert die Transfiguration als urspriing-
lich heidnische Metamorphose, indem Mythen palimpsestartig unter dem
vorgeblich christlichen Text hervorscheinen.”” Der Schriftsteller tiberfiihrt
den Erlésungsgedanken also nicht nur ins Groteske und Absurde, sondern
entlarvt den katholischen Glauben als Farce. Allerdings entsteht ein ganz
anderer Eindruck der Légende, wenn Souza-Cardosos Bildprogramm gele-
sen wird.

Denn Souza-Cardoso illustrierte« die zitierte Textpassage mit einer ein-
samen Figur auf einem Holzkahn vor der untergehenden Sonne (Abb. 4),
so dass die Betrachter:innen kaum an Ekstase denken, sondern eher an
Charon auf dem Totenfluss. Sdkularisierte Souza-Cardoso also Flauberts
groteske Schlussszene, indem er die Darstellung der Himmelfahrt verwei-
gerte? Die Hinzunahme der vorherigen Seite legt eine andere Deutung
nahe. Hier umrandetet Souza-Cardoso den Textabschnitt, in dem der Aus-
satzige von Julian absolute Liebesbereitschaft verlangt, mit roten Herzen,
aus denen eine Flamme ziingelt. Zudem setzte er das er das stilisierte Herr-
schaftssymbol der franzosischen Monarchie, die fleur-de-lis in die Ecken
(ADbb. 5). Diese Dekorationselemente stehen im Kontrast zu Flauberts anti-
monarchistischer und antiklerikaler Prosa, denn neben den royalistsichen
Lilien erinnern die Herzen an die Herz-Jesu-Ikonographie.

Dabei handelt es sich um eine urspriinglich mittelalterliche Symbolik,
die Liebes- und Passionsmystik miteinander verbindet, indem die Verlet-
zung des Fleisches stellvertretend fiir die Verletzung des Geistes steht.>
Diese mystische Symbolik wurde im 19. Jahrhundert, noch zu Lebzeiten
Flauberts, auch in Frankreich mit Nachdruck wiederbelebt. Die franzdsi-
schen Bischofe trugen mafSgeblich zur Verbreitung des Herz-Jesu-Festes
bei, da sie den Papst darum baten, das Fest auf die gesamte romisch-ka-

Angesicht zu Angesicht mit unserem Herren Jesus Christus, der ihn in den Himmel
trug.«

56 Vgl. Vinken 2007, S. 846.

57 Vgl.ebd., S. 847.

58 Vgl. Vinken 2004, S. 304.

274

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [ —



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

tholische Kirche auszudehnen, was Leo IX. 1856 tat.>® Zwar wurde der
Kult erst 1899 von Leo XIII. bestitigt, indem er die Herz-Jesu-Andacht
in den Rang eines Hochfestes erhob.®® In Frankreich herrschte in mon-
archistischen Kreisen jedoch die Legende, Ludwig XVI. habe kurz vor
seiner Enthauptung den Wunsch geduflert, Frankreich moge sich im Na-
men des Sacré-Cceur (Herz-Jesu) weihen lassen. Tatsdchlich verabschiede-
te die Regierung der jungen Dritten Republik nach der Niederlage im
Deutsch-Franzosischen Krieg und der Commune de Paris 1872 einen ersten
Gesetzesentwurf beziiglich eines nationalen Denkmals.®! Trotz vehementen
Widerstands von republikanischer Seite ging aus dem Vorhaben die monu-
mentale Basilique du Sacré Coeur du Montmatre hervor. Ab 1875 wurde also
an jenem Ort, von dem die Pariser Kommune ausgegangen war, ein Symbol
fir den Royalismus errichtet — und nur zwei Jahre spiter erschienen
Flauberts Trois Contes.

Die Herz-Jesu-Symbolik entwickelte sich in Frankreich zu einer Art
Remedium gegen sikulare sowie sozialistische Tendenzen,®? und stand
andererseits fiir die aktualisierte Verzahnung politischer und weltlicher
Macht, die »Konig Christus« bereits vorbereitet hatte.®* Noch heute prangt
auf dem Gipfel des Montmatre also ein nationales Denkmal, das fiir die
Tradition des napoleonischen Concordat steht. Vor diesem Hintergrund
diirften Bau und Symbolik des Sacré Ceeur, die das Machtstreben einer
christlich-royalistischen Elite in nuce symbolisierten, Flaubert geradezu
entsetzt haben. Wie aber ldsst sich nun Souza-Cardosos Verwendung dieser
im Frankreich der Jahrhundertwende politisch enorm aufgeladenen Sym-
bolik einordnen?

Inwieweit dem Kiinstler die Debatte um die Basilique du Sacré Ceoeur
bekannt war, ist nicht belegt, jedoch wurden die Bauarbeiten noch vor
dem Ersten Weltkrieg beendet, so dass Souza-Cardoso den Neubau relativ
wahrscheinlich wahrend seiner Pariser Jahre kennenlernte. Anzunehmen
ist, dass der Kunstler weder das umstrittene Gebaude noch die Herz-Jesu-
Symbolik als problematisch erachtete, denn er stammte aus einer religiosen
Familie und hegte zumindest Interesse fiir Themen, die eng mit dem Ka-

59 Vgl. ebd., S.303.

60 Vgl. LthK, Bd. 5, 2006, Sp. 51f. (Hans J. Limburg).

61 Vgl. Driskel 1992, S. 47.

62 Vgl. LthK, Bd. 5, 2006, Sp. 55 (Karl Suso Frank).

63 Vgl. Driskel 1992, S. 47. Auch in Portugal war die Verehrung des Herz-Jesu im 19. Jahr-
hundert populdr, so wurde nérdlich von Porto um die Jahrhundertwende ebenfalls
eine Basilika erbaut und dem Herz-Jesu geweiht; vgl. Coyle 1999, S. 181.

275

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

tholizismus verknlipft waren. So beteuerte er in einem Brief an seine Mutter
von 1914, dass er sich aktuell viel mit theologischen Fragen beschiftige
und in Augustinus’ Confessiones »fruchtbare spirituelle Nahrung« finde:
»Tenho a meu lado as Confissdes do admiravel Santo Agostinho aonde
encontro um fecundissimo alimento espiritual. Neste momento entrego-me
muito as coisas teoldgicas.«* Diese Formulierung lassen vielmehr auf eine
Niahe zum christlichen Glauben als auf eine distanzierte oder gar kritische
Haltung wie bei Flaubert schlieflen. Méglich ist, dass Souza-Cardoso sich
zudem mit der Psychologie des Mystizismus auseinandersetzte, denn in
seiner Bibliothek befand sich die Dissertation seines Freundes Manuel de
Laranjeira Interpretagdo psicoldgica do misticismo. A doenga da santidade.5

Des Weiteren sind die letzten beiden kiinstlerischen Arbeiten, die Sou-
za-Cardoso vor seinem frithen Tod fertigte, bemerkenswert, da sie das
mystische Herz-Jesu-Symbol in zwei unterschiedlichen Motiven wiederho-
len und variieren: Zwar sind die Aquarelle Sem titulo (Estigmatizagdo de
S. Francisco) und Sem titulo (agrado Coragdo de Jesus)®® von 1918 mit Vor-
sicht zu betrachten, da sie in inhaltlichem und stilistischem Kontrast zum
restlichen (Euvre stehen, erinnern sie durch ihre naive Bildsprache doch
eher an laienhafte Pastiches als an Arbeiten eines modernistischen Malers.
Die Betrachter:innen sehen sich keinen Karikaturen, Verfremdungen oder
modernen Protagonisten am Kreuz mehr gegeniiber, sondern zum einen
der in grellen Regenbogenfarben vom Himmel gesandten Stigmatisierung
des heiligen Franz von Assisi — einem frithen und duflerst prominenten
Herz-Jesu-Verehrer und zum anderen Jesus in hieratischer Kreuzgestalt mit
flammendem Herzen auf der Brust. Auch die Vorbilder lassen sich leicht
identifizieren, so orientiert sich Souza-Cardosos Franziskus an Giottos
(1267-1337) Stigmate di San Francesco (1300-1325),%” wihrend Souza-Card-

64 Souza-Cardozo 2007, S.208: »Ich habe die Confessiones des bewundernswerten
Heiligen Augustinus bei mir, in denen ich eine fruchtbare spirituelle Nahrung finde.
Momentan beschiftigen mich immer wieder theologische Fragen.«

65 Vgl. Molder 20164, S. 251: »Psychologische Deutung des Mystizismus. Der Heiligkeits-
wahn«.

66 Beide Aquarelle Sem titulo (Estigmatizagdo de S. Francisco) und Sem titulo (Sagrado
Coragdo de Jesus) von 1918 befinden sich als Dauerleihgaben aus Privatbesitz im
Museu Amadeo de Souza-Cardoso in Amarante, Portugal. In der digitalen Galerie des
Museums finden sich beide Werke: https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoe
s/amadeo-2020 (19.01.2023).

67 Es ist moglich, dass Souza-Cardoso die Giottos Bildtafel, die als Teil napoleonischer
Kunsteroberungen 1813 in den Louvre kam, wihrend seiner Zeit in Paris im Original
gesehen hat.

276

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoes/amadeo-2020
https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoes/amadeo-2020

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

osos Christus auf Fra Angelicos (1395-1455) Fresko Trasfigurazione (1438-
1440) zuriickgeht.

Die Diskrepanz zwischen den Aquarellzeichnungen, die Souza-Cardoso
vermutlich kurz vor seinem Tod fertigte, und der sechs Jahre zuvor entstan-
denen dekorativ-spielerischen Légende ist eklatant. Die Einordnung in die
allgemeine bzw. franzosische Herz-Jesu-Verehrung wirkt in Bezug auf die
Motivik des vorletzten Blatts der Légende zundchst womdglich als zu weit
gegriffen.

Allerdings kann die Wahl des Kiinstlers, ein flammendes Herz als De-
korationselement zu wéhlen und mit dem Herrschaftssymbol der franzosi-
schen Monarchie zu verbinden, kaum ein zufélliger Einfall aus rein gestal-
terischen Beweggriinden gewesen sein. Zumal der Text auf der Seite die
Szene schildert, in der sich Julian entkleidet und zum Aussdtzigen legt,
um ihn zu wiarmen. Moglich ist, dass Souza-Cardoso diese Sequenz, die
vorgibt, von absoluter Liebes- und Opferbereitschaft zu handeln, augen-
zwinkernd mit dem Herz-Jesu als religioser Liebessymbolik schmiickte.
Wabhrscheinlicher ist, dass der Kiinstler die homoerotische Qualitat der
Szene zugunsten einer frommen Deutung ausblendete. Wihrend die Deko-
ration der Légende zunichst so spielerisch wirkt, dass es schwierig scheint,
eine eindeutige Interpretation vorzunehmen, unterstiitzt ein Blick auf Sou-
za-Cardosos Variation der Herz-Jesu-Symbolik in seinen letzten Werken
die zweite Deutung. Die Aquarelle wirken, trotz ihres grotesk-naiven Aus-
drucks, wie demiitige Gebete.

Angenommen, Souza-Cardoso entschied sich bewusst, Flauberts unge-
mein korperliche Szene nicht darzustellen, sondern mit mystischer Passi-
ons- und Herrschaftssymbolik aufzuladen, dann liest sich diese Entschei-
dung als eklatante Abweichung vom Inhalt der Erzéhlung und legt den
Gedanken nahe, dass Souza-Cardoso Flauberts Text nicht als Abgesang
auf Opferbereitschaft und Erldsungsgedanken interpretierte, sondern als
Epiphanie. Auch damit wire er nicht allein: Bereits der Maler Gustave Mo-
reau (1826-1898), der nicht nur iiberzeugter Katholik war, sondern Dogma
und Asthetik des Ultramontanismus nahestand, interpretierte Flaubert ka-
tholisch.68

68 Ausfihrlicher bei Harter 1998; Gustave Moreau: Tentation de Saint-Antoine, um 1890,
Aquarell, 13,5 x 24 cm, Musée Gustave Moreau, Paris.

277

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

7 Restimee

Auf den ersten Blick wirkt Souza-Cardosos Buchprojekt von 1912 fort-
schrittlich, nicht zuletzt weil er einen literarischen Text zum Ausgangspunkt
fiir eine bildkiinstlerische Adaption des Buchmediums nutzt, demnach her-
kommliche Bildtrager wie Leinwand oder Papierbogen iiberwindet und
sich mit der Struktur und Gestaltung des Buches beschiftigt. Zudem lésst
sich seine Charon-Figur am Ende der Erzéhlung als Verweigerung der
Himmelfahrtsszene, also als Aktualisierung und Sékularisierung der flau-
bert’schen Prosa interpretieren. Bei genauerer Betrachtung wird allerdings
deutlich, dass Souza-Cardoso im Paris vor dem Ersten Weltkrieg nicht der
Einzige war, der sich mit Flauberts Erzahlung auf experimentelle Art und
Weise beschiftigte. Auch fiir Gertrude Stein oder Franz Marc galt Flaubert
als Inspirationsquelle und Mafistab kiinstlerischer Kreation. Zum anderen
aber, und das ist der ungleich entscheidendere Punkt, bleibt Souza-Cardo-
sos Projekt sowohl formal als auch inhaltlich hinter der Vielschichtigkeit
der Erzdhlung zuriick. Flaubert vermag es in seiner intermedialen Adap-
tion eines Legendentexts eine Form zu finden, die so unterschiedliche
schriftstellerische Praxen wie Dichtung, Geschichtsschreibung sowie Ge-
sellschaftskritik kiinstlerisch zu einem dichten Textgewebe zu verbinden
mag. Souza-Cardoso hingegen scheint 1912 vielmehr in einer Phase des
Adaptierens von und Experimentierens mit Formen gewesen zu sein, in
der inhaltliche Auseinandersetzung womdoglich eher zweitrangig war. Trotz
dieser ungleichen Gegeniiberstellung vermag gerade die interdisziplinare
Analyse des Spannungsfeldes zwischen den Légendes als aufschlussreicher
Interpretationsschliissel fiir beide Werke zu fungieren. Denn nur iiber die
genaue Kenntnis des literarischen Textes sowie das (Euvre des bildenden
Kiinstlers, lasst sich die Gestaltung einordnen, und andererseits fithren
die Fragen aus der ikonografischen Analyse, weshalb die Himmelfahrt mit
einer iiberzeitlichen Charonfigur oder die homoerotische Schlussszene mit
dem flammenden Herzen gestaltet ist, zuriick zum literarischen Text und
der Frage, wie Souza-Cardoso Flaubert interpretiert haben konnte, um zu
seiner Gestaltung zu gelangen.

Was im vorliegenden Beitrag allein anhand der Schlussszene exempla-
risch nachgezeichnet wurde, liefle sich mit Souza-Cardosos komplettem
Légende-Projekt durchfithren. Denn Maler und Schriftsteller verfolgen auf
allen Themengebieten, die Flauberts Erzdhlung bereithdlt, unterschiedliche
Ziele: Wahrend Flauberts Erzdhlung bspw. die Julianfigur als hybrides We-

278

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

sen zwischen Mensch und Tier sowie Heiligem und Teufel ansiedelt, um
die Abgriinde des Menschen zu verdeutlichen, findet sich bei Souza-Card-
oso das satanische Moment allein in Tiergestalt.®” Wenn Flauberts Erzah-
lung den Blick weitet und das Christentum in globalen Zusammenhéngen
verortet, dann geschieht dies, um gegen zeitgendssische Tendenzen eines
verklarten Mittelalterbildes anzuschreiben und sowohl die hegemonialen
Bestrebungen zu Zeiten der Kreuzziige als auch Imperialismus und Kolo-
nialismus des zeitgendssischen Frankreich als verheerend anzuprangern.
In Souza-Cardosos Gestaltung hingegen treten Versatzstiicke auflereuropéi-
scher Kunst auf den Plan, um das Bildprogramm mit @sthetischen Chiffren
aufzuwerten und die eigene Virtuositit sowie Weltgewandtheit unter Be-
weis zu stellen.”?

Der Riickgriff auf das Mittelalter dient Flaubert als Anlass, sich mit
Akribie und Genauigkeit in die Materialfiille des Archivs einzuarbeiten,
um gegen Nostalgie und die zeitgendssische Geschichtsschreibung wissen-
schaftlich fundiert anschreiben zu kénnen. Fiir Souza-Cardoso hingegen
stellt das Mittelalter eine willkommene Motivkiste dar, die sich eignet, an
die urspriinglich sakrale Aura einer profanierten Hagiographie zu erinnern.
Wahrend Flauberts Prosa aktuell bleibt, da der Schriftsteller in seinen Tex-
ten erkenntnistheoretische und gesellschaftspolitische Fragen aufgreift, die
bis heute keine endgiiltige Losung erfahren haben, wirken Souza-Cardosos
auflerst dekorative und einfallsreiche Zeichnungen von 1912 wie nostalgi-
sche Riickgriffe auf asthetische Erwagungen des Fin de siecle.

Knapp zusammengefasst liefle sich formulieren: Flaubert stellt Julian
als schonungslos menschliche Figur dar, in der die Leser:innen die eige-
nen Abgriinde gespiegelt sehen. Souza-Cardoso hingegen verweigert die
Darstellung zentraler Momente der Erzahlung wie Blutdurst, Elternmord
und homoerotische Ekstase und gibt somit Julian gewissermafien seine
Heiligkeit zuriick.

Bisher hat die Souza-Cardoso-Forschung die Diskrepanz zwischen lite-
rarischem Text und Gestaltung, wie eingangs erwahnt, nicht kritisch ana-
lysiert. Dabei hilt dieses Unterfangen zum einen die Mdglichkeit bereit,
den bildenden Kiinstler mit der differenzierten Flaubert-Forschung zu ver-
binden, und zum anderen ergeben sich aus der Analyse aufschlussreiche
Einblicke in Souza-Cardosos Bild- und Vorstellungswelt, woraus sich eine

69 Vgl. Souza-Cardoso 1912, S. 131r.
70 Ausfiihrlicher zu Souza-Cardosos aufSereuropdischen Stilanleihen, vgl. Grenier 2016,
S. 27-31 sowie Molder 2016, S. 243-270.

279

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Einordnung in die kiinstlerische Moderne ableiten ldsst, die auch Briiche zu
formulieren weify. Gewinnbringender als die affirmative Einreihung in die
kiinstlerischen Entwicklungen des frithen 20. Jahrhunderts sind Beitrage
zu einer differenzierten Untersuchung der Klassischen Moderne und ihrer
Akteur:innen, die sich nicht scheuen, die problematische Weltsicht eines
Franz Marc oder den nostalgischen Asthetizismus eines Amadeo de Souza-
Cardoso zu benennen und zu untersuchen.

Wie psychoanalytische Deutungen eines kiinstlerischen Werks nahele-
gen, lasst sich ein Bild nicht komplett von seinem Urheber trennen. Ebenso
flieflen immer auch Elemente des Zeitgeists sowie der subjektiven Wahr-
nehmung der Wirklichkeit in das kiinstlerische Werk ein und bleiben fest
mit ihm verbunden. Im Umkehrschluss kann die sozialhistorische Einord-
nung des Kiinstlers den Kenntnisgewinn {iber das Werk ergdnzen. Die
intermediale Untersuchung von Flauberts Erzdhlung und Souza-Cardosos
Buchprojekt dient dabei gewissermaflen als Hilfsmittel und Werkzeug,
indem der adaptierte Text als selbstgewdhlter Hintergrund und Maf3stab
fiir Souza-Cardosos Légende verstanden wird. Auf diese Weise zeigt sich
deutlich, dass die Gestaltung des Malers dem Projekt des Schriftstellers die
subversive Kraft nimmt und die Erzahlung >resakralisiert<. Vor diesem Hin-
tergrund riicken beide Légendes als eigenstindige Werke und individuelle
Medien in den Fokus, zwischen denen auf inhaltlicher und formaler Ebene
Spannungen bestehen. Gerade dieser spannungsreiche Dialog birgt das Po-
tenzial, die unterschiedlichen Zielsetzungen klar benennen und nachzeich-
nen zu konnen sowie neue Zuginge zum jeweiligen Werk zu erdffnen.

Bibliographie

Alfaro, Catarina: »Biographie.« In: Marie-Claude Bianchini und Alice Lecomte
(Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris
2016, S.274-277.

Bart, Benjamin F. und Robert Francis Cook: Legendary Sources of Flaubert's Saint
Julien. Toronto 1977.

Bianchini, Marie-Claude und Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso
(Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris 2016.

Campbell, Emma: »The Queer Transformations of Flaubert’s >Légende de saint Julien
I'Hospitalier«.« In: L’Esprit Créateur 50.1 (2010), S. 62-76.

Cersowsky, Peter: Phantastische Literatur im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts. Un-
tersuchungen zum Strukturwandel des Genres, seinen geistesgeschichtlichen Voraus-
setzungen und zur Tradition der »schwarzen Romantik« insbesondere bei Gustav
Meyrink, Alfred Kubin und Franz Kafka. Miinchen 1983.

280

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

Cruz da Silva, Ana Margarida: History, materials and techniques of an artist’s book: La
Légende de Saint Julien I'Hospitalier by Amadeo de Souza-Cardoso, Diss. Lissabon
2017.

Coyle, Laura (Hrgs.): At the Edge. A Portuguese Futurist. Amadeo de Souza Cardoso
(Ausst.-Kat. Washington D. C./Chicago, The Concoran Gallery of Art/The Arts
Club of Chicago 1999/2000). Lissabon 1999.

Dord-Crouslé, Stéphanie: »La cathédrale de Rouen dans La Légende de saint Julien
I'Hospitalier.« In: Bulletin Flaubert-Maupassant. Les amis de Flaubert et de Maupas-
sant 31 (2015), S. 175- 188.

Driskel, Michael Paul: Representing Belief. Religion, Art, and Society in Nineteenth-cen-
tury France. State College, PA 1992.

Flaubert, Gustave: »Correspondance (1877-1880).« In: (Euvres complétes de Gustave
Flaubert. Bd. 8, 2. Aufl., Paris 1930.

Flaubert, Gustave: Bouvard et Pécuchet. Paris 1881.

Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien hospitalier. Paris 1895.
Flaubert, Gustave: La Légende de saint Julien 'hospitalier. London 1900.
Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien I’hospitalier. Paris 1906.
Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien 'hospitalier. Paris 1912.
Flaubert, Gustave: Madame Bovary. Paris 1990.

Flaubert, Gustave: Trois Contes. 2. Aufl., Paris 1905.

Flaubert, Gustave: »Trois contes.« In: Euvres complétes de Gustave Flaubert. Bd. 6,
Paris 1885.

Flaubert, Gustave: Trois Contes. 5. Aufl., Paris 1877.

Flaubert, Gustave: »Trois Contes.« In: 1821-1880. (Euvres complétes de Gustave Flau-
bert. Bd. 10, Paris 1910.

Foucault, Michel: Schriften zur Literatur. Frankfurt a. M. 2003.
Franga, José-Augusto: O essencial sobre Amadeo de Souza-Cardoso. Lissabon 2005.

Fundagao Calouste Gulbenkian Lissabon (Hrsg.): Amadeo de Souza Cardoso. Fotobio-
grafia (Catalogo Raisonné, Bd. 1). Lissabon 2007.

Giraud, Jean: »La genese d'un chef-d’ceuvre. La >Légende de saint-Julien 'Hospita-
lier<.« In: Revue d’Histoire littéraire de France 26.1 (1919), S. 87-93.

Giraud, Sylvie: »La Légende Saint Julien 'Hospitalier<. La Chasse au cerf, de I'image
au texte.« In: Flaubert. Revue critique et génétique 15 (2016), S. 1-43.

Grenier, Catherine: »Amadeo de Souza-Cardoso. Ou le trouble moderne de I'identi-
té.« In: Marie-Claude Bianchini und Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Car-
doso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris 2016, S. 27-31.

Haehnel, Gisela: Bovarysme in der Flaubertnachfolge. Am Beispiel von »Une vie«, »O
primo Basilio« und »Une belle journée«. Koln 2004.

Harter, Ursula: Die Versuchung des Heiligen Antonius. Zwischen Religion und Wissen-
schaft. Flaubert — Moreau — Redon. Berlin 1998.

281

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laura Rosengarten

Haselstein, Ulla: »Un réalisme d’'un genre nouveau. >Trois Contes< de Flaubert et >Trois
Vies< de Gertrude Stein.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert réel. Tiibingen
20009, S.165-182.

Klingsohr-Leroy, Cathrin (Hrsg.): Der groffe Widerspruch. Franz Marc zwischen De-
launay und Rousseau (Ausst.-Kat. Kochel am See, Franz-Marc-Museum 2009). Ber-
lin/Miinchen 2009.

Klingsohr-Leroy, Cathrin und Barbara Vinken: Krieg als Opfer? Franz Marc illustriert
Gustave Flauberts »Legende des Heiligen Julian«. Ziirich 2021.

Lexikon fiir Theologie und Kirche (LthK), Bd. 5, 2006, Sp. 51-52 (Hans J. Limburg).

Lexikon fiir Theologie und Kirche (LthK), Bd. 5, 2006, Sp. 55 (Karl Suso Frank).

Machado, Alvaro Manuel: Les romantismes au Portugal. Modéles étrangers et orienta-
tions nationales. Paris 1986.

Marc, Franz: »Das geheime Europa.« In: Klaus Lankheit (Hrsg.): Franz Marc. Schrif-
ten, 1914. Koln 1978, S. 162.

Marc, Franz: »Im Fegefeuer des Krieges.« In: Klaus Lankheit (Hrsg.): Franz Marc.
Schriften, 1914. K6ln 1978, S. 158-161.

Marinetti, Filippo Tommaso: »Manifeste du Futurisme.« In: Le Figaro. Paris, 20. Fe-
bruar 1909.

Molder, Maria Filomena: »La bibliotheque en feu.« In: Marie-Claude Bianchini und
Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais
2016). Paris 2016, S. 33-39.

Molder, Maria Filomena: »La Légende de Saint Julien I'Hospitalier de Flaubert et
Amadeo de Souza-Cardoso.« In: Amadeo de Souza-Cardoso. La Légende de Saint
Julien I Hospitalier de Flaubert. Faksimile, 2. Aufl., Paris 2016, S. 243-270.

Montagner, Cristina: The brushstroke and materials of Amadeo de Souza-Cardoso
combined in an authentication tool, Diss. Lissabon 2015.

Rodrigues, Ana Rita Penado: Amadeo de Souza-Cardoso no contexto da modernidade
europeia. Contributo para o conhecimento das suas concegoes estéticas e pldsticas,
Diss. Evora 2019.

Souza-Cardoso, Amadeo: La Légende de Saint Julien Uhospitalier. Lissabon 1912.

Souza-Cardoso, Amadeo: »Brief an die Mutter, Paris, 21. April 1914. Espdlio da Familia
Sousa Cardoso.« In: Fundagao Calouste Gulbenkian Lissabon (Hrsg.): Amadeo de
Souza Cardoso. Fotobiografia (Catalogo Raisonné, Bd. 1). Lissabon 2007.

Soares, Marta: »Alvos, dorsos e saltos. Notas sobre os animais em Amadeo de Souza-
Cardoso.« In: Revista Dobra. Pensar com as Artes 6 (2020), S. 1-16.

Thurmann, Peter, Anke Dornbach und Anette Hiisch (Hrsg.): Sterne fallen. Von Boccio-
ni bis Schiele. Der Erste Weltkrieg als Ende Europdischer Kiinstlerwege (Ausst.-Kat.
Kiel, Kunsthalle zu Kiel 2014). Petersberg 2014.

Vinken, Barbara: »Blutopfer.« In: Klingsohr-Leroy, Cathrin (Hrsg.): Der grofie Wider-
spruch. Franz Marc zwischen Delaunay und Rousseau (Ausst.-Kat. Kochel am See,
Franz-Marc-Museum 2009). Berlin/Miinchen 2009, S. 65-74.

Vinken, Barbara: Flaubert. Durchkreuzte Moderne. Frankfurt a. M. 2009.

282

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dialog zwischen Erzihlprosa und bildender Kunst

Vinken, Barbara: »Herz Jesu und Eisprung. Jules Michelets devotio moderna.« In:
Bettine Menke und Barbara Vinken (Hrsg.): Stigmata. Poetiken der Korperinschrift.
Paderborn 2004, S. 295-318.

Vinken, Barbara: »Marked. Flaubert’s >Légende de Saint Julien I'hospitalier< and the
Crux of Literature.« In: MLN 22.4 (2007), S. 830-847.

Waldegg, Joachim Heusinger von: »Amadeo de Souza-Cardoso. Otto Freundlich und
der Deutsche Expressionismus.« In: Karsten Miiller (Hrsg.): Amadeo de Souza-Car-
doso 1887-1918, ein Pionier aus Portugal, (Ausst.-Kat. Hamburg, Ernst-Barlach-Haus
2007). Bremen 2007, S. 92-106.

Westerwelle, Karin: »Saint Julien et le mythe de Narcissus, Les images du christianisme
chez Gustave Flaubert.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert réel. Tiibingen
2009, S.107-124.

Wild, Cornelia: »>Saint Julien I'hospitalier< de Flaubert. Un face a face entre la littéra-
ture européenne et le Moyen Age latin.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert
réel. Tiibingen 2009, S. 125-140.

283

- am 20.01.2026, 0B:17:31, [r—



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 20.01.2026, 0B:17:31.



https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

