
Vom spannungsreichen Dialog zwischen Erzählprosa und 
bildender Kunst 
Amadeo de Souza-Cardosos Légende de Saint Julien L’Hospitalier 
de Flaubert 

On the tense Dialogue between Prose and Fine Art 
Amadeo de Souza-Cardoso’s Légende de Saint Julien L’Hospitalier 

de Flaubert 

Laura Rosengarten

Abstract
DE 1912 adaptiert der portugiesische Maler Amadeo de Souza-Cardoso (1887–1918) Gustave 
Flauberts (1821–1880) La Légende de Saint Julien L’Hospitalier von 1877. Zur Vorbereitung 
besucht der in Paris lebende Souza-Cardoso gemeinsam mit seiner Frau Lucie die Stadt 
Rouen — Flauberts Geburtsort und langjährige Wirkungsstätte — sowie die Bretagne, wo 
er wie schon Flaubert 1875 die Arbeit an ›seiner‹ Légende beginnt. Es entsteht ein zwischen 
mittelalterlicher Prachthandschrift und modernem Künstlerbuch changierendes Buchobjekt. 
Aber nicht erst Souza-Cardoso setzt den Text in ein komplexes intermediales Spannungsver­
hältnis, denn der Umgang mit unterschiedlichen textlichen und visuellen Versatzstücken 
liegt bereits Flauberts Prosa zugrunde.
Mit den Methoden der Intermedialität, Hermeneutik, Ikonografie und Sozialgeschichte 
betrachtet zeigt sich, dass Bildprogramm und Text in Souza-Cardosos Werk nicht homogen 
ineinandergreifen, sondern vielmehr in einem spannungsreichen Dialog miteinander stehen.

EN In 1912, the Portuguese painter Amadeo de Souza-Cardoso (1887–1918) adapted La 
Légende de Saint Julien L’Hospitalier (1877) by Gustave Flaubert (1821–1880). In preparation, 
Souza-Cardoso, who lived in Paris at the time, together with his wife Lucie visited the 
city of Rouen — Flaubert’s birthplace and place of work — and Brittany. There, Souza-Car­
doso, like Flaubert in 1875, begins to work on ›his‹ Légende. The result is a book object 
that oscillates between a magnificent medieval manuscript and a modern artist’s book. 
Souza-Cardoso is not the first however, to place Flaubert’s text in a complex intermedial 
relationship. Flaubert’s prose itself already consists of various intertextual and intermedial 
references. 
Through Rosengarten’s research methods from intermediality studies, hermeneutics, 
iconography, and social history, it becomes apparent that rather than pictorial program 
and text in Souza-Cardoso’s work meshing homogeneously, they are in a tense dialogue with 
each other.

257

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Maler und Grafiker Amadeo de Souza-Cardoso (1887–1918) gehörte 
neben Eduardo Vianna (1881–1967) und José de Almada Negreiros (1893–
1970) zur ersten Generation des modernismo português.1 Ebenso gehörte 
Souza-Cardoso zu einer Generation von in erster Linie männlichen Künst­
lern, die während und an den Folgen des Ersten Weltkriegs starben und 
darüber teilweise in Vergessenheit geraten sind.2 In einem seiner wichtigs­
ten Werke, der Légende de Saint Julien L’Hospitalier von 1912, adaptierte 
Souza-Cardoso die gleichnamige Erzählung des bis heute ungleich bekann­
teren französischen Schriftstellers Gustave Flaubert von 1877 wortgetreu 
und erweiterte den Text durch aufwändige künstlerische Gestaltung. Souza-
Cardoso fertigte nicht nur zweidimensionale Blätter, auf denen Text und 
Gestaltung miteinander verwoben sind, sondern fasste seine Einzelseiten 
darüber hinaus in einem kunstvollen Buchobjekt zusammen. Tatsächlich 
handelt es sich dabei um eine zwiespältige Erweiterung, da die gestalteri­
sche Überformung die Erzählung gewissermaßen ›umschreibt‹, obwohl der 
Maler keine Veränderungen an Flauberts Text vornahm.3 Vielmehr entspre­
chen Dekor und Illustrationen dem von Flaubert übernommenen Titel, der 
nahelegt, den Leser:innen werde ein Heiligenleben geschildert.

Hinter diesem scheinbar harmlosen Titel und der außergewöhnlichen 
Heiligenfigur verbirgt sich jedoch nur vordergründig ein Legendentext. 
Tatsächlich handelt es sich um eine komplexe Erzählrosa, die sich zum 
einen zahlreicher Versatzstücke aus unterschiedlichen Textmedien sowie 
Bildwerken bedient und die Leser:innen zum anderen auf der Inhaltsebene 
mit einer schonungslosen Anklage der christlichen Tradition sowie des 
französischen Imperialismus und Kolonialismus zur Zeit der frühen Drit­
ten Republik konfrontiert. Flauberts Erzählung und Souza-Cardosos Lé­
gende stehen sich in dem Prachtband von 1912 spannungsreich und darum 
bemerkenswert aufschlussreich gegenüber.

1 Vgl. França 2005, S. 3. Ausführlicher zu Souza-Cardosos Biografie José-Augusto França 
sowie Fundaçao Calouste Gulbenkian Lissabon 2007 (Bd. 1).

2 Souza-Cardoso starb 1918 an der Spanischen Grippe. Einen hilfreichen Einblick in 
diese Generation von Künstler:innen bietet der Ausstellungskatalog von Thurmann, 
Dornbach und Hüsch 2014.

3 Auch Ana Rita Penado Rodrigues zeigt in ihrer Dissertation, dass Souza-Cardosos 
Bildprogramm einen von Flaubert abweichenden Text erzeugt, und untersucht die 
Unterschiede zwischen literarischer Vorlage und Bildprogramm, jedoch kommt ihre 
Untersuchung anders als der vorliegende Beitrag zu dem Ergebnis, der Maler bereiche­
re Flauberts Erzählung, vgl. Rodrigues 2019, S. 267–410.

Laura Rosengarten

258

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Fachliteratur wird dieses Spannungsfeld nicht systematisch analy­
siert. Auf der einen Seite hat sich die differenzierte Flaubert-Forschung 
noch nicht mit Souza-Cardosos Adaption von 1912 beschäftigt. Auf der 
anderen Seite führen die weitgehend portugiesisch geprägten Untersuchun­
gen zu Souza-Cardosos Légende die literarische Vorlage vorrangig an, um 
Originalität und Virtuosität des Malers unter Beweis zu stellen, der sich 
von der literarischen Vorlage zu lösen4 bzw. ihre spirituellen Qualitäten 
zu betonen weiß.5 Darüber hinaus beschränken sich wissenschaftliche Un­
tersuchungen vor allem auf die Motivik des Künstlers,6 auf die Anleihen 
bei europäischer und globaler Kunstgeschichte7 und auf Souza-Cardosos 
reflexiven und gestalterischen Umgang mit Zeichen und Schrift.8 Des Wei­
teren finden sich Studien, die die Légende als Buchobjekt, das zwischen 
mittelalterlichem Manuskript und modernem Künstlerbuch changiert, me­
dientheoretisch, kunsthistorisch sowie materialtechnisch untersuchen.9

Häufig zielen die Deutungen weniger auf eine sozialhistorische Einord­
nung des konkreten Werks als auf eine biografische und psychoanalytische 
Verortung des nach eigenen Angaben melancholischen und wankelmütigen 
Malers ab, der in seiner künstlerischen Praxis angeblich Heilung suchte 
und fand.10 Zwar fördern diese Untersuchungen immer wieder interessante 
Aspekte eines jungen Künstlers zutage, der aus der Peripherie kommend in 
wenigen Jahren Teil des europäischen Kunstzentrums Paris wurde,11 jedoch 
scheinen diese Zugänge in erster Linie bemüht, ein möglichst affirmatives 
Bild des Künstlers zu produzieren. Weitaus aufschlussreicher für die Erfor­
schung des 20. Jahrhunderts als die Aufnahme eines weiteren Akteurs in 

4 Vgl. Molder 2016, S. 243–270.
5 Vgl. Rodrigues 2019.
6 Vgl. Soares 2020, S. 1–16.
7 Vgl. Grenier 2016, S. 27–31; Molder 2016, S. 243–270.
8 Vgl. Waldegg 2007, S. 92–106.
9 Vgl. Grenier 2016, S. 27–31; Montagner 2015 oder Cruz da Silva 2017.

10 Vgl. Molder 2016, S. 256.
11 Souza-Cardoso kam 1906 aus Lissabon nach Paris. In den Jahren 1911 und 1912 zeigte 

er erste Arbeiten auf dem Salon des Indépendents in Paris, 1913 nahm er an der Armo­
ry Show in New York, Chicago und Boston und am Ersten Deutschen Herbstsalon 
in Berlin teil. Er stellte seine Zeichnungen XX Dessins in der Kunsthochschule in 
Hamburg aus und nahm 1914 am London Salon of the Allied Artists’s Association 
teil. Nach seiner Heirat mit Lucie in Porto konnte Souza-Cardoso aufgrund des 
Kriegsausbruchs nicht mehr nach Paris zurückkehren. 1916 stellt er seine Werke 
erstmalig in Portugal aus. 1918 plante er nach Paris zurückzukehren, starb jedoch im 
Oktober desselben Jahres kurz vor seinem 31. Geburtstag an der Spanischen Grippe; 
vgl. Alfaro 2016, S. 274–277.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

259

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Kanon vornehmlich männlicher Genies, dürften allerdings kritische 
Untersuchungen der künstlerischen Avantgarden sowie ihrer bekannten 
und vergessenen Akteur:innen sein.

An der Souza-Cardoso-Forschung lässt sich beobachten, dass Werkana­
lysen durch den Fokus auf affirmative Zugänge regelmäßig in den Hinter­
grund rücken. So liegt mit Blick auf die Légende von 1912 bisher auch 
keine intermediale Analyse, die den Brüchen und Ambivalenzen zwischen 
Flauberts Erzählung und Souza-Cardosos Buchprojekt nachspürt, vor. Aus 
meiner Sicht stellt diese Leerstelle ein unbedingtes Forschungsdesiderat 
dar, weil gerade die verschränkte Analyse beider Werke zeigt, in welch 
starkem Kontrast Flauberts und Souza-Cardosos künstlerische Ansprüche 
zueinanderstehen. D.h., gerade die Analyse des Spannungsfelds zwischen 
den Werken fördert aufschlussreiche Indizien zutage, die dabei helfen, die 
inhaltliche sowie formale Agenda des Schriftstellers und des Malers zu 
deuten und einzuordnen.

Im vorliegenden Beitrag soll also der Versuch unternommen werden, 
einen Einblick in die Potenziale des besagten intermedialen Spannungsfelds 
zwischen Flauberts bildgewaltigem Text und Souza-Cardosos aufwändigem 
Bildprogramm zu geben.12 Der Fokus der Untersuchung liegt dabei auf 
der Schlussszene der Légende, um Brüche und Ambivalenzen zwischen 
den Werken exemplarisch nachzuzeichnen. Mithilfe der Engführung inter­
disziplinärer Forschungsansätze wie der Hermeneutik, Ikonografie, Rezep­
tions- und Sozialgeschichte sowie Intermedialität soll in Souza-Cardosos 
Buchprojekt an den Grenzen zwischen Literaturwissenschaften und Kunst­
geschichte eingeführt werden.

Bei diesem Unterfangen werden zahlreiche andere Ebenen der Interme­
dialität zugunsten der Frage ausgeblendet, wie Souza-Cardoso mit der 
Textvorlage, die er wortgetreu adaptiert, umgeht. Medien eindeutig von­
einander zu scheiden, der Prosa etwa narrative und der Malerei visuelle 
Qualitäten zuzuschreiben, ist ein zum Scheitern verurteiltes Unterfangen. 
Vielmehr ist der konkrete Untersuchungsgegenstand, die Légende, ein an­
schauliches Beispiel für W. J. T. Mitchells Ansatz, der die Vorstellung 
von einem reinen Medium verabschiedet und stets von »mixed media« 
ausgeht.13 So zeichnet sich Flauberts Erzählung neben zahlreichen Textre­
ferenzen durch die Übersetzung so unterschiedlicher Bildmedien wie Ge­

12 Der vorliegende Beitrag ist aus der unveröffentlichten Masterarbeit der Autorin ent­
standen.

13 Vgl. Mitchell 1995, S. 94–95.

Laura Rosengarten

260

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


brauchsgrafik und christlicher Glasmalerei aus. Souza-Cardoso hingegen 
reflektiert aus der Perspektive des bildenden Künstlers die Medien Schrift, 
Buch sowie Illustration. Andererseits fußt die vorliegende Untersuchung 
auf der Prämisse, dass sich Grenzbereiche zwischen so unterschiedlichen 
Medien wie Erzähltext und bildkünstlerischer Gestaltung durchaus erken­
nen und analysieren lassen. Daher wird in der vorliegenden Untersuchung 
Irina O. Rajewskys Ansatz, ebenso nicht von »reinen« sondern vielmehr 
von »individuellen« Medien auszugehen, als hilfreich erachtet.14 Denn trotz 
komplexer Überschreitung des herkömmlichen Bildträgers lässt sich in 
Souza-Cardosos Légende die Grenze zwischen dem literarischen Text, der 
den Ausgangspunkt und den Kern des Werks bedeutet, und der Gestaltung, 
mithilfe interdisziplinärer Forschungsansätze regelrecht nachzeichnen.

So bildet die wortgetreue Adaption der Erzählung im Folgenden auch 
den Kern der Untersuchung, die sich der Frage widmet, inwieweit und 
inwiefern Souza-Cardosos gestalterischer Rahmen den adaptierten Text 
gewissermaßen umschreibt. Aber zunächst soll mithilfe der Hermeneutik 
in Flauberts Légende, mittels der Rezeptionsgeschichte in die Flaubert-Re­
zeption zu Beginn des 20. Jahrhunderts und anhand der Ikonografie in 
Souza-Cardosos Bildprogramm eingeführt werden. Anschließend dienen 
ausgewählte Beispiele der bildkünstlerischen Gestaltung dazu, Abweichun­
gen zwischen Flauberts Agenda und Souza-Cardosos Projekt herauszuar­
beiten und sozialhistorisch einzuordnen, um nachvollziehen zu können, 
worin die Divergenzen bestehen und welche Potenziale die Engführung 
unterschiedlicher Medien und die Analyse des spannungsreichen Grenzbe­
reichs zwischen ihnen für die jeweilige Werkanalyse bereithalten.

1 Ein hermeneutischer Zugang zu Flauberts Légende

Flauberts Plan, die Figur des Saint Julien für eine Erzählung zu adaptieren, 
bestand bereits 1856.15 Bis zur Ausarbeitung und Publikation des Themas 
gegen Ende seines Lebens vergingen allerdings zwei Jahrzehnte, und erst 
1877 erschien die Légende als Mittelstück des Erzählbandes Trois Contes.16

14 Vgl. Rajewsky 2010, S. 63–65.
15 Vgl. Bart und Cook 1977, S. 29. Jean Giraud geht noch weiter zurück und bemerkt, 

laut Maxime du Camp habe Flaubert bereits 1847 den Wunsch gehegt, eine eigene 
Legende des Heiligen Julian zu schreiben, vgl. Giraud 1919, S. 88.

16 Vgl. Flaubert 1877.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

261

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der Handlungsebene orientierte sich Flaubert am überlieferten Hei­
ligenleben, betonte jedoch das Jagdmotiv, die Vielgestaltigkeit Julians zwi­
schen Ödipus und heiligem Christopherus und erweiterte den Fluch, mit 
dem Julian belegt wird. Bei Flaubert wird der Heilige erst, nachdem er 
beinahe ein ganzes Rudel Hirsche auf einem seiner Streifzüge massakriert 
hat, vom Leittier mit dem Fluch belegt, er werde seine Eltern ermorden.

In Flauberts Légende gehen dieser gängigen, bereits im Speculum histo­
riale angelegten Prophetie des Hirsches17 zwei weitere voraus, die die Ambi­
valenz und Zerrissenheit des Heiligen Julian vorbereiten, und gleichzeitig 
den legendenhaften Charakter des Textes steigern. Zum einen verkündet 
eine Eremitengestalt der Mutter, ihr Sohn würde zum Heiligen; zum ande­
ren teilt ein Bettler Julians Vater mit, sein Sohn würde ein Herrscher wer­
den. Die Eltern sind sich zwar beide im Nachhinein nicht sicher, ob sie sich 
die jeweilige Erscheinung nur eingebildet haben, glauben aber dennoch 
an die Prophezeiung und verheimlichen sie voreinander, um ihre Verwirk­
lichung nicht zu vereiteln. Mehr noch: Um die Prophetie zu unterstützen, 
kümmern sich beide mit großer Hingabe und Fürsorge um den kleinen 
Julian. Von Seiten der Mutter wird er in musischen Fächern unterrichtet, 
während der Vater den Jungen auf große Pferde setzt, um seinen Mut und 
seine Kraft zu stärken. Julian nimmt an allen Lehrstunden geduldig Teil 
und verhält sich selbst in langen Messen still. Allerdings nur bis zu dem 
Tag, an dem er in seinen Gebeten von einer Maus gestört wird, die im 
Mauerwerk der Kapelle zu leben scheint. Von diesem Moment an ist die 
Saat der Mordlust in Julian aufgegangen, und so muss der Eindringling und 
Störenfried vernichtet werden. Je mehr Tiere durch Julians Hand sterben, 
desto mehr wandelt sich sein Blutdurst zur Besessenheit. Auf den vorläufi­
gen Höhepunkt der Grausamkeit folgt die bereits genannte Prophetie des 
Hirsches. Julian wehrt sich gegen den Fluch. Als er jedoch nacheinander 
Vater und Mutter versehentlich um Haaresbreite ermordet, flieht er, um 
seine Eltern zu verschonen.

Im zweiten Teil der Erzählung, der Phase der Adoleszenz, wird Julians 
Mut und Geschick in kriegerischen Belangen an ganz unterschiedlichen 
Orten der Welt beschrieben. Die Teilnahme an Kampfeshandlungen trägt 
ihm Ruhm, Ehre und bald ein neues Zuhause ein. Nachdem Julian den 
Kaiser von Occitanien befreit hat, ehelicht er dessen Tochter und zieht mit 
ihr in ein prächtiges Schloss. Schon bald befällt Julian quälende Sehnsucht 
nach seinen Eltern und der Jagd, jedoch versagt er sich beide Begehren, 

17 Vgl. Flaubert 1961, S. 94f.

Laura Rosengarten

262

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um der Prophetie des Hirschs zu entkommen — bis zu dem Abend, an 
dem er seine unstillbare Jagdlust nicht mehr zurückhalten kann. In seiner 
Abwesenheit erreichen seine inzwischen vergreisten Eltern das Schloss; 
Julians Frau gibt ihnen zu essen und überlässt ihnen das Ehebett. Als Julian 
im Morgengrauen zurückkehrt, entflammt sein Herz in Eifersucht, da er 
die zwei Gestalten in seinem Bett für seine Frau und einen Rivalen hält. 
Ohne zu zögern, sticht er beide tot, um anschließend festzustellen, dass sich 
die Prophetie des Hirsches nach Jahren der Entsagung und des Hoffens 
dennoch erfüllt hat.

Nach dem unausweichlichen Mord an den Eltern lässt Julian neben 
seinem Besitz auch seine Frau zurück und lebt anders als in den mittelal­
terlichen Überlieferungen in Einsamkeit. So ist es in der letzten Szene, 
in der ein Aussätziger am anderen Ufer erscheint, Julian selbst, der dem 
Anderen jeden Wunsch erfüllt. Nachdem er dem Ankömmling über den 
Fluss geholfen hat, gibt er ihm Herberge und kommt sogar dem Wunsch 
nach, sich nackt zu ihm zu legen, um ihn zu wärmen. Die auf diesen Lie­
besdienst folgende Erlösung, in der der Leprakranke zu Christus wird und 
eng umschlungen mit Julian in den Himmel aufsteigt, hebt sich ebenfalls 
von den Vorgängerversionen ab. Bei Flaubert wird die Erlösung nicht nur 
verkündet, sondern erfolgt tatsächlich, und zwar als homoerotische Ekstase 
und blasphemische Himmelfahrt.

Mit dem letzten Satz der Heiligenlegende ist Flauberts Text allerdings 
noch nicht beendet, sondern wird um einen merkwürdigen Kommentar 
ergänzt, der eine eindeutige Quellenlage suggeriert: »Et voilà l’histoire 
de saint Julien l’Hospitalier, telle à peu près qu’on la trouve, sur un vi­
trail d’Église, dans mon pays.«18 Der Erzähler spielt hier vermutlich auf 
Flauberts Heimatstadt Rouen und das Julianus-Glasfenster im nördlichen 
Chorumgang der Kathedrale an. Aktualisierte Flaubert also nicht nur eine 
Heiligenlegende des Mittelalters, sondern überreichte er den Leser:innen 
auch gleich den Schlüssel für die Interpretation, der den Blick nicht auf 
einen Ursprungstext, sondern ein Bildprogramm eröffnet?

18 Dt.: »Und das ist die Geschichte vom Heiligen Julian dem Gastfreien, wie sie in 
einem Glasfenster in meinem Land ungefähr dargestellt ist.« Die Seitenangaben 
beziehen sich auf die fünfte Auflage der Originalausgabe der Trois Contes von 1877, 
vgl. Flaubert 1877, S. 164, Übersetzung von Ernst Hardt, 1912 in der Insel-Bücherei in 
Leipzig als Band 12 erschienen, wieder abgedruckt in: Flaubert 1961, S. 129.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

263

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar tauchen Rouen und die Kathedrale der Stadt immer wieder in 
Flauberts Prosa auf,19 dennoch überraschen die zitierten Zeilen, da sie zum 
einen stilistisch im Kontrast zur Légende stehen und zum anderen für 
den Autor untypisch auktorial (»mon pays«) daherkommen.20 Campbell 
vermutet daher, dass der Schlusskommentar vielmehr einen intertextuellen 
Bezug zum mittelalterlichen Kolophon herstellen soll, so dass sich Flau­
bert auf diese Art und Weise weniger als Autor sondern als Sprachrohr 
ausweist.21 Aber damit nicht genug: Auch Flauberts Wortwahl irritiert. 
Er schreibt, hier werde l’histoire (nicht die Legende) »à peu près« wie­
dergegeben. Es lässt sich demnach gar nicht von einem eindeutigen Inter­
pretationsschlüssel sprechen, sondern es handelt sich offenbar um eine 
ungefähre Lösung — oder sogar um eine falsche Fährte? Die Frage nach 
Flauberts intertextuellen und -medialen Bezügen, die zunächst so einfach 
zu beantworten schien, stellt sich bei genauerer Betrachtung als zentrales 
Moment der Forschung heraus, das bis heute aktuell geblieben ist. So 
zahlreich wie die Antwortmöglichkeiten sind auch die Forschungsansätze, 
in denen der Fokus mitunter auf mittelalterliche Vorbilder,22 auf Texte mit 
wissenschaftlichem Anspruch des 19. Jahrhunderts23 sowie auf christliche 
Bildwerke24 oder Symbolik25 gelegt wird. Da im vorliegenden Beitrag der 
Fokus nicht allein auf Flauberts Erzählung, sondern auf dem intermedialen 
Spannungsfeld liegt, das Souza-Cardosos Légende prägt, bleibt die Frage 
nach Flauberts intertextuellen und intermedialen Bezügen mit dem Verweis 
auf die Fachliteratur an dieser Stelle unbeantwortet. Zentraler für die fol­
gende Untersuchung ist mit Blick auf die Einordnung von Souza-Cardosos 
Buchprojekt die Frage nach der Flaubert-Rezeption im frühen 20. Jahrhun­
dert.

19 So betrachtet z.B. Léon in dem Roman Madame Bovary (1857) den unteren Teil des 
Glasfensters mit den Stifterfiguren, kurz bevor Emma Bovary die Kathedrale betritt 
und die Affäre der beiden beginnt. Die eigentlichen Episoden des Heiligen Julian 
bleiben im Roman jedoch als Leerstelle zurück; vgl. Flaubert 1990, S. 245–246.

20 Laut Karin Westerwelle handelt es sich hierbei um die einzige Stelle innerhalb des 
publizierten Œuvres von Flaubert, an der sich der Erzähler mit dem Personalprono­
men der ersten Person Singular bezeichnet; vgl. Westerwelle 2009, S. 112.

21 Vgl. Campbell 2010, S. 62.
22 Vgl. Wild 2009, S. 125–140.
23 Vgl. Giraud 2016, S. 1–43.
24 Vgl. Dord-Crouslé 2015, S. 175–188.
25 Vgl. Vinken 2007, S. 830–847.

Laura Rosengarten

264

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Flaubert-Rezeption zu Beginn des 20. Jahrhunderts

Als Flaubert 1880 starb, arbeitete er gerade erneut an seinem enzyklopädi­
schen Roman Bouvard et Pécuchet.26 Zur Freude seiner Verleger hinterließ 
er allerdings reichlich unveröffentlichtes Material, so dass Quantin fünf 
Jahre nach seinem Tod die erste Gesamtausgabe publizieren konnte.27 In 
Frankreich verkauften sich sowohl Flauberts Briefe als auch seine Werke 
um die Jahrhundertwende so gut, dass immer wieder Neuauflagen für un­
terschiedliche Käufer:innenschichten herausgegeben wurden. Der Erstaus­
gabe von Charpentier folgte 1905 eine Nouvelle Édition.28 1910 wurden die 
Œuvres complètes noch einmal veröffentlicht, diesmal von Louis Conard, 
der die einzelnen Texte wiederum mit Auszügen aus Flauberts Aufzeich­
nungen, aus der Presse und Literaturkritik abrundete.29

Vermutlich um die Abnehmer:innenschicht zu erweitern und so die 
Absatzzahlen zu erhöhen, erschien 1895 die erste illustrierte Fassung der 
Légende bei Ferroud mit einem Vorwort von Marcel Schwob. Die in 
Schwarzweiß gehaltenen Grafiken zwischen spröder Neogotik und kon­
trastreichem Symbolismus steuerte Luc-Olivier Merson bei.30 1900 illus­
trierten und druckten Esther und Lucien Pissarro — ganz in der Tradition 
der Arts and Crafts-Bewegung — den Text zusammen mit eigens angefer­
tigten Holzschnitten auf der Privatpresse.31 Die Société normande du livre 
illustré publizierte 1906 einen Prachtband, der versucht, gotisierende Kal­
ligraphie und Rubrizierung mit Illustrationen zu verbinden, die den Stil 
des mittelalterlichen Glasfensters imitieren.32 Sechs Jahre später bebilderte 
Gaston Bussière die Légende erneut für Ferroud, diesmal in Farbe und in 
Anlehnung an den Jugendstil.33 Im Entstehungsjahr von Souza-Cardosos 
Buchprojekt kursierten demnach zahlreiche unterschiedliche Ausgaben der 
Légende, einige sogar mit Illustrationen, die Flaubert angeblich zeitlebens 
verhasst waren: »O illustration ! invention moderne faite pour déshonorer 

26 Vgl. Flaubert 1881.
27 Vgl. Flaubert 1885.
28 Vgl. Flaubert 1905.
29 Vgl. Flaubert 1910.
30 Vgl. Flaubert 1895.
31 Vgl. Flaubert 1900.
32 Vgl. Flaubert 1906.
33 Vgl. Flaubert 1912.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

265

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


toute littérature !...«.34 Auf diese Weise wurde die Légende zwar aus dem 
vom Autor vorgegebenen Zusammenhang der Trois Contes herausgelöst, 
erlangte aber als eigenständiges Werk mehr Sichtbarkeit.

3 Flaubert in der Literatur

Neben Souza-Cardoso begeisterten sich zahlreiche Schriftsteller:innen des 
20. Jahrhunderts für Flauberts Texte35 und verfassten sogar Neufassungen 
der Trois Contes.36 Ein Blick in die zeitgenössische Flaubert-Rezeption in 
Portugal verdeutlicht, dass der Autor auch in Portugal spätestens seit sei­
nem Tod nicht mehr nur als Geheimtipp, sondern Literaturkritiker:innen 
als Genie und Schriftsteller:innen als ernstzunehmendes Vorbild galt.37 So 
arbeitete sich bspw. Portugals wichtigster Realist Eça de Queirós (1845–
1900) zeitlebens an Flaubert ab.38 Vermutlich kam auch Souza-Cardoso 
mit Flauberts Texten bereits in Portugal in Kontakt. Zumindest legt der 
Hinweis in einem Brief an seine Schwester Hélène von 1907, er wolle seine 
Ausgabe der Lettres de Flaubert seinem Freund Eurico Pousada leihen, eine 
frühe Auseinandersetzung nahe.39

Begründen lässt sich dieses Interesse, das später auch Theoretiker wie 
Jean-Paul Sartre (1905–1980), Michel Foucault (1926–1984) und Jacques 
Derrida (1930–2004) erfasste, zum einen mit Flauberts Vermächtnis, eine 
neue Form der Prosa erschaffen zu haben,40 die sich durch eine Vielzahl 

34 Flaubert 1930 (Brief an G. Charpentier, 5. Februar 1880): »Oh Illustration! Eine 
moderne Erfindung, die dafür gemacht ist, die gesamte Literatur zu entehren!«

35 Darunter waren William Faulkner (1897–1962), Marcel Proust (1871–1922), Rainer 
Maria Rilke (1875–1926) und Franz Kafka (1883–1924), vgl. Vinken 2009b, S. 9. Peter 
Cersowsky weist darauf hin, dass Kafka Flauberts Légende gelesen hat und das Motiv 
der »sadistischen Besessenheit« für die eigene Prosa adaptierte; vgl. Cersowsky 1983, 
S. 188.

36 Darunter waren James Joyce (1882–1941) und Gertrude Stein (1874–1946), vgl. Vinken 
2009b. Ausführlicher zu Steins Bezugnahme auf die Trois Contes vgl. Haselstein 2009, 
S. 165–182.

37 Vgl. Machado 1986, S. 443.
38 Vgl. ebd., S. 451. Mit seinem Roman O primo Basílio verfasst Eça de Queiros gewis­

sermaßen das portugiesische Pendant zu Madame Bovary; vgl. u.a. Haehnel 2004, 
S. 113–129.

39 Vgl. Molder 2016, S. 34. Flauberts Briefe wurden nach seinem Tod sukzessive von 
Charpentier veröffentlicht. Erst ab 1910 folgte das bis heute beliebte Sammelwerk 
Correspondance, das in vier Bänden alle erhaltenen Lettres bis 1875 versammelt.

40 Vgl. Vinken 2009b, S. 9–10.

Laura Rosengarten

266

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an komplexen und reflexiven inner- und intertextlichen Bezügen auszeich­
net.41 Zum anderen interessierten sich die Autor:innen des frühen 20. Jahr­
hunderts für die antiklerikale und gesellschaftskritische Ausrichtung des 
flaubert’schen Werks.42

Abb. 1: Amadeo de Souza-Cardoso, 
La Légende de Saint Julien 
l’Hospitalier, 1912, 27r (Bildgalerie) 
© Photo: Carlos de Azevedo, CAM-
Fundação Calouste Gulbenkian, 
Lisbon

Abb. 2: Amadeo de Souza-Cardoso, 
La Légende de Saint Julien 
l’Hospitalier, 1912, S. 51r (Textseite) 
© Photo: Carlos de Azevedo, CAM-
Fundação Calouste Gulbenkian, 
Lisbon

In der Légende bspw. erschafft Flaubert mit der gewalttätigen Juliangestalt 
eine durch und durch chauvinistische Figur, die sich nicht nur den Tieren, 
sondern auch in der Fremde allem und allen — ganz zu schweigen von der 
Frau, die in seinen Besitz übergeht — überlegen fühlt. Diese Überlegenheit 
geht auf eine Tradition zurück, denn schon der Vater eroberte als Kreuz­
ritter Städte, massakrierte Menschen und erbeutete allerlei Waffen, die er 
später in einem eigens eingerichteten Saal präsentierte. Tatsächlich geht es 
dem Autor um das Christentum, das in Gestalt von Vater und Sohn nicht 

41 Vgl. Foucault 2003, S. 123.
42 Vgl. Vinken 2009b, S. 9–10.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

267

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Heilsbringer sondern als unterwerfende, zerstörende und normierende 
Herrschaftsform vorgeführt wird.

4 Flaubert in der bildenden Kunst

Flauberts radikale Neuinterpretation der christlichen Tradition fand nicht 
nur bei Schriftsteller:innen des frühen 20. Jahrhunderts Anklang, sondern 
auch bildende Künstler:innen befassten sich mit der Prosa des Franzosen. 
Die Legende des Heiligen Julian diente in den 1910er-Jahren neben Souza-
Cardoso bspw. auch für Heinrich Campendonk (1889–1957) und Franz 
Marc (1880–1916) als Vorlage für bildkünstlerische Werke.43 Souza-Cardoso 
fertigte seine Légende vergleichsweise früh, ob Marc und Campendonk sein 
Buchobjekt kannten, oder ob sie über Flauberts Erzählung ins Gespräch 
kamen, als sie sich 1911 bei Sonia (1885–1979) und Robert (1885–1941) 
Delaunay kennenlernten,44 ist nicht belegt. Dennoch lohnt ein Blick auf 
die unterschiedlichen Ansätze von Campendonk und Marc, um einen 
Einblick in zeitgenössische bildkünstlerische Auseinandersetzungen mit 
dem literarischen Text zu erlangen. Zumal Campendonks, vor allem aber 
Marcs Flaubert-Rezeption Gegenstand eines interdisziplinären Forschungs­
projekts sind, das von der Literaturwissenschaftlerin und Flaubert-Expertin 
Barbara Vinken sowie der Kunsthistorikerin und Marc-Expertin Cathrin 
Klingsöhr-Leroy gemeinsam bearbeitet wird.

Der »rheinische Expressionist« Campendonk verarbeitete Flauberts Er­
zählung in einem Einzelwerk. Er fokussierte sich in seinem von Kubismus 
und Orphismus beeinflussten Gemälde Der heilige Julian trägt Christus 
über das Meer von 1915 auf das Christopherusmotiv sowie die homoeroti­
sche Erlösungsszene am Ende der Erzählung und blendete beide Aspekte in 
seinem Bild übereinander.45 Während Campendonk sich, ähnlich wie seine 
zeitgenössischen Schriftstellerkolleg:innen, an Flauberts antiklerikaler Hal­
tung abarbeitete, fokussierte sich Marc in der Auseinandersetzung mit der 
Figur des Heiligen Julian vielmehr auf den Themenkomplex Gewalt und 
Tod, der ihn in seinen zahlreichen Tierkompositionen der Vorkriegszeit 
ohnehin beschäftigte. Marc nahm die flaubert’sche Prosa auch nicht wie 

43 Vgl. Vinken 2009a, S. 65–74.
44 Vgl. Fundaçao Calouste Gulbenkian Lissabon 2007, S. 143.
45 Vgl. Heinrich Campendonk: Der heilige Julian trägt Christus über das Meer, 1915, 

Tempera, 53,6 × 40,7 cm, Privatbesitz.

Laura Rosengarten

268

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Campendonk als Ausgangspunkt für ein einzelnes Werk, sondern setzte 
sich in zahlreichen Zeichnungen, Skizzen und dem berühmten Gemälde 
Tierschicksale von 1913 mit der Erzählung auseinander.46 Fasziniert war 
Marc von Flauberts Légende demnach nicht, weil er wie Campendonk in 
der Himmelfahrtsszene die Absurdität des Erlösungsgedankens erkannte, 
sondern wegen der Gewalttätigkeit des Heiligen. Marc beschäftigte sich in 
erster Linie mit dem Motiv der Opferung, bzw. der ungleich monströseren 
Entschöpfung wehrloser Lebewesen, die er, am Erlösungsgedanken festhal­
tend, als metaphorisches Blutopfer interpretierte.47

Aus Marcs Aufzeichnungen zu Beginn des Ersten Weltkriegs geht hervor, 
dass das Blutopfer damals für ihn von Bedeutung war. Denn er war der 
Meinung, ein großer Krieg in Europa stelle ein solches Blutopfer dar, 
das nötig sei, um Europa von Korruption und Dekadenz zu reinigen.48 

Mit dieser aus heutiger Sicht merkwürdigen Auffassung war Marc in Künst­
ler:innenkreisen keinesfalls allein. So bezeichnete etwa Filippo Tommaso 
Marinetti (1876–1944) den Krieg im berühmten Futuristischen Manifest 
von 1909 als einzige Hygiene der Welt.49 Marc fasste den Ersten Weltkrieg 
auch nicht als Krieg zwischen Feinden auf, sondern als europäischen Bru­
derkrieg und europäischen Bürgerkrieg. Krieg in Europa bedeutete für 
den Maler ein revolutionär-emanzipatorisches Erlösungsmoment, das in 
großem Maßstab realisiere, was die Französische Revolution im kleinen 
vorbereitet habe.50 Vermutlich ohne sich der Auswirkungen bewusst zu 
sein, war Marc der nationalistischen Überzeugung, Deutschland werde den 
Krieg gewinnen und den Weg frei machen für einen neuen europäischen 
Geist unter deutscher Führung.51 Anders als Campendonk las Marc Flau­
berts Erzählung nicht als kritische Auseinandersetzung mit dem christlich 
geprägten Erlösungsgedanken, sondern fand darin vielmehr Inspiration für 
seine schwärmerische Wirklichkeitsauffassung.52

46 Vgl. Franz Marc: Tierschicksale, 1913, Öl auf Leinwand, 195 × 263,5 cm, Kunstmuse­
um, Basel. Die ersten Zeichnungen zum Thema des Heiligen Julian finden sich in 
Marcs Œuvre bereits 1908; vgl. Klingsöhr-Leroy 2021, S. 14. Ein aktualisierter Über­
blick über Marcs Auseinandersetzung mit Flauberts Erzählung vgl. Klingsöhr-Leroy 
und Vinken 2021.

47 Vgl. Vinken 2009a, S. 66.
48 Vgl. Marc 1987 [1914], S. 162.
49 Vgl. Marinetti 1909.
50 Vgl. Marc 1978 [1914], S. 165.
51 Vgl. ebd., S. 161.
52 Marc nahm ab 1914 freiwillig am Ersten Weltkrieg teil und starb 1916 bei Verdun.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

269

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank der zuvor genannten interdisziplinären Forschung zu Marcs Flau­
bert-Rezeption können bei Marc und Souza-Cardoso im Umgang mit der 
literarischen Vorlage gewisse Gemeinsamkeiten festgestellt werden. Wo­
möglich lasen und illustrierten beide Flauberts Erzählung, weil dessen Lé­
gende im Europa des frühen 20. Jahrhundert geradezu en vogue war. Tat­
sächlich folgten sie mit ihren bildkünstlerischen Programmen aber weniger 

Abb. 3: Amadeo de Souza-Cardoso, 
La Légende de Saint Julien 
l’Hospitalier, 1912, S. 76r (Wölfe) 

Abb. 4: Amadeo de Souza-Cardoso, 
La Légende de Saint Julien 
l’Hospitalier, 1912, S. 136r (Charon) 

Abb. 5: Amadeo de Souza-Cardoso, 
La Légende de Saint Julien 
l’Hospitalier, 1912, S. 135r (Herzen) 
© Photo: Carlos de Azevedo, CAM-
Fundação Calouste Gulbenkian, 
Lisbon

Laura Rosengarten

270

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Programm des Schriftstellers als ihrer jeweils eigenen Vorstellungswelt. 
Bereits die Form der flaubert’schen Légende galt in dieser Zeit als Maßstab 
für künstlerische Kreation und Innovation. So verfasste Gertrude Stein 
(1874–1946) mit ihren Three Lives von 1909 nicht nur eine eigene Version 
der Trois Contes, sondern brach zudem mit literarischen Konventionen. 
Bildende Künstler:innen übertrugen nicht nur unterschiedliche Passagen 
der Erzählung ins Bild, sondern loteten anhand der flaubert’schen Prosa 
die Grenzen von Text- und Buchmedien für die bildende Kunst aus. Marcs 
geplante Illustration der Légende,53 aber vor allem Souza-Cardosos Version 
zeugen von Experimentierfreude und dem Spiel mit Grenzbereichen bild­
künstlerischer Gestaltung. So diente Flauberts Prosa für Souza-Cardoso als 
Ausgangspunkt für ein komplex gestaltetes Buchprojekt, das die Grenzen 
klassischer Bildträger wie Papier und Leinwand überschreitet, das Buch als 
gestaltbares, hybrides Medium und Objekt in den Blick nimmt und aus 
Sicht der bildenden Kunst neu denkt.

5 Ein ikonografischer Zugang zu Souza-Cardosos Légende

Welche Ausgabe der flaubert’schen Légende Souza-Cardoso 1912 vorlag, 
ist nicht bekannt. Viel eher lässt sich konstatieren, dass der Maler sich, 
was die mise en page angeht, zumindest an keiner der weiter oben ge­
nannten Editionen orientierte. Souza-Cardosos Légende beginnt mit einer 
Art Titel- und Bildgalerie, die zunächst auf sechs Seiten Werktitel und 
Künstlernamen gestalterisch variiert. Danach werden in zehn Einzel- und 
Gruppenportraits zentrale Figuren der Legende sowie Schlüsselmomente 
der Heiligenvita illustrativ vorgestellt (Abb. 1). Erst im Anschluss setzt 
Flauberts Text ein, den Souza-Cardoso per Hand übertragen und mit 
aufwändigem Dekor geschmückt hat (Abb. 2). Der Maler hält die Dreitei­
lung des flaubert’schen Texts bei, indem er jedem Kapitel ein Blatt mit 
der entsprechenden Ordnungszahl voranstellt. Gestalterisch unterscheiden 
sich Textteil und Bildgalerie. Während sich die in Tinte gezeichnete Bild­
galerie durch reduzierte Farbigkeit, starke Frontalität, strenge Profile und 
variierende Symmetrie auszeichnet, ist das Dekor des Textteils in einem 
abwechslungsreichen System aus Tintenzeichnungen und Tuschelementen 
mit erweiterter Farbpalette gehalten. Insgesamt zeichnet sich Souza-Cardo­
sos Stil durch Dekorativität und einen Eklektizismus aus, der sich durch 

53 Vgl. Klingsöhr-Leroy 2021, S. 14.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

271

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zahlreiche gestalterische Anleihen aus verschiedenen Jahrhunderten und 
unterschiedlichen Weltregionen bedient.

Konzeptionell weicht Souza-Cardosos Légende von herkömmlichen, 
textgetreuen Illustrationen ab. Zwar besteht sein Bildersystem nicht nur 
aus dekorativen, sondern auch aus narrativen Elementen, die an Textillus­
trationen erinnern, allerdings versuchen die Zeichnungen nicht, dem Text 
treu zu bleiben und ihn, sofern das möglich ist, in eine Bildkomposition zu 
übertragen. Souza-Cardosos Illustrationen sind vielmehr besondere Beglei­
terinnen, sie eröffnen den Prachtband und geben inhaltlich das wieder, was 
dem Künstler subjektiv als zentral erschien und nicht unbedingt das, was 
Flauberts Erzählung ausmacht. Daraus folgt, dass die Betrachter:innen von 
Souza-Cardosos Légende mit Flauberts Text entweder bereits vertraut sein 
müssen, um die Zeichnungen zuordnen und dechiffrieren zu können, oder 
aber, es ergibt sich eine nach Maßgabe des Malers veränderte Narration. 
Auch innerhalb des Textteils sieht Souza-Cardoso davon ab, die Aussage 
des Textabschnitts auf derselben Seite bildlich wiederzugeben. Er erzeugt 
stattdessen ein autonomes System von Bild- und Zeichenelementen, das 
sich Stück für Stück und im spannungsvollen Dialog mit Flauberts Erzäh­
lung erschließen lässt.

Zentral für die vorliegende Untersuchung ist der Befund, dass Souza-
Cardoso die Schlüsselszene des jeweiligen Kapitels ausspart. Der Künstler 
setzt weder das sinnentleerte Massaker an Tieren, welches in der Prophetie 
des Hirschs gipfelt, noch den blutrünstigen Elternmord oder die homoero­
tische Vereinigung mit Christus am Schluss der Erzählung ins Bild. Mit 
dieser Verweigerung der Darstellung tilgt der Künstler auf der Bildebene 
die Themen Mordlust, Sadismus und Sexualität aus seiner Légende. Kon­
krete Gewalt setzt er nur ein einziges Mal ins Bild. Allerdings geht es in 
dieser Szene nicht, wie so oft in Flauberts Text, um orgiastischen Blutdurst, 
sondern ausnahmsweise um eine Notlage. Denn der nur mit einem Stock 
bewaffnete Julian muss sich — immerhin geht es um sein Leben — gegen 
ein Rudel Wölfe verteidigen (Abb. 3).

Souza-Cardosos eigenwillige Schwerpunktsetzung legt die Vermutung 
nahe, dass der Maler mit seiner Légende keine textgetreue Illustration der 
Erzählung anstrebte, sondern ein System aus Zeichnungen und Dekor, 
das einen eigenständigen Paratext erzeugt. Im Folgenden werden Text und 
Bild zusammengeführt, um die Abweichungen von und Brüche zwischen 
den Werken nachzuzeichnen. Als Beispiel dient die blasphemische Schluss­
szene, die zum einen zahlreiche Schriftsteller:innen und Künstler:innen 
des frühen 20. Jahrhunderts fasziniert, und an der sich zum anderen das 

Laura Rosengarten

272

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spannungsfeld, in dem sich Flauberts Erzählung und Souza-Cardosos Bild­
programm bewegen, sehr gut nachvollziehen lässt.

6 Zwischen Blasphemie und Mystik. Die Schlussszene in Souza-Cardosos 
Légende

In der Légende lassen sich Brüche und Ambivalenzen zwischen Flauberts 
Text und Souza-Cardosos Bildprogramm beispielhaft an der Schlussszene 
ablesen, in der Christus und Julian in einer ekstatischen Vereinigung Auge 
in Auge in den Himmel aufsteigen. Die Erzählung schließt mit einem ge­
radezu synästhetischen Abgesang auf den christlichen Erlösungsgedanken, 
indem Flaubert einem unbekannten Heiligen das im katholischen Glauben 
Christus und Maria vorbehaltene Privileg der Himmelfahrt zuteilwerden 
lässt und in grotesker Überzeichnung die phallische Qualität dieses Vor­
gangs betont:54

Julien s’étala dessus complètement, bouche contre bouche, poitrine sur 
poitrine. Alors le lépreux l’étreignit; et ses yeux tout à coup prirent une 
clarté d’étoiles; ses cheveux s’allongèrent comme les rais du soleil; le 
souffle de ses narines avait la douceur des roses; un nuage d’encens 
c’éleva du foyer, les flots chantaient. Cependant une abondance de dé­
lices, une joie surhumaine descendait comme une inondation dans l’âme 
de Julien pâmé; et celui dont les bras le serraient toujours grandissait, 
grandissait, touchant de sa tete et de ses pieds les deux murs de la cabane. 
Le toit s’envola, le firmament de déployait; — et Julien monta vers les 
espaces bleus, face à face avec Notre-Seigneur Jésus, qui l’emportait dans 
le ciel.55 

54 Vgl. Vinken 2007, S. 834.
55 Flaubert 1877, S. 164-165. (Übersetzung von Ernst Hardt, Leipzig 1912): »Und Julian 

breitete sich vollständig über ihn, Mund an Mund, Brust an Brust. Da umschlang 
ihn der Aussätzige, und seine Augen erfüllten sich plötzlich mit Sternenklarheit, seine 
Haare verlängerten sich wie Sonnenstrahlen, der Hauch seiner Nüstern bekam die 
Süßigkeit von Rosen, eine Weihrauchwolke erhob sich vom Herd, und die Wellen 
draußen sangen. Währenddessen drang ein Strom von Wonnen, eine überirdische 
Glückseligkeit wie schwellende Flut in die Seele des entzückten Julian, und der, des­
sen Arme ihn immer noch umschlangen, wuchs, bis daß sein Haupt und seine Füße 
die beiden Wände der Hütte berührten. Das Dach verschwand, die Himmelswölbung 
breitete sich über ihnen — und Julian schwebte in die blauen Räume hinauf, von 

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

273

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die gotteslästerliche Szene wird von katholisch konnotierten Beigaben wie 
Weihrauch, Rosenduft und Gesang begleitet. Die Motive der Augen, die 
wie Sterne funkeln, und der Haare, die sich zu Sonnenstrahlen verlängern, 
überlagern christliche Beigaben mit der heidnischen Vorstellung von stella­
ren bzw. Sonnengöttern.56 Anders formuliert: In dieser Szene der phallisch-
orgiastischen Ekstase offenbart Flaubert die Transfiguration als ursprüng­
lich heidnische Metamorphose, indem Mythen palimpsestartig unter dem 
vorgeblich christlichen Text hervorscheinen.57 Der Schriftsteller überführt 
den Erlösungsgedanken also nicht nur ins Groteske und Absurde, sondern 
entlarvt den katholischen Glauben als Farce. Allerdings entsteht ein ganz 
anderer Eindruck der Légende, wenn Souza-Cardosos Bildprogramm gele­
sen wird.

Denn Souza-Cardoso ›illustrierte‹ die zitierte Textpassage mit einer ein­
samen Figur auf einem Holzkahn vor der untergehenden Sonne (Abb. 4), 
so dass die Betrachter:innen kaum an Ekstase denken, sondern eher an 
Charon auf dem Totenfluss. Säkularisierte Souza-Cardoso also Flauberts 
groteske Schlussszene, indem er die Darstellung der Himmelfahrt verwei­
gerte? Die Hinzunahme der vorherigen Seite legt eine andere Deutung 
nahe. Hier umrandetet Souza-Cardoso den Textabschnitt, in dem der Aus­
sätzige von Julian absolute Liebesbereitschaft verlangt, mit roten Herzen, 
aus denen eine Flamme züngelt. Zudem setzte er das er das stilisierte Herr­
schaftssymbol der französischen Monarchie, die fleur-de-lis in die Ecken 
(Abb. 5). Diese Dekorationselemente stehen im Kontrast zu Flauberts anti­
monarchistischer und antiklerikaler Prosa, denn neben den royalistsichen 
Lilien erinnern die Herzen an die Herz-Jesu-Ikonographie.

Dabei handelt es sich um eine ursprünglich mittelalterliche Symbolik, 
die Liebes- und Passionsmystik miteinander verbindet, indem die Verlet­
zung des Fleisches stellvertretend für die Verletzung des Geistes steht.58 

Diese mystische Symbolik wurde im 19. Jahrhundert, noch zu Lebzeiten 
Flauberts, auch in Frankreich mit Nachdruck wiederbelebt. Die französi­
schen Bischöfe trugen maßgeblich zur Verbreitung des Herz-Jesu-Festes 
bei, da sie den Papst darum baten, das Fest auf die gesamte römisch-ka­

Angesicht zu Angesicht mit unserem Herren Jesus Christus, der ihn in den Himmel 
trug.«

56 Vgl. Vinken 2007, S. 846.
57 Vgl. ebd., S. 847.
58 Vgl. Vinken 2004, S. 304.

Laura Rosengarten

274

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tholische Kirche auszudehnen, was Leo IX. 1856 tat.59 Zwar wurde der 
Kult erst 1899 von Leo XIII. bestätigt, indem er die Herz-Jesu-Andacht 
in den Rang eines Hochfestes erhob.60 In Frankreich herrschte in mon­
archistischen Kreisen jedoch die Legende, Ludwig XVI. habe kurz vor 
seiner Enthauptung den Wunsch geäußert, Frankreich möge sich im Na­
men des Sacré-Cœur (Herz-Jesu) weihen lassen. Tatsächlich verabschiede­
te die Regierung der jungen Dritten Republik nach der Niederlage im 
Deutsch-Französischen Krieg und der Commune de Paris 1872 einen ersten 
Gesetzesentwurf bezüglich eines nationalen Denkmals.61 Trotz vehementen 
Widerstands von republikanischer Seite ging aus dem Vorhaben die monu­
mentale Basilique du Sacré Cœur du Montmatre hervor. Ab 1875 wurde also 
an jenem Ort, von dem die Pariser Kommune ausgegangen war, ein Symbol 
für den Royalismus errichtet — und nur zwei Jahre später erschienen 
Flauberts Trois Contes.

Die Herz-Jesu-Symbolik entwickelte sich in Frankreich zu einer Art 
Remedium gegen säkulare sowie sozialistische Tendenzen,62 und stand 
andererseits für die aktualisierte Verzahnung politischer und weltlicher 
Macht, die »König Christus« bereits vorbereitet hatte.63 Noch heute prangt 
auf dem Gipfel des Montmatre also ein nationales Denkmal, das für die 
Tradition des napoleonischen Concordat steht. Vor diesem Hintergrund 
dürften Bau und Symbolik des Sacré Cœur, die das Machtstreben einer 
christlich-royalistischen Elite in nuce symbolisierten, Flaubert geradezu 
entsetzt haben. Wie aber lässt sich nun Souza-Cardosos Verwendung dieser 
im Frankreich der Jahrhundertwende politisch enorm aufgeladenen Sym­
bolik einordnen?

Inwieweit dem Künstler die Debatte um die Basilique du Sacré Cœur 
bekannt war, ist nicht belegt, jedoch wurden die Bauarbeiten noch vor 
dem Ersten Weltkrieg beendet, so dass Souza-Cardoso den Neubau relativ 
wahrscheinlich während seiner Pariser Jahre kennenlernte. Anzunehmen 
ist, dass der Künstler weder das umstrittene Gebäude noch die Herz-Jesu-
Symbolik als problematisch erachtete, denn er stammte aus einer religiösen 
Familie und hegte zumindest Interesse für Themen, die eng mit dem Ka­

59 Vgl. ebd., S. 303.
60 Vgl. LthK, Bd. 5, 2006, Sp. 51f. (Hans J. Limburg).
61 Vgl. Driskel 1992, S. 47.
62 Vgl. LthK, Bd. 5, 2006, Sp. 55 (Karl Suso Frank).
63 Vgl. Driskel 1992, S. 47. Auch in Portugal war die Verehrung des Herz-Jesu im 19. Jahr­

hundert populär, so wurde nördlich von Porto um die Jahrhundertwende ebenfalls 
eine Basilika erbaut und dem Herz-Jesu geweiht; vgl. Coyle 1999, S. 181.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

275

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tholizismus verknüpft waren. So beteuerte er in einem Brief an seine Mutter 
von 1914, dass er sich aktuell viel mit theologischen Fragen beschäftige 
und in Augustinus’ Confessiones »fruchtbare spirituelle Nahrung« finde: 
»Tenho a meu lado as Confissões do admirável Santo Agostinho aonde 
encontro um fecundíssimo alimento espiritual. Neste momento entrego-me 
muito às coisas teológicas.«64 Diese Formulierung lassen vielmehr auf eine 
Nähe zum christlichen Glauben als auf eine distanzierte oder gar kritische 
Haltung wie bei Flaubert schließen. Möglich ist, dass Souza-Cardoso sich 
zudem mit der Psychologie des Mystizismus auseinandersetzte, denn in 
seiner Bibliothek befand sich die Dissertation seines Freundes Manuel de 
Laranjeira Interpretação psicológica do misticismo. A doença da santidade.65

Des Weiteren sind die letzten beiden künstlerischen Arbeiten, die Sou­
za-Cardoso vor seinem frühen Tod fertigte, bemerkenswert, da sie das 
mystische Herz-Jesu-Symbol in zwei unterschiedlichen Motiven wiederho­
len und variieren: Zwar sind die Aquarelle Sem titulo (Estigmatização de 
S. Francisco) und Sem titulo (agrado Coração de Jesus)66 von 1918 mit Vor­
sicht zu betrachten, da sie in inhaltlichem und stilistischem Kontrast zum 
restlichen Œuvre stehen, erinnern sie durch ihre naive Bildsprache doch 
eher an laienhafte Pastiches als an Arbeiten eines modernistischen Malers. 
Die Betrachter:innen sehen sich keinen Karikaturen, Verfremdungen oder 
modernen Protagonisten am Kreuz mehr gegenüber, sondern zum einen 
der in grellen Regenbogenfarben vom Himmel gesandten Stigmatisierung 
des heiligen Franz von Assisi — einem frühen und äußerst prominenten 
Herz-Jesu-Verehrer und zum anderen Jesus in hieratischer Kreuzgestalt mit 
flammendem Herzen auf der Brust. Auch die Vorbilder lassen sich leicht 
identifizieren, so orientiert sich Souza-Cardosos Franziskus an Giottos 
(1267–1337) Stigmate di San Francesco (1300–1325),67 während Souza-Card­

64 Souza-Cardozo 2007, S. 208: »Ich habe die Confessiones des bewundernswerten 
Heiligen Augustinus bei mir, in denen ich eine fruchtbare spirituelle Nahrung finde. 
Momentan beschäftigen mich immer wieder theologische Fragen.«

65 Vgl. Molder 2016a, S. 251: »Psychologische Deutung des Mystizismus. Der Heiligkeits­
wahn«.

66 Beide Aquarelle Sem título (Estigmatização de S. Francisco) und Sem título (Sagrado 
Coração de Jesus) von 1918 befinden sich als Dauerleihgaben aus Privatbesitz im 
Museu Amadeo de Souza-Cardoso in Amarante, Portugal. In der digitalen Galerie des 
Museums finden sich beide Werke: https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoe
s/amadeo-2020 (19.01.2023).

67 Es ist möglich, dass Souza-Cardoso die Giottos Bildtafel, die als Teil napoleonischer 
Kunsteroberungen 1813 in den Louvre kam, während seiner Zeit in Paris im Original 
gesehen hat.

Laura Rosengarten

276

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoes/amadeo-2020
https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amadeosouza-cardoso.pt/pt/colecoes/amadeo-2020


osos Christus auf Fra Angelicos (1395–1455) Fresko Trasfigurazione (1438–
1440) zurückgeht.

Die Diskrepanz zwischen den Aquarellzeichnungen, die Souza-Cardoso 
vermutlich kurz vor seinem Tod fertigte, und der sechs Jahre zuvor entstan­
denen dekorativ-spielerischen Légende ist eklatant. Die Einordnung in die 
allgemeine bzw. französische Herz-Jesu-Verehrung wirkt in Bezug auf die 
Motivik des vorletzten Blatts der Légende zunächst womöglich als zu weit 
gegriffen.

Allerdings kann die Wahl des Künstlers, ein flammendes Herz als De­
korationselement zu wählen und mit dem Herrschaftssymbol der französi­
schen Monarchie zu verbinden, kaum ein zufälliger Einfall aus rein gestal­
terischen Beweggründen gewesen sein. Zumal der Text auf der Seite die 
Szene schildert, in der sich Julian entkleidet und zum Aussätzigen legt, 
um ihn zu wärmen. Möglich ist, dass Souza-Cardoso diese Sequenz, die 
vorgibt, von absoluter Liebes- und Opferbereitschaft zu handeln, augen­
zwinkernd mit dem Herz-Jesu als religiöser Liebessymbolik schmückte. 
Wahrscheinlicher ist, dass der Künstler die homoerotische Qualität der 
Szene zugunsten einer frommen Deutung ausblendete. Während die Deko­
ration der Légende zunächst so spielerisch wirkt, dass es schwierig scheint, 
eine eindeutige Interpretation vorzunehmen, unterstützt ein Blick auf Sou­
za-Cardosos Variation der Herz-Jesu-Symbolik in seinen letzten Werken 
die zweite Deutung. Die Aquarelle wirken, trotz ihres grotesk-naiven Aus­
drucks, wie demütige Gebete.

Angenommen, Souza-Cardoso entschied sich bewusst, Flauberts unge­
mein körperliche Szene nicht darzustellen, sondern mit mystischer Passi­
ons- und Herrschaftssymbolik aufzuladen, dann liest sich diese Entschei­
dung als eklatante Abweichung vom Inhalt der Erzählung und legt den 
Gedanken nahe, dass Souza-Cardoso Flauberts Text nicht als Abgesang 
auf Opferbereitschaft und Erlösungsgedanken interpretierte, sondern als 
Epiphanie. Auch damit wäre er nicht allein: Bereits der Maler Gustave Mo­
reau (1826–1898), der nicht nur überzeugter Katholik war, sondern Dogma 
und Ästhetik des Ultramontanismus nahestand, interpretierte Flaubert ka­
tholisch.68

68 Ausführlicher bei Harter 1998; Gustave Moreau: Tentation de Saint-Antoine, um 1890, 
Aquarell, 13,5 × 24 cm, Musée Gustave Moreau, Paris.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

277

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Resümee

Auf den ersten Blick wirkt Souza-Cardosos Buchprojekt von 1912 fort­
schrittlich, nicht zuletzt weil er einen literarischen Text zum Ausgangspunkt 
für eine bildkünstlerische Adaption des Buchmediums nutzt, demnach her­
kömmliche Bildträger wie Leinwand oder Papierbogen überwindet und 
sich mit der Struktur und Gestaltung des Buches beschäftigt. Zudem lässt 
sich seine Charon-Figur am Ende der Erzählung als Verweigerung der 
Himmelfahrtsszene, also als Aktualisierung und Säkularisierung der flau­
bert’schen Prosa interpretieren. Bei genauerer Betrachtung wird allerdings 
deutlich, dass Souza-Cardoso im Paris vor dem Ersten Weltkrieg nicht der 
Einzige war, der sich mit Flauberts Erzählung auf experimentelle Art und 
Weise beschäftigte. Auch für Gertrude Stein oder Franz Marc galt Flaubert 
als Inspirationsquelle und Maßstab künstlerischer Kreation. Zum anderen 
aber, und das ist der ungleich entscheidendere Punkt, bleibt Souza-Cardo­
sos Projekt sowohl formal als auch inhaltlich hinter der Vielschichtigkeit 
der Erzählung zurück. Flaubert vermag es in seiner intermedialen Adap­
tion eines Legendentexts eine Form zu finden, die so unterschiedliche 
schriftstellerische Praxen wie Dichtung, Geschichtsschreibung sowie Ge­
sellschaftskritik künstlerisch zu einem dichten Textgewebe zu verbinden 
mag. Souza-Cardoso hingegen scheint 1912 vielmehr in einer Phase des 
Adaptierens von und Experimentierens mit Formen gewesen zu sein, in 
der inhaltliche Auseinandersetzung womöglich eher zweitrangig war. Trotz 
dieser ungleichen Gegenüberstellung vermag gerade die interdisziplinäre 
Analyse des Spannungsfeldes zwischen den Légendes als aufschlussreicher 
Interpretationsschlüssel für beide Werke zu fungieren. Denn nur über die 
genaue Kenntnis des literarischen Textes sowie das Œuvre des bildenden 
Künstlers, lässt sich die Gestaltung einordnen, und andererseits führen 
die Fragen aus der ikonografischen Analyse, weshalb die Himmelfahrt mit 
einer überzeitlichen Charonfigur oder die homoerotische Schlussszene mit 
dem flammenden Herzen gestaltet ist, zurück zum literarischen Text und 
der Frage, wie Souza-Cardoso Flaubert interpretiert haben könnte, um zu 
seiner Gestaltung zu gelangen.

Was im vorliegenden Beitrag allein anhand der Schlussszene exempla­
risch nachgezeichnet wurde, ließe sich mit Souza-Cardosos komplettem 
Légende-Projekt durchführen. Denn Maler und Schriftsteller verfolgen auf 
allen Themengebieten, die Flauberts Erzählung bereithält, unterschiedliche 
Ziele: Während Flauberts Erzählung bspw. die Julianfigur als hybrides We­

Laura Rosengarten

278

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen zwischen Mensch und Tier sowie Heiligem und Teufel ansiedelt, um 
die Abgründe des Menschen zu verdeutlichen, findet sich bei Souza-Card­
oso das satanische Moment allein in Tiergestalt.69 Wenn Flauberts Erzäh­
lung den Blick weitet und das Christentum in globalen Zusammenhängen 
verortet, dann geschieht dies, um gegen zeitgenössische Tendenzen eines 
verklärten Mittelalterbildes anzuschreiben und sowohl die hegemonialen 
Bestrebungen zu Zeiten der Kreuzzüge als auch Imperialismus und Kolo­
nialismus des zeitgenössischen Frankreich als verheerend anzuprangern. 
In Souza-Cardosos Gestaltung hingegen treten Versatzstücke außereuropäi­
scher Kunst auf den Plan, um das Bildprogramm mit ästhetischen Chiffren 
aufzuwerten und die eigene Virtuosität sowie Weltgewandtheit unter Be­
weis zu stellen.70

Der Rückgriff auf das Mittelalter dient Flaubert als Anlass, sich mit 
Akribie und Genauigkeit in die Materialfülle des Archivs einzuarbeiten, 
um gegen Nostalgie und die zeitgenössische Geschichtsschreibung wissen­
schaftlich fundiert anschreiben zu können. Für Souza-Cardoso hingegen 
stellt das Mittelalter eine willkommene Motivkiste dar, die sich eignet, an 
die ursprünglich sakrale Aura einer profanierten Hagiographie zu erinnern. 
Während Flauberts Prosa aktuell bleibt, da der Schriftsteller in seinen Tex­
ten erkenntnistheoretische und gesellschaftspolitische Fragen aufgreift, die 
bis heute keine endgültige Lösung erfahren haben, wirken Souza-Cardosos 
äußerst dekorative und einfallsreiche Zeichnungen von 1912 wie nostalgi­
sche Rückgriffe auf ästhetische Erwägungen des Fin de sìecle.

Knapp zusammengefasst ließe sich formulieren: Flaubert stellt Julian 
als schonungslos menschliche Figur dar, in der die Leser:innen die eige­
nen Abgründe gespiegelt sehen. Souza-Cardoso hingegen verweigert die 
Darstellung zentraler Momente der Erzählung wie Blutdurst, Elternmord 
und homoerotische Ekstase und gibt somit Julian gewissermaßen seine 
Heiligkeit zurück.

Bisher hat die Souza-Cardoso-Forschung die Diskrepanz zwischen lite­
rarischem Text und Gestaltung, wie eingangs erwähnt, nicht kritisch ana­
lysiert. Dabei hält dieses Unterfangen zum einen die Möglichkeit bereit, 
den bildenden Künstler mit der differenzierten Flaubert-Forschung zu ver­
binden, und zum anderen ergeben sich aus der Analyse aufschlussreiche 
Einblicke in Souza-Cardosos Bild- und Vorstellungswelt, woraus sich eine 

69 Vgl. Souza-Cardoso 1912, S. 131r.
70 Ausführlicher zu Souza-Cardosos außereuropäischen Stilanleihen, vgl. Grenier 2016, 

S. 27–31 sowie Molder 2016, S. 243–270.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

279

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einordnung in die künstlerische Moderne ableiten lässt, die auch Brüche zu 
formulieren weiß. Gewinnbringender als die affirmative Einreihung in die 
künstlerischen Entwicklungen des frühen 20. Jahrhunderts sind Beiträge 
zu einer differenzierten Untersuchung der Klassischen Moderne und ihrer 
Akteur:innen, die sich nicht scheuen, die problematische Weltsicht eines 
Franz Marc oder den nostalgischen Ästhetizismus eines Amadeo de Souza-
Cardoso zu benennen und zu untersuchen.

Wie psychoanalytische Deutungen eines künstlerischen Werks nahele­
gen, lässt sich ein Bild nicht komplett von seinem Urheber trennen. Ebenso 
fließen immer auch Elemente des Zeitgeists sowie der subjektiven Wahr­
nehmung der Wirklichkeit in das künstlerische Werk ein und bleiben fest 
mit ihm verbunden. Im Umkehrschluss kann die sozialhistorische Einord­
nung des Künstlers den Kenntnisgewinn über das Werk ergänzen. Die 
intermediale Untersuchung von Flauberts Erzählung und Souza-Cardosos 
Buchprojekt dient dabei gewissermaßen als Hilfsmittel und Werkzeug, 
indem der adaptierte Text als selbstgewählter Hintergrund und Maßstab 
für Souza-Cardosos Légende verstanden wird. Auf diese Weise zeigt sich 
deutlich, dass die Gestaltung des Malers dem Projekt des Schriftstellers die 
subversive Kraft nimmt und die Erzählung ›resakralisiert‹. Vor diesem Hin­
tergrund rücken beide Légendes als eigenständige Werke und individuelle 
Medien in den Fokus, zwischen denen auf inhaltlicher und formaler Ebene 
Spannungen bestehen. Gerade dieser spannungsreiche Dialog birgt das Po­
tenzial, die unterschiedlichen Zielsetzungen klar benennen und nachzeich­
nen zu können sowie neue Zugänge zum jeweiligen Werk zu eröffnen.

Bibliographie

Alfaro, Catarina: »Biographie.« In: Marie-Claude Bianchini und Alice Lecomte 
(Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris 
2016, S. 274–277. 

Bart, Benjamin F. und Robert Francis Cook: Legendary Sources of Flaubert’s Saint 
Julien. Toronto 1977.

Bianchini, Marie-Claude und Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso 
(Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris 2016.

Campbell, Emma: »The Queer Transformations of Flaubert’s ›Légende de saint Julien 
l’Hospitalier‹.« In: L’Esprit Créateur 50.1 (2010), S. 62–76.

Cersowsky, Peter: Phantastische Literatur im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts. Un­
tersuchungen zum Strukturwandel des Genres, seinen geistesgeschichtlichen Voraus­
setzungen und zur Tradition der »schwarzen Romantik« insbesondere bei Gustav 
Meyrink, Alfred Kubin und Franz Kafka. München 1983.

Laura Rosengarten

280

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cruz da Silva, Ana Margarida: History, materials and techniques of an artist’s book: La 
Légende de Saint Julien l’Hospitalier by Amadeo de Souza-Cardoso, Diss. Lissabon 
2017.

Coyle, Laura (Hrgs.): At the Edge. A Portuguese Futurist. Amadeo de Souza Cardoso 
(Ausst.-Kat. Washington D. C./Chicago, The Concoran Gallery of Art/The Arts 
Club of Chicago 1999/2000). Lissabon 1999.

Dord-Crouslé, Stéphanie: »La cathédrale de Rouen dans La Légende de saint Julien 
l’Hospitalier.« In: Bulletin Flaubert-Maupassant. Les amis de Flaubert et de Maupas­
sant 31 (2015), S. 175– 188.

Driskel, Michael Paul: Representing Belief. Religion, Art, and Society in Nineteenth-cen­
tury France. State College, PA 1992.

Flaubert, Gustave: »Correspondance (1877–1880).« In: Œuvres complètes de Gustave 
Flaubert. Bd. 8, 2. Aufl., Paris 1930.

Flaubert, Gustave: Bouvard et Pécuchet. Paris 1881.
Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien l’hospitalier. Paris 1895.
Flaubert, Gustave: La Légende de saint Julien l’hospitalier. London 1900. 
Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien l’hospitalier. Paris 1906.
Flaubert, Gustave: La Légende de Saint Julien l’hospitalier. Paris 1912. 
Flaubert, Gustave: Madame Bovary. Paris 1990.
Flaubert, Gustave: Trois Contes. 2. Aufl., Paris 1905.
Flaubert, Gustave: »Trois contes.« In: Œuvres complètes de Gustave Flaubert. Bd. 6, 

Paris 1885.
Flaubert, Gustave: Trois Contes. 5. Aufl., Paris 1877.
Flaubert, Gustave: »Trois Contes.« In: 1821–1880. Œuvres complètes de Gustave Flau­

bert. Bd. 10, Paris 1910.
Foucault, Michel: Schriften zur Literatur. Frankfurt a. M. 2003.
França, José-Augusto: O essencial sobre Amadeo de Souza-Cardoso. Lissabon 2005.
Fundaçao Calouste Gulbenkian Lissabon (Hrsg.): Amadeo de Souza Cardoso. Fotobio­

grafia (Catalogo Raisonné, Bd. 1). Lissabon 2007.
Giraud, Jean: »La genèse d’un chef-d’œuvre. La ›Légende de saint-Julien l’Hospita­

lier‹.« In: Revue d’Histoire littéraire de France 26.1 (1919), S. 87–93.
Giraud, Sylvie: »›La Légende Saint Julien l’Hospitalier‹. La Chasse au cerf, de l’image 

au texte.« In: Flaubert. Revue critique et génétique 15 (2016), S. 1–43.
Grenier, Catherine: »Amadeo de Souza-Cardoso. Ou le trouble moderne de l’identi­

té.« In: Marie-Claude Bianchini und Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Car­
doso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 2016). Paris 2016, S. 27–31.

Haehnel, Gisela: Bovarysme in der Flaubertnachfolge. Am Beispiel von »Une vie«, »O 
primo Basílio« und »Une belle journée«. Köln 2004.

Harter, Ursula: Die Versuchung des Heiligen Antonius. Zwischen Religion und Wissen­
schaft. Flaubert — Moreau — Redon. Berlin 1998.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

281

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haselstein, Ulla: »Un réalisme d’un genre nouveau. ›Trois Contes‹ de Flaubert et ›Trois 
Vies‹ de Gertrude Stein.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert réel. Tübingen 
2009, S. 165–182.

Klingsöhr-Leroy, Cathrin (Hrsg.): Der große Widerspruch. Franz Marc zwischen De­
launay und Rousseau (Ausst.-Kat. Kochel am See, Franz-Marc-Museum 2009). Ber­
lin/München 2009.

Klingsöhr-Leroy, Cathrin und Barbara Vinken: Krieg als Opfer? Franz Marc illustriert 
Gustave Flauberts »Legende des Heiligen Julian«. Zürich 2021.

Lexikon für Theologie und Kirche (LthK), Bd. 5, 2006, Sp. 51–52 (Hans J. Limburg).
Lexikon für Theologie und Kirche (LthK), Bd. 5, 2006, Sp. 55 (Karl Suso Frank).
Machado, Alvaro Manuel: Les romantismes au Portugal. Modèles étrangers et orienta­

tions nationales. Paris 1986.
Marc, Franz: »Das geheime Europa.« In: Klaus Lankheit (Hrsg.): Franz Marc. Schrif­

ten, 1914. Köln 1978, S. 162.
Marc, Franz: »Im Fegefeuer des Krieges.« In: Klaus Lankheit (Hrsg.): Franz Marc. 

Schriften, 1914. Köln 1978, S. 158–161.
Marinetti, Filippo Tommaso: »Manifeste du Futurisme.« In: Le Figaro. Paris, 20. Fe­

bruar 1909.
Molder, Maria Filomena: »La bibliothèque en feu.« In: Marie-Claude Bianchini und 

Alice Lecomte (Hrsg.): Amadeo de Souza-Cardoso (Ausst.-Kat. Paris, Grand Palais 
2016). Paris 2016, S. 33–39.

Molder, Maria Filomena: »La Légende de Saint Julien l’Hospitalier de Flaubert et 
Amadeo de Souza-Cardoso.« In: Amadeo de Souza-Cardoso. La Légende de Saint 
Julien l’Hospitalier de Flaubert. Faksimile, 2. Aufl., Paris 2016, S. 243–270.

Montagner, Cristina: The brushstroke and materials of Amadeo de Souza-Cardoso 
combined in an authentication tool, Diss. Lissabon 2015.

Rodrigues, Ana Rita Penado: Amadeo de Souza-Cardoso no contexto da modernidade 
europeia. Contributo para o conhecimento das suas conceções estéticas e plásticas, 
Diss. Évora 2019.

Souza-Cardoso, Amadeo: La Légende de Saint Julien l’hospitalier. Lissabon 1912.
Souza-Cardoso, Amadeo: »Brief an die Mutter, Paris, 21. April 1914. Espólio da Família 

Sousa Cardoso.« In: Fundaçao Calouste Gulbenkian Lissabon (Hrsg.): Amadeo de 
Souza Cardoso. Fotobiografia (Catalogo Raisonné, Bd. 1). Lissabon 2007.

Soares, Marta: »Alvos, dorsos e saltos. Notas sobre os animais em Amadeo de Souza-
Cardoso.« In: Revista Dobra. Pensar com as Artes 6 (2020), S. 1–16.

Thurmann, Peter, Anke Dornbach und Anette Hüsch (Hrsg.): Sterne fallen. Von Boccio­
ni bis Schiele. Der Erste Weltkrieg als Ende Europäischer Künstlerwege (Ausst.-Kat. 
Kiel, Kunsthalle zu Kiel 2014). Petersberg 2014.

Vinken, Barbara: »Blutopfer.« In: Klingsöhr-Leroy, Cathrin (Hrsg.): Der große Wider­
spruch. Franz Marc zwischen Delaunay und Rousseau (Ausst.-Kat. Kochel am See, 
Franz-Marc-Museum 2009). Berlin/München 2009, S. 65–74.

Vinken, Barbara: Flaubert. Durchkreuzte Moderne. Frankfurt a. M. 2009.

Laura Rosengarten

282

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vinken, Barbara: »Herz Jesu und Eisprung. Jules Michelets devotio moderna.« In: 
Bettine Menke und Barbara Vinken (Hrsg.): Stigmata. Poetiken der Körperinschrift. 
Paderborn 2004, S. 295–318.

Vinken, Barbara: »Marked. Flaubert’s ›Légende de Saint Julien l’hospitalier‹ and the 
Crux of Literature.« In: MLN 22.4 (2007), S. 830–847.

Waldegg, Joachim Heusinger von: »Amadeo de Souza-Cardoso. Otto Freundlich und 
der Deutsche Expressionismus.« In: Karsten Müller (Hrsg.): Amadeo de Souza-Car­
doso 1887–1918, ein Pionier aus Portugal, (Ausst.-Kat. Hamburg, Ernst-Barlach-Haus 
2007). Bremen 2007, S. 92–106.

Westerwelle, Karin: »Saint Julien et le mythe de Narcissus, Les images du christianisme 
chez Gustave Flaubert.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert réel. Tübingen 
2009, S. 107–124.

Wild, Cornelia: »›Saint Julien l’hospitalier‹ de Flaubert. Un face à face entre la littéra­
ture européenne et le Moyen Âge latin.« In: Barbara Vinken (Hrsg.): Le Flaubert 
réel. Tübingen 2009, S. 125–140.

Dialog zwischen Erzählprosa und bildender Kunst

283

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748962380-257 - am 20.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

