Der Philosoph Franz Rosenzweig -
Eine Vergegenwirtigung

Vorbemerkungen

Wenn man den Namen Franz Rosenzweig hort, so wird man
unwillkiirlich auch an Martin Buber erinnert. Hat nicht
Rosenzweig, der Frithverstorbene, gemeinsam mit Buber an
der "Verdeutschung der Schrift" gearbeitet? Erst langsam
entdeckt man neben dem bekannten Denker Martin Buber
den groBen jiidischen Religionsphilosophen Franz Rosen-
zweig, den Autor von Der Stern der Erlosung (1921), der
der beginnenden Krisis des abendldandischen Denkens nicht
nur mit einer entschiedenen Verkniipfung von Philosophie
und Glauben zu begegnen versuchte, sondern der in der
Erneuerung des jiidischen Glaubens auch ein Grundelement
fiir die Selbstfindung des christlichen Abendlandes und
seines kulturellen weltgeschichtlichen Auftrags erblickte.
Mit Recht wurde deshalb Rosenzweig mit Moses Maimoni-
des (1135-1204) verglichen, dem anderen groBen jiidischen
Religionsphilosophen, dessen Synthesis von jidischem
Glauben und griechischer Philosophie zum Vorbild der
christlichen Scholastik, dem erneuerten Anfang des abend-
lindischen Denkens im Mittelalter, geworden war.

Seltener begegnet einem der Name Franz Rosenzweig in der
"reinen" Philosophie, und hier zunéchst auch nur im Kontext
philosophiegeschichtlicher Hegel-Forschung. Seine zwei-
bandige Monographie Hegel und der Staat (1920) setzt
einerseits die Tradition der groBen Hegel-Interpretationen
von Karl Rosenkranz, Rudolf Haym und Wilhelm Dilthey
fort und bildet zugleich den Ausgangspunkt fiir alle spiteren
Auseinandersetzungen mit Hegels Gesellschafts- und Staats-

19

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theorie. Drei Jahre vorher bereits verdffentlichte und
interpretierte Rosenzweig Das dlteste Systemprogramm des
deutschen Idealismus. Bei seinen intensiven Hegel-For-
schungen hatte Rosenzweig dieses unter Hegels friihen
Manuskripten aufgefundene Systemprogramm aus dem
Jahre 1796 entschliisselt, historisch-philologisch geortet und
schlieBlich vom ungestiimen Sprachduktus her als einen
Entwurf Schellings, in der Abschrift von Hegel gedeutet. Er
loste damit eine bis heute wihrende Debatte zwischen
Hegel- und Schelling-Forschern iiber die eigentliche Au-
torenschaft dieses "dltesten Systemprogramms" aus, die in
den sechziger Jahren durch die Hegel-Forscher Otto Pogge-
ler und Dieter Henrich ganz fiir Hegel entschieden schien,
jedoch jiingst durch den Schelling-Forscher Xavier Tilliette
wiederum eine Wendung zur urspriinglichen Interpretation
von Rosenzweig erfuhr, denn nach wie vor spricht die
Mebhrheit der Indizien fiir Schelling als Autor.

Wer auf Franz Rosenzweig in diesen beiden grundverschie-
denen Problemhorizonten mit ihren unterschiedlichen Vor-
gehensweisen stoBt, wird vielleicht zundchst zwei Zeitgenos-
sen gleichen Namens vermuten. Doch selbst dem, der aus
der Biographie von der faktischen Identitit weif3, bleibt diese
unverstindlich, solange er hinter dem philosophiegeschicht-
lichen Hegel-Forscher nicht den eigentlichen Philosophen
Franz Rosenzweig entdeckt hat, der durch die fundamentale
Kritik am Deutschen Idealismus, insbesondere von der Spit-

! Siehe Riidiger Bubner (Hg.), Das Alteste Systemprogramm. Studien
zur Friingeschichte des deutschen Idealismus, Bonn 1973 (darin u. a.
Xavier Tilliette, "Schelling als Verfasser des Systemprogramms?");
Christoph Jamme und Helmut Schneider (Hg.), Mythologie der Vernunft.
Hegels’ dltestes Systemprogramm des deutschen Idealismus, Frankfurt
a. M. 1984 (darin: Dieter Henrich, "Aufklérung der Herkunft des Manu-
skriptes "Das élteste Systemprogramm des deutschen Idealismus’"; Otto
Poggeler, "Hegel, der Verfasser des dltesten Systemprogramms des
deutschen Idealismus").

20

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

philosophie Schellings inspiriert, zu seiner eigenen religions-
philosophischen Position findet, die zu einem Anfangspunkt
des existenzphilosophischen Denkens der zwanziger Jahre
wird. Nicht ganz zu Unrecht hat Karl Léwith Rosenzweigs
Stern der Erlosung in fundamentalphilosophischer Hinsicht
mit Martin Heideggers Sein und Zeit (1927) verglichen, ob-
wohl eigentlich erst Heideggers Spatwerk nach der "Kehre"
die eindeutigeren Beziige und Anklinge aufweist.?

In wenigen skizzenhaften Umrissen soll hier versucht
werden, das philosophische Denken Franz Rosenzweigs zu
vergegenwirtigen.

1. "Hegel und der Staat"

Es fillt uns heute zunéchst schwer, zu Rosenzweigs Hegel
und der Staat einen anderen als einen bloB historisch-
philologischen Zugang zu finden, denn jede Auseinanderset-
zung mit Hegels Gesellschafts- und Staatsphilosophie ist
selbst immer geprégt durch den politischen Geist der Zeit,
aus dem sie erwichst. Die positiv oder kritisch gefirbten
Auseinandersetzungen mit Hegel als Verkiinder des nationa-
len Staatsgedankens, wie sie damals bestimmend waren, sind
fir uns durch die beiden Interpretationen von Herbert
Marcuse® und Georg Lukics* gebrochen, die in Abwehr
gegen die Abstempelung Hegels als Nationalstaatsdenker

2 Karl Lowith, "Martin Heidegger und Franz Rosenzweig. Ein Nachtrag
zu’Sein und Zeit’" (engl. 1942), in: Karl Lowith, Gesammelte Abhand-
lungen, Stuttgart 1960; siehe auch Alan Udoff, "Rosenzweig’s Heideg-
ger Reception and the re-Origination of Jewish Thinking", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 923-950.

3 Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung
der Gesellschaftstheorie (engl. 1941), Frankfurt a. M. 1962.

4 Georg Lukics, Der junge Hegel. Uber die Beziehung von Dialektik
und Okonomie (1948), Frankfurt a. M. 1973.

21

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielmehr den Vorldufer und Anreger von Marx hervorkehr-
ten. Doch auch diese Interpretationen erscheinen uns heute
bereits allzusehr zeitgeprigt. So stehen uns die Deutungen
von Joachim Ritter® und Shlomo Avineri® wohl am nichsten,
die in Hegel den Philosophen der biirgerlichen Revolution
und in seiner Staatsphilosophie eine sozial-liberale Alterna-
tive zur Revolutionstheorie von Marx erblicken.

Franz Rosenzweig wuBte von der Vergénglichkeit der Aus-
einandersetzungen mit der politischen Philosophie Hegels,
da er sie an sich selbst erfahren hatte. Auf Anregung von
Friedrich Meinecke begann er 1909 — nachdem er sein
Medizinstudium aufgegeben hatte und 1908 zur Geschichte
und Philosophie iibergewechselt war — mit seinem Hegel-
Studium. 1912 reichte er eine erste Fassung von Hegel und
der Staat als Dissertation ein, die er in den nichsten beiden
Jahren zu einer umfangreichen Monographie ausarbeitete,
ohne jedoch die Moglichkeit zu haben, sie wihrend der
Kriegsjahre veroffentlichen zu kénnen. Als er dann 1919 —
nach der Niederschrift von Der Stern der Erlésung — die
zweibédndige Fassung von Hegel und der Staat fiir die
Drucklegung vorbereitete, hatte sich nicht nur sein Denken
gewandelt, sondern eine ganze weltgeschichtliche Epoche
war inzwischen in sich zusammengebrochen:

"Das vorliegende Buch, in seinen friihesten Teilen bis ins Jahr
1909 zuriickreichend, war im wesentlichen fertig, als der Krieg
ausbrach. Ich dachte damals nicht, ihm ein Geleitwort mitgeben
zu miissen. Heute [1919] ist das nicht zu vermeiden ... Damals, als
das Buch entstand, war Hoffnung, daB die innere wie duBerc
atemversetzende Engigkeit des Bismarckschen Staats sich
ausweiten werde zu einem freie Weltluft atmenden Reich. Dies

5 Joachim Ritter, Hegel und die Franzésische Revolution, Frankfurt a.
M. 1965.

¢ Shlomo Avineri, Hegels Theorie des modernen Staats (engl. 1972),
Frankfurt a. M. 1976.

22

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Buch sollte, soweit ein Buch das kann, an seinem kleinen Teil
darauf vorbereiten. Der harte und beschrinkte Hegelsche Staats-
gedanke, der mehr und mehr zum herrschenden des verflossenen
Jahrhunderts geworden war und aus dem am 18. Januar 71, wie
der Blitz aus dem Gewdlke die weltgeschichtliche Tat sprang, —
er sollte hier in seinem Werden durch das Leben seines Denkers
hindurch gleichsam unter dem Auge des Lesers sich selbst
zersetzen, um so den Ausblick zu 6ffnen auf eine nach innen wie
auBen gerdumigere deutsche Zukunft. Es ist anders gekommen.
Ein Trimmerfeld bezeichnet den Ort, wo vormals das Reich
stand." (HuS I, XII)

Nicht das Detail von Rosenzweigs Hegel-Interpretation kann
uns hier interessieren — obwohl sie insbesondere zu Hegels
Denkentwicklung wichtige Momente erstmals aufgedeckt
hat —, sondern nur jener oben angesprochene Grundgedanke,
der die ganze Auseinandersetzung trigt.” Rosenzweig sieht
in der Entwicklung des politischen Denkens von Hegel einen
grundlegenden Bruch. Der junge Hegel hatte gemeinsam mit
Holderlin und Schelling im Tiibinger Stift den Jahrestag der
Franzésische Revolution gefeiert, aber — @hnlich wie auch
Schiller — erblickten die drei Jugendfreunde nicht schon im
politischen Umsturz eine grundlegende Erneuerung, sondern
diese erhofften sie sich erst von einer ’Kulturrevolution’:
einer geistigen und sittlichen Durchdringung und Beseelung
des Volkes durch Philosophie, Kunst und Religion.

"Von Anfang an, noch als Stiftler, hatte er [Hegel], vornehmlich
auf Montesquieu fuBend, den Volksgeist als Inbegriff der Lebens-
erscheinungen des Volkes gefaBit. Der Staat, die ’Verfassung’, war
da ein Teilgebiet gewesen." (HuS 11, 181)

T Zur Auseinandersetzung Rosenzweigs mit Hegel siehe insbesondere
folgende Beitrige in Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929):
Shlomo Avineri, "Rosenzweig’s Hegel Interpretation”, 831-838; Sté-
phane Mosgs, "Politik und Religion", 855-875; Otto Poggeler, "Rosen-
zweig und Hegel", 839-853.

23

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ja mehr noch: vom Gedanken der lebendigen geistigen
Volksgemeinschaft her entwickelten Holderlin, Schelling
und so auch Hegel ihre Kritik am Staat als einer seelenlosen,
dem Individuum abstrakt gegeniiberstehenden "Maschine"
— gerade das "ilteste Systemprogramm" spricht diesen
Gedanken ganz entschieden aus. In seinen sog. Theolo-
gischen Jugendschrifien (1793-1800) geht es Hegel in vielen
Anldufen um die aus der Religion erneuerte kulturelle
Lebensgemeinschaft des Volkes —dieser "Traum" wird auch
zum Leitmotiv fiir Rosenzweigs Schaffen. Hegel aber
wendet sich von dieser frithen Konzeption ab und kehrt das
Verhiltnis von Staat und Kultur in seinem spiteren System
der Philosophie um:

"Der Staat wurde nun die Voraussetzung der Kultur; Kunst,
Religion und Wissenschaft stiegen von ihrem himmlischen Sitz
hernieder und bequemten sich, in der geschichtlichen Verfas-
sungsform eines Volkes Platz zu nehmen. Sie gaben das rein
seelische ’Element’ ihres wahrhaften Daseins auf und richteten
sich ... im Staate ein. Diesen so geordneten Zusammenhang —der
Staat als Form, die Kultur als Inhalt — nennt Hegel nun Volks-
geist." (HuS 11, 181 f.)

Fiir Hegel ist nun der Staat die hochste und letzte sittliche
Gemeinschaft, in der der substantielle Wille des Volkes und
die subjektive Freiheit jedes einzelnen Individuums zu ihrer
bewuBten und sich verwirklichenden Einheit finden. Inner-
halb der Geschichte aber ist der Staat selbst ein begrenztes
Individuum, dem andere Staaten gegeniiber- und entgegen-
stehen. Durch die "Schicksale" der Staaten hindurch ver-
wirklicht sich die Weltgeschichte als "Fortschritt im Be-
wuBtsein der Freiheit" (Hegel), und an ihnen vollzieht sie ihr
"Weltgericht" (Hegel).?

8 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie der Geschichte (Werke
Bd. 12), Frankfurt a. M. 1970, 32.

24

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Ist die Weltgeschichte das Weltgericht, so empfingt das Gegen-
wirtige sein Urteil dadurch, daB es Vergangenheit wird, ... die
Gleichung von Vernunft und Wirklichkeit wird so jetzt eigentlich
erst in ihrer Anwendung deutlich: die Zeit ist die GroB8e, die man
in jenen Gleichungsdoppelsatz einsetzen muB, um ihn anwendbar
und, da die Zeit nur in einer Richtung und nicht riickwarts lauft,
eindeutig zu machen ... Nur weil die Weltgeschichte das Welt-
gericht ist, das nach dem Gesetz der Vernunft seine unwiderruf-
lichen Spriiche fallt, nur deshalb ist das Wirkliche verniinftig."
(HuS 11, 175 £.)

Nun betont zwar auch Hegel ausdriicklich, da die "Welt-
geschichte ... nicht das bloBe Gericht [ihrer] Macht" ist,’
sondern auch iiber die "Auslegung und Verwirklichung des
allgemeinen Geistes" richtet, die sich innerhalb des Volkes
gerade in Kunst, Religion und Philosophie offenbaren. Aber
Hegel bestreitet eine iiber die Staaten hinausreichende
Gemeinschaft, die Trager dieser "geistigen Wirklichkeit"
werden konnte. Dies aber fiihrt letzlich dazu, da dort, wo
die Philosophie der Weltgeschichte bei der eigenen Gegen-
wart anlangt, die christlich-germanischen Vélker, d. h. die
europdischen Staaten der gegenwirtigen Epoche, herausge-
hoben werden miissen aus der vorausgehenden Geschichte:

"Daher kommt in Hegels endgiiltige Geschichtsphilosophie eine
merkwiirdige Gegensitzlichkeit. Wiahrend die vorchristlichen
Volker jedes nur eine Phase bedeuten und die Entwicklung sich
im Wechsel dieser Volker vollzieht, geschieht in der christlich-
germanischen Volkergruppe die Entwicklung als ein innerer Fort-
gang, worin zwar ... die Geschichte keineswegs zu Ende ist, aber
die christliche Vélkergesamtheit nicht stirbt, sondern sich nur
immer vollkommener entfaltet, immer mehr zursittlichen Freiheit
entwickelt ... Es ist das Reich, des kein Ende sein wird." (HuS II,
183)

 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des
Rechts (Werke Bd. 7), Frankfurt a. M. 1970, 504.

25

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hier nun zeigen sich die letzten Implikationen der Hegel-
schen Staats- und Geschichtsphilosophie: Dadurch, da kein
"sittliches Gesetz" tiber die Einzelstaaten hinausreicht und
das einzelne Individuum unbedingt mit seinem Staat ver-
kniipft ist, wird nun — ohne daB Hegel dies ausdriicklich
intendiert — der Nationalstaat zur absoluten sittlichen Erfiil-
lung. Die Rechtshegelianer haben Hegels Staatsphilosophie
in dieser Richtung zu konkretisieren versucht und mit der
nationalen Geschichte Deutschlands verschmolzen. Nun
"sind wir am Ende" dieser Epoche, sagt Rosenzweig:

"Wie sehr am Ende, das fiihlen wir heute, wo das Jahrhundert
Bismarcks, an dessen Pforte das Hegelsche Leben steht wie der
Gedanke vor der Tat, zusammengebrochen ist." (HusS 11, 239)

Aber auch die linke Kritik an Hegel, wie sie Karl Marx
vorlegte, setzt fiir Rosenzweig in diesem grundlegenden
Punkt Hegels Konzeption nur fort, wobei allerdings der
"Staat" durch die "Gesellschaft" ersetzt wird.

"Wenndie Gesellschaftan die Stelle des Hegelschen Staates riickt,
so wurde sie auch Erbin seines Verhiltnisses zur Geschichte; sie,
die Gesellschaft, erschien nun als die Trigerin des weltgeschicht-
lichen Ganges zum BewuBtsein der Freiheit ... Inder geschichtlich
fortschreitenden Gesellschaft fand der einzelne seine sittliche
Welt; in der Gesellschaft fanden die auBergesellschaftlichen
Erscheinungen der Kultur ihre geschichtliche Verwirklichung; sie
waren Zubehér — Widerspiegelungen — der allein geschichts-
wirklichen und allein sich auseinander entwickelnden Gesell-
schaftszustinde." (HusS 11, 202)

Es wird deutlich, was uns Rosenzweig durch seine Hegel-
Kritik aufzeigen will: Diese Systeme der absoluten Sittlich-
keit des nationalen Staates und der sozialistischen Gesell-
schaft bringen uns um die "iiberstaatlichen" und "auBer-
gesellschaftlichen" kulturellen Dimensionen der Religion,
der Kunst, der Wissenschaft und Philosophie. Indem diese

26

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Systeme jede sittliche Gemeinschaft jenseits des geschicht-
lichen Fortschritts von Staat bzw. Gesellschaft leugnen,
zwingen sie unser Denken, unsere Sinnlichkeit und unser
Hoffen in die Enge der geschichtlichen Horizonte der
politischen bzw. gesellschaftlichen Selbstverwirklichung.

"Erst Marx hat Hegels System der menschlichen Gemeinschaft an
den Punkt gebracht, wo es wirklich Gestalt annahm ... Erst Marx
hat... den ’groBen Gedanken der Immanenz’ ... wirklich durchge-
fiihrt. Aber freilich, an der Stelle, wo Marx die Sache lieB, bei der
weltbiirgerlichen Gesellschaft, konnte nun, nach dem tiefsinnigen
Gleichnis der groBen christlichen Dichterin des Nordens [Selma
Lagerl6f], das nachgeahmte Bild, dessen Reich nur von dieser
Welt ist, in die Kirche zu dem echten, des Reich nicht von dieser
Welt ist, heimgebracht werden." (HuS II, 203 £.)

II. Das neue existentielle Denken

Worauf Rosenzweig in Hegel und der Staat nur im Konjunk-
tiv verweist, dies wird im Stern der Erlosung ausdriicklich
"heimgebracht". Die Arbeiten an diesem Buch, das wohl zu
denbedeutendsten religionsphilosophischen Werken des 20.
Jahrhunderts gehort, hatte Rosenzweig 1917/1918 als Soldat
an der Balkan-Front begonnen — die ersten Abschnitte
schrieb er, wie berichtet wird, auf Feldpostkarten an seine
Mutter nach Kassel —, Anfang 1919 schloB er das Manuskript
ab; Der Stern der Erlosung erschien 1921.

Die philosophischen und religiosen Wurzeln zu diesem
Werk reichen jedoch tiefer in Rosenzweigs Leben zuriick.
Philosophisch entscheidend wurde fiir Rosenzweig die
Auseinandersetzung mit dem religionsphilosophischen
Spitwerk Schellings und dessen Idealismuskritik, an die ihn
sein Vetter Hans Ehrenberg, der zum Christentum konver-
tierte Privatdozent der Philosophie, herangefiihrt hatte. Aber
ebenso entscheidend waren fiir Rosenzweig die Gespriche

27

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit seinen iiberzeugt christlichen Freunden, seinem Vetter
Rudolf Ehrenberg sowie Eugen Rosenstock und Viktor von
Weizsicker. In einem denkwiirdigen Nachtgesprich am 7.
Juli 1913 wurde Franz Rosenzweig, der aus einer assimilier-
ten jiidischen Familie stammte, von der existentiell-christli-
chen Position Eugen Rosenstocks so im tiefsten Inneren auf-
gewiihlt, daB er den Freunden seine Konversion versprach.
Doch vor diesem endgiiltigen Schritt wollte er sich nochmals
intensiver mit dem jidischen Glauben auseinandersetzen,
um nicht als Heide Christ zu werden. Aus dieser Beschifti-
gung mit dem Judentum erwuchs ihm der fiir seinen weite-
ren Lebensweg bestimmende EntschluB8, Jude zu bleiben.!°
Ab Herbst 1913 bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs
studierte Rosenzweig bei Hermann Cohen an der "Hoch-
schule fiir die Wissenschaft des Judentums" und erschlof3
sich so die Heimkehr in den jiidischen Glauben.

Philosophisch liegt jedoch hier mehr vor als nur eine
Neuentdeckung und Neufundierung des jiidischen Glaubens.
Rosenzweig steht mit seinem Freundeskreis am Anfang
einer philosophischen und theologischen Oppositionsbewe-
gung, die sich sowohl gegen die philosophielose orthodoxe
Theologie als auch gegen die idealistische Philosophie
wendet und die spiter Existenzphilosophie oder auch
dialogische Philosophie genannt werden wird. Zu dieser
Richtung gehoren neben Rosenzweigs unmittelbaren
Gespriachspartnern Hans Ehrenberg (Disputationen,
1923-1925), Martin Buber (Ich und Du, 1923) und Eugen
Rosenstock (Angewandte Seelenkunde, 1924) auch weitere
Philosophen und Theologen, die v6llig unabhéngig oder nur
indirekt beeinfluBt dhnliche Wege gingen: Ferdinand Ebner
(Das Wort und die geistigen Realitdten, 1921), Gabriel

10 Sjehe hierzu ausfiihrlicher den Beitrag "Franz Rosenzweig und Eugen
Rosenstock. Ein jidisch-christlicher Dialog — und die Folgen von
Auschwitz" in diesem Band.

28

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel (Journal Métaphysique, 1927), Friedrich Gogarten
(Glaube und Wirklichkeit, 1928), Eberhard Grisebach
(Gegenwart, 1928). In einem Artikel Das neue Denken
(1925) hat Rosenzweig diese philosophische Bewegung
reflektiert; die Grundstruktur dicses "neuen Denkens" kénnte
in Abhebung von der "Subjekt-Objekt-Logik" der Transzen-
dentalphilosophie als "Ich-Du-Logik" charakterisiert
werden. Unter all diesen Denkern zeichnet sich Franz
Rosenzweig als der "spekulativste Dialogiker" (Theunissen)
und der einzige "Zeitgenosse" Heideggers (Lowith)!! aus,
denn seine Opposition zum Deutschen Idealismus erwéchst
auslangjihrigen Studien der Hegelschen Systemphilosophie
einerseits und ihrer grundlegenden Kritik durch den alten
Schelling andererseits.

In Hegels System hatte die groBe Denkbewegung der
abendldndischen Philosophie "von Jonien bis Jena" ihren
nicht nur eingebildeten, sondern wirklichen Abschluf3
gefunden.

"Denn als einen AbschluB muB man es wohl bezeichnen, wenn
dies Wissen nicht mehr bloB seinen Gegenstand, das All, sondern
auch sich selber restlos ... umgreift ... Weiter scheint das Denken
nicht mehr gehen zu kdnnen, als daB es sich selber als die innerste
Tatsache, die ihm bekannt ist, nun als einen Teil des Systembaus,
und natiirlich als den abschlieBenden Teil, sichtbar hinstellt."
(GS 11, 6)

Aber dieses Einholen der ganzen Wirklichkeit und des
Denkens selbst im "Begriff" ist nur ein Schein, den das sich
selbst absolutsetzende Denken sich selber vorspiegelt —dies
haben nach Hegel und durch ihn herausgetordert Schelling
und Kierkegaard, Schopenhauer und Nietzsche in unter-

' Michael Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der
Gegenwart, Berlin 1964; Karl Lowith, "Martin Heidegger und Franz
Rosenzweig", Gesammelte Abhandlungen, a. a. O.

29

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schiedlicher Akzentgebung erkannt. In Kennzeichnung der
Entdeckung Kierkegaards formuliert Rosenzweig: "Nach-
dem sie [die Philosophie] alles in sich aufgenommen hat ...
entdeckt plotzlich der Mensch, daB er ... noch da ist ... Ich
Staub und Asche, Ich bin noch da." (Ki. Schr., 359)

Aber indem der denkende Mensch auBerhalb seines Denk-
gebidudes seiner eigenen Existenz (Kierkegaard) gewabr
wird, vollzieht er eine "Exstasis" (Schelling), er tritt aus der
unbedingten Prioritdt seines alles begreifen-wollenden
Denkens heraus, um sich als existierender Mensch aus dem
ihm unvordenklich vorausseienden Existieren der Wirk-
lichkeit zu erfahren.!? Alles vermag das begreifende Denken
in sich einzuholen, nur nicht die unvordenkliche Existenz,
aus der es selbst gleichwohl als Existierendes immer schon
ist. In anderer Weise als bei Kierkegaard und Schelling hort
aber auch bei Schopenhauer und Nietzsche "der Philosoph
... auf, quantité négligeable fiir seine Philosophie zu sein ...
Der Mensch in der schlechthinnigen Einzelheit seines
Eigenwesens, in seinem durch Vor- und Zunamen festgeleg-
ten Sein, trat aus der Welt, die sich als die denkbare wuBte,
dem All der Philosophie heraus." (GS II, 10)

Dies ist der Hintergrund und Ausgangspunkt des existenz-
philosophischen Denkens der jungen Philosophen und
Theologen jener Zeit. Dariiber hinaus entdecken sie,'* daB
das "ich bin" gar nicht aus sich selbst, sondern allein aus

12 Siehe Bernhard Casper, "Zeit —Erfahrung — Erlosung. Zur Bedeutung
Rosenzweigs angesichts des Denkens des 20. Jahrhunderts", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 553-566.

3 Die groBe Anregung zum Sprachdenken erfuhr Rosenzweig durch
den Sprachbrief von Eugen Rosenstock (1916), der spéter von Rosen-
stock ausgearbeitet als Buch Angewandte Seelenkunde, Darmstadt 1924,
erschien; siehe hierzu Adam Zak, Vom reinen Denken zur Sprachver-
nunft. Uber die Grundmotive der Offenbarungsphilosophie Franz
Rosenzweigs, Stuttgart 1987; Anna Bauer, "Rosenzweigs Sprachdenken",
in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 903-912.

30

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Angesprochenwerden vom Du erwiéchst — so schreibt
Rosenzweig 1917 in einem Brief an Eugen Rosenstock:

"Das eigentliche Wunder, das meine Ich, entsteht gar nichtim Ich,
sondern das Ich als die Substanz ("ante festum’) ist durchaus nicht
meinIch,sondern ebenich iberhaupt ... Sondern mein Ich entsteht
im Du. Mit dem Du-sagen begreife ich, da8 der Andre kein 'Ding’
ist, sondern, wie ich. Weil aber demnach ein Andrer sein kann wie
ich, so hort das Ich auf, das einmalige "Transzendentale’ ante
omnia festa zu sein und wird ein Ich, mein Ich." (GS 1, 471)

Diese dialogische Grundstruktur der eigenen Erfahrung 143t
uns nicht nur das Ich aus dem Du verstehen, sondern stellt
uns auch in das "Wort", die wirklichkeitserschlieBende
Sprache, die weder faktisch Vorgefundenes noch Menschen-
werk ist, die weder bloB Instrument der Verstindigung sein
kann —denn die Verstindigung wird durch die Sprache erst
konstituiert — noch zur naturhaften Funktion des Denkens
gehort, sondern immer erst lebendig wird im Sprechen
miteinander.

"Das Denken ist stumm in jedem Einzelnen fiir sich und doch
allen gemein; durch diese Gemeinsamkeit begriindet es die
wirkliche Gemeinsamkeit des Sprechens ... Statt der Sprache vor
der Sprache steht die wirkliche Sprache vor uns ... Das Wort des
Menschen ist Sinnbild: jeden Augenblick wird es im Munde des
Sprechers neu geschaffen, doch nur, weil es von Anbeginn an ist
und jeden Sprecher, der einst das Wunder der Emeuerung an ihm
wirkt, schon in seinem SchoBe tragt." (GS 11, 121, 123)

III. "Der Stern der Erlosung”

Es kann hier auch nicht anndhernd versucht werden, den
Gedanken-, Erfahrungs- und Glaubensreichtum des Sterns
der Erlosung wiederzugeben, nur eine kurze und zwangs-
laufig &duBerlich bleibende Nachzeichnung der groBen

31

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abschnitte des Gedankenganges sei versucht: Das ganze
Werk gliedert sich in drei Teile: die philosophische Hin-
fiihrung "Die Elemente oder die immerwihrende Vorwelt",
die theologische Explikation "Die Bahn oder die allzei-
terneuerte Welt" und die Bestimmung des gldubigen Lebens
"Die Gestalt oder die ewige Uberwelt".

1.

Der erste Teil beginnt mit einleitenden Reflexionen "Uber
die Moglichkeit das All zu erkennen —in philosophos!" Hier
am Anfang findet die vorher bereits erwdhnte Abhebung von
der "Eindimensionalitit" des abendliandischen Denkens statt,
wie es in Hegels System seinen hochsten und sich abschlie-
Benden Ausdruck gefunden hat. Aber diese Abhebung von
der "negativen Philosophie" (Schelling) ist als philosophi-
sche selber noch "negativ", allerdings, insofern sie sich als
solche nicht absolut setzt, zugleich Hinfiihrung zu einer
"positiven Philosophie" (Schelling) aus der Erfahrung der
geschichtlichen Existenz. Die bewuBlt negative Aufgabe
dieses ersten Teils ist es, gegen die "Eindimensionalitit" der
Identitdt von Denken und Sein — wie sie von aller idealisti-
schen Philosophie von Parmenides bis Hegel vorausgesetzt
wird —diese an sich selbst als Nichtidentitdt zu erweisen.

"Diese ... Nichtidentitit von Sein und Denken mufl am Sein und
am Denken selber hervortreten ... Und da der Grund der Einheit
von Sein und Denken im Denken gesucht wird, so miilte zunichst
im Denken der Grund der Nichtidentitit aufgedeckt werden." (GS
I1, 13)

Dreifach erfihrt das Denken seine Grenze: es sind dies die
drei Grundfragen aller Philosophie, die Rosenzweig hier in
drei Kapiteln behandelt: "Gott und sein Sein oder Meta-
physik", "Die Welt und ihr Sinn oder Metalogik", "Der
Mensch und sein Selbst oder Metaethik". Dreimal beginnt

32

Ittps://dol.org/10.5771/8783495883810-18-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unser Denken mit einem "Nichts": "Von Gott wissen wir
nichts." (GS II, 25) "Von der Welt wissen wir nichts."
(GS 11, 45) "Auch vom Menschen wissen wir nichts."
(GS 11, 74)'* Aber dreimal auch ist das "Nichts unseres
Wissens" gerade "das Sprungbrett, von dem aus der Sprung
ins Etwas des Wissens, ins ’Positive’ getan werden soll.
Denn wir ’glauben’ an die Welt, so fest zum mindesten wie
wir an Gott oder an unser Selbst glauben." (GS II, 45) So
"quillt" gerade aus dem Nichts, "eben weil es nicht Nichts
bleiben darf, die urspriingliche Bejahung, das Ja des Nicht-
nichts" (GS 11, 45), von der all unser Denken unbegriindbar
getragen wird. Aber gleichurspriinglich wie die Bejahung ist
die Verneinung, nicht die Verneinung der Bejahung, sondern
die "Vemeinung des Nichts". "Vom Nein also muf} die
Bewegung kommen" (GS 1II, 30) — so auch die Bewegung
des Denkens, das wissen will. Lebendig aber werden das
"Ja" und das "Nein" erst durch das "Und": "Es ist der
SchluBstein des Kellergewdlbes, tiber welchem das Gebaude
des Logos, der Sprachvernunft, errichtet ist." (GS II, 36)
Diese sehr spekulativ anmutende Kategorienlehre konnte in
ihrer Tragweite nur entfaltet werden, wenn die in ihr impli-
zierte sprachphilosophisch-existentialistische Kritik gegen-
iber den Anfangskategorien der Logik Hegels: Sein, Nichts
und Werden expliziert wiirde — was hier nicht dargelegt
werden kann.!?

Fiir Rosenzweig sind "das schaffende Ja, das zeigende Nein,
das gestaltende Und" (GS II, 68) "Urworte", die nicht nur
unserem Wissen zugrundeliegen, sondern in denen uns das
"Metalogische" der Wirklichkeit erfaBbar, ja das "meta-
physische" Sein Gottes vor aller Schopfung denkbar wird.

14 Siehe Norbert M. Samuelson, "The Concept of *Nichts’ in Rosen-
zweig’s ’Star of Redemption’", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig
(1886-1929), 643-656.

15 Siehe hierzu die beiden folgenden Beitrige.

33

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichwohl ist es nicht so, daB in diesen Kategorien uns
Gott, die Welt oder wir uns selbst verfiigbar wiren. Das
Gegenteil einer solchen fundamentalontologischen Aus-
deutung will Rosenzweig erweisen.

"Der Mensch ist unbeweisbar, so gut wie die Welt und wie Gott.
Suchtdas Wissen gleichwohl eines von diesen dreien zu beweisen,
so verliert es sich mit Notwendigkeit ins Nichts." (GS 11, 68)

Jene Kategorien sind also vielmehr etwas, was wir als
unvordenkliche Elemente in unserem Denken vorfinden, mit
denen es aber als nur philosophisches Denken aus sich selbst
heraus nichts begriinden kann.

"Das orgiastische Durcheinander des Moglichen ist so nur die
duBerliche sichtbare Erscheinung der elementaren inneren
Zerstiickelung des Wirklichen. Wollen wir Ordnung, ... — Wirk-
lichkeit in jenen Taumeltanz des Méglichen bringen, so gilt es,
jene unterirdisch zerstiickelten Elemente zusammenzufiigen, sie
aus ihrer gegenseitigen Ausschlieflichkeit in einen klaren
stromenden Zusammenhang zu bringen." (GS 11, 95)

Dies aber vermag das notwendig negativ bleibende philoso-
phische Denken nicht mehr, sondern nur eine "positive
Philosophie" aus der Erfahrung des Glaubens. !

2.

Der zweite Teil "Die Bahn oder die allzeiterneuerte Welt"
wird mit Gedanken "Uber die Moglichkeit das Wunder zu
erleben —in theologos!" eingeleitet. Hier verwirklicht Franz
Rosenzweig das, was dem alten Schelling als "positive

16 Siehe Else Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs. Ein
Beitrag zur Analyse seines Werkes "Der Stern der Erlosung” (1933),
Hamburg 1959.

34

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie" vorschwebte und doch in seinen Anldufen dazu
in der Philosophie der Mythologie und Philosophie der
Offenbarung allzusehr wiederum zu einer Gestalt "negativer
Philosophie" miBriet, da er sich, obwohl beschworen, nie
ganz der "Offenbarwerdung" des Zusammenhangs aus der
"Erfahrung" des Glaubens anvertraute.!” In Rosenzweigs
Philosophie liegt nun keineswegs ein blindes Eintreten in die
gesetzte ’Posivitit’ des Glaubens vor, sondern Rosenzweig
fordert — ganz im Sinne Schellings — ein philosophisches
Durchdringen der Glaubensinhalte durch eine vom Glauben
getragene Philosophie.!® "Wir machen den Glauben ganz
zum Inhalt des Wissens, aber eines Wissens, das selber einen
Grundbegriff des Glaubens sich zugrunde legt." (GS II, 115)
Was dabei theologisch thematisiert wird, ist nicht ein
Jenseits der Wirklichkeit, sondern diese uns umgebende, uns
umfassende Wirklichkeit selbst, nur daB sie uns jetzt aus
ihrem uns betreffenden Zusammenhang als Schopfung,
Offenbarung und Erlosung erfahrbar und benennbar werden
soll.

"Und so ist nichts an dem Offenbarungswunder neu, nichts ein
zauberhafter Eingriff in die erschaffende Schopfung, sondern ganz
ist es Zeichen, ganz Sichtbarmachung und Lautwerdung der
urspriinglich in der stummen Nacht der Schopfung verborgenen
Vorsehung, ganz — Offenbarung." (GS 11, 123)

In den drei dieses Zentralstiick seiner Religionsphilosophie
tragenden Kapiteln: "Schopfung oder der immerwihrende
Grund der Dinge", "Offenbarung oder die allzeiterneuerte

17 Siehe hierzu "Vom Totalexperiment des Glaubens. Kritisches zur
itive Philosophie Schellings und Rosenzweigs" in diesem Band.
8  Siehe Emil Fackenheim, "The Systematic Role of the Matrix
(Existence) and Apex (Yom Kippur) of Jewish Religious Life in
Rosenzweig’s ’Star of Redemption’", in: Der Philosoph Franz Rosen-
zweig (1886-1929), 567-575.

35

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geburt der Seele", "Erlosung oder die ewige Zukunft des
Reiches" greift zwar Rosenzweig unter anderem auch auf
Maimonides zuriick, doch kann man nicht sagen, da8 er hier
eine nur jidische Theologie darlegen wiirde; vielmehr
durchdringt er philosophisch den Offenbarungsglauben der
Schrift, des Alten Testaments, der die gemeinsame Grund-
lage des jiidischen und des christlichen Glaubens ist. Von
diesem gemeinsamen Offenbarungsglauben wird jedoch
mehrfach der Islam abgehoben, der sich —nach Rosenzweig
—in seinem ganzen religiosen Denken als "monistisches
Heidentum" erweise.!®

Das "metalogische Weltbild", das der erste Teil in philoso-
phischer Annidherung aufzeigte, kann uns nicht befriedigen,
denn das philosophische Denken kann immer nur negativ an
und fiir sich selbst demonstrieren, daB es die Welt nicht
konstituieren kann, denn es findet die Welt immer schon als
unvordenklich existierende und sich in ihr vor. Aber was ist
das gegen den Reichtum unserer urspriinglichen und alltig-
lichen Erfahrung des "wirklichen Daseins", des "Daseins der
Kreatur", der "geschaffenen Schopfung" (GS II, 146 f.).
Diese Erfahrung kénnen wir nicht philosophisch nach-
konstruieren, weder die "Emanationslehre" Plotins noch
der Begriff der "Erzeugung" von Hegel erreichen — obwohl
sie es meinen —, was "Schépfung" und "Geschopfsein" uns
erfahrbar bedeuten. Was Schopfung fiir uns als Geschopfe
besagt, kann nur dann philosophisch durchdrungen werden,
wenn wir sie als Erzihlung eines Geschehens ernstnehmen.
Und so kommen wir an sie viel ndher heran durch ein
Bedenken der "Genesis". Doch wird nur dort der Sinn von
"Schépfung" begriffen, wo die "Genesis" nicht als mytholo-
gischer oder heiliger Bericht bloB ’positiv’ hingenommen,

19 Zur Kritik diescs Punktes siche das Nachwort zu "Franz Rosenzweig
und Eugen Rosenstock. Ein jidisch-christlicher Dialog —und die Folgen
von Auschwitz" in diesem Band.

36

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern wo sie in ihrem philosophischen Aussagegehalt
durchdacht wird.

Obwohl die Schopfung das erste ist, was aus der Glau-
benserfahrung der Wirklichkeit zu thematisieren ist, da die
Offenbarung in ihr stattfindet und sie somit voraussetzt,
konnen wir doch erst vom Gegenwirtigsein der Offenbarung
her der Schopfung als dem notwendig Vorausgehenden
gewahrwerden.?’ Die ganze Natur ist Schopfung Gottes. Die
Offenbarung dagegen wendet sich nur an den Menschen als
vernehmenden und antwortgebenden Partner Gottes: sie
vollzieht sich in der Dialogform des Wortes, des sich
gegenseitigen Erkennens von Ich und Du. Dies kommt in der
"Genesis" dadurch zum Ausdruck, daB das "Wir", in dem
Gott am Anfang nur mit sich selbst im "Gesprich" ist, dort
zu einem "Ich" wird, wo er den Menschen fragt "Wo bist
Du?" "Das Ich entdeckt sich in dem Augenblick, wo es das
Dasein des Du durch die Frage nach dem Wo des Du
behauptet." (GS II, 195) Aber auch der Mensch kann jetzt
erst antworten: "Hier bin ich!" Hier, im Offenbarwerden des
Angesprochenseins durch Gott, wird der Mensch sich erst
seiner selbst als Mensch bewuBt, als das von Gott geschaffe-
ne, geliebte und gerufene Wesen. Gleichzeitig wird aber
auch dem Menschen nun erst Gott ganz als Gegeniiber
erfahrbar.?!

"Denn das Sein, das er [Gott] jetzt zu erkennen gibt, ist kein Sein
mehr jenseits des Erlebens, kein Sein im Verborgenen, sondern es
ist ganz in diesem Erleben groBgewachsen, es ist ganz im Offen-
baren." (GS 11, 203)

2 Zu der Zeitlichkeit des ganzen zweiten Teils des Stern der Erlosung
siche Leonard H. Ehrlich, "Rosenzweigs Begriff der Zeitigung aus den
Quellen des Judentums", in: Der Philosoph Franz Roserzweig (1886
1929), 731-744.

2L Siehe Ellen T. Charry, "The View of God in *The Star of Redemp-
tion’", in: Der Philosoph Franz Roserzweig (1886-1929), 585-598.

37

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus diesem Dialog, in den Gott den Menschen gerufen hat,
hat das "Gebet" seinen ermdglichenden Grund (GS 11, 205).
Aber dieses Gebet bleibt der Schrei einer Frage, die noch
keine Antwort erfuhr: Die Frage nach dem Sinn und dem
Ziel des irdischen Daseins angesichts des Todes, angesichts
des Elends und des Leids und angesichts der von den
Menschen ausgehenden Zerstorung. Das "organische Leben
in der Natur" ist in seinem Lebendigsein "Wachstum", ein
aus sich wucherndes, sich verzehrendes und wieder erneu-
erndes Gestalten; dem Menschen in der Geschichte ist
hingegen etwas anderes aufgetragen, er soll die Liebe, die
ihm Gott geschenkt hat, weitergeben in der "Liebe zum
Nichsten".

Der Auftrag: "Wie Er dich liebt, so liebe Du!" (GS II, 228),
kann seine letzte Erfiillung erst im "Reich der Briider-
lichkeit" erfahren. Dieser Auftrag kann dem Menschen
durch niemanden abgenommen werden, er selber muf3 ihn
erfiillen durch seine Tat. Erst dort, wo das "Es ist gut" Got-
tes nach der Schépfung von den Menschen gemeinsam und
im Einklang mit der Natur erneut bekriftigt werden kann,
hat sich die Schépfung, das Wachsen des Lebendigen und
das Wirken der Menschen erfiillt, ist die irdische Welt in das
neue Reich Gottes erlost. Diese endgiiltige Erlosung ist
"ganz und gar ein noch Kommendes. Zukunft ... ein Noch-
Nicht" (GS 11, 261). Und doch ist die Erlosung immer auch
schon ewig gegenwirtig in der Zeit des Noch-Nicht. "So
macht Liebe die Welt zur beseelten, nicht eigentlich durch
das was sie tut, sondern weil sie es aus Liebe tut" (GS II,
267) — und sie ist darin bereits in der Ewigkeit der Erlo-
sung.?? Die Erlosung kann durch den Menschen nicht
erwirkt werden, denn sie kann nur von Gott her erfolgen,

2 Ssiehe Steven T. Katz, "On Historicism and Eternity" (745-769) und
William Kluback, "Time and History" (801-813), beide in: Der Philo-
soph Franz Rosenzweig (1886-1929).

38

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber sie kann ersehnt und muBl erkimpft werden, mit der
ganzen Liebe, die der Mensch aufzubringen vermag.

"Von Gott also nimmt die Erlésung ihren Ursprung, und der
Mensch weiB weder Tag noch Stunde. Er weiB nur, daB er lieben
soll und stets das Nichste und den Nichsten; und die Welt, sie
wichst in sich nach scheinbar eigenem Gesetz; und ob sich Welt
und Mensch nun heute finden oder morgen oder wann —die Zeiten
sind unberechenbar, sie weil nicht Mensch noch Welt; die Stunde
weilB allein Er, der das Heute jeden Augenblick erlost zur Ewig-
keit." (GS I, 269).

Doch durch die Offenbarung lebt das "hoffende Vertrauen",
daf die Erlosung "noch geschehen werde" (GS 11, 278), daB
wir und "alles All" in Seiner "Allheit" aufgehen werden.

"Die Erlosung ldBt den Welttag jenseits der Schopfung wie die
Offenbarung enden in den gleichen mitternichtigen Glocken-
schlag, der ihn begonnen, —aber von dieser zweiten Mitternacht
gilt, was geschrieben steht, daB die Nacht Licht ist bei Ihm." (GS
11, 265)

In "Gott wird die Einheit, die alles vollendet ... fiir ihn ist die
Ewigkeit seine Vollendung ... Istsie das auch fiir die Welt, fiirden
Menschen? Mitnichten. Um ewiges Leben zu erlangen, miissen sie
freilich in den Welttag des Herrn eingehen. Die Unsterblichkeit
wird ihnen erst in Gott." (GS 11, 287 £.)

3.

Erst im dritten Teil "Die Gestalt oder die ewige Uberwelt"
trennen sich die Wege der Juden und der Christen, und doch
bleiben beide aufeinander angewiesen und konnen nur
gemeinsam jeder auf seine Weise den ihnen offenbarten
Auftrag erfiillen und das Ziel erreichen.” Zunichst wird

B Zu diesem Abschnitt siehe auch "Vom Totalexperiment des Glau-
bens" und "Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock" in diesem Band.

39

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch noch die beide betreffende Frage: "Uber die Moglich-
keit das Reich zu erbeten — in tyrannos!" bedacht. Die
Aufgabe des gldubigen Menschen in der vorgefundenen
irdischen Wirklichkeit kann letztlich nur in der "Beschleuni-
gung" der Herbeikunft des Reichs der Erlosung liegen, denn
die Erl6sung hingt auch von der erfiillten Liebe des Men-
schen zum Néchsten ab.

"Diese positive Beschleunigung kann ... nur auf eine Weise
geschehen: es muB das Reich vorweggenommen werden und zwar
nicht bloB in der personlichen Erleuchtung, in der Ewigkeit zwar
sichtbar wird, aber nicht greifbar nah kommt ... Solche Vorweg-
nahme der Zukunft in den Augenblick miiite eine richtige
Umschaffung der Ewigkeit in ein Heute sein." (GS 11, 321 f.)
Und dies kann nur in praktizierter Liebe erfiillt werden. Dem
Erloser "gegeniiber hat ja der Mensch nach der Vorstellung des
Glaubens wirklich eine Freiheit, ... die Freiheit zur Tat oder aller-
mindestens doch die Freiheit zum Entschlu8" (GS II, 295).
"Gott will offenbar nur die Freien zu den Seinen ... Und so bleibt
ihm gar nichts iibrig — er muB8 den Menschen versuchen ... Der
Mensch muB also wissen, daBl er bisweilen versucht wird um
seiner Freiheit willen ... Indem [er] sich vor Gottes Versuchung
fiirchtet, weiB [er] doch in sich die Kraft, Gott selber zu ver-
suchen." (GS1I, 296 f.)

Die Liebestat ist zunichst blind, sie sieht nicht, wer der
Nichste ist und was als nichstes sie zu tun hat; oft erkennt
sie erst aus den nicht gewollten Folgen, was sie hitte
wabhrhaft tun sollen, oder sie erkennt aus Fiigungen, daB sie
zu friith verzagte. Hier nun liegt die Bedeutung des Gebets:

"Und so kommt das Gebet, das an sich keine magischen Krifte
hat, dennoch, indem es der Liebe den Weg erleuchtet, zu magi-
schen Wirkungsméglichkeiten. Es kann in die gottliche Welt-
ordnung eingreifen. Es kann der Liebe die Richtung geben auf
etwas, was noch nicht reif zur Liebe, noch nicht reif zum Beseelt-
werden ist." (GS II, 301)

40

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Gebet soll aber nicht nur sporadisch und in Situationen
der Anfechtung erfolgen, sondern es soll unser ganzes Leben
durchdringen und leiten, es soll den "Dienst der Erde, die
Arbeit der "Kultur’ ... rhythmisch regeln" (GS II, 324).

Im ersten Kapitel des dritten Teils "Das Feuer oder das
ewige Leben" geht Rosenzweig auf das durch das Gebet
bestimmte Leben des Juden ein. Dem jiidischen Volk ist
durch Gott offenbart, daB es ewig sein Volk ist.

"Es muB sein Leben verewigen in der Folge der Geschlechter,
deren jedes das nachkommende erzeugt, wie es selber hinwieder-
um von den Vorfahren zeugt ... In diesem doppelsinnigen,
tateinigen Zusammenhang des Zeugens verwirklicht sich ewiges
Leben ... Die Erzviter rufen den spitesten SproB bei seinem
Namen, der der ihre ist. Uber dem Dunkel der Zukunft brennt der
Sternhimmel der VerheiBung: so wird dein Name sein."
(GS 11, 331)

Und so ist auch der Kreislauf der Feste und Gebete bestimmt
und durchdrungen von der Verheiung, das eine, das ewige
Volk zu sein. Das jiidische Volk "lebt in seiner eigenen
Erlosung. Es hat sich die Ewigkeit vorweggenommen. In
dem Kreislauf seines Jahres ist die Zukunft die bewegende
Kraft." (GSII, 364)

Ganz anders ist das Leben bei den christlichen Vélkern
bestimmt, das Rosenzweig im zweiten Kapitel "Die Strahlen
oder der ewige Weg" behandelt. Fiir sie ist die Nachfolge
Christi zu ihrem ewigen Weg geworden.

"Alle folgende Zeit von Christi Erdenwandel an bis zu seiner
Wiederkunft ist nun jene einzige groBe Gegenwart ... —, die Zeit
ist ein einziger Weg geworden, aber ein Weg, dessen Anfang und
Ende jenseits der Zeit liegt." (GS 11, 375 f.)

So ist das Christentum immer "unterwegs", es "nimmt den
Wettkampf mit dem Strom" der Zeitlichkeit auf (GS 11, 376),

41

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es erfiillt seinen Auftrag, "sich immer weiter auszubreiten",
in der "AusgieBung des Geistes in dem ununterbrochenen
Wasserstrom der Taufe ... die Gemeinschaft des Zeugnisses
[zu] stiften ... Die Gemeinschaft wird Eine durch den
bezeugten Glauben. Der Glaube ist der Glaube an den Weg."
(GS 11, 379)

Der Unterschied zwischen Juden und Christen, wird hier
schon ganz deutlich:

"Der als Jude Gezeugte bezeugt seinen Glauben, indem er das
ewige Volk fortzeugt. Er glaubt nicht an etwas, er ist selber
Glauben ... [Dagegen:] Ein Glaube, der die Welt gewinnen will,
muB Glauben an etwas sein ... Indem er [der Christ] an den Weg
glaubt, bahnt er ihn in die Welt. So ist der zeugnisablegende
christliche Glaube erst der Erzeuger des ewigen Wegs in der Welt,
wihrend der jidische Glaube dem ewigen Leben des Volks
nachfolgt als Erzeugnis." (GS 11, 380)

Das Judentum bleibt auf sich bezogen als das auserwihlte
Volk, wihrend das Christentum sich nur in der Ausbreitung
des Glaubens in alle Volker erfiillen kann. Das Christentum
ist so mit den Geschicken der Weltgeschichte verkniipft.
Aber der Weg Christi, der in den groBen christlichen Jahres-
festen und gemeinsamen Gebeten erinnert wird, wendet sich
gleichzeitig an jeden einzelnen Christen, sein Weg, von der
Taufe bis.zum letzten Abendmahl, soll Nachfolge des
ewigen Weges sein.

"So erfihrt die Seele auf dem Weg ihre Ewigkeit, unbekiimmert
darum, daB die Welt noch nicht am Ziel ist. Mag denn die Spirale
der Welt den Kreislauf immer wieder 6ffnen und weitertreiben,
der Seele hatsich der Kreis der Ewigkeit schon geschlossen." (GS
11, 420)

Weder im jiidischen Glauben, der im verheiBenen ewigen

Leben des jiidischen Volkes wurzelt, noch im christlichen
Glauben, dem die Erlosung aus der Nachfolge des ewigen

42

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wegs verheiBen wurde, liegt schon die ganze Wahrheit —
dies ist die Einsicht des letzten Kapitels "Der Stern oder die
ewige Wahrheit". Nur "Gott ist die Wahrheit" (GS I, 423).
Beide - der jiidische und der christliche Glaube — erfahren
aneinander ihre Grenze und ihren Halt, denn das Reich der
Erlosung kann auch nach jiidischem Glauben erst kommen,
wenn alle Welt und alle Vélker zuriickgekehrt sind zu Gott,
und die Christen wiederum miissen aus dem ihnen offenbar-
ten Wort einsehen lernen, daB nur die Juden Christi Weg
zum Vater nicht bediirfen, weil sie immer schon beim Vater
sind (GS II, 388). Aus dieser Krinkung durch die dem
Christen gezogene Grenze erwiéchst der ewige "JudenhaB"
der Christen (GS 11, 461). Aber:

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am
gleichen Werk. Er kann keinen entbehren. Zwischen beiden hat er
in aller Zeit Feindschaft gesetzt und doch hat er sie auf engste
wechselseitig aneinander gebunden. Uns gab er ewiges Leben,
indem er uns das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem
Herzen entziindete. Jene stellte er auf den ewigen Weg, indem er
sie den Strahlen jenes Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte
in alle Zeit bis hin zum ewigen Ende ... Die Wahrheit, die ganze
Wabhrheit, gehort so weder ihnen noch uns." (GS I, 462)

Beiden aber leuchtet sein Antlitz zu. "Dies Leuchten des
gottlichen Angesichts allein ist die Wahrheit ... Wem er aber
sein Angesicht leuchten 148t, dem wendet er es auch zu."
(GS 11, 465) So ist jedem, dem Juden und dem Christen, je
das seine aufgegeben. Und der Auftrag, den er beiden gab,
ist: Gutes zu tun, jedem gab er auf, dies von seinem Ort aus
zu erfiillen. So heiBt es (Micha 6,8):

2 Siehe Friedrich Georg Friedmann, "Franz Rosenzweigs Neues
Denken. Sein Beitrag zum jiidisch-christlichen Dialog", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 399-411.

43

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Er hat dir gesagt, o Mensch, was gut ist, und was verlangt der
Ewige dein Gott von dir als Recht tun und von Herzen gut sein
und einfiltig wandeln mit deinem Gott." (GS II, 471)

4.

Bereits vorher hatte Rosenzweig angedeutet, was "die
Befreiung und Aufnahme der Juden in die christliche Welt"
bedeuten konnte: eine "Neubelebung der alten Kirchen",
denn "aus dem ewigen, von Haus aus gottes-kindlichen Volk
der Hoffnung, strémt unmittelbar die Grundkraft der neuen
vollendeten Welt". Aus dieser Hoffnung in das Kommen
der Erlosung, die im jiidischen Volk lebendig gegenwirtig
ist, konnte der krisengeschiittelten christlichen Welt, die den
Gefahren der Vergeistigung Gottes, der Vergottung des
Menschen und der Weltvergotterung (GS1I, 443) zu erliegen
droht, die Kraft der Umkehr kommen:

"So ist es in dieser beginnenden Erfiillung der Zeiten wohl der in
die christliche Welt aufgenommene Jude, der den Heiden im
Christen bekehren muB. Denn nur im jidischen Blute lebt
blutmiBig die Hoffnung, deren die Liebe wohl gern vergiBt, der
Glaube entbehren zu kénnen meint. Aber auch solche Bekehrung
geschieht innerhalb der alten Kirchen. Die Johanneskirche selbst
nimmt keine eigene sichtbare Gestaltan. Sie wird nicht gebaut, sie
kann nur wachsen." (GS 11, 371)

Dieser letzte Satz war nicht zuletzt wohl auch gegen Schel-
ling formuliert, der sich in der noch ausstehenden Johannes-
kirche eine Kirche aus dem "Heiligen Geist" ersehnte, also
die erfiillte geistige und sittliche Gemeinschaft unter den
Menschen.” Nach Rosenzweig aber kann die unsichtbare
"Johanneskirche" in den christlichen Staaten Europas nur

¥ Siehe Cordula Hufnagel, "Das Volksspiel als johanneisches Fest", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 979-986.

44

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gedeihen, wenn mitten unter ihnen die Juden leben und
unbeirrbar fiir den alten Bund einstehen. Die Neubelebung
des jiidischen Glaubens soll also zugleich ein tragendes
Element der geistig-sittlichen Kraft des christlichen Abend-
landes und seines Weltauftrags werden.

IV.  Das Freie Jiidische Lehrhaus und
Rosenzweigs Krankheit

Der Stern der Erlosung ist ein groBes religionsphiloso-
phisches Werk, das, in schlichter und zugleich schéner
Sprache auf jegliches wissenschaftliches Beiwerk von
Anmerkungen und Verweisen verzichtend, selbst bereits im
Sinne Schellings "positive Philosophie", d. h. philosophisch-
theologische Durchdringung des Glaubens zu sein versucht.
Aber es ist eben dadurch doch nur Religionsphilosophie und
noch nicht die positive Praxis aus dem Glauben selbst. Der
Stern der Erldsung ist — wie Rosenzweig selbstkritisch sagt
—"eben doch nur —ein Buch". Rosenzweig geht es aber um
mehr, ndmlich um den lebendig wiedergewonnenen Glauben
in der Gemeinde, der tragendes Element der geistig-sitt-
lichen Gemeinschaft der abendldndischen Kultur werden
kann. Hierzu reicht ein religionsphilosophisches Werk nicht
aus, sondern dies verlangt nach einer religionsphiloso-
phischen Bildungs- und Kulturpraxis im Gemeindeleben
selbst.

1919 schlieBt Franz Rosenzweig kurz hintereinander die
beiden Biicher Der Stern der Erlésung und Hegel und der
Staat ab und zieht danach einen SchluBlstrich unter sein
wissenschaftliches Schaffen. Das Angebot von Friedrich
Meinecke, sich in Berlin zu habilitieren, schldgt er aus. In
der Absage schreibt Rosenzweig an Meinecke:

45

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Es ist mir nicht jede Frage wert, gefragt zu werden. Die wissen-
schaftliche Neugier, wie der dsthetische Stoffhunger ... fiillen mich
heut nicht mehr. Ich frage nur noch, wo ich gefragt werde. Von
Menschen gefragt werde, nicht von Gelehrten, nicht von 'Der
Wissenschaft’." (GS 1, 681)

Und in einem Brief an Buber formuliert er etwas friiher:
"Nur im Leben, nicht mehr im Schreiben, sehe ich noch
Zukunft vor mir." (GS I, 645) Im Sommer 1920 iibersiedelt
Rosenzweig jungverheiratet von Kassel nach Frankfurt am
Main. Hier griindet er das "Freie Jiidische Lehrhaus" —im
Unterschied zur "Hochschule fiir die Wissenschaft des
Judentums" ist das "Freie Jidische Lehrhaus" keine Anstalt
rein wissenschaftlicher Belehrung, sondern des offenen
philosophischen Gesprichs, des gemeinsamen Lernens, des
Sichfindens im Wort.?

1921 schreibt Franz Rosenzweig das Biichlein vom gesunden
und kranken Menschenverstand. Dies durchbricit jedoch
keineswegs seinen Vorsatz, nur noch iiber das "lebendige,
gesprochene Wort" zu wirken, denn es ist ganz aus seinem
Seminar im Lehrhaus erwachsen und auch ganz fiir diese
unmittelbare Bildungsarbeit geschrieben. Dieses "Biichlein"
erschien aber erst 1964 postum, da Rosenzweig die Druck-
genehmigung zu Lebzeiten nicht mehr erteilte.”” Es behan-
delt in ganz einfacher Sprache das Grundthema des ersten
Teils des Stern der Erldsung. Das "neue Denken" aus der

*  Siche Nahum N. Glatzer, "Das Frankfurter Lehrhaus", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 303-326; siehe auch das Buch
von Glatzer, das die Rosenzweig-Rezeption in den Vereinigten Staaten
eroffnete: Nahum N. Glatzer, Franz Rosenzweig: His Life and Thought,
New York 1953.

" Franz Rosenzweig, Das Biichlein vom gesunden und kranken Men-
schenverstand erschien zunichst in einer engl. Ubersetzung hg. v.
Nahum N. Glatzer in den Vereinigten Staaten (New York 1953); das
deutsche Original erschien — ebenfalls von Nahum N. Glatzer heraus-
gegeben, Disseldorf 1964, in 2. Aufl. Konigstein/Ts. 1984.

46

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erfahrung des Glaubens wird abgesetzt gegen die kranke
Insichverschlossenheit der Philosophie — ein Gedanke, den
Schelling 1797 aussprach: "Die blofe Reflexion also ist eine
Geisteskrankheit des Menschen."? Ahnlich sagt Rosenzweig
nun: "der kranke Menschenverstand gleicht einem Geldhm-
ten, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die Wirk-
lichkeit".

Unmittelbar nach AbschluB dieses Biichleins beginnt im
Januar 1922 bei Franz Rosenzweig als Spitfolge einer
Kriegserkrankung eine amyotrophe Lateralsklerose, die
rasch bis zur totalen Lahmung fortschreitet. Ab Sommer
1922 kann er das Haus nicht mehr verlassen; im Oktober
1922 muB er die Leitung des "Freien Jiidischen Lehrhauses"
an Rudolf Hallo abgeben, im Dezember versagt die Schreib-
fiahigkeit, im Mai 1923 auch die Sprache. Nun ist er, der
durch das "lebendige, gesprochene Wort" wirken wollte, der
"Geldhmte, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die
Wirklichkeit". Durch die ungeheure Energie seines Geistes,
durch die aufopfernde Hilfe seiner Frau und durch die
Unterstiitzung seiner Freunde gelingt es ihm in schier
unglaublicher Weise, die Lihmung zu durchbrechen, um
doch in die Wirklichkeit zeugnisgebend einzugreifen.”” In
Erinnerung daran schreibt Ernst Simon:

"Rosenzweig hing in einer Schlinge, die ihn in ciner halb sitzen-
den Haltung hielt. In den ersten Jahren gelang es ihm noch, auf
einer eigens fiir ihn konstruierten Schreibmaschine auf mithsamste
Weise einzelne Buchstaben anzuschlagen; spiater war auch das
nicht mehr moglich. Seine Frau Edith ... zeigte Rosenzweig auf
einer Scheibe die Buchstaben des Alphabets, einen nach dem
anderen, und Rosenzweig deutete durch ein Senken der Augenli-

» Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sdamtliche Werke (Bd. I-XIV),
Stuttgart/Augsburg 1856 ff., Bd. II, 13.

» Siehe Martin Goldner, "Franz Rosenzweig in seiner Krankheit", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 327-335.

47

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der an, welcher Buchstabe zu Papier gebracht werden sollte. Ich
weiB, es ist schwer vorstellbar, aber es gelang Rosenzweig so, auf
lebendigste Art an Unterhaltungen teilzunehmen und eine
betrichtliche literarische Produktion zustande zu bringen."*

Neben einer umfangreichen, philosophische Grundsatz-
fragen beriihrenden Korrespondenz, neben Besprechungen
und Artikeln (so: Das neue Denken, 1925) arbeitete Franz
Rosenzweig 1923/1924 an der Ubersetzung der Gedichte
von Jehuda Halevi (1083-1140), des bedeutendsten hebri-
ischen Dichters (GS IV 1), und ab 1924 gemeinsam mit
Martin Buber an der "Verdeutschung der Schrift".” Sein
Geist hat so gemeinsam mit der Liebe seiner Frau die
Lihmung besiegt. Einige Tage vor seinem 43. Geburtstag
stirbt Franz Rosenzweig am 10. Dezember 1929.

So mubBte er nicht mehr miterleben, wie der urspriingliche
Traum seiner religionsphilosophischen Kulturarbeit, der eine
christlich-jiidische Gemeinschaft intendierte — denn die
unsichtbare Johanneskirche sollte ja auch die Juden in ihre
Welt aufnehmen - durch eine in diesem AusmaB und in
dieser Brutalitit noch nie dagewesene Judenverfolgung
vernichtet wurde.

Am SchluBl seines Buches Hegel und der Staat schreibt
Franz Rosenzweig 1919, bezogen auf den Traum einer iiber
den Staat hinausreichenden geistig-sittlichen Volksgemein-
schaft, wie sie ihm genauso wie dem jungen Hegel, Holder-
lin und Schelling vorschwebt, resigniert und doch hoffend
—und diese Worte gelten, tiber die nachfolgende Barbarei
hinaus und angesichts der drohenden Menschheitskatastro-
phe, auch uns:

% Ernst Simon, zit. nach Wieland Schulz-Keil, "Judentum als Kritik,
Protest und Mahnung", in: Frankfurter Rundschau Nr. 81 (1980).

' Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam mit Franz
Rosenzweig (1925-1929), 4 Bde., Heidelberg 1954 ff.

48

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Dieser Traum blieb schon auf dem Weg zum Untergang des alten
zur Griindung des neuen Reiches — von Hegel zu Bismarck —
unerfiillt. Als dies Buch begonnen wurde, konnte er gleichwohl
ein Wahrtraum scheinen, einer von jenen, die gerade als Traiume
lebendig bleiben, um einst noch zu werden, was Triume werden
konnen: Geschichte schaffende Macht. Heute, da das Buch
herauskommt, ... scheint jener Traum unwiderbringlich sich
aufzul6sen in den Schaum der Wellen, die alles Leben iiberfluten.
Wenn der Bau einer Welt zusammenkracht, werden auch die
Gedanken, die ihn erdachten, werden auch die Triume, die ihn
durchwebten, unter dem Einsturz begraben. Was eine ferne
Zukunft bringt, ob Neues, Ungeahntes, ob Emeuerung des
Verlorenen, —wer diirfte sich vermessen, das vorauszusagen. Nur
ein Schimmer von Hoffnung fillt heute aus dem einst kaum
beachteten SchluB der Holderlinstrophen, deren Eingang wir in
vergangenen Tagen zum Leitspruch der Darstellung wihlten, in
das Dunkel, das uns umgibt. Ein Schimmer nur, — doch dem
Gefangenen im Kerker bleibt es unverwehrt, den Blick auf ihn zu
heften:

"Wohl ist enge begrenzt unsere Lebenszeit
Unserer Jahre Zahl sehen und zihlen wir.
Doch die Jahre der Voélker,

Sah ein sterbliches Auge sie?’"

(HuS 11, 245 )

49

https://dol.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 18:52:25. [



https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495883810-19-1 -

m 24.01.2026, 18:52:2!


https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. "Hegel und der Staat"
	II. Das neue existentielle Denken
	III. "Der Stern der Erlösung"
	IV. Das Freie Jüdische Lehrhaus und Rosenzweigs Krankheit

