
Der Philosoph Franz Rosenzweig - 
Eine Vergegenwärtigung

Vorbemerkungen

Wenn man den Namen Franz Rosenzweig hört, so wird man 
unwillkürlich auch an Martin Buber erinnert. Hat nicht 
Rosenzweig, der Frühverstorbene, gemeinsam mit Buber an 
der "Verdeutschung der Schrift" gearbeitet? Erst langsam 
entdeckt man neben dem bekannten Denker Martin Buber 
den großen jüdischen Religionsphilosophen Franz Rosen­
zweig, den Autor von Der Stern der Erlösung (1921), der 
der beginnenden Krisis des abendländischen Denkens nicht 
nur mit einer entschiedenen Verknüpfung von Philosophie 
und Glauben zu begegnen versuchte, sondern der in der 
Erneuerung des jüdischen Glaubens auch ein Grundelement 
für die Selbstfindung des christlichen Abendlandes und 
seines kulturellen weltgeschichtlichen Auftrags erblickte. 
Mit Recht wurde deshalb Rosenzweig mit Moses Maimoni- 
des (1135-1204) verglichen, dem anderen großen jüdischen 
Religionsphilosophen, dessen Synthesis von jüdischem 
Glauben und griechischer Philosophie zum Vorbild der 
christlichen Scholastik, dem erneuerten Anfang des abend­
ländischen Denkens im Mittelalter, geworden war.
Seltener begegnet einem der Name Franz Rosenzweig in der 
"reinen" Philosophie, und hier zunächst auch nur im Kontext 
philosophiegeschichtlicher Hegel-Forschung. Seine zwei­
bändige Monographie Hegel und der Staat (1920) setzt 
einerseits die Tradition der großen Hegel-Interpretationen 
von Karl Rosenkranz, Rudolf Haym und Wilhelm Dilthey 
fort und bildet zugleich den Ausgangspunkt für alle späteren 
Auseinandersetzungen mit Hegels Gesellschafts- und Staats­

19

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theorie. Drei Jahre vorher bereits veröffentlichte und 
interpretierte Rosenzweig Das älteste Systemprogramm des 
deutschen Idealismus. Bei seinen intensiven Hegel-For­
schungen hatte Rosenzweig dieses unter Hegels frühen 
Manuskripten aufgefundene Systemprogramm aus dem 
Jahre 1796 entschlüsselt, historisch-philologisch geortet und 
schließlich vom ungestümen Sprachduktus her als einen 
Entwurf Schellings, in der Abschrift von Hegel gedeutet. Er 
löste damit eine bis heute währende Debatte zwischen 
Hegel- und Schelling-Forschem über die eigentliche Au­
torenschaft dieses "ältesten Systemprogramms" aus, die in 
den sechziger Jahren durch die Hegel-Forscher Otto Pögge- 
ler und Dieter Henrich ganz für Hegel entschieden schien, 
jedoch jüngst durch den Schelling-Forscher Xavier Tilliette 
wiederum eine Wendung zur ursprünglichen Interpretation 
von Rosenzweig erfuhr, denn nach wie vor spricht die 
Mehrheit der Indizien für Schelling als Autor.1
Wer auf Franz Rosenzweig in diesen beiden grundverschie­
denen Problemhorizonten mit ihren unterschiedlichen Vor­
gehensweisen stößt, wird vielleicht zunächst zwei Zeitgenos­
sen gleichen Namens vermuten. Doch selbst dem, der aus 
der Biographie von der faktischen Identität weiß, bleibt diese 
unverständlich, solange er hinter dem philosophiegeschicht­
lichen Hegel-Forscher nicht den eigentlichen Philosophen 
Franz Rosenzweig entdeckt hat, der durch die fundamentale 
Kritik am Deutschen Idealismus, insbesondere von der Spät­

1 Siehe Rüdiger Bubner (Hg.), Das Älteste Systemprogramm. Studien 
zur Frühgeschichte des deutschen Idealismus, Bonn 1973 (darin u. a. 
Xavier Tilliette, "Schelling als Verfasser des Systemprogramms?"); 
Christoph Jamme und Helmut Schneider (Hg.), Mythologie der Vernunft. 
Hegels" ältestes Systemprogramm des deutschen Idealismus, Frankfurt 
a. M. 1984 (darin: Dieter Henrich, "Aufklärung der Herkunft des Manu­
skriptes 'Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus’"; Otto 
Pöggeler, "Hegel, der Verfasser des ältesten Systemprogramms des 
deutschen Idealismus").

20

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie Schellings inspiriert, zu seiner eigenen religions­
philosophischen Position findet, die zu einem Anfangspunkt 
des existenzphilosophischen Denkens der zwanziger Jahre 
wird. Nicht ganz zu Unrecht hat Karl Löwith Rosenzweigs 
Stern der Erlösung in fundamentalphilosophischer Hinsicht 
mit Martin Heideggers Sein und Zeit (1927) verglichen, ob­
wohl eigentlich erst Heideggers Spätwerk nach der "Kehre" 
die eindeutigeren Bezüge und Anklänge aufweist.2
In wenigen skizzenhaften Umrissen soll hier versucht 
werden, das philosophische Denken Franz Rosenzweigs zu 
vergegenwärtigen.

I. "Hegel und der Staat"

Es fällt uns heute zunächst schwer, zu Rosenzweigs Hegel 
und der Staat einen anderen als einen bloß historisch­
philologischen Zugang zu finden, denn jede Auseinanderset­
zung mit Hegels Gesellschafts- und Staatsphilosophie ist 
selbst immer geprägt durch den politischen Geist der Zeit, 
aus dem sie erwächst. Die positiv oder kritisch gefärbten 
Auseinandersetzungen mit Hegel als Verkünder des nationa­
len Staatsgedankens, wie sie damals bestimmend waren, sind 
für uns durch die beiden Interpretationen von Herbert 
Marcuse3 und Georg Lukäcs4 gebrochen, die in Abwehr 
gegen die Abstempelung Hegels als Nationalstaatsdenker 

2 Karl Löwith, "Martin Heidegger und Franz Rosenzweig. Ein Nachtrag 
zu ’Sein und Zeit”’ (engl. 1942), in: Karl Löwith, Gesammelte Abhand­
lungen, Stuttgart 1960; siehe auch Alan Udoff, "Rosenzweig’s Heideg­
ger Reception and the re-Origination of Jewish Thinking", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 923-950.
3 Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung 
der Gesellschaftstheorie (engl. 1941), Frankfurt a. M. 1962.
4 Georg Lukäcs, Der junge Hegel. Über die Beziehung von Dialektik 
und Ökonomie (1948), Frankfurt a. M. 1973.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr den Vorläufer und Anreger von Marx hervorkehr­
ten. Doch auch diese Interpretationen erscheinen uns heute 
bereits allzusehr zeitgeprägt. So stehen uns die Deutungen 
von Joachim Ritter5 und Shlomo Avineri6 wohl am nächsten, 
die in Hegel den Philosophen der bürgerlichen Revolution 
und in seiner Staatsphilosophie eine sozial-liberale Alterna­
tive zur Revolutionstheorie von Marx erblicken.
Franz Rosenzweig wußte von der Vergänglichkeit der Aus­
einandersetzungen mit der politischen Philosophie Hegels, 
da er sie an sich selbst erfahren hatte. Auf Anregung von 
Friedrich Meinecke begann er 1909 - nachdem er sein 
Medizinstudium aufgegeben hatte und 1908 zur Geschichte 
und Philosophie übergewechselt war - mit seinem Hegel- 
Studium. 1912 reichte er eine erste Fassung von Hegel und 
der Staat als Dissertation ein, die er in den nächsten beiden 
Jahren zu einer umfangreichen Monographie ausarbeitete, 
ohne jedoch die Möglichkeit zu haben, sie während der 
Kriegsjahre veröffentlichen zu können. Als er dann 1919 - 
nach der Niederschrift von Der Stern der Erlösung - die 
zweibändige Fassung von Hegel und der Staat für die 
Drucklegung vorbereitete, hatte sich nicht nur sein Denken 
gewandelt, sondern eine ganze weltgeschichtliche Epoche 
war inzwischen in sich zusammengebrochen:

"Das vorliegende Buch, in seinen frühesten Teilen bis ins Jahr 
1909 zurückreichend, war im wesentlichen fertig, als der Krieg 
ausbrach. Ich dachte damals nicht, ihm ein Geleitwort mitgeben 
zu müssen. Heute [1919] ist das nicht zu vermeiden... Damals, als 
das Buch entstand, war Hoffnung, daß die innere wie äußere 
atemversetzende Engigkeit des Bismarckschen Staats sich 
ausweiten werde zu einem freie Weltluft atmenden Reich. Dies 

5 Joachim Ritter, Hegel und die Französische Revolution, Frankfurt a. 
M. 1965.
6 Shlomo Avineri, Hegels Theorie des modernen Staats (engl. 1972), 
Frankfurt a. M. 1976.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buch sollte, soweit ein Buch das kann, an seinem kleinen Teil 
darauf vorbereiten. Der harte und beschränkte Hegelsche Staats­
gedanke, der mehr und mehr zum herrschenden des verflossenen 
Jahrhunderts geworden war und aus dem am 18. Januar 71, wie 
der Blitz aus dem Gewölke die weltgeschichtliche Tat sprang, - 
er sollte hier in seinem Werden durch das Leben seines Denkers 
hindurch gleichsam unter dem Auge des Lesers sich selbst 
zersetzen, um so den Ausblick zu öffnen auf eine nach innen wie 
außen geräumigere deutsche Zukunft. Es ist anders gekommen. 
Ein Trümmerfeld bezeichnet den Ort, wo vormals das Reich 
stand." (HuS I, XII)

Nicht das Detail von Rosenzweigs Hegel-Interpretation kann 
uns hier interessieren - obwohl sie insbesondere zu Hegels 
Denkentwicklung wichtige Momente erstmals aufgedeckt 
hat sondern nur jener oben angesprochene Grundgedanke, 
der die ganze Auseinandersetzung trägt.7 Rosenzweig sieht 
in der Entwicklung des politischen Denkens von Hegel einen 
grundlegenden Bruch. Der junge Hegel hatte gemeinsam mit 
Hölderlin und Schelling im Tübinger Stift den Jahrestag der 
Französische Revolution gefeiert, aber - ähnlich wie auch 
Schiller - erblickten die drei Jugendfreunde nicht schon im 
politischen Umsturz eine grundlegende Erneuerung, sondern 
diese erhofften sie sich erst von einer 'Kulturrevolution’: 
einer geistigen und sittlichen Durchdringung und Beseelung 
des Volkes durch Philosophie, Kunst und Religion.

"Von Anfang an, noch als Stiftler, hatte er [Hegel], vornehmlich 
auf Montesquieu fußend, den Volksgeist als Inbegriff der Lebens­
erscheinungen des Volkes gefaßt. Der Staat, die 'Verfassung’, war 
da ein Teilgebiet gewesen." (HuS II, 181)

7 Zur Auseinandersetzung Rosenzweigs mit Hegel siehe insbesondere 
folgende Beiträge in Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929): 
Shlomo Avineri, "Rosenzweig’s Hegel Interpretation", 831-838; Ste­
phane Mosds, "Politik und Religion", 855-875; Otto Pöggeler, "Rosen­
zweig und Hegel", 839-853.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ja mehr noch: vom Gedanken der lebendigen geistigen 
Volksgemeinschaft her entwickelten Hölderlin, Schelling 
und so auch Hegel ihre Kritik am Staat als einer seelenlosen, 
dem Individuum abstrakt gegenüberstehenden "Maschine" 
-gerade das "älteste Systemprogramm" spricht diesen 
Gedanken ganz entschieden aus. In seinen sog. Theolo- 
gischen Jugendschriften (1793-1800) geht es Hegel in vielen 
Anläufen um die aus der Religion erneuerte kulturelle 
Lebensgemeinschaft des Volkes -dieser "Traum" wird auch 
zum Leitmotiv für Rosenzweigs Schaffen. Hegel aber 
wendet sich von dieser frühen Konzeption ab und kehrt das 
Verhältnis von Staat und Kultur in seinem späteren System 
der Philosophie um:

"Der Staat wurde nun die Voraussetzung der Kultur; Kunst, 
Religion und Wissenschaft stiegen von ihrem himmlischen Sitz 
hernieder und bequemten sich, in der geschichtlichen Verfas­
sungsform eines Volkes Platz zu nehmen. Sie gaben das rein 
seelische 'Element’ ihres wahrhaften Daseins auf und richteten 
sich ... im Staate ein. Diesen so geordneten Zusammenhang — der 
Staat als Form, die Kultur als Inhalt — nennt Hegel nun Volks­
geist.” (HuS II, 181 f.)

Für Hegel ist nun der Staat die höchste und letzte sittliche 
Gemeinschaft, in der der substantielle Wille des Volkes und 
die subjektive Freiheit jedes einzelnen Individuums zu ihrer 
bewußten und sich verwirklichenden Einheit finden. Inner­
halb der Geschichte aber ist der Staat selbst ein begrenztes 
Individuum, dem andere Staaten gegenüber- und entgegen­
stehen. Durch die "Schicksale" der Staaten hindurch ver­
wirklicht sich die Weltgeschichte als "Fortschritt im Be­
wußtsein der Freiheit" (Hegel), und an ihnen vollzieht sie ihr 
"Weltgericht" (Hegel).8

8 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie der Geschichte (Werke 
Bd. 12), Frankfurt a. M. 1970, 32.

24

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Ist die Weltgeschichte das Weltgericht, so empfängt das Gegen­
wärtige sein Urteil dadurch, daß es Vergangenheit wird, ... die 
Gleichung von Vernunft und Wirklichkeit wird so jetzt eigentlich 
erst in ihrer Anwendung deutlich: die Zeit ist die Größe, die man 
in jenen Gleichungsdoppelsatz einsetzen muß, um ihn anwendbar 
und, da die Zeit nur in einer Richtung und nicht rückwärts läuft, 
eindeutig zu machen ... Nur weil die Weltgeschichte das Welt­
gericht ist, das nach dem Gesetz der Vernunft seine unwiderruf­
lichen Sprüche fällt, nur deshalb ist das Wirkliche vernünftig." 
(HuS II, 175 f.)

Nun betont zwar auch Hegel ausdrücklich, daß die "Welt­
geschichte ... nicht das bloße Gericht [ihrer] Macht" ist,9 
sondern auch über die "Auslegung und Verwirklichung des 
allgemeinen Geistes" richtet, die sich innerhalb des Volkes 
gerade in Kunst, Religion und Philosophie offenbaren. Aber 
Hegel bestreitet eine über die Staaten hinausreichende 
Gemeinschaft, die Träger dieser "geistigen Wirklichkeit" 
werden könnte. Dies aber führt letzlich dazu, daß dort, wo 
die Philosophie der Weltgeschichte bei der eigenen Gegen­
wart anlangt, die christlich-germanischen Völker, d. h. die 
europäischen Staaten der gegenwärtigen Epoche, herausge­
hoben werden müssen aus der vorausgehenden Geschichte:

"Daher kommt in Hegels endgültige Geschichtsphilosophie eine 
merkwürdige Gegensätzlichkeit. Während die vorchristlichen 
Völker jedes nur eine Phase bedeuten und die Entwicklung sich 
im Wechsel dieser Völker vollzieht, geschieht in der christlich­
germanischen Völkergruppe die Entwicklung als ein innerer Fort­
gang, worin zwar ... die Geschichte keineswegs zu Ende ist, aber 
die christliche Völkergesamtheit nicht stirbt, sondern sich nur 
immer vollkommener entfaltet, immermehrzursittlichen Freiheit 
entwickelt... Es ist das Reich, des kein Ende sein wird." (HuS II, 
183)

9 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des 
Rechts (Werke Bd. 7), Frankfurt a. M. 1970, 504.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier nun zeigen sich die letzten Implikationen der Hegel­
sehen Staats- und Geschichtsphilosophie: Dadurch, daß kein 
"sittliches Gesetz" über die Einzelstaaten hinausreicht und 
das einzelne Individuum unbedingt mit seinem Staat ver­
knüpft ist, wird nun - ohne daß Hegel dies ausdrücklich 
intendiert - der Nationalstaat zur absoluten sittlichen Erfül­
lung. Die Rechtshegelianer haben Hegels Staatsphilosophie 
in dieser Richtung zu konkretisieren versucht und mit der 
nationalen Geschichte Deutschlands verschmolzen. Nun 
"sind wir am Ende" dieser Epoche, sagt Rosenzweig:

"Wie sehr am Ende, das fühlen wir heute, wo das Jahrhundert 
Bismarcks, an dessen Pforte das Hegelsche Leben steht wie der 
Gedanke vor der Tat, zusammengebrochen ist." (HuS II, 239)

Aber auch die linke Kritik an Hegel, wie sie Karl Marx 
vorlegte, setzt für Rosenzweig in diesem grundlegenden 
Punkt Hegels Konzeption nur fort, wobei allerdings der 
"Staat" durch die "Gesellschaft" ersetzt wird.

"Wenn die Gesellschaft an die Stelle des Hegelschen Staates rückt, 
so wurde sie auch Erbin seines Verhältnisses zur Geschichte; sie, 
die Gesellschaft, erschien nun als die Trägerin des weltgeschicht­
lichen Ganges zum Bewußtsein der Freiheit... In der geschichtlich 
fortschreitenden Gesellschaft fand der einzelne seine sittliche 
Welt; in der Gesellschaft fanden die außergesellschaftlichen 
Erscheinungen der Kultur ihre geschichtliche Verwirklichung; sie 
waren Zubehör — Widerspiegelungen — der allein geschichts­
wirklichen und allein sich auseinander entwickelnden Gesell­
schaftszustände." (HuS II, 202)

Es wird deutlich, was uns Rosenzweig durch seine Hegel- 
Kritik aufzeigen will: Diese Systeme der absoluten Sittlich­
keit des nationalen Staates und der sozialistischen Gesell­
schaft bringen uns um die "überstaatlichen" und "außer­
gesellschaftlichen" kulturellen Dimensionen der Religion, 
der Kunst, der Wissenschaft und Philosophie. Indem diese 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Systeme jede sittliche Gemeinschaft jenseits des geschicht­
lichen Fortschritts von Staat bzw. Gesellschaft leugnen, 
zwingen sie unser Denken, unsere Sinnlichkeit und unser 
Hoffen in die Enge der geschichtlichen Horizonte der 
politischen bzw. gesellschaftlichen Selbstverwirklichung.

"Erst Marx hat Hegels System der menschlichen Gemeinschaft an 
den Punkt gebracht, wo es wirklich Gestalt annahm ... Erst Marx 
hat... den ’ großen Gedanken der Immanenz’... wirklich durchge­
führt. Aber freilich, an der Stelle, wo Marx die Sache ließ, bei der 
weltbürgerlichen Gesellschaft, könnte nun, nach dem tiefsinnigen 
Gleichnis der großen christlichen Dichterin des Nordens [Selma 
Lagerlöf], das nachgeahmte Bild, dessen Reich nur von dieser 
Welt ist, in die Kirche zu dem echten, des Reich nicht von dieser 
Welt ist, heimgebracht werden." (HuS II, 203 f.)

II. Das neue existentielle Denken

Worauf Rosenzweig \nHegel und der Staat nur im Konjunk­
tiv verweist, dies wird im Stern der Erlösung ausdrücklich 
"heimgebracht". Die Arbeiten an diesem Buch, das wohl zu 
den bedeutendsten religionsphilosophischen Werken des 20. 
Jahrhunderts gehört, hatte Rosenzweig 1917/1918 als Soldat 
an der Balkan-Front begonnen - die ersten Abschnitte 
schrieb er, wie berichtet wird, auf Feldpostkarten an seine 
Mutter nach Kassel -, Anfang 1919 schloß er das Manuskript 
ab; Der Stern der Erlösung erschien 1921.
Die philosophischen und religiösen Wurzeln zu diesem 
Werk reichen jedoch tiefer in Rosenzweigs Leben zurück. 
Philosophisch entscheidend wurde für Rosenzweig die 
Auseinandersetzung mit dem religionsphilosophischen 
Spätwerk Schellings und dessen Idealismuskritik, an die ihn 
sein Vetter Hans Ehrenberg, der zum Christentum konver­
tierte Privatdozent der Philosophie, herangeführt hatte. Aber 
ebenso entscheidend waren für Rosenzweig die Gespräche 

27

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit seinen überzeugt christlichen Freunden, seinem Vetter 
Rudolf Ehrenberg sowie Eugen Rosenstock und Viktor von 
Weizsäcker. In einem denkwürdigen Nachtgespräch am 7. 
Juli 1913 wurde Franz Rosenzweig, der aus einer assimilier­
ten jüdischen Familie stammte, von der existentiell-christli­
chen Position Eugen Rosenstocks so im tiefsten Inneren auf­
gewühlt, daß er den Freunden seine Konversion versprach. 
Doch vor diesem endgültigen Schritt wollte er sich nochmals 
intensiver mit dem jüdischen Glauben auseinandersetzen, 
um nicht als Heide Christ zu werden. Aus dieser Beschäfti­
gung mit dem Judentum erwuchs ihm der für seinen weite­
ren Lebensweg bestimmende Entschluß, Jude zu bleiben.10 
Ab Herbst 1913 bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs 
studierte Rosenzweig bei Hermann Cohen an der "Hoch­
schule für die Wissenschaft des Judentums" und erschloß 
sich so die Heimkehr in den jüdischen Glauben.
Philosophisch liegt jedoch hier mehr vor als nur eine 
Neuentdeckung und Neufundierung des jüdischen Glaubens. 
Rosenzweig steht mit seinem Freundeskreis am Anfang 
einer philosophischen und theologischen Oppositionsbewe­
gung, die sich sowohl gegen die philosophielose orthodoxe 
Theologie als auch gegen die idealistische Philosophie 
wendet und die später Existenzphilosophie oder auch 
dialogische Philosophie genannt werden wird. Zu dieser 
Richtung gehören neben Rosenzweigs unmittelbaren 
Gesprächspartnern Hans Ehrenberg (Disputationen, 
1923-1925), Martin Buber (Ich und Du, 1923) und Eugen 
Rosenstock (Angewandte Seelenkunde, 1924) auch weitere 
Philosophen und Theologen, die völlig unabhängig oder nur 
indirekt beeinflußt ähnliche Wege gingen: Ferdinand Ebner 
(Das Wort und die geistigen Realitäten, 1921), Gabriel 

10 Siehe hierzu ausführlicher den Beitrag "Franz Rosenzweig und Eugen 
Rosenstock. Ein jüdisch-christlicher Dialog — und die Folgen von 
Auschwitz" in diesem Band.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel (Journal Metaphysique, 1927), Friedrich Gegarten 
(Glaube und Wirklichkeit, 1928), Eberhard Grisebach 
(Gegenwart, 1928). In einem Artikel Das neue Denken 
(1925) hat Rosenzweig diese philosophische Bewegung 
reflektiert; die Grundstruktur dieses "neuen Denkens" könnte 
in Abhebung von der "Subjekt-Objekt-Logik" der Transzen­
dentalphilosophie als "Ich-Du-Logik" charakterisiert 
werden. Unter all diesen Denkern zeichnet sich Franz 
Rosenzweig als der "spekulativste Dialogiker" (Theunissen) 
und der einzige "Zeitgenosse" Heideggers (Löwith)11 aus, 
denn seine Opposition zum Deutschen Idealismus erwächst 
aus langjährigen Studien der Hegelschen Systemphilosophie 
einerseits und ihrer grundlegenden Kritik durch den alten 
Schelling andererseits.
In Hegels System hatte die große Denkbewegung der 
abendländischen Philosophie "von Jonien bis Jena" ihren 
nicht nur eingebildeten, sondern wirklichen Abschluß 
gefunden.

"Denn als einen Abschluß muß man es wohl bezeichnen, wenn 
dies Wissen nicht mehr bloß seinen Gegenstand, das All, sondern 
auch sich selber restlos ... umgreift... Weiter scheint das Denken 
nicht mehr gehen zu können, als daß es sich selber als die innerste 
Tatsache, die ihm bekannt ist, nun als einen Teil des Systembaus, 
und natürlich als den abschließenden Teil, sichtbar hinstellt.'* 
(GS II, 6)

Aber dieses Einholen der ganzen Wirklichkeit und des 
Denkens selbst im "Begriff' ist nur ein Schein, den das sich 
selbst absolutsetzende Denken sich selber vorspiegelt - dies 
haben nach Hegel und durch ihn herausgefordert Schelling 
und Kierkegaard, Schopenhauer und Nietzsche in unter­

11 Michael Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der 
Gegenwart, Berlin 1964; Karl Löwith, "Martin Heidegger und Franz 
Rosenzweig", Gesammelte Abhandlungen, a. a. O.

29

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedlicher Akzentgebung erkannt. In Kennzeichnung der 
Entdeckung Kierkegaards formuliert Rosenzweig: "Nach­
dem sie [die Philosophie] alles in sich aufgenommen hat... 
entdeckt plötzlich der Mensch, daß er ... noch da ist... Ich 
Staub und Asche, Ich bin noch da." (KL Sehr., 359)
Aber indem der denkende Mensch außerhalb seines Denk­
gebäudes seiner eigenen Existenz (Kierkegaard) gewahr 
wird, vollzieht er eine "Exstasis" (Schelling), er tritt aus der 
unbedingten Priorität seines alles begreifen-wollenden 
Denkens heraus, um sich als existierender Mensch aus dem 
ihm unvordenklich vorausseienden Existieren der Wirk­
lichkeit zu erfahren.12 Alles vermag das begreifende Denken 
in sich einzuholen, nur nicht die unvordenkliche Existenz, 
aus der es selbst gleichwohl als Existierendes immer schon 
ist. In anderer Weise als bei Kierkegaard und Schelling hört 
aber auch bei Schopenhauer und Nietzsche "der Philosoph 
... auf, quantite negligeable für seine Philosophie zu sein ... 
Der Mensch in der schlechthinnigen Einzelheit seines 
Eigenwesens, in seinem durch Vor- und Zunamen festgeleg­
ten Sein, trat aus der Welt, die sich als die denkbare wußte, 
dem All der Philosophie heraus." (GS II, 10)
Dies ist der Hintergrund und Ausgangspunkt des existenz­
philosophischen Denkens der jungen Philosophen und 
Theologen jener Zeit. Darüber hinaus entdecken sie,13 daß 
das "ich bin" gar nicht aus sich selbst, sondern allein aus 

12 Siehe Bernhard Casper, "Zeit — Erfahrung—Erlösung. Zur Bedeutung 
Rosenzweigs angesichts des Denkens des 20. Jahrhunderts", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 553-566.
13 Die große Anregung zum Sprachdenken erfuhr Rosenzweig durch 
den Sprachbrief von Eugen Rosenstock (1916), der später von Rosen­
stock ausgearbeitet als Buch Angewandte Seelenkunde, Darmstadt 1924, 
erschien; siehe hierzu Adam Zak, Vom reinen Denken zur Sprachver­
nunft. Über die Grundmotive der Ojfenbarungsphilosophie Franz 
Rosenzweigs, Stuttgart 1987; Anna Bauer, "Rosenzweigs Sprachdenken", 
in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 903-912.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Angesprochenwerden vom Du erwächst - so schreibt 
Rosenzweig 1917 in einem Brief an Eugen Rosenstock:

"Das eigentliche Wunder, das meine Ich, entsteht gar nicht im Ich, 
sondern das Ich als die Substanz (’ante festum’) ist durchaus nicht 
mein Ich, sondern eben ich überhaupt... Sondern mein Ich entsteht 
im Du. Mit dem Du-sagen begreife ich, daß der Andre kein ’Ding’ 
ist, sondern, wie ich. Weil aber demnach ein Andrer sein kann wie 
ich, so hört das Ich auf, das einmalige Transzendentale’ ante 
omnia festa zu sein und wird ein Ich, mein Ich." (GS I, 471)

Diese dialogische Grundstruktur der eigenen Erfahrung läßt 
uns nicht nur das Ich aus dem Du verstehen, sondern stellt 
uns auch in das "Wort", die wirklichkeitserschließende 
Sprache, die weder faktisch Vorgefundenes noch Menschen­
werk ist, die weder bloß Instrument der Verständigung sein 
kann - denn die Verständigung wird durch die Sprache erst 
konstituiert - noch zur naturhaften Funktion des Denkens 
gehört, sondern immer erst lebendig wird im Sprechen 
miteinander.

"Das Denken ist stumm in jedem Einzelnen für sich und doch 
allen gemein; durch diese Gemeinsamkeit begründet es die 
wirkliche Gemeinsamkeit des Sprechens ... Statt der Sprache vor 
der Sprache steht die wirkliche Sprache vor uns ... Das Wort des 
Menschen ist Sinnbild: jeden Augenblick wird es im Munde des 
Sprechers neu geschaffen, doch nur, weil es von Anbeginn an ist 
und jeden Sprecher, der einst das Wunder der Erneuerung an ihm 
wirkt, schon in seinem Schoße trägt." (GS II, 121, 123)

III. "Der Stern der Erlösung"

Es kann hier auch nicht annähernd versucht werden, den 
Gedanken-, Erfahrungs- und Glaubensreichtum des Sterns 
der Erlösung wiederzugeben, nur eine kurze und zwangs­
läufig äußerlich bleibende Nachzeichnung der großen 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschnitte des Gedankenganges sei versucht: Das ganze 
Werk gliedert sich in drei Teile: die philosophische Ein­
führung "Die Elemente oder die immerwährende Vorwelt", 
die theologische Explikation "Die Bahn oder die allzei- 
temeuerte Welt" und die Bestimmung des gläubigen Lebens 
"Die Gestalt oder die ewige Überwelt".

1.

Der erste Teil beginnt mit einleitenden Reflexionen "Über 
die Möglichkeit das All zu erkennen - in philosophos!" Hier 
am Anfang findet die vorher bereits erwähnte Abhebung von 
der "Eindimensionalität" des abendländischen Denkens statt, 
wie es in Hegels System seinen höchsten und sich abschlie­
ßenden Ausdruck gefunden hat. Aber diese Abhebung von 
der "negativen Philosophie" (Schelling) ist als philosophi­
sche selber noch "negativ", allerdings, insofern sie sich als 
solche nicht absolut setzt, zugleich Einführung zu einer 
"positiven Philosophie" (Schelling) aus der Erfahrung der 
geschichtlichen Existenz. Die bewußt negative Aufgabe 
dieses ersten Teils ist es, gegen die "Eindimensionalität" der 
Identität von Denken und Sein - wie sie von aller idealisti­
schen Philosophie von Parmenides bis Hegel vorausgesetzt 
wird - diese an sich selbst als Nichtidentität zu erweisen.

"Diese ... Nichtidentität von Sein und Denken muß am Sein und 
am Denken selber hervortreten ... Und da der Grund der Einheit 
von Sein und Denken im Denken gesucht wird, so müßte zunächst 
im Denken der Grund der Nichtidentität aufgedeckt werden." (GS 
II, 13)

Dreifach erfährt das Denken seine Grenze: es sind dies die 
drei Grundfragen aller Philosophie, die Rosenzweig hier in 
drei Kapiteln behandelt: "Gott und sein Sein oder Meta­
physik", "Die Welt und ihr Sinn oder Metalogik", "Der 
Mensch und sein Selbst oder Metaethik". Dreimal beginnt 

32

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unser Denken mit einem "Nichts": "Von Gott wissen wir 
nichts." (GS II, 25) "Von der Welt wissen wir nichts." 
(GS II, 45) "Auch vom Menschen wissen wir nichts." 
(GS II, 74)14 Aber dreimal auch ist das "Nichts unseres 
Wissens" gerade "das Sprungbrett, von dem aus der Sprung 
ins Etwas des Wissens, ins ’Positive’ getan werden soll. 
Denn wir 'glauben’ an die Welt, so fest zum mindesten wie 
wir an Gott oder an unser Selbst glauben." (GS II, 45) So 
"quillt" gerade aus dem Nichts, "eben weil es nicht Nichts 
bleiben darf, die ursprüngliche Bejahung, das Ja des Nicht­
nichts" (GS II, 45), von der all unser Denken unbegründbar 
getragen wird. Aber gleichursprünglich wie die Bejahung ist 
die Verneinung, nicht die Verneinung der Bejahung, sondern 
die "Verneinung des Nichts". "Vom Nein also muß die 
Bewegung kommen" (GS II, 30) - so auch die Bewegung 
des Denkens, das wissen will. Lebendig aber werden das 
"Ja" und das "Nein" erst durch das "Und": "Es ist der 
Schlußstein des Kellergewölbes, über welchem das Gebäude 
des Logos, der Sprachvemunft, errichtet ist." (GS II, 36) 
Diese sehr spekulativ anmutende Kategorienlehre könnte in 
ihrer Tragweite nur entfaltet werden, wenn die in ihr impli­
zierte sprachphilosophisch-existentialistische Kritik gegen­
über den Anfangskategorien der Logik Hegels: Sein, Nichts 
und Werden expliziert würde - was hier nicht dargelegt 
werden kann.15
Für Rosenzweig sind "das schaffende Ja, das zeigende Nein, 
das gestaltende Und" (GS II, 68) "Urworte", die nicht nur 
unserem Wissen zugrundeliegen, sondern in denen uns das 
"Metalogische" der Wirklichkeit erfaßbar, ja das "meta­
physische" Sein Gottes vor aller Schöpfung denkbar wird.

14 Siehe Norbert M. Samuelson, "The Concept of ‘Nichts’ in Rosen- 
zweig’s ’Star of Redemption’”, in: Der Philosoph Franz Rosenzweig 
(1886-1929), 643-656.
15 Siehe hierzu die beiden folgenden Beiträge.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichwohl ist es nicht so, daß in diesen Kategorien uns 
Gott, die Welt oder wir uns selbst verfügbar wären. Das 
Gegenteil einer solchen fundamentalontologischen Aus­
deutung will Rosenzweig erweisen.

"Der Mensch ist unbeweisbar, so gut wie die Welt und wie Gott. 
Sucht das Wissen gleichwohl eines von diesen dreien zu beweisen, 
so verliert es sich mit Notwendigkeit ins Nichts." (GS II, 68)

Jene Kategorien sind also vielmehr etwas, was wir als 
unvordenkliche Elemente in unserem Denken vorfinden, mit 
denen es aber als nur philosophisches Denken aus sich selbst 
heraus nichts begründen kann.

"Das orgiastische Durcheinander des Möglichen ist so nur die 
äußerliche sichtbare Erscheinung der elementaren inneren 
Zerstückelung des Wirklichen. Wollen wir Ordnung, ... - Wirk­
lichkeit in jenen Taumeltanz des Möglichen bringen, so gilt es, 
jene unterirdisch zerstückelten Elemente zusammenzufügen, sie 
aus ihrer gegenseitigen Ausschließlichkeit in einen klaren 
strömenden Zusammenhang zu bringen." (GS II, 95)

Dies aber vermag das notwendig negativ bleibende philoso­
phische Denken nicht mehr, sondern nur eine "positive 
Philosophie" aus der Erfahrung des Glaubens.16

2.

Der zweite Teil "Die Bahn oder die allzeiterneuerte Welt" 
wird mit Gedanken "Über die Möglichkeit das Wunder zu 
erleben - in theologos!" eingeleitet. Hier verwirklicht Franz 
Rosenzweig das, was dem alten Schelling als "positive 

16 Siehe Else Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs. Ein 
Beitrag zur Analyse seines Werkes "Der Stern der Erlösung" (1933), 
Hamburg 1959.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie" vorschwebte und doch in seinen Anläufen dazu 
in der Philosophie der Mythologie und Philosophie der 
Offenbarung allzusehr wiederum zu einer Gestalt "negativer 
Philosophie" mißriet, da er sich, obwohl beschworen, nie 
ganz der "Offenbarwerdung" des Zusammenhangs aus der 
"Erfahrung" des Glaubens anvertraute.17 In Rosenzweigs 
Philosophie liegt nun keineswegs ein blindes Eintreten in die 
gesetzte ’Posivität’ des Glaubens vor, sondern Rosenzweig 
fordert - ganz im Sinne Schellings - ein philosophisches 
Durchdringen der Glaubensinhalte durch eine vom Glauben 
getragene Philosophie.18 "Wir machen den Glauben ganz 
zum Inhalt des Wissens, aber eines Wissens, das selber einen 
Grundbegriff des Glaubens sich zugrunde legt." (GS II, 115) 
Was dabei theologisch thematisiert wird, ist nicht ein 
Jenseits der Wirklichkeit, sondern diese uns umgebende, uns 
umfassende Wirklichkeit selbst, nur daß sie uns jetzt aus 
ihrem uns betreffenden Zusammenhang als Schöpfung, 
Offenbarung und Erlösung erfahrbar und benennbar werden 
soll.

"Und so ist nichts an dem Offenbarungswunder neu, nichts ein 
zauberhafter Eingriff in die erschaffende Schöpfung, sondern ganz 
ist es Zeichen, ganz Sichtbarmachung und Lautwerdung der 
ursprünglich in der stummen Nacht der Schöpfung verborgenen 
Vorsehung, ganz - Offenbarung." (GS II, 123)

In den drei dieses Zentralstück seiner Religionsphilosophie 
tragenden Kapiteln: "Schöpfung oder der immerwährende 
Grund der Dinge", "Offenbarung oder die allzeiterneuerte 

17 Siehe hierzu "Vom Totalexperiment des Glaubens. Kritisches zur 
positive Philosophie Schellings und Rosenzweigs" in diesem Band.
18 Siehe Emil Fackenheim, "The Systematic Role of the Matrix 
(Existence) and Apex (Yorn Kippur) of Jewish Religious Life in 
Rosenzweig’s ’Star of Redemption*", in: Der Philosoph Franz Rosen­
zweig (1886-1929), 567-575.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geburt der Seele", "Erlösung oder die ewige Zukunft des 
Reiches" greift zwar Rosenzweig unter anderem auch auf 
Maimonides zurück, doch kann man nicht sagen, daß er hier 
eine nur jüdische Theologie darlegen würde; vielmehr 
durchdringt er philosophisch den Offenbarungsglauben der 
Schrift, des Alten Testaments, der die gemeinsame Grund­
lage des jüdischen und des christlichen Glaubens ist. Von 
diesem gemeinsamen Offenbarungsglauben wird jedoch 
mehrfach der Islam abgehoben, der sich - nach Rosenzweig 
-in seinem ganzen religiösen Denken als "monistisches 
Heidentum" erweise.19
Das "metalogische Weltbild", das der erste Teil in philoso­
phischer Annäherung aufzeigte, kann uns nicht befriedigen, 
denn das philosophische Denken kann immer nur negativ an 
und für sich selbst demonstrieren, daß es die Welt nicht 
konstituieren kann, denn es findet die Welt immer schon als 
unvordenklich existierende und sich in ihr vor. Aber was ist 
das gegen den Reichtum unserer ursprünglichen und alltäg­
lichen Erfahrung des "wirklichen Daseins", des "Daseins der 
Kreatur", der "geschaffenen Schöpfung" (GS II, 146 f.). 
Diese Erfahrung können wir nicht philosophisch nach­
konstruieren, weder die "Emanationslehre" Plotins noch 
der Begriff der "Erzeugung" von Hegel erreichen - obwohl 
sie es meinen -, was "Schöpfung" und "Geschöpfsein" uns 
erfahrbar bedeuten. Was Schöpfung für uns als Geschöpfe 
besagt, kann nur dann philosophisch durchdrungen werden, 
wenn wir sie als Erzählung eines Geschehens ernstnehmen. 
Und so kommen wir an sie viel näher heran durch ein 
Bedenken der "Genesis". Doch wird nur dort der Sinn von 
"Schöpfung" begriffen, wo die "Genesis" nicht als mytholo­
gischer oder heiliger Bericht bloß ’positiv’ hingenommen, 

19 Zur Kritik dieses Punktes siehe das Nachwort zu "Franz Rosenzweig 
und Eugen Rosenstock. Einjüdisch-christlicher Dialog — und die Folgen 
von Auschwitz" in diesem Band.

36

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern wo sie in ihrem philosophischen Aussagegehalt 
durchdacht wird.
Obwohl die Schöpfung das erste ist, was aus der Glau­
benserfahrung der Wirklichkeit zu thematisieren ist, da die 
Offenbarung in ihr stattfindet und sie somit voraussetzt, 
können wir doch erst vom Gegenwärtigsein der Offenbarung 
her der Schöpfung als dem notwendig Vorausgehenden 
gewahrwerden.20 Die ganze Natur ist Schöpfung Gottes. Die 
Offenbarung dagegen wendet sich nur an den Menschen als 
vernehmenden und antwortgebenden Partner Gottes: sie 
vollzieht sich in der Dialogform des Wortes, des sich 
gegenseitigen Erkennens von Ich und Du. Dies kommt in der 
"Genesis" dadurch zum Ausdruck, daß das "Wir", in dem 
Gott am Anfang nur mit sich selbst im "Gespräch" ist, dort 
zu einem "Ich" wird, wo er den Menschen fragt "Wo bist 
Du?" "Das Ich entdeckt sich in dem Augenblick, wo es das 
Dasein des Du durch die Frage nach dem Wo des Du 
behauptet." (GS II, 195) Aber auch der Mensch kann jetzt 
erst antworten: "Hier bin ich!" Hier, im Offenbarwerden des 
Angesprochenseins durch Gott, wird der Mensch sich erst 
seiner selbst als Mensch bewußt, als das von Gott geschaffe­
ne, geliebte und gerufene Wesen. Gleichzeitig wird aber 
auch dem Menschen nun erst Gott ganz als Gegenüber 
erfahrbar.21

"Denn das Sein, das er [Gott] jetzt zu erkennen gibt, ist kein Sein 
mehr jenseits des Erlebens, kein Sein im Verborgenen, sondern es 
ist ganz in diesem Erleben großgewachsen, es ist ganz im Offen­
baren." (GS II, 203)

20 Zu der Zeitlichkeit des ganzen zweiten Teils des Stern der Erlösung 
siehe Leonard H. Ehrlich, "Rosenzweigs Begriff der Zeitigung aus den 
Quellen des Judentums", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886- 
1929), 731-744.
21 Siehe Ellen T. Charry, "The View of God in ’The Star of Redemp­
tion’", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 585-598.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus diesem Dialog, in den Gott den Menschen gerufen hat, 
hat das "Gebet" seinen ermöglichenden Grund (GS II, 205). 
Aber dieses Gebet bleibt der Schrei einer Frage, die noch 
keine Antwort erfuhr: Die Frage nach dem Sinn und dem 
Ziel des irdischen Daseins angesichts des Todes, angesichts 
des Elends und des Leids und angesichts der von den 
Menschen ausgehenden Zerstörung. Das "organische Leben 
in der Natur" ist in seinem Lebendigsein "Wachstum", ein 
aus sich wucherndes, sich verzehrendes und wieder erneu­
erndes Gestalten; dem Menschen in der Geschichte ist 
hingegen etwas anderes aufgetragen, er soll die Liebe, die 
ihm Gott geschenkt hat, weitergeben in der "Liebe zum 
Nächsten".
Der Auftrag: "Wie Er dich liebt, so liebe Du!" (GS II, 228), 
kann seine letzte Erfüllung erst im "Reich der Brüder­
lichkeit" erfahren. Dieser Auftrag kann dem Menschen 
durch niemanden abgenommen werden, er selber muß ihn 
erfüllen durch seine Tat. Erst dort, wo das "Es ist gut" Got­
tes nach der Schöpfung von den Menschen gemeinsam und 
im Einklang mit der Natur erneut bekräftigt werden kann, 
hat sich die Schöpfung, das Wachsen des Lebendigen und 
das Wirken der Menschen erfüllt, ist die irdische Welt in das 
neue Reich Gottes erlöst. Diese endgültige Erlösung ist 
"ganz und gar ein noch Kommendes. Zukunft... ein Noch- 
Nicht" (GS II, 261). Und doch ist die Erlösung immer auch 
schon ewig gegenwärtig in der Zeit des Noch-Nicht. "So 
macht Liebe die Welt zur beseelten, nicht eigentlich durch 
das was sie tut, sondern weil sie es aus Liebe tut" (GS II, 
267) - und sie ist darin bereits in der Ewigkeit der Erlö­
sung.22 Die Erlösung kann durch den Menschen nicht 
erwirkt werden, denn sie kann nur von Gott her erfolgen, 

22 Siehe Steven T. Katz, "On Historicism and Etemity" (745-769) und 
William Kluback, "Time and History" (801-813), beide in: Der Philo­
soph Franz Rosenzweig (1886-1929).

38

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber sie kann ersehnt und muß erkämpft werden, mit der 
ganzen Liebe, die der Mensch aufzubringen vermag.

"Von Gott also nimmt die Erlösung ihren Ursprung, und der 
Mensch weiß weder Tag noch Stunde. Er weiß nur, daß er lieben 
soll und stets das Nächste und den Nächsten; und die Welt, sie 
wächst in sich nach scheinbar eigenem Gesetz; und ob sich Welt 
und Mensch nun heute finden oder morgen oder wann —die Zeiten 
sind unberechenbar, sie weiß nicht Mensch noch Welt; die Stunde 
weiß allein Er, der das Heute jeden Augenblick erlöst zur Ewig­
keit." (GS II, 269).

Doch durch die Offenbarung lebt das "hoffende Vertrauen", 
daß die Erlösung "noch geschehen werde" (GS II, 278), daß 
wir und "alles All" in Seiner "Allheit" aufgehen werden.

"Die Erlösung läßt den Welttag jenseits der Schöpfung wie die 
Offenbarung enden in den gleichen mitternächtigen Glocken­
schlag, der ihn begonnen, — aber von dieser zweiten Mitternacht 
gilt, was geschrieben steht, daß die Nacht Licht ist bei Ihm." (GS 
II, 265)
In "Gott wird die Einheit, die alles vollendet ... für ihn ist die 
Ewigkeit seine Vollendung... Ist sie das auch für die Welt, für den 
Menschen? Mitnichten. Um ewiges Leben zu erlangen, müssen sie 
freilich in den Welttag des Herrn eingehen. Die Unsterblichkeit 
wird ihnen erst in Gott." (GS II, 287 f.)

3.

Erst im dritten Teil "Die Gestalt oder die ewige Überwelt" 
trennen sich die Wege der Juden und der Christen, und doch 
bleiben beide aufeinander angewiesen und können nur 
gemeinsam jeder auf seine Weise den ihnen offenbarten 
Auftrag erfüllen und das Ziel erreichen.23 Zunächst wird 

23 Zu diesem Abschnitt siehe auch "Vom Totalexperiment des Glau­
bens" und "Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock" in diesem Band.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch noch die beide betreffende Frage: "Über die Möglich­
keit das Reich zu erbeten - in tyrannos!" bedacht. Die 
Aufgabe des gläubigen Menschen in der vorgefundenen 
irdischen Wirklichkeit kann letztlich nur in der "Beschleuni­
gung" der Herbeikunft des Reichs der Erlösung liegen, denn 
die Erlösung hängt auch von der erfüllten Liebe des Men­
schen zum Nächsten ab.

"Diese positive Beschleunigung kann ... nur auf eine Weise 
geschehen: es muß das Reich vorweggenommen werden und zwar 
nicht bloß in der persönlichen Erleuchtung, in der Ewigkeit zwar 
sichtbar wird, aber nicht greifbar nah kommt... Solche Vorweg­
nahme der Zukunft in den Augenblick müßte eine richtige 
Umschaffung der Ewigkeit in ein Heute sein." (GS II, 321 f.) 
Und dies kann nur in praktizierter Liebe erfüllt werden. Dem 
Erlöser "gegenüber hat ja der Mensch nach der Vorstellung des 
Glaubens wirklich eine Freiheit,... die Freiheit zur Tat oder aller­
mindestens doch die Freiheit zum Entschluß" (GS II, 295).
"Gott will offenbar nur die Freien zu den Seinen ... Und so bleibt 
ihm gar nichts übrig — er muß den Menschen versuchen ... Der 
Mensch muß also wissen, daß er bisweilen versucht wird um 
seiner Freiheit willen ... Indem [er] sich vor Gottes Versuchung 
fürchtet, weiß [er] doch in sich die Kraft, Gott selber zu ver­
suchen." (GS II, 296 f.)

Die Liebestat ist zunächst blind, sie sieht nicht, wer der 
Nächste ist und was als nächstes sie zu tun hat; oft erkennt 
sie erst aus den nicht gewollten Folgen, was sie hätte 
wahrhaft tun sollen, oder sie erkennt aus Fügungen, daß sie 
zu früh verzagte. Hier nun liegt die Bedeutung des Gebets:

"Und so kommt das Gebet, das an sich keine magischen Kräfte 
hat, dennoch, indem es der Liebe den Weg erleuchtet, zu magi­
schen Wirkungsmöglichkeiten. Es kann in die göttliche Welt­
ordnung eingreifen. Es kann der Liebe die Richtung geben auf 
etwas, was noch nicht reif zur Liebe, noch nicht reif zum Beseelt­
werden ist." (GS II, 301)

40

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Gebet soll aber nicht nur sporadisch und in Situationen 
der Anfechtung erfolgen, sondern es soll unser ganzes Leben 
durchdringen und leiten, es soll den "Dienst der Erde, die 
Arbeit der ’Kultur’ ... rhythmisch regeln" (GS II, 324).
Im ersten Kapitel des dritten Teils "Das Feuer oder das 
ewige Leben" geht Rosenzweig auf das durch das Gebet 
bestimmte Leben des Juden ein. Dem jüdischen Volk ist 
durch Gott offenbart, daß es ewig sein Volk ist.

"Es muß sein Leben verewigen in der Folge der Geschlechter, 
deren jedes das nachkommende erzeugt, wie es selber hinwieder­
um von den Vorfahren zeugt ... In diesem doppelsinnigen, 
tateinigen Zusammenhang des Zeugens verwirklicht sich ewiges 
Leben ... Die Erzväter rufen den spätesten Sproß bei seinem 
Namen, der der ihre ist. Über dem Dunkel der Zukunft brennt der 
Sternhimmel der Verheißung: so wird dein Name sein." 
(GS II, 331)

Lind so ist auch der Kreislauf der Feste und Gebete bestimmt 
und durchdrungen von der Verheißung, das eine, das ewige 
Volk zu sein. Das jüdische Volk "lebt in seiner eigenen 
Erlösung. Es hat sich die Ewigkeit vorweggenommen. In 
dem Kreislauf seines Jahres ist die Zukunft die bewegende 
Kraft." (GS II, 364)
Ganz anders ist das Leben bei den christlichen Völkern 
bestimmt, das Rosenzweig im zweiten Kapitel "Die Strahlen 
oder der ewige Weg" behandelt. Für sie ist die Nachfolge 
Christi zu ihrem ewigen Weg geworden.

"Alle folgende Zeit von Christi Erdenwandel an bis zu seiner 
Wiederkunft ist nun jene einzige große Gegenwart... -, die Zeit 
ist ein einziger Weg geworden, aber ein Weg, dessen Anfang und 
Ende jenseits der Zeit liegt." (GS II, 375 f.)

So ist das Christentum immer "unterwegs", es "nimmt den 
Wettkampf mit dem Strom" der Zeitlichkeit auf (GS II, 376), 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es erfüllt seinen Auftrag, "sich immer weiter auszubreiten", 
in der "Ausgießung des Geistes in dem ununterbrochenen 
Wasserstrom der Taufe ... die Gemeinschaft des Zeugnisses 
[zu] stiften ... Die Gemeinschaft wird Eine durch den 
bezeugten Glauben. Der Glaube ist der Glaube an den Weg." 
(GS n, 379)
Der Unterschied zwischen Juden und Christen, wird hier 
schon ganz deutlich:

"Der als Jude Gezeugte bezeugt seinen Glauben, indem er das 
ewige Volk fortzeugt. Er glaubt nicht an etwas, er ist selber 
Glauben ... [Dagegen:] Ein Glaube, der die Welt gewinnen will, 
muß Glauben an etwas sein ... Indem er [der Christ] an den Weg 
glaubt, bahnt er ihn in die Welt. So ist der zeugnisablegende 
christliche Glaube erst der Erzeuger des ewigen Wegs in der Welt, 
während der jüdische Glaube dem ewigen Leben des Volks 
nachfolgt als Erzeugnis." (GS II, 380)

Das Judentum bleibt auf sich bezogen als das auserwählte 
Volk, während das Christentum sich nur in der Ausbreitung 
des Glaubens in alle Völker erfüllen kann. Das Christentum 
ist so mit den Geschicken der Weltgeschichte verknüpft. 
Aber der Weg Christi, der in den großen christlichen Jahres­
festen und gemeinsamen Gebeten erinnert wird, wendet sich 
gleichzeitig an jeden einzelnen Christen, sein Weg, von der 
Taufe bis.zum letzten Abendmahl, soll Nachfolge des 
ewigen Weges sein.

"So erfährt die Seele auf dem Weg ihre Ewigkeit, unbekümmert 
darum, daß die Welt noch nicht am Ziel ist. Mag denn die Spirale 
der Welt den Kreislauf immer wieder öffnen und weitertreiben, 
der Seele hat sich der Kreis der Ewigkeit schon geschlossen." (GS 
II, 420)

Weder im jüdischen Glauben, der im verheißenen ewigen 
Leben des jüdischen Volkes wurzelt, noch im christlichen 
Glauben, dem die Erlösung aus der Nachfolge des ewigen 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wegs verheißen wurde, liegt schon die ganze Wahrheit - 
dies ist die Einsicht des letzten Kapitels "Der Stern oder die 
ewige Wahrheit".24 Nur "Gott ist die Wahrheit" (GS II, 423). 
Beide - der jüdische und der christliche Glaube - erfahren 
aneinander ihre Grenze und ihren Halt, denn das Reich der 
Erlösung kann auch nach jüdischem Glauben erst kommen, 
wenn alle Welt und alle Völker zurückgekehrt sind zu Gott, 
und die Christen wiederum müssen aus dem ihnen offenbar­
ten Wort einsehen lernen, daß nur die Juden Christi Weg 
zum Vater nicht bedürfen, weil sie immer schon beim Vater 
sind (GS II, 388). Aus dieser Kränkung durch die dem 
Christen gezogene Grenze erwächst der ewige "Judenhaß" 
der Christen (GS II, 461). Aber:

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am 
gleichen Werk. Er kann keinen entbehren. Zwischen beiden hat er 
in aller Zeit Feindschaft gesetzt und doch hat er sie auf engste 
wechselseitig aneinander gebunden. Uns gab er ewiges Leben, 
indem er uns das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem 
Herzen entzündete. Jene stellte er auf den ewigen Weg, indem er 
sie den Strahlen jenes Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte 
in alle Zeit bis hin zum ewigen Ende ... Die Wahrheit, die ganze 
Wahrheit, gehört so weder ihnen noch uns." (GS II, 462)

Beiden aber leuchtet sein Antlitz zu. "Dies Leuchten des 
göttlichen Angesichts allein ist die Wahrheit... Wem er aber 
sein Angesicht leuchten läßt, dem wendet er es auch zu." 
(GS II, 465) So ist jedem, dem Juden und dem Christen, je 
das seine aufgegeben. Und der Auftrag, den er beiden gab, 
ist: Gutes zu tun, jedem gab er auf, dies von seinem Ort aus 
zu erfüllen. So heißt es (Micha 6,8):

24 Siehe Friedrich Georg Friedmann, "Franz Rosenzweigs Neues 
Denken. Sein Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 399-411.

43

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Er hat dir gesagt, o Mensch, was gut ist, und was verlangt der 
Ewige dein Gott von dir als Recht tun und von Herzen gut sein 
und einfaltig wandeln mit deinem Gott." (GS II, 471)

4.

Bereits vorher hatte Rosenzweig angedeutet, was "die 
Befreiung und Aufnahme der Juden in die christliche Welt" 
bedeuten könnte: eine "Neubelebung der alten Kirchen", 
denn "aus dem ewigen, von Haus aus gottes-kindlichen Volk 
der Hoffnung, strömt unmittelbar die Grundkraft der neuen 
vollendeten Welt". Aus dieser Hoffnung in das Kommen 
der Erlösung, die im jüdischen Volk lebendig gegenwärtig 
ist, könnte der krisengeschüttelten christlichen Welt, die den 
Gefahren der Vergeistigung Gottes, der Vergottung des 
Menschen und der Weltvergötterung (GS II, 443) zu erliegen 
droht, die Kraft der Umkehr kommen:

"So ist es in dieser beginnenden Erfüllung der Zeiten wohl der in 
die christliche Welt aufgenommene Jude, der den Heiden im 
Christen bekehren muß. Denn nur im jüdischen Blute lebt 
blutmäßig die Hoffnung, deren die Liebe wohl gern vergißt, der 
Glaube entbehren zu können meint. Aber auch solche Bekehrung 
geschieht innerhalb der alten Kirchen. Die Johanneskirche selbst 
nimmt keine eigene sichtbare Gestalt an. Sie wird nicht gebaut, sie 
kann nur wachsen." (GS II, 371)

Dieser letzte Satz war nicht zuletzt wohl auch gegen Schel­
ling formuliert, der sich in der noch ausstehenden Johannes­
kirche eine Kirche aus dem "Heiligen Geist" ersehnte, also 
die erfüllte geistige und sittliche Gemeinschaft unter den 
Menschen.25 Nach Rosenzweig aber kann die unsichtbare 
"Johanneskirche" in den christlichen Staaten Europas nur 

25 Siehe Cordula Hufnagel, "Das Volksspiel als johanneisches Fest", in: 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 979-986.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedeihen, wenn mitten unter ihnen die Juden leben und 
unbeirrbar für den alten Bund einstehen. Die Neubelebung 
des jüdischen Glaubens soll also zugleich ein tragendes 
Element der geistig-sittlichen Kraft des christlichen Abend­
landes und seines Weltauftrags werden.

IV. Das Freie Jüdische Lehrhaus und
Rosenzweigs Krankheit

Der Stern der Erlösung ist ein großes religionsphiloso­
phisches Werk, das, in schlichter und zugleich schöner 
Sprache auf jegliches wissenschaftliches Beiwerk von 
Anmerkungen und Verweisen verzichtend, selbst bereits im 
Sinne Schellings "positive Philosophie", d. h. philosophisch­
theologische Durchdringung des Glaubens zu sein versucht. 
Aber es ist eben dadurch doch nur Religionsphilosophie und 
noch nicht die positive Praxis aus dem Glauben selbst. Der 
Stern der Erlösung ist - wie Rosenzweig selbstkritisch sagt 
-"eben doch nur - ein Buch". Rosenzweig geht es aber um 
mehr, nämlich um den lebendig wiedergewonnenen Glauben 
in der Gemeinde, der tragendes Element der geistig-sitt­
lichen Gemeinschaft der abendländischen Kultur werden 
kann. Hierzu reicht ein religionsphilosophisches Werk nicht 
aus, sondern dies verlangt nach einer religionsphiloso­
phischen Bildungs- und Kulturpraxis im Gemeindeleben 
selbst.
1919 schließt Franz Rosenzweig kurz hintereinander die 
beiden Bücher Der Stern der Erlösung und Hegel und der 
Staat ab und zieht danach einen Schlußstrich unter sein 
wissenschaftliches Schaffen. Das Angebot von Friedrich 
Meinecke, sich in Berlin zu habilitieren, schlägt er aus. In 
der Absage schreibt Rosenzweig an Meinecke:

45

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Es ist mir nicht jede Frage wert, gefragt zu werden. Die wissen­
schaftliche Neugier, wie der ästhetische Stoffhunger... füllen mich 
heut nicht mehr. Ich frage nur noch, wo ich gefragt werde. Von 
Menschen gefragt werde, nicht von Gelehrten, nicht von ’Der 
Wissenschaft’." (GS I, 681)

Und in einem Brief an Buber formuliert er etwas früher: 
"Nur im Leben, nicht mehr im Schreiben, sehe ich noch 
Zukunft vor mir." (GS I, 645) Im Sommer 1920 übersiedelt 
Rosenzweig jungverheiratet von Kassel nach Frankfurt am 
Main. Hier gründet er das "Freie Jüdische Lehrhaus" - im 
Unterschied zur "Hochschule für die Wissenschaft des 
Judentums" ist das "Freie Jüdische Lehrhaus" keine Anstalt 
rein wissenschaftlicher Belehrung, sondern des offenen 
philosophischen Gesprächs, des gemeinsamen Lernens, des 
Sichfindens im Wort.26
1921 schreibt Franz Rosenzweig äzsBüchlein vom gesunden 
und kranken Menschenverstand. Dies durchbricht jedoch 
keineswegs seinen Vorsatz, nur noch über das "lebendige, 
gesprochene Wort" zu wirken, denn es ist ganz aus seinem 
Seminar im Lehrhaus erwachsen und auch ganz für diese 
unmittelbare Bildungsarbeit geschrieben. Dieses "Büchlein" 
erschien aber erst 1964 postum, da Rosenzweig die Druck­
genehmigung zu Lebzeiten nicht mehr erteilte.27 Es behan­
delt in ganz einfacher Sprache das Grundthema des ersten 
Teils des Stern der Erlösung. Das "neue Denken" aus der 

26 Siehe Nahum N. Glatzer, "Das Frankfurter Lehrhaus", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 303-326; siehe auch das Buch 
von Glatzer, das die Rosenzweig-Rezeption in den Vereinigten Staaten 
eröffnete: Nahum N. Glatzer, Franz Rosenzweig: HisLife and Thought, 
New York 1953.
27 Franz Rosenzweig, Das Büchlein vom gesunden und kranken Men­
schenverstand erschien zunächst in einer engl. Übersetzung hg. v. 
Nahum N. Glatzer in den Vereinigten Staaten (New York 1953); das 
deutsche Original erschien — ebenfalls von Nahum N. Glatzer heraus­
gegeben, Düsseldorf 1964, in 2. Aufl. Königstein/Ts. 1984.

46

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung des Glaubens wird abgesetzt gegen die kranke 
Insichverschlossenheit der Philosophie - ein Gedanke, den 
Schelling 1797 aussprach: "Die bloße Reflexion also ist eine 
Geisteskrankheit des Menschen."28 Ähnlich sagt Rosenzweig 
nun: "der kranke Menschenverstand gleicht einem Gelähm­
ten, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die Wirk­
lichkeit".
Unmittelbar nach Abschluß dieses Büchleins beginnt im 
Januar 1922 bei Franz Rosenzweig als Spätfolge einer 
Kriegserkrankung eine amyotrophe Lateralsklerose, die 
rasch bis zur totalen Lähmung fortschreitet. Ab Sommer 
1922 kann er das Haus nicht mehr verlassen; im Oktober 
1922 muß er die Leitung des "Freien Jüdischen Lehrhauses" 
an Rudolf Hallo abgeben, im Dezember versagt die Schreib­
fähigkeit, im Mai 1923 auch die Sprache. Nun ist er, der 
durch das "lebendige, gesprochene Wort" wirken wollte, der 
"Gelähmte, der alles sieht, aber nicht eingreifen kann in die 
Wirklichkeit". Durch die ungeheure Energie seines Geistes, 
durch die aufopfernde Hilfe seiner Frau und durch die 
Unterstützung seiner Freunde gelingt es ihm in schier 
unglaublicher Weise, die Lähmung zu durchbrechen, um 
doch in die Wirklichkeit zeugnisgebend einzugreifen.29 In 
Erinnerung daran schreibt Emst Simon:

"Rosenzweig hing in einer Schlinge, die ihn in einer halb sitzen­
den Haltung hielt. In den ersten Jahren gelang es ihm noch, auf 
einer eigens für ihn konstruierten Schreibmaschine auf mühsamste 
Weise einzelne Buchstaben anzuschlagen; später war auch das 
nicht mehr möglich. Seine Frau Edith ... zeigte Rosenzweig auf 
einer Scheibe die Buchstaben des Alphabets, einen nach dem 
anderen, und Rosenzweig deutete durch ein Senken der Augenli­

23 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sämtliche Werke (Bd. I-XIV), 
Stuttgart/Augsburg 1856 ff., Bd. II, 13.
29 Siehe Martin Goldner, "Franz Rosenzweig in seiner Krankheit", in: 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 327-335.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der an, welcher Buchstabe zu Papier gebracht werden sollte. Ich 
weiß, es ist schwer vorstellbar, aber es gelang Rosenzweig so, auf 
lebendigste Art an Unterhaltungen teilzunehmen und eine 
beträchtliche literarische Produktion zustande zu bringen.”30

Neben einer umfangreichen, philosophische Grundsatz­
fragen berührenden Korrespondenz, neben Besprechungen 
und Artikeln (so: Das neue Denken, 1925) arbeitete Franz 
Rosenzweig 1923/1924 an der Übersetzung der Gedichte 
von Jehuda Halevi (1083-1140), des bedeutendsten hebrä­
ischen Dichters (GS IV 1), und ab 1924 gemeinsam mit 
Martin Buber an der "Verdeutschung der Schrift".31 Sein 
Geist hat so gemeinsam mit der Liebe seiner Frau die 
Lähmung besiegt. Einige Tage vor seinem 43. Geburtstag 
stirbt Franz Rosenzweig am 10. Dezember 1929.
So mußte er nicht mehr miterleben, wie der ursprüngliche 
Traum seiner religionsphilosophischen Kulturarbeit, der eine 
christlich-jüdische Gemeinschaft intendierte - denn die 
unsichtbare Johanneskirche sollte ja auch die Juden in ihre 
Welt aufnehmen - durch eine in diesem Ausmaß und in 
dieser Brutalität noch nie dagewesene Judenverfolgung 
vernichtet wurde.
Am Schluß seines Buches Hegel und der Staat schreibt 
Franz Rosenzweig 1919, bezogen auf den Traum einer über 
den Staat hinausreichenden geistig-sittlichen Volksgemein­
schaft, wie sie ihm genauso wie dem jungen Hegel, Hölder­
lin und Schelling vorschwebt, resigniert und doch hoffend 
-und diese Worte gelten, über die nachfolgende Barbarei 
hinaus und angesichts der drohenden Menschheitskatastro­
phe, auch uns:

30 Emst Simon, zit. nach Wieland Schulz-Keil, "Judentum als Kritik, 
Protest und Mahnung", in: Frankfurter Rundschau Nr. 81 (1980).
31 Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam mit Franz 
Rosenzweig (1925-1929), 4 Bde., Heidelberg 1954 ff.

48

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Dieser Traum blieb schon auf dem Weg zum Untergang des alten 
zur Gründung des neuen Reiches — von Hegel zu Bismarck — 
unerfüllt. Als dies Buch begonnen wurde, konnte er gleichwohl 
ein Wahrtraum scheinen, einer von jenen, die gerade als Träume 
lebendig bleiben, um einst noch zu werden, was Träume werden 
können: Geschichte schaffende Macht. Heute, da das Buch 
herauskommt, ... scheint jener Traum unwiderbringlich sich 
aufzulösen in den Schaum der Wellen, die alles Leben überfluten. 
Wenn der Bau einer Welt zusammenkracht, werden auch die 
Gedanken, die ihn erdachten, werden auch die Träume, die ihn 
durchwebten, unter dem Einsturz begraben. Was eine ferne 
Zukunft bringt, ob Neues, Ungeahntes, ob Erneuerung des 
Verlorenen, — wer dürfte sich vermessen, das vorauszusagen. Nur 
ein Schimmer von Hoffnung fallt heute aus dem einst kaum 
beachteten Schluß der Hölderlinstrophen, deren Eingang wir in 
vergangenen Tagen zum Leitspruch der Darstellung wählten, in 
das Dunkel, das uns umgibt. Ein Schimmer nur, — doch dem 
Gefangenen im Kerker bleibt es unverwehrt, den Blick auf ihn zu 
heften:

’Wohl ist enge begrenzt unsere Lebenszeit
Unserer Jahre Zahl sehen und zählen wir.
Doch die Jahre der Völker,
Sah ein sterbliches Auge sie?’"
(HuS II, 245 f.)

49

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1 - am 24.01.2026, 19:52:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-19-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. "Hegel und der Staat"
	II. Das neue existentielle Denken
	III. "Der Stern der Erlösung"
	IV. Das Freie Jüdische Lehrhaus und Rosenzweigs Krankheit

