8. Schlussbetrachtung

Das Konzept des ,Kunsthelden® kann sich dank des anerkannten symbolischen
Kapitals der Kulturpflege im Deutschland des 17. Jahrhunderts in den Reigen der
heroischen Modelle einreihen. Ikonographie wie Semantik dieses heroischen Ty-
pus vermitteln eine herrscherliche tugendhafte Haltung und nutzen die Mittel
der Heraushebung und Exzeptionalitit. Die ,Codes des Heroischen’ werden da-
bei Uber die Tugenden des starken, aber friedliebenden und kunstsinnigen Herr-
schers formuliert, dessen antikisierende Riistung zwar noch Reminiszenz an krie-
gerische Taten ist, als Kunstkammerobjekt jedoch im 17. Jahrhundert zugleich is-
thetisiert wird. Neben der Beobachtung der Transfer- und Aneignungsphino-
mene dieses spezifischen Objekts lassen sich ebenfalls dynamische Verinde-
rungsprozesse in der Modellhaftigkeit des Kriegshelden ausmachen, die in Bezug
zu irenischen und kiinstlerischen Heroisierungen untersucht wurden. Die Rivali-
tit der Fursten im Deutschland nach dem DreifSigjihrigen Krieg und die konfes-
sionellen Spannungen lassen eine Liicke fuir die Kunst als neue friedensstiftende
Kraft, die sich in den Diskursen um Arte et Marte sowie ex utroque Caesar manifes-
tiert. Mit der Gestalt der Minerva werden dabei konkret die Codes von Friedens-
furst, Kriegsheld und Beschiitzer der Kiunste als notwendige sich erginzende
Komponenten fiirstlicher Politik vorgefiihrt.

Die Einbindung in die bzw. Verbindung mit der gottlichen und mytholo-
gischen Sphire heben den Herrscher als Machtfigur heraus. Dieser Konstruktions-
charakter des Ubermenschlichen legitimiert die fiirstliche Machtfiille, die zugleich
asthetisch sublimiert wird. Dabei steht die pagane Divinisierung des Herrschers in
Verbindung mit dem Gottesgnadentum in deutlicher Verwandtschaft mit dem
Bedeutungssystem der Heroisierung. In der Kumulierung unterschiedlicher Perso-
nalfigurationen koénnen mythologischer Held und mythologischer Gott kombi-
niert werden und sich mit der monarchischen Rolle iiberlagern.

Ebenfalls mit Blick auf die Uberhéhung und damit inszenierte Darstellung von
Tugend stellt Friedrich Polleroff fur das 17. Jahrhundert eine ,transition from the
imitatio virtutis to the gloria virtutis“! fest. Allerdings ldsst sich im Modell des
,Kunsthelden® beides miteinander gekoppelt verhandeln: Der Herrscher wird so-
wohl als tugendhaft inszeniert, kraft dieser immer zugleich fuirstlich und kompeti-
tiv gedachten Zuschreibung aber auch glorifiziert, bis hin zur Divinisierung. Meist
tritt der ,Kunstheld® nach Erreichen seiner (militirischen) Leistung auf, er ist der
triumphierende Held, der seinen Weg zum Olymp antritt oder dorthin versetzt
wird. So kann sich die Kunst(férderung) als eine Steigerung der Kriegstaten insze-
nieren, der Kriegsheld kann sich nun den dauerhaften Taten widmen. Dadurch

1 Friedrich Pollerof}, in: Allan Ellenius (Hrsg.), Iconography, Propaganda and Legitimation, Ox-

ford/New York 1998, S. 45.

https://dol.org/10.5771/6783858503474-255 - am 13.01.2028, 08:53:58. per



https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

werden das vorbildliche herrscherliche Gebahren sichtbar, der Glanz des Herr-
schers, seine Taten und ihre Darstellung ,6ffentlich® gemacht.2 Seine somit unter
Beweis gestellte Tugend - sein Einsatz flir das Gemeinwohl - steht dabei im Ein-
klang mit der herrschenden Staatstheorie. So ist es das Siegesnarrativ, das hiufig
Bedingung fiir Heldentum bleibt, das aber nicht im militirischen Sieg ausgestaltet
werden muss. Die militirische Tat oder ihre potentielle Kraft kann als Vorausset-
zung a priori gesetzt werden, als heroisches Element, das in der Inszenierung mit-
tels Isolierung, Distanz, Grole und Glanz iiberfithrt wird als Relikt oder im Zei-
chen des Sieges. Hierin liegen auch die Mittel, der Heroisierung Kunst und Krieg
zugrunde zu legen und zu hierarchisieren. Das kriegerische Element tritt bereits
gestalthaft in der Ristung des Helden auf, wihrend die irenischen und musischen
Tugenden, die zugleich auch staatspolitisch aufgeladen sind, durch Attribute oder
durch einen idealen Korper des Helden (etwa in der Gestalt des Apoll oder Her-
kules), haufiger und deutlicher aber durch Personifikationen und Gottergestalten
aufgerufen werden. Insbesondere die Konturierung des Herkules musagetes als
herrscherliche Referenzfigur vermag diese Hierarchisierung des Triumphgedan-
kens zu vermitteln, erscheint in dieser Tkonographie doch ein tatkriftiger sieg-
reicher Held erh6ht im Olymp oder auf dem Parnass, um neue, tugendhafte und
dauerhafte Siege fur die Kultur und das Gemeinwohl zu erringen.

Auch wenn natiirlich die Biographie des jeweiligen Helden seiner visuellen Fi-
guration zugrunde liegt, unterscheidet sich die kriegerische Heldentat von seinem
,Kunsthelden‘-Status somit in Bezug auf die zeitliche Dauer. Die auf eine Tat
(oder mehrere konkrete Siege) bezogene agency des Kriegshelden wird im ,Kunst-
helden® transzendiert und auf Dauer gestellt, da er eine Handlungsmacht besitzt,
die stirker durch seine Haltung und seinen Habitus als durch eine einmalige Tat
charakterisiert ist.> Daraus ergibt sich auch, dass die Narrativierung des ,Kunsthel-
den‘ in mythologische figurale Anspielungen bzw. Uberblendungen verlagert wird
und sich das narrative Moment erst durch die Entschliisselung der Allegorien und
mythologischen Verweise und den zugewiesenen Handlungsriumen der hiufig
theatralen Komposition (Himmelssphire, Siulenarchitekturen, Triumphbogen,
Bithnenarchitektur) erschliefit. Eine weitere zeitliche Dimension ldsst sich in der
Uberlagerung von dynastisch vorgeprigten Heldenrollen (Herkules, Apoll) und
ihrer Einbindung in ein zyklisches Geschichtsmodell erkennen. Die Kombination
von antikisierendem Kostiim und zeitgendssischem Gewand etwa verweist auf das
durch den jeweiligen Herrscher verkorperte Dispositiv idealer Herrschaft, die sich
als ,Gutes Regiment und in Uberwindung der (negativen) Zeit(umstinde) im

Insbesondere Metaphern des Glanzes und der Blendung wie ,leuchten” und ,hell glinzen“
werden in den zeremonialwissenschaftlichen Traktaten verwandt, um die notwendige sinn-
liche Uberwiltigung durch den Augenschein von Pracht und Herrlichkeit zu beschreiben;
vgl. Vec 1998, S. 153-154.

Zur agency des Helden vgl. Maurice Blanchot, The End of the Hero, in: Maurice Blanchot,
The Infinite Conversation, Minneapolis/London 1993, S. 368-378, besonders S. 370.

256

https://dol.org/10.5771/6783858503474-255 - am 13.01.2028, 08:53:58. per



https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufblithen der Kiinste manifestiert. Dennoch konnen auch vereinzelt konkrete
historische Situationen das Profil des ,Kunsthelden® mitbestimmen, etwa der Kon-
text des Turkenkriegs, errungene Siege, aber auch Akademiegriindungen oder an-
dere kulturelle Leistungen.

Heldenbilder der Frithen Neuzeit sind hervorgegangen aus traditionellen iko-
nographischen Mustern und dem jeweiligen zeitgendssischen Herrschafts- und
Reprisentationsverstindnis. Sie sind eingebunden in politische Handlungen und
Strukturen, doch bilden sie diese nicht einfach ab, sondern beeinflussen die
Wahrnehmung und Vorstellung von Personen sowie ihren Aktionen und Zielen.
Als eingebunden und autonom wirksam lassen sich die beiden Pole der Helden-
bilder in ihrer ideengeschichtlichen und medialen Verfasstheit beschreiben. He-
roisierung zum Kriegs- und ,Kunstheld® konstruiert somit ein Glanzbild des
Herrschers, das jedoch nur funktionieren kann, wenn die Parameter der Rezepti-
on gegeben sind. Im kriegerischen 17. Jahrhundert, das in der Ausbildung des
Absolutismus zugleich eine neue Kunstbliite erfahrt, war es allen hier beriicksich-
tigten konkurrierenden Fiirsten daran gelegen, in legitimatorischer mytholo-
gischer Referenz nicht nur Mars und Alexander, sondern auch Herkules musage-
tes und Apoll zu verkorpern. Thre Beziehungen untereinander wie das Verhiltnis
zu ihren Panegyrikern und Kiinstlern liefen sich in der Form der Heroisierung
vielfiltig und zugleich signifikant vermitteln. Zugleich manifestiert sich im
,Kunstheld® die Bedeutung der Kunst, die nicht nur als darstellende Vermittlungs-
instanz der Heroisierung wie in anderen Heldenbildern fungiert, sondern zur ar-
gumentativen Grundlage des herrscherlichen Heldentums aufsteigen konnte.
Auch wenn sich die Wirkweisen im Laufe des 18. Jahrhunderts verinderten und
die Mechanismen der Heroisierung angesichts verinderter Weltbilder und Gesell-
schaftsordnungen an Selbstverstindlichkeit verloren, tradierten sich die Modi,
insbesondere die mythologische und allegorische Aufladung mit traditionellem
Figurenpersonal, weiter. Dass die Kunst einen unverzichtbaren Anteil an diesen
Prozessen hatte und von den Kiinstlern auch selbst in diesem Sinne inszeniert
wurde, konnten die Zeitgenossen in der Figur des ,Kunsthelden® nachvollziehen.

257

https://dol.org/10.5771/6783858503474-255 - am 13.01.2028, 08:53:58. per



https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783856503474-255



https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

