
 

8. Schlussbetrachtung 

Das Konzept des ‚Kunsthelden‘ kann sich dank des anerkannten symbolischen 
Kapitals der Kulturpflege im Deutschland des 17. Jahrhunderts in den Reigen der 
heroischen Modelle einreihen. Ikonographie wie Semantik dieses heroischen Ty-
pus vermitteln eine herrscherliche tugendhafte Haltung und nutzen die Mittel 
der Heraushebung und Exzeptionalität. Die ‚Codes des Heroischen’ werden da-
bei über die Tugenden des starken, aber friedliebenden und kunstsinnigen Herr-
schers formuliert, dessen antikisierende Rüstung zwar noch Reminiszenz an krie-
gerische Taten ist, als Kunstkammerobjekt jedoch im 17. Jahrhundert zugleich äs-
thetisiert wird. Neben der Beobachtung der Transfer- und Aneignungsphäno- 
mene dieses spezifischen Objekts lassen sich ebenfalls dynamische Verände-
rungsprozesse in der Modellhaftigkeit des Kriegshelden ausmachen, die in Bezug 
zu irenischen und künstlerischen Heroisierungen untersucht wurden. Die Rivali-
tät der Fürsten im Deutschland nach dem Dreißigjährigen Krieg und die konfes-
sionellen Spannungen lassen eine Lücke für die Kunst als neue friedensstiftende 
Kraft, die sich in den Diskursen um Arte et Marte sowie ex utroque Caesar manifes-
tiert. Mit der Gestalt der Minerva werden dabei konkret die Codes von Friedens-
fürst, Kriegsheld und Beschützer der Künste als notwendige sich ergänzende 
Komponenten fürstlicher Politik vorgeführt. 

Die Einbindung in die bzw. Verbindung mit der göttlichen und mytholo- 
gischen Sphäre heben den Herrscher als Machtfigur heraus. Dieser Konstruktions-
charakter des Übermenschlichen legitimiert die fürstliche Machtfülle, die zugleich 
ästhetisch sublimiert wird. Dabei steht die pagane Divinisierung des Herrschers in 
Verbindung mit dem Gottesgnadentum in deutlicher Verwandtschaft mit dem 
Bedeutungssystem der Heroisierung. In der Kumulierung unterschiedlicher Perso-
nalfigurationen können mythologischer Held und mythologischer Gott kombi-
niert werden und sich mit der monarchischen Rolle überlagern. 

Ebenfalls mit Blick auf die Überhöhung und damit inszenierte Darstellung von 
Tugend stellt Friedrich Polleroß für das 17. Jahrhundert eine „transition from the 
imitatio virtutis to the gloria virtutis“1 fest. Allerdings lässt sich im Modell des 
‚Kunsthelden‘ beides miteinander gekoppelt verhandeln: Der Herrscher wird so-
wohl als tugendhaft inszeniert, kraft dieser immer zugleich fürstlich und kompeti-
tiv gedachten Zuschreibung aber auch glorifiziert, bis hin zur Divinisierung. Meist 
tritt der ‚Kunstheld‘ nach Erreichen seiner (militärischen) Leistung auf, er ist der 
triumphierende Held, der seinen Weg zum Olymp antritt oder dorthin versetzt 
wird. So kann sich die Kunst(förderung) als eine Steigerung der Kriegstaten insze-
nieren, der Kriegsheld kann sich nun den dauerhaften Taten widmen. Dadurch 

                                                                                          
1 Friedrich Polleroß, in: Allan Ellenius (Hrsg.), Iconography, Propaganda and Legitimation, Ox-

ford/New York 1998, S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255 - am 13.01.2026, 06:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 256 

werden das vorbildliche herrscherliche Gebahren sichtbar, der Glanz des Herr-
schers, seine Taten und ihre Darstellung ‚öffentlich‘ gemacht.2 Seine somit unter 
Beweis gestellte Tugend – sein Einsatz für das Gemeinwohl – steht dabei im Ein-
klang mit der herrschenden Staatstheorie. So ist es das Siegesnarrativ, das häufig 
Bedingung für Heldentum bleibt, das aber nicht im militärischen Sieg ausgestaltet 
werden muss. Die militärische Tat oder ihre potentielle Kraft kann als Vorausset-
zung a priori gesetzt werden, als heroisches Element, das in der Inszenierung mit-
tels Isolierung, Distanz, Größe und Glanz überführt wird als Relikt oder im Zei-
chen des Sieges. Hierin liegen auch die Mittel, der Heroisierung Kunst und Krieg 
zugrunde zu legen und zu hierarchisieren. Das kriegerische Element tritt bereits 
gestalthaft in der Rüstung des Helden auf, während die irenischen und musischen 
Tugenden, die zugleich auch staatspolitisch aufgeladen sind, durch Attribute oder 
durch einen idealen Körper des Helden (etwa in der Gestalt des Apoll oder Her-
kules), häufiger und deutlicher aber durch Personifikationen und Göttergestalten 
aufgerufen werden. Insbesondere die Konturierung des Herkules musagetes als 
herrscherliche Referenzfigur vermag diese Hierarchisierung des Triumphgedan-
kens zu vermitteln, erscheint in dieser Ikonographie doch ein tatkräftiger sieg- 
reicher Held erhöht im Olymp oder auf dem Parnass, um neue, tugendhafte und 
dauerhafte Siege für die Kultur und das Gemeinwohl zu erringen. 

Auch wenn natürlich die Biographie des jeweiligen Helden seiner visuellen Fi-
guration zugrunde liegt, unterscheidet sich die kriegerische Heldentat von seinem 
‚Kunsthelden‘-Status somit in Bezug auf die zeitliche Dauer. Die auf eine Tat 
(oder mehrere konkrete Siege) bezogene agency des Kriegshelden wird im ‚Kunst-
helden‘ transzendiert und auf Dauer gestellt, da er eine Handlungsmacht besitzt, 
die stärker durch seine Haltung und seinen Habitus als durch eine einmalige Tat 
charakterisiert ist.3 Daraus ergibt sich auch, dass die Narrativierung des ‚Kunsthel-
den‘ in mythologische figurale Anspielungen bzw. Überblendungen verlagert wird 
und sich das narrative Moment erst durch die Entschlüsselung der Allegorien und 
mythologischen Verweise und den zugewiesenen Handlungsräumen der häufig 
theatralen Komposition (Himmelssphäre, Säulenarchitekturen, Triumphbögen, 
Bühnenarchitektur) erschließt. Eine weitere zeitliche Dimension lässt sich in der 
Überlagerung von dynastisch vorgeprägten Heldenrollen (Herkules, Apoll) und 
ihrer Einbindung in ein zyklisches Geschichtsmodell erkennen. Die Kombination 
von antikisierendem Kostüm und zeitgenössischem Gewand etwa verweist auf das 
durch den jeweiligen Herrscher verkörperte Dispositiv idealer Herrschaft, die sich 
als ‚Gutes Regiment‘ und in Überwindung der (negativen) Zeit(umstände) im 

                                                                                          
2 Insbesondere Metaphern des Glanzes und der Blendung wie „leuchten“ und „hell glänzen“ 

werden in den zeremonialwissenschaftlichen Traktaten verwandt, um die notwendige sinn-
liche Überwältigung durch den Augenschein von Pracht und Herrlichkeit zu beschreiben; 
vgl. Vec 1998, S. 153–154. 

3 Zur agency des Helden vgl. Maurice Blanchot, The End of the Hero, in: Maurice Blanchot, 
The Infinite Conversation, Minneapolis/London 1993, S. 368–378, besonders S. 370. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255 - am 13.01.2026, 06:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 257 

Aufblühen der Künste manifestiert. Dennoch können auch vereinzelt konkrete 
historische Situationen das Profil des ‚Kunsthelden‘ mitbestimmen, etwa der Kon-
text des Türkenkriegs, errungene Siege, aber auch Akademiegründungen oder an-
dere kulturelle Leistungen. 

Heldenbilder der Frühen Neuzeit sind hervorgegangen aus traditionellen iko-
nographischen Mustern und dem jeweiligen zeitgenössischen Herrschafts- und 
Repräsentationsverständnis. Sie sind eingebunden in politische Handlungen und 
Strukturen, doch bilden sie diese nicht einfach ab, sondern beeinflussen die 
Wahrnehmung und Vorstellung von Personen sowie ihren Aktionen und Zielen. 
Als eingebunden und autonom wirksam lassen sich die beiden Pole der Helden-
bilder in ihrer ideengeschichtlichen und medialen Verfasstheit beschreiben. He-
roisierung zum Kriegs- und ‚Kunstheld‘ konstruiert somit ein Glanzbild des 
Herrschers, das jedoch nur funktionieren kann, wenn die Parameter der Rezepti-
on gegeben sind. Im kriegerischen 17. Jahrhundert, das in der Ausbildung des 
Absolutismus zugleich eine neue Kunstblüte erfährt, war es allen hier berücksich-
tigten konkurrierenden Fürsten daran gelegen, in legitimatorischer mytholo- 
gischer Referenz nicht nur Mars und Alexander, sondern auch Herkules musage-
tes und Apoll zu verkörpern. Ihre Beziehungen untereinander wie das Verhältnis 
zu ihren Panegyrikern und Künstlern ließen sich in der Form der Heroisierung 
vielfältig und zugleich signifikant vermitteln. Zugleich manifestiert sich im 
‚Kunstheld‘ die Bedeutung der Kunst, die nicht nur als darstellende Vermittlungs-
instanz der Heroisierung wie in anderen Heldenbildern fungiert, sondern zur ar-
gumentativen Grundlage des herrscherlichen Heldentums aufsteigen konnte. 
Auch wenn sich die Wirkweisen im Laufe des 18. Jahrhunderts veränderten und 
die Mechanismen der Heroisierung angesichts veränderter Weltbilder und Gesell-
schaftsordnungen an Selbstverständlichkeit verloren, tradierten sich die Modi, 
insbesondere die mythologische und allegorische Aufladung mit traditionellem 
Figurenpersonal, weiter. Dass die Kunst einen unverzichtbaren Anteil an diesen 
Prozessen hatte und von den Künstlern auch selbst in diesem Sinne inszeniert 
wurde, konnten die Zeitgenossen in der Figur des ‚Kunsthelden‘ nachvollziehen. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255 - am 13.01.2026, 06:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-255 - am 13.01.2026, 06:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

