
Der hermeneutische Narzissmus der Reinheit

in der Kritik der Aufklärung

Max Weber war sich der Verwandtschaft Rousseaus mit Nietzsche darin bewusst, dass

beidedieKritik amFortschrittsoptimismusderAufklärungvereint.Er schmiedetdieun-

terschiedlichen Referenzen in seiner berühmten schwarzen Prophetie vom stählernen

Gehäuse desKapitalismus in einemeinzigen Satz von diesen sehr unterschiedlichenAu-

toren zur Aufklärungskritik durch einfache Anführungszeichen zusammen:

»[…] allerdings könnte für die ›letzten Menschen‹ dieser Kulturentwicklung das Wort

zur Wahrheit werden: ›Fachmenschen ohne Geist, Genußmenschen ohne Herz: dies

nichts bildet sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums erstiegen zu

haben'– […]«.1

Diese Prophetie entstammt keinesfalls allein aus Zarathustras Rede des letzten von sei-

nem im Fortschritt des Wohlstandes sich behaglich mit nihilistischem Lächeln sonnen-

den kleinbürgerlichen Menschen.Weber schmiedet es zusammen mit Rousseaus zwei-

tenDiscours über die Ungleichheit zurmitNietzsche übereinstimmendenKritik am Fort-

schrittsoptimismus der kolonialen Aufklärung: »[…] aumilieu de tant de philosophie, d’hu-

manité, de politesse et de maximes sublimes,« so Rousseau, »nous n’avons qu’un exté-

rieur trompeur et frivole: de l’honneur sans vertu, de la raison sans sagesse, et du plaisir

sans bonheur.«2 [Hervorhebungen, Th. B.] Der Kantianer Weber macht unbewusst da-

mit auf eine Gemeinsamkeit eines von Kant geliebten Rousseaumit dem kantkritischen

Fortschrittspessimismus Nietzsches als gemeinsame Grundlage zwar bewusst: In sei-

ner eigenenForderung reinerWertsphärenbleibt ihmaberdennoch verborgen,dass sich

Rousseau und Nietzsche in Misogynie aufgrund desWillens zur Reinheit vereinen.We-

ber lässt l’honneur sans vertu aus,weil er die Titelvergabe allein von der Reinheit derWert-

sphäre her als Aufklärung denken will.

1 Max Weber, Asketischer Protestantismus und kapitalistischer Geist, in: Soziologie. Universalge-

schichtliche Analysen. Politik, hg.v. Johannes Winckelmann, Stuttgart 1973, S. 380.

2 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondemens de l’inégalité parmi les hommes,

in: Schriften zur Kulturkritik, hg.v. Kurt Weigand, Hamburg 1983, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Es ist derselbe Punkt, an dem Max Weber nicht erklären kann, wie im Aufstieg des

Kapitalismus die von ihm registrierte Liebe zur Arbeit später sich in repressiven Zwang

gewandelt hat oder in denWorten Bourdieus, dass historisch gesehen nicht die Ökono-

mie die Grundlage des Symbolischen bzw. für den Überbau wie nach Marx verantwort-

lich ist, sondern dass das Symbolische die Grundlage für Ökonomie und Kapitalismus

war, mit der erst die Hegemonie des heutigen ökonomischen Feldes über alle andern

Felder historisch folgt und aber sogleich seine Geschichte der Entstehung aus der Öko-

nomie verkannt werden kann.3 Zwar erkenntWeber, dass die Finanzökonomie nicht aus

ihr selbst erklärt werden kann, aber die sogenannten Wertsphären sind nach Bourdieu

in ihren Differenzierungen alles andere als rein. Es ist diese vielmehr symbolische Rein-

heit, welchen den Aufstieg des kolonialen Kapitalismus möglich machte, so dass Weber

nicht erkennen konnte, wie der entscheidende Vorgang der Synchronie durch Schrift in

der christlichen Religion nach Douglas für die reinigende Entritualisierung als Grund

zur Reinheit der Ritualisierung war.

Jede Kultur hat Musikformen, aber keineswegs schon klar artikulierte Noten. Un-

scharfe Differenzen der tönendenMusik zeichnen sich nun dadurch aus, dass die Über-

tragung von Strukturen stärker von ihrer habituell leiblichen und damit zeitlichen Ver-

klammerungmit sozialen Kontexten abhängt als in Schriftkulturen, d.h. von einemper-

sönlichen nur im analogen Leib akkumulierbaren Besitz, der daher auch allein durch

einen leiblich vermittelten Lernvorgang face to face übertragen bzw. inkorporiert werden

kann, wenn Notationen fehlen oder noch erlernt werden müssen. Dagegen macht die

jederzeit mögliche Verwandlung eines angeeigneten Besitzes in visuell diskrete Diffe-

renzen (wie in Schrift, Notationen oder modernen Karten), die dann auch wie ein ding-

licher Besitz veräußert, gekauft und distribuiert werden können, nicht nur vom spezifi-

schenLeib etwasunabhängiger undallgemein freier zugänglich,wasdurchaus einerDe-

mokratisierung der Kommunikation entspricht. Aber ebenso kann ihre gleichbleibende

dinglicheFormfürdenGlaubenaneinehöhereLegitimitätderHerrschaft jenerGruppen

funktionalisiertwerden,die imSchreibenüber dieKompetenz zurVerwandlung vonun-

reinen Tönen der Zeit in reine und klar gegliederte unveränderliche Notationsdifferen-

zen verfügen, so dass damit die erweiterte demokratischere Distribution zur höheren

Legitimität derjenigen führt, die über die Übertragung durch die Schreibpraxis verfü-

gen. Damit wird öffentliche Kommunikation des frei zugänglichen Lesens stillschwei-

gend zur Legitimation derjenigen, die über die Schreibpraxis im Unterschied zum Le-

sen zusätzlich verfügen, so dass dieser Machtunterschied mit der Kommunikation ei-

ner erweiterten demokratisierenden Legitimation des Lesens zugleich vergessen wer-

den kann. In der Tat geht es dann imUnterschied von Lesen und Schreiben nicht einfach

um eine repressive Durchsetzung der Schreibpraxis, sondern um die Liebe zur höheren

LegitimationgegenüberdemKloster,welche aber zugleich stillschweigend einenMacht-

unterschied als eine Art ursprüngliche Form symbolischerMachtproduktion derjenigen

sein kann, deren Position schon vor Einführung des allgemeinen Lesens auch über die

Kompetenz des Schreibens verfügt. Die erweiterbare Synchronisierung von Lesen und

Schreiben durch für alle lesbare reine Schrift ist das Gegenteil von bloß kastrierender

3 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1995, S. 148f. u. S. 177

zusammen mit. Anmerkung 11, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der hermeneutische Narzissmus der Reinheit in der Kritik der Aufklärung 331

Repression,weil es in der Tat eine demokratische Erweiterung des Lesens zur Folge hat.

Diese produktive Synchronisierung von Lesen derNoten als Vergessen des Unterschieds

zur unterschiedlichen leiblichen Aneignung von Schrift geht ganz sicherlich nicht von

der Disziplin einer Armee aus, sondern von einer Monopolisierung sozialer Vererbung,

die in Schule und Erziehung zwarmittels Diskurse, aber nie nur allein inDiskursen voll-

zogen wird.

Wie der malische Schriftsteller Amadou Hampâté Bâ angesichts einer Hungerkata-

strophe in Afrika einst vor der UNOwarnte, dassmit jedemMenschen einer schriftlosen

Kultur eine Bibliothek sterbe, benannte er damit, dass nicht nur Schrift, sondern der

habitualisierte Leib Träger von reproduzierbarem Wissen einer schriftlosen Kultur ist,

der aber mittels Schriftlichkeit der westlichen Welt als modus operandi der Übertragung

immer wieder stillschweigend wie Ethnien ohne Schrift vergessen wird, was man dann

auch eine moderne Spielart des Kolonialismus gegenüber leiblichen gebundenen Be-

sitzformen nennen kann: Zeichenketten ohne leibliche Autorschaft der Intertextualität

als stillschweigendes Selbstbewusstsein der massenmedial lärmenden Zentren der

westlichen Welt. Es ist ohne aktiven individuellen Leib weder möglich, Noten zu lesen

noch Verstehen vonMelodien zu erlernen. Genau aus diesem Grund kritisiert Bourdieu

jegliches reine Systemdenken ohne aktive Trägerschaft durch leiblich Habitualisierung

für jede Kultursoziologie,4 während auch Foucault Aneignung nur als ebenso passive

wie stillschweigende Differenzierung einer allein durch Diskurse verlaufenden aktiven

Differenzierung sieht. Foucault kennt in Ordnung des Diskurses den Unterschied von

Aneignung und Besitz zwar, aber diese Unterscheidung ist dem Diskurs immanent,

so dass auch bei ihm die Anonymisierung der Wissenschaften nur eine Anpassung an

die ungreifbar aktive Bewegung des Diskurses und die Anonymisierung damit eine

Funktion des Versteckens sich differenzierender wissenschaftlicher Autoren angesehen

werden muss, die allein im Tod des literarischen Autors der Moderne keine Maskie-

rung durch Anonymität mehr nötig hat. Dann ist die moderne Diskursgesellschaft der

modernen neuzeitlichen Wissenschaften durch die zweifache Unterwerfung unter die

Disziplin bzw.Doktrin eines Diskurses und den wissenschaftlichen Autor gekennzeich-

net.Gegenüber dermythischenDiskursgesellschaft ist diemoderneDiskursgesellschaft

eine differenzierte Form der nicht-diskursiven organisierten Technik von Aneignungen

in Geheimgesellschaften verborgenen Autoren, so dass Klöster als Verknappung zwar

aufgehoben werden, aber dann die Differenzierung des Diskurses in stillschweigende

Autorschaften wie bei Barthes als moderne Mythologie begriffen werden muss. Damit

wird die Kritik des undifferenzierten Mythos selbst zum Mythos der Differenz un-

ter Autoren zur doppelten Unterwerfung unter Diskurs und Autorschaft. Somit wird

nach Foucault zwar die Verknappung zum Besitz des Diskurses aufgehoben, aber die

schon vorher existierende noch geheime adiskursive Verknappung des Besitzes ledig-

lich differenziert und damit effektiver als Verknappung durch im Diskurs sich ebenso

anonymisierender wie differenzierter Autoren verschleiert. Foucault kritisiert damit

durchaus wie Weber und Bourdieu, dass die Auflösung von Geheimgesellschaften wie

des Klosters dann nur vom Paradigma einer Auflösung des geheimen Besitzes zum

4 Pierre Bourdieu, Aberwer hat denn die ›Schöpfer‹ geschaffen?, in: ders., Soziologische Fragen, Frank-

furt a, Main 1993, S. 252 – 266.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

öffentlichen Diskurs gesehen wird. Aber Foucault fordert wie in Überwachen und Strafen

später diese Kritik am Marxismus nicht konsequent ein, weil er Aneignung allein als

passive Folge von Diskursen verstehen will.

Es entspricht gerade der kritisiertenHegel-Marxschen Tradition,welche Aneignung

nur passiv als Folge vonAkkumulation eines toten Besitzes kennt,wie Foucault zunächst

auch in Überwachen und Strafen zu kritisieren beabsichtigt. Diese Tradition unterschei-

det sich von den Subjekttheorien der historischen Romantiker zwar, aber verfällt dann

selbst der religiösen Romantik einer subjektlos systemischen Reinigung: Verdinglichen-

de Entäußerung des Subjekts durch historisch aufgehobene allgemeine Arbeit in einer

›Schrift‹, Notation oder Dingen ist danach höher als subjektive Selbstbespiegelung der

Romantiker zu bewerten, so dass Subjektivität nicht wie bei den vom Subjektivismus

Fichtes ausgehenden Romantikern als Grund zur Entstehung von Kultur vorausgesetzt

werden kann. Subjektivität ist vielmehr als Effekt des historischen Geistes (bei Hegel),

bzw. der in besitzbaren Gegenständen der Kultur akkumulierten Arbeit (bei Marx), oder

bei Foucault bloßer Effekt einer strukturellen Konstellation an ständig bewegter Macht

der Diskurse zu verstehen, so dass ein Subjekt sich als handelndes sinn- und zweckset-

zendes Selbstbewusstsein erlebt und seine Kreativität wie bei den Romantikern im Aus-

gang von Fichte nicht als Effekt von Strukturen, sondern als rein subjektive Erfindung

sieht und damit sich als kreativer Autor verkennt. Diese antiromantische Tradition He-

gels gegen den Subjektivismus der Romantik konnte in einer Romantik der ästhetisch-

religiösenHeilsmarxistischer Revolution als die Katastrophe des babylonischen Zusam-

menbruchs der Verwirrung wiederkehren: Die berechtigte politische Kritik am roman-

tischen Subjektivismuswird dann zum verabsolutiertenHeil der reinigenden Befreiung

von jeglichem Besitzdenken und damit auch von Aneignungen, um die Gesellschaft von

jeglicher Ungleichheit reinigen zu können. Marx hat die christlich motivierte Repressi-

onstheorie mit dem Heilsgedanken der totalen Befreiung im revolutionären Absterben

des Staates als Befreiung von jeglichemBesitz gesehen und damit nichtmehr den sozia-

lenUnterschied inderAktivität imZusammenspiel derbeidenBesitzformen.Erkanndie

Akkumulation in der symbolischen Form der Aneignung im allein sich individuell diffe-

renzierenden Leib nicht mehr von einer rein besitzökonomischen Akkumulation unter-

scheiden, weil die Forderung nach Gleichheit beide nivelliert.

Rousseaus Misogynie ist aus diesem Grund auch ein Schlüssel zum Verständnis

der Preisverleihung einer Akademie an einen die Aufklärung grundlegend verwerfen-

den Rousseau mit seiner Beantwortung der von einer staatlichen Akademie gestellten

Frage, ob die Aufklärung durch Kunst und Wissenschaft für Fortschritt sorgen.5 Die

staatlich institutionalisierte Akademie sah sich an der durch Aufklärung verschmutzten

Zunahme an unkontrollierbarenDifferenzen geradezu in ihrem konservativen Vorurteil

eines allein staatstragenden Monopols an Legitimität durch Rousseaus Ablehnung der

5 David Graeber u. DavidWengrow, Anfänge. Eine neue Geschichte derMenschheit, Stuttgart 2022 über-

gehen diese von Derrida zumindest hervorgehobene Misogynie im durchaus von ihnen wahrge-

nommenen Konservatismus Rousseaus. Rousseaus ist aber nicht einfach konservativ, sondern die

Misogynie ist ein entscheidendes Schlüsselelement, das damit erst mit dem bis heute wiederhol-

ten Feiern der Sprache in Zusammenhang steht, indem er damit seine ausmissionarischen Berich-

ten stammende Kolonialkritik an einen inneren Kolonialismus bindet.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der hermeneutische Narzissmus der Reinheit in der Kritik der Aufklärung 333

zu starken Differenzierungen durch intellektuelle Felder bestätigt. Rousseau setzte für

seine Beantwortung der Frage in seiner Fassung vonUngleichheit Besitz undAneignung

gleich. Die Fragestellung der ökonomischen Ungleichheit ist in der Tat zwar einerseits

von missionarischen Berichten fremder Völker ohne Finanzökonomie angeregt, was

Rousseau selbst hervorhebt und übernimmt, wenn er den philosophes vorwirft, dass sie

wohl zu wenig reisen. Aber Rousseaus diskursives Geschick seiner Strategie besteht

darin, dass er dieses im Kolonialismus durch Berührung mit anderen Gesellschafts-

formen entstandene schlechte Gewissen in der sozialen Ungleichheit angesichts von

öffentlich sichtbarer Verarmung und mitleidsloser Verelendung der kolonialen Zentren

in das europäische christliche Vorurteil der durch babylonische Verwirrung motivierte

Sprachdifferenzen einbindet, so dass die vielen neuen Differenzen einer Aufklärung

für die Verwirrung der Ungleichheit durch zu viele unklare Aneignungen der eigenen

Gesellschaft sorgen. In der Erziehung Emileswird die Respektierung des klaren und rei-

nen Unterschieds von Mein und Dein erst erlernt, deren Klarheit und Reinheit es auch

folglich nur in kleinen und ärmeren Demokratien geben kann, die eine Differenz von

Mann und Frau für die Frage der Demokratie in der klaren Unterscheidung von männ-

licher Politik vs. weiblichem von Öffentlichkeit radikal getrennten privatem Haushalt

analog zu Rousseaus goldenen Zeitalters der antiken Polis regelte. Rousseau sagt daher

im Emile nicht etwa die Revolution gegen Besitzdenken voraus, sondern prophezeit die

Angst vor dem Einsturz des reichen kolonialen Neubabels Paris durch unklare Differen-

zierungen, weil sie seiner Meinung nach entgegen seiner konservativen Warnung vor

der zur stark differenzierenden Aufklärung auch die klare Differenz zwischen Mann

und Frau unterwandern, die imHerzen nur dann eine reine Empfindung sein kann, um

auch die klare Verteilung vonMein und Dein des Besitzes zu sichern.

Der Begriff der Krise, den der Rousseaubewunderer Kant wohl als einer der ersten

für politische Probleme ganzEuropas angesichts der FranzösischenRevolution in einem

Brief an Friedrich Heinrich Jacobi verwendet,6 dürfte auf die Diskussion Rousseaus mit

Diderot zurückgehen, der sich zunehmend vom Vorbild des more geometrico für die En-

zyklopädie durch die Zusammenarbeit mit der medizinischen Schule aus Montpellier

entfernte. Der Begriff Krise war zunächst ein rein medizinischer Begriff für den höchs-

ten Standpunkt der Gefahr in einemKrankheitszustand, dessen kritischer Zustand zum

Zusammenbruch des Kranken führen kann. Es mag also auch nicht verwundern, dass

daher Kant im Streit der Fakultäten die niederste der höheren Fakultäten, nämlich dieMe-

dizin der unteren Fakultät der Philosophie am nächsten sieht. Und so kann man sagen,

dass der Moment, wo der medizinische Begriff der Krise sich anschickt seine Karriere

als politischer Begriff einer sich aufklärenden Gesellschaft anzutreten, jener historische

Moment ist, wo die Aufklärung von Rousseau über Marx, Adorno bis Rancière die Rein-

heit von der Ungleichheit zur hegemonialen Frage nach einem gerechten Gesellschafts-

körper erst gemacht hat, so dass auch der im Leib akkumulierte Besitz als Grundlage

von Ungleichheit nivelliert werden muss. Selbstverständlich hat Marx die ökonomische

Ungleichheit als reale Krise des Kapitalismus in der Klassengesellschaft des 19. Jahrhun-

dert kenntlich gemacht, aber sie wird damit zur Krise jeder Form an Ungleichheit wie

6 Brief an Jacobi vom 30. August 1789 in: Kants Gesammelte Schriften, Bd. XI, hg.v. der Preußischen

Akademie der Wissenschaften, Berlin u. Leipzig 1902ff., S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

auch Adorno die Verblendung der aktuellen Gesellschaft beseitigen will oder nach Ran-

cièredieTheorieder vonAneignungunbetroffenenUnvernommenenzurNorm jederRe-

zeption zu machen versucht. Marx nahm zwar zur Kenntnis, dass seltsamer Weise die

politische Rückständigkeit einermangelnden staatlichen Kontrolle der ausbeuterischen

Gutenberggalaxis in deutschsprachigen Gebieten literarische Leistungen eines Schillers

und Goethes oder philosophische Hochleistungen von Kant über Hegel keineswegs ver-

hinderte, konnte sich hingegenmit seinerTheorie der ökonomischenBasis für eine fort-

schreitende Gesellschaft darauf keinen Reimmachen.

Die Lehre von der Ungleichheit bei Rousseau ist nicht nur eine Kritik, die er indige-

nen Völkern abgeschaut hat, sondern er verdrängtmit seiner Kolonialismuskritik nicht-

ökonomische symbolische Differenzierungen der eigenen Gesellschaft, um die innere

Kolonialisierung als kritische Reinigung vom äußeren Kolonialismus zu betreiben. Die

Antinomie der Reinheit in der Verwechslung der beiden Formen an Besitz zeigt sich

deutlich in der Gegenüberstellung von Rousseau und Turgot. In der Antwort an Ma-

dame de Graffigny im 18. Jahrhundert7 verteidigt Turgot die Besitzungleichheit moder-

ner Gesellschaften, weil ohne sie kein Fortschritt durch Professionalisierung der Kom-

petenzen stattfinde; denn Turgot identifiziert die Akkumulation von Wissen durch An-

eignung mit der Zunahme an dinglichem Besitz durch ökonomische Konkurrenz. Folg-

lich kann für ihn nur ein sich erweiternderMassenmarkt, welche die Besitzungleichheit

entwickelt, auch zur Freiheitsgarantie des modernen Individualismus werden. Derart

wird bis zur heutigen konservativen Ansicht wirtschaftliche Konkurrenz zur grundle-

genden alles definierenden Bedingung jeder sozialen Differenzierung und folglich kön-

nen sich nur reiche Nationen mit hohem Anteil an Besitzungleichheit in der Differenz

kulturell fortentwickeln, so schon Turgots Antwort anMadame de Graffigny. Und Rous-

seau kommt aufgrund derselben mangelnden Unterscheidung von Aneignung und Be-

sitz im umgekehrten Sinne eines falsch verstandenen Intersektionalismus zum umge-

kehrten Schluss, dass nur in kleinen und keineswegs reichen Stadtrepubliken eine De-

mokratiemöglich ist,weil er ebenso die symbolische Professionalisierung undDifferen-

zierung anWissenmit zunehmendemWachstumanökonomischerUngleichheit identi-

fiziert. Folglich kannman die Entwicklung der eine Gesellschaft zerstörendenUngleich-

heit nur bannen und eingrenzen, indem man die internationale Professionalisierung

zu größeren Gemeinschaften mit fortschreitender Aufklärung in unterschiedliche Aka-

demien, Fakultäten und Salons verhindert. Und Marx war daher nicht mehr in der La-

ge, die Paarung von ökonomisch zunehmender Ungleichheit in einemMassenmarkt der

unkontrollierten Gutenberggalaxis mit der Lust an politischer Rückständigkeit der par-

zellierten deutschsprachigen Gebiete als Grund für den von ihm durchaus wahrgenom-

mengleichzeitigen Fortschritt von Literatur undPhilosophie zu erklären, auf die er doch

selbst baute. Nur im entfesselten Massenmarkt deutschsprachiger Gebiete konnte die-

se durchaus wahrgenommene ökonomische Bedrohung auch zugleich als Mittel einer

7 Hinweis bei David Graeber u. David Wengrow, Anfänge. Eine neue Geschichte der Menschheit, Stutt-

gart 2022, S. 75ff. Sie selbst gehen davon aus, dass es sich bei den indigenen Völkern um eine Ge-

genseitigkeit in der körperlichen Fürsorge handelt, was aber eben eine andere genuin leibliche

Ökonomie ist. Diese wird jedoch dann in kolonialisierenden Gesellschaften gerade durch die mo-

derne Kritik der Besitzungleichheit verdrängt.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der hermeneutische Narzissmus der Reinheit in der Kritik der Aufklärung 335

Befreiung von staatlicher Kontrolle empfunden werden, was dann erst eine deutsche

Klassik ermöglichte, die nicht dem wesentlich früheren âge classique Frankreichs ent-

spricht. Individualisierungen findet zwar nicht ohne vollkommene Reinheit von Kon-

kurrenz statt, aber diese ist eben auch nie vollkommen identisch mit reiner Individua-

lisierung. Beide wollen die Reinheit der Individualisierung, die Turgot durch Ökonomie

fördern und Rousseau verhindern will. Die Kritik an jeglicher Konkurrenz in der In-

dividualisierung ist ebenso einseitig wie die undifferenzierte Forderung nach Konkur-

renz für Individualisierung. Differenzierende Individualisierung kann daher ebenso als

Kritik an zentralisierenderMacht wie zumGegenteil ihrer zentralisierenden Rechtferti-

gung genutzt werden.

Das Vorurteil Babels setzt sich seit Rousseau als Denkform für alle Krisen fort, wel-

che die marxsche Aufklärung eben keineswegs aufgehoben hat, was nicht heißen kann,

dass etwa Konkurrenzverhältnisse aufgrund von ungleichen Eigentumsverhältnissen

kein politisches Problem auch für Aneignungen darstellten. Erst als Aristokratinnen im

Konsensmit bürgerlichen Autoren hingegen im literarischen Salon des 17. Jahrhunderts

das Monopol männlichen Schreibens mit ihrer weiblichen Autorschaft die ursprüng-

liche Akkumulation symbolischen Kapitals des männlichen Monopols an Erlernen der

Schreibkompetenz durchkreuzen,drängen die in Frankreich entstehenden ästhetischen

Diskurse eines vom Sprechen gereinigten Kunsturteils im 18. Jahrhundert die weibliche

Autorschaft des Salons unter Beibehaltung einer Allianzbildung durch von Diskurs

gereinigte sexuell individualisierende Selbstverwirklichung zurück.

Die nietzscheanische Diskriminierung von einem Willen zum Wissen als verblen-

deter Wille zur Macht der allein auf Wissensproduktion konzentrierten Akademiker ist

daher selbst ein Elitismus, der bei Nietzsche das arbeitsreiche Erlernen durch Wissen

als pedantisches Pauken der Juden und Frauen diskriminiert, mit der man sie als am

existenziellen Selbst wenig interessierte unästhetische Emporkömmlinge bestens stig-

matisieren kann. Der reine Ästhetiker, der sich alles selbst ohne Schule verdankt, ist der

kreativeMann vonWelt, der keine Schule braucht. DieseTheorie der ästhetischen Krea-

tivität kommt also gerade nicht aus derKunst, sondern aus einemLernen,das sich selbst

als Autorität durch Intimität verleugnen kann, wie wir es in der Beichte schon bei Eras-

mus oder im Roman Diderots sehen konnten, was ganz bestimmt nicht aus der alles ni-

vellierenden Disziplinierung der Armee stammt.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-048 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-048
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

