7. Schluss

Feministinnen stellten eigene Fragen an die Geschichte des Nationalsozialismus, sie
suchten nach Frauen, ihren Erfahrungen und ihren Handlungen in der Geschichte.
Sie wollten verstehen, was das Leben im Nationalsozialismus fiir Frauen bedeutet hat,
in ihren vermeintlich unbedeutenden und von vergeschlechtlichten Zuschreibungen
markierten Lebens- und Arbeitsbereichen. Sie fragten jedoch auch auf eigene Art und
Weise, nimlich mit dem Aktivismus der neuen Frauenbewegung im Riicken, die ei-
ne Unterdriickung von Frauen iiberwinden, ihre Stimmen horbar, ihre Anwesenheit
sichtbar und ihre Anliegen gesellschaftlich wirksam machen wollte. Doch von welchen
Frauen sprachen die Feministinnen, als sie sich mit der Erinnerung an den National-
sozialismus auseinandersetzten? Und mit welchen Frauen? Diese Fragen wurden in
der feministischen Erinnerungskultur im Laufe der 1970er und 198cer Jahre immer
dringender.

Ich habe die feministische Erinnerungskultur als streitbaren Prozess unterschiedli-
cher Akteurinnen beschrieben. Damit konnte ich plurale Stimmen und Identititen in-
nerhalb der spezifischen Bewegungsoffentlichkeit, die ich eingangs definiert habe, ana-
lysieren. Ich habe aufgezeigt, dass die feministische Erinnerungskultur dabei den Be-
dingungen und Praktiken der Alternativoffentlichkeit unterlag, die sich als inklusiv und
partizipativ sowie als kritisches Gegengewicht zur etablierten konservativen Medien-
landschaft, als Informations- und Sammlungspunkt der sozialen Bewegung und als Im-
pulsgeberin und Raum fiir Aushandlungen verstand.

In meiner Analyse habe ich aufgezeigt, dass Geschichte fiir Feministinnen in der
Bundesrepublik ein wichtiger Referenzpunkt war. Die historische Selbstvergewisserung
in der neuen Frauenbewegung konstituierte sie als eine soziale Bewegung und trug dazu
bei, eine kollektive Identitit zu verhandeln. In der Suche nach historischen Vorgingerin-
nen ging es den Aktivistinnen darum, sich zu vergewissern, dass die neue Frauenbewe-
gung auf eine langjihrige Tradition der Kimpfe um Frauenrechte zuriickblicken konn-
te. Diese Geschichte der Frauenbewegungen nahmen die Feministinnen als verschiittet
wahr, da Frauen und Frauenbewegungen weniger Eingang in das kulturelle Gedichtnis
von miannlich dominierten Gesellschaften finden. Aus dieser Feststellung heraus entwi-
ckelte sich in der neuen Frauenbewegung das Bediirfnis, nach den Frauen in der Ge-
schichte zu suchen, Zeugnisse ihres Lebens festzuhalten und auch das Wirken der eige-

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

nen Bewegung zu dokumentieren. Deswegen schufen Feministinnen Orte gesammelten
Wissens und verhandelten historische Frauenerfahrungen in den Medien ihrer Alterna-
tivoffentlichkeit. Dies habe ich als aktiven Akt des Gedichtnisaktivismus beschrieben.

Doch die Geschichte des Nationalsozialismus ist fiir eine auf Identitit zielende kol-
lektive Erinnerung eine besondere Herausforderung. Denn die Nachkommen der deut-
schen Titer*innengesellschaft mussten sich unweigerlich mit den Verbrechen der eige-
nen Eltern- und Grof3elterngeneration auseinandersetzen. Aus Perspektive der Feminis-
tinnen nach 1968 verunmaoglichte der Nationalsozialismus auflerdem eine vorbehaltlo-
se positive Identifikation mit der alten Frauenbewegung, da das Verhalten einiger Prot-
agonistinnen in den Jahren der nationalsozialistischen Machtiibernahme in Frage stand.
Die Feministinnen haben demnach auf unterschiedlichen Ebenen die nationalsozialis-
tische Vergangenheit verhandelt. Meine zentralen Aussagen, die ich aus der Untersu-
chung der feministischen Erinnerungskultur im Zeitraum von 1968 bis 1984 und ausbli-
ckend bis 1994 gewonnen habe, fasse ich folgend mit fiinf Thesen zusammen.

Erstens: Die Vergangenheitsaneignung der s68er-Generation<war zwar der Ausgangspunkt fiir Fe-
ministinnen, doch gestaltete sich die feministische Evinnerungskultur zunehmend abweichend von
der anklagenden und unpersonlichen Erinnerung der Protestgeneration um 1968 und wies damit
eine eigene Qualitit auf. Diese bestand in der Betonung der individuellen Evfahrung und feminis-
tischen Selbsterzihlung, die ein besonderes Potential boten, sich der biografischen, alltags- und fa-
miliengeschichtlichen Verarbeitung des Nationalsozialismus anzunehmen.

Die serste Generation« der Feministinnen erfuhr ihre Politisierung zu einem groflen
Teil in der Studentenbewegung. Das bedeutet, dass sie von der auf den Nationalsozia-
lismus bezogenen Protestrhetorik und den dazugehérigen Theoriedebatten der 68er-
Bewegung geprigt wurde. Dabei trat an die Stelle einer Anklage einzelner NS-belaste-
ter Personen vermehrt eine pauschale >sFaschismus«-Kritik. Die linke Gegenwartsanaly-
se richtete >Faschismus«Vorwiirfe zunehmend unkonkret und symbolisch gegen poli-
tische Gegner*innen. Die konkrete Analyse der NS-Vergangenheit blieb zugunsten der
Ausrichtung auf die damals gegenwirtige und zukiinftige Generation — was ich anhand
der antiautoritiren Erziehung und Sexualititsdebatte aufgezeigt habe — weitgehend aus
oder verlagerte sich in das theoretische Feld.

Die feministische Praxis der Selbsterfahrung (consciousness raising) lenkte den Blick
von der theoretischen Auseinandersetzung mit der Gesellschaft weg und auf das Subjekt
zuriick. Diese Gesprichspraxis wurde als politisches Instrument der Bewusstwerdung
ab Anfang der 1970er Jahre in der Frauenbewegung genutzt. Da sich Frauen in der
Anwendung dieser Praxis auch mit ihrer Herkunft und eigenen familidren Prigung
beschiftigten, eignete sich diese auch fiir Erinnerung. Anhand einzelner Beispiele aus
feministischen Gesprichsgruppen und prominenter dokumentarischen Literatur zu
Frauenbiografien konnte ich das Potential dieser individuellen Auseinandersetzung
aufzeigen, die Geschichte des Nationalsozialismus zu thematisieren. Frauen konnten
mit der feministischen Selbsterzihlung potentiell ihre (Familien-)Biografien verhan-
deln und dariiber ins Gesprich kommen, was sie selbst oder ihre Eltern zur NS-Zeit
erlebt und getan hatten und welche Auswirkungen dies auf ihre Familie hatte. Das
Konzept der feministischen Gesprichsgruppen erzeugte jedoch auch ein Spannungs-
verhiltnis von erwiinschter identifikatorischer Kollektivitit bei gleichzeitiger (ebenso

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Schluss

erwiinschter) Anerkennung der Einzelnen. Die weiblichen Erfahrungen sollten még-
lichst homogenisiert werden, um diese in politische Deutung und Handlungskonzepte
zu transformieren. Dieser homogenisierende Effekt der Selbsterfahrung spielte in der
feministischen Erinnerungskultur eine wichtige Rolle, da auch in historischer Hinsicht
lange ein Kollektiv >Frau« bemitht wurde, das erst durch Widerspriiche marginalisierter
Gruppen in den 1980er Jahren wirksam aufbrach.

Erinnerungen von Aktivist*innen haben Aufschluss dariiber gegeben, wie sie Jahr-
zehnte spiter das Verhiltnis zu ihren Eltern und das gemeinsame Sprechen tber die
NS-Vergangenheit erinnern und bewerten. Dabei hat sich gezeigt, dass die Auseinan-
dersetzung mit den Eltern und dem Nationalsozialismus als identititsstiftende Bezugs-
grofde dazugehorte, wenngleich diese qualitativ eine grof3e Bandbreite aufwies: von kon-
flikt- und vorwurfsvollen Auseinandersetzungen mit den Eltern iiber eine Vermeidung
des Gesprichs iiber die NS-Vergangenheit bis hin zu einem harmonischen Miteinander.
Darin konnte ich Effekte des kommunikativen Gedichtnisses in Familien aufzeigen, die
oftmals harmonisierend wirkten und konkrete Verbrechenskomplexe aussparten.

Die ersten Jahre einer pluralistischen feministischen Offentlichkeit ab Mitte der
1970er Jahre diente den Frauen auch zur Orientierung dariiber, wie sie sich zu mannli-
chen Urteilen und Deutungen iiber (Frauen im) Nationalsozialismus verhalten wollten.
Sie setzten sich kritisch unter anderem mit den Werken von Maria-Antonietta Mac-
chiocci und Klaus Theweleit auseinander und entwickelten eigene Faschismustheorien,
die die feministische Perspektive miteinschlossen. In der Praxis des intuitiven Forschens
suchten Frauen danach, die erinnerungskulturelle Leerstelle von >Frauen im Faschis-
mus< zu fillen. Dafiir verwandten sie zunichst iberwiegend historische Quellen, die
dem Propagandamaterial des NS-Regimes entstammten. Somit kamen sie zu Schluss-
folgerungen tiber die Lebenswirklichkeit von Frauen im NS-Regime — als dem Regime
und seinen propagierten Geschlechterbildern vollstindig unterworfen — die spiter
mit Beginn der feministischen Oral History-Forschung und dem intergenerationellen
Gesprich infrage gestellt und aufgebrochen wurden.

Feministinnen positionierten sich auch zu erinnerungskulturellen Diskussionen in
der breiteren Offentlichkeit und brachten hier ihre Kapitalismus- und Kulturkritik an,
die offensichtliche Kontinuititslinien zur linken Faschismusanalyse aufweisen. So nutz-
ten Feministinnen 1979 noch nicht die Méglichkeit, auf das Identifikationsangebot der in
der vielbeachteten Spielfilm-Serie »Holocaust« prasentierten Familiensaga einzugehen,
sondern stellten das Medienspektakel als solches in Frage.

Zweitens: Die Geschichtsaneignung der Feministinnen der 1970er und 1980er Jahre war von ei-
nem bindren Geschlechtermodell und der Patriarchatsanalyse geprigt, worin Frauen als Opfer der
mdnnlichen Unterdriickung begriffen wurden. AufSerdem bestand ein hohes Bediirfnis unter Femi-
nistinnen, sich mit >allen Frauen«< zu identifizieren. Im Falle der Auseinandersetzung mit dem Na-
tionalsozialismus fiihrte das zu einigen Schieflagen: Frauen der nationalsozialistischen Titer*in-
nengesellschaft konnten nicht ausschliefSlich als Opfer begriffen werden, wihrend die Verfolgungs-
opfer des Nationalsozialismus lange am Rande der Evinnerung blieben. Dies fiihrte in den 1980er
Jahven zu Diskussionen und Abspaltungen innerhalb der feministischen Bewegung.

Gender zeigte sich in der feministischen Erinnerungskultur als Strukturkategorie,
die in erster Linie Opferschaft und (eingeschrinkte) Handlungsraume von Frauen de-

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [

407


https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

terminierte. Mit der stirkeren Wahrnehmung von race ab Anfang der 1980er Jahre erwei-
terte sich das Blickfeld und die feministische Erinnerung wurde multiperspektivischer.
Bis dahin hatte der historisch angewandte feministische Opferbegriff (Frauen als Op-
fer minnlicher Unterdriickung) seine Schieflagen offenbart. Diese forderten dazu her-
aus, nach der Position und Handlungsmacht von Frauen — nicht nur in (historischen) Ge-
waltregimen, sondern grundsitzlich — zu fragen. Diese beiden Zugriffe — der Identitit
und Identifikation sowie der Position und die durch diese bedingte Handlungsmachtvon
Frauen - sind in der feministischen Erinnerungskultur zentral und wurden durchgin-
gig diskutiert. Diese Diskussionen konnten auch auf die Strukturen der feministischen
Offentlichkeit bezogen werden.

Die Feministinnen schufen zur Kommunikation nach innen und aufden Gesprichs-
riume und Medien, in denen weibliche Erfahrungen und Biografien erzihlt und ausge-
handelt wurden. Anschliefiend an die Diskurse und Praktiken innerhalb der Studenten-
bewegung und des Alternativmilieus entwickelten mehrere Feministinnen eigene Publi-
kationsorgane. Fiir diese handelten sie konfliktvoll aus, auf welches Zielpublikum sich
diese richten sollten, wer beteiligt werden und sich artikulieren wollte. Die Prinzipi-
en der Gleichheit, Basisdemokratie, Beteiligung und Transparenz waren fiir Alterna-
tivmedien sehr wichtig. Darin stellt sich das besondere Potential der Alternativoffent-
lichkeiten fiir eine spezifische erinnerungskulturelle Praxis dar. Aufgrund dieses Ansat-
zes wurde Feministinnen erst im Laufe der Jahre bewusst, dass auch ihre Bewegungs-
Sffentlichkeit Exklusionsmechanismen aufwies. Nicht »alle Frauen<, wie es dem kollek-
tivierenden Anspruch nach hief}, waren an der Offentlichkeitsproduktion beteiligt; Fe-
ministinnen unterschiedlicher Herkunft, Klasse, Bildungsgrad etc. waren unterschied-
lich sprachmichtig und reprisentiert. Diese Exklusion fand auch auf Ebene der Erin-
nerungskultur statt, in der »Frauen im Nationalsozialismus« als Frauen einer weif3en,
christlichen, deutschen, nicht-verfolgten Mehrheit imaginiert wurden. Der Modus der
gendered memory fithrte jedoch auch produktiv dazu, dass Lebens- und Erfahrungsriu-
me von Frauen in das gesellschaftliche Erinnern zunehmend einbezogen wurden. In der
Erweiterung durch die Diskriminierungskategorie race konnten — in Anwendung von in
der Bewegung etablierte feministische Praktiken — Marginalisierte das Wort ergreifen
und Offentlichkeit fiir ihre Identititen und Geschichten herstellen.

Drittens schufen Feministinnen Evinnerungen an den Nationalsozialismus zu einem grof3en Teil im
Gesprich, dabei war vor allem das intergenerationelle Gesprich mit Miterlebenden von grofSer Be-
deutung. Der Schwerpunkt lag hier auf politisch widerstindigen und »ganz normalen<—deutschen,
nicht-verfolgten — Frauen. Damit trugen Feministinnen dazu bei, Erfahrungen von Miterlebenden
des Nationalsozialismus zu speichern und zu vermitteln. Sie ermiglichten, dass weibliche Erfah-
rungen, darunter auch sexualisierte Gewalt gegen Frauen im Krieg, in die Erinnerungskultur zum
Nationalsozialismus integriert wurden. Damit verstirkten sich jedoch auch deutsche Opfererzih-
lungen.

Die Begriffe Identifikation, Selbsterzihlung und Gesprich stehen als Schliisselbe-
griffe fur die feministischen Praktiken, die besonders zwischen 1976 und 1983 wirksam
wurden. Feministinnen speisten ihre Ideen und Praktiken der Geschichtsaneignung in
das kulturelle Gedichtnis der Bundesrepublik ein, wie ich insbesondere an der ersten
Ausstellung iiber Frauenleben und Frauenbewegungen im Historischen Museum Frank-

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Schluss

furt zeigen konnte. In der Hochphase der neuen Frauenbewegung etablierte und verbrei-
terte sich die Bewegungsoffentlichkeit immens. An dieser Offentlichkeit konnten poten-
tiell »alle Frauen« teilhaben und einige Frauen nutzten es, durch Zuschriften ihre Mei-
nungen oder Themenvorschlige einzubringen und in Arbeitsgruppen bei Veranstaltun-
gen, in eigenen Artikeln in Zeitschriften oder durch Leserinnenbriefe ihre Perspektive
zu duflern und zur Diskussion anzubieten. Die Aktivistinnen suchten das Gesprich und
den Austausch iiber die Geschichte und sprachen gezielt dltere Frauen an, um nach ihren
Erfahrungen zu fragen. Parallel machte sich die Pionierinnen der historischen Frauen-
forschung an den Universititen auf den Weg, neue Zuginge zur Geschichte zu entwi-
ckeln und auszuprobieren. Dies habe ich anhand zweier - in den Diskussionsriumen der
Frauenbewegung konfliktvoll diskutierten — Projekten der feministischen Oral History
vertieft analysiert.

Fiir das Gesprich iiber den Nationalsozialismus habe ich drei Gruppen identifiziert,
die besonders bedeutsam waren. Erstens waren iltere Lesben und Frauen aus dem poli-
tischen Widerstand wichtige intergenerationelle Gespriachspartnerinnen und Vorbilder.
Die feministische Erinnerungskultur tauschte sich dabei auch mit der Erinnerungs-
kultur der Verfolgtenverbinde aus, die eigens zu den Erfahrungen ihrer Mitglieder
publizierten. Die Verdffentlichungen iiber Lesben und Frauen im Widerstand in der
feministischen Offentlichkeit dienten zur historischen Selbstvergewisserung und als
Speicher von historischen Erfahrungen. Auflerdem suchten Feministinnen das Ge-
sprach mit Frauen aus der Miittergeneration. Diese deutschen, nicht-verfolgten Frauen
standen zwar auch unter dem Verdacht, im Nationalsozialismus mitgewirkt zu haben,
konnten jedoch mit den feministischen Auffassungen iiber systemische Patriarcha-
te entlastet werden. Sie dienten somit zur Identifikation unter Vorbehalt. Der Film
»Deutschland, bleiche Mutter« (1980) der feministischen Regisseurin Helma Sanders-
Brahms war fiir diese Auseinandersetzung ein wichtiges Referenzwerk. Vor allem die
West-Berliner Zeitschrift Courage verdftentlichte regelmifig zu historischen Themen,
die Redaktionsmitglieder beschiftigten sich mit den Biografien ihrer eigenen Miit-
ter und publizierten eine Reihe von Interviews und Portraits dlterer Frauen. Mit dem
Sonderheft zum Alltag im Zweiten Weltkrieg (1980) erméglichte die Courage eine erste
umfangreiche Veréffentlichung von Erinnerungsberichten von Frauen, die sich thema-
tisch aufihre Erfahrungen von Flucht, Bombenkrieg und sexueller Gewalt durch alliierte
Soldaten fokussierten. Die Zeitschrift Emma war in dieser Hinsicht etwas anders aufge-
stellt. Der Herausgeberin Alice Schwarzer selbst schien das Thema Nationalsozialismus
jedoch sehr wichtig, da sie es mehrfach in ihrem Editorial behandelte und sich auch
personlich mit ihrem Verhaltnis zur NS-Erinnerung auseinandersetzte. Emma verwies
auferdem wiederholt auf Buchveréffentlichungen in dem Feld.

Die feministische Erinnerungskultur integrierte demnach schon Ende der 1970er
und Anfang der 1980er Jahre die Erinnerungen deutscher, nicht-verfolgter Frauen. Die
Opfererzihlungen dieser Frauen schlossen an deutsche Entlastungserzihlungen an, die
bis in die unmittelbare Nachkriegszeit zuriickreichen. Die feministische Erinnerungs-
kultur aktualisierte somit einerseits die vergeschlechtlichten Motive von Flucht und
Kriegsniederlage und trug auch ganz wesentlich zur Popularitit der sTriitmmerfrauc« als
Erinnerungsfigur bei. Andererseits bot der feministische Zugrift auf die individuellen
Erfahrungen von Frauen jedoch auch die Méglichkeit, dass eine Frauengeneration

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [

409


https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

selbstermichtigt iiber ihr Leben sprechen konnte, die dies bisher 6ffentlich kaum getan
hatte. Diese Ermichtigung steht erinnerungskulturell auch im Kontext der zunehmen-
den Artikulation von marginalisierten Verfolgtengruppen in der Bundesrepublik, wie
ich es anhand der Sinti*zze und Roma*nja herausgearbeitet habe.

Anfang der198oer Jahre stellten Feministinnen die Fokussierung auf deutsche, nicht-
verfolgte Frauen infrage und erklirten sich erstmalig als Angehorige einer Mehrheit. Sie
fragten auch verstirkt nach den Handlungsrdumen von Frauen. 1983 entwarf Margarete
Mitscherlich das psychoanalytische Konzept eines >weiblichen< Antisemitismus als An-
passung an >mannlichenc<Antisemitismus und Christina Thitrmer-Rohr fithrte im selben
Jahr ihr Konzept einer Mittiterschaft von Frauen ein. Beide Ansitze waren impulsge-
bend, jedoch auch hochumstritten, da sie wiederum die Opfer von Verfolgung und Vol-
kermord aufler Acht liefen. In diesem Zusammenhang kam mit den vom NS-Regime
Verfolgten eine weitere Gruppe von Gesprichspartnerinnen in den Blick, die bisher ent-
weder gar nicht explizit benannt oder unter »Frauen im Nationalsozialismus« subsu-
miert worden waren. Dies waren zuerst Sintizze und Romnja. Vor allem die West-Berli-
ner Zeitschrift Courage ermdoglichte es Sintizze, die Opfer von Verfolgung und Zwangs-
sterilisationen geworden waren, iiber diese Erfahrungen Auskunft zu geben. Danach
kam Anfang der 1980er Jahre ein Gesprach zwischen jiidischen und nicht-jiidischen Fe-
ministinnen in Gang, das jedoch von Vorbehalten, Skepsis und Schuldgefiihlen seitens
der Nichtjiidinnen gepragt und stark vom israelbezogenen Antisemitismus in der Linken
beeinflusst war. Im Kontext der Antisemitismus-Diskussionen in der Linken erméglich-
tenjedoch die beiden bedeutendsten »Publikumszeitschriftencaus der Frauenbewegung,
Emma und Courage, dass erstmalig Jiildinnen tiber ihre Identitit schrieben und dariiber,
wie es ihnen in der bundesdeutschen Gesellschaft und in den Alternativbewegungen er-
ging. Eine Ausnahme war die Journalistin Peggy Parnass, die als Bindeglied zwischen
linker und feministischer Offentlichkeit beschrieben werden kann und als Holocaust-
tiberlebende schon in den 1970er Jahren regelmifiig die Perspektive der als jidisch Ver-
folgten artikulierte.

Viertens: Marginalisierte und rassismus- und antisemitismuskritische Frauen konnten sich die
Praktiken der feministischen Erinnerungskultur aneignen und ihre Positionen und Identititen
in den 1980er Jahren geddchtnisaktivistisch in die feministische Evinnerungskultur einbringen.
Damit pluralisierten sie die Perspektiven auf NS-Erinnerung.

Marginalisierte Frauen bezogen sich (spitestens) ab 1984 kritisch auf die feministi-
sche Erinnerungskultur und integrierten diese in ihre Bewusstwerdung und Artikulati-
on. Judische Frauen, afro-deutsche Frauen und women of color, sowie Frauen mit Migra-
tionserfahrung stellten erstens sich selbst, ihre Identititen und die alltiglichen Diskri-
minierungen zur Diskussion, denen sie in der bundesdeutschen Gesellschaft aber auch
in der neuen Frauenbewegung ausgesetzt waren. Zweitens verwiesen sie auf die histori-
sche Dimension dieser Diskriminierungen und schufen damit einen ganz anderen Zu-
gang zur Erinnerung an den Nationalsozialismus als die Feministinnen aus der weif3en,
deutschen, zumeist christlich-sozialisierten Mehrheitsgesellschaft. Damit verhalfen sie
den Opfern von rassistischer und antisemitischer Gewalt und Verfolgung zu mehr Sicht-
barkeit. Das Thema Differenz unter Frauen prigte in aller Deutlichkeit ab 1984 und bis
Anfang der 1990er Jahre die Frauenbewegung. Die Konflikte in der feministischen Er-

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Schluss

innerungskultur geben Auskunft dariiber, dass Gedichtnisbildung in hohem Mafe von
Sprachmichtigkeit und Ein- und Ausschlussmechanismen abhingt.

Anhand der afro-deutschen Frauenbewegung und des antisemitismuskritischen
Schabbeskreises konnte ich aufzeigen, wie diese Frauen die Leerstellen in der Erinne-
rung an den Nationalsozialismus thematisierten und ihre Perspektiven als Schwarze
Deutsche oder Nachkommen als jiidisch Verfolgter aktiv in die feministische Erinne-
rungskultur einbrachten. Das stellte sich als ein aktiver Akt des Gedichtnisaktivismus
dar, indem sie ihre Identititen offenbarten und Feministinnen der weifSen, christlich-
sozialisierten Mehrheit dazu aufforderten, sie in ihre Erinnerung mit einzuschliefRen.
Die Kritik von rassismus- und antisemitismuskritischen Frauen betraf auch den Bereich
des sozialen Gedichtnisses, also der nicht intendierten Vermittlung von Geschichte im
Alltag. Hier entfaltete ihre Kritik besondere Sprengkraft. Denn die >Mehrheitsfrauenc
waren sich ihres diskriminierenden Verhaltens nicht immer bewusst und sie artiku-
lierten sich in einem Umfeld, in dem zum Beispiel der israelbezogene Antisemitismus
sehr prisent war. Die rassismus- und antisemitismuskritischen Frauen verdeutlichten,
dass ein Nicht-Erinnern von »anderen« Identititen auch eine Art von Diskriminierung
ist. Fir ihre Kritik nutzten sie etablierte Frauenbewegungsriume und feministische
Praktiken, sodass ihre Initiativen als Korrektiv in der feministischen Erinnerungs-
kultur wirken konnten. Sie stieRen damit bei einigen Frauen einen fundamentalen
Bewusstseinswandel an, wie ich anhand der Emma-Autorin Ingrid Strobl zeigen konnte.

Die Diskussionen um Differenz, Antisemitismus und Rassismus wurden in Frauen-
bewegungsriumen gefiihrt, in denen sich Feministinnen jedoch explizit kritisch auf die
historische Frauenforschung bezogen, wie ich in einem abschlieRenden Ausblick vorge-
stellthabe. Dabei habe ich herausgearbeitet, dass sich Kritiken an >der Frauenforschung:
an mehreren Stellen auch auf populire Geschichtsdarstellungen bezogen, die in der fe-
ministischen Erinnerungskultur breit rezipiert worden waren, aber nicht im engeren
Feld der geschichtswissenschaftlichen Erforschung von Frauen im Nationalsozialismus
anzusiedeln sind. Die vorgetragene Kritik 16ste jedoch wichtige Impulse fiir die Frauen-
forschung aus, die sich um 1990 noch eng mit Bewegungsdiskussionen verflochten zeig-
te, sich ab da jedoch entscheidend von ihnen wegentwickelte. Hier ist auch der »Histo-
rikerinnenstreit« von 1989 bis 1992 einzuordnen. Ich konnte auflerdem aufzeigen, dass
diese Diskussionen sich auch aus der Auseinandersetzung mit 6ffentlicher Erinnerungs-
kultur und geschichtspolitischen Debatten speisten, insbesondere aus dem Historiker-
streit ab 1986 und den erinnerungskulturellen Verinderungen in der Zeit der deutsch-
deutschen Wiedervereinigung.

Die feministische Evinnerungskultur war fiinftens stets von konfliktvollen Aushandlungen geprigt,
wobei die Konfliktlinien iiberwiegend dort verliefen, wo Frauen unterschiedliche (biografische oder
identitire) Hintergriinde mitbrachten oder sich unterschiedlichen Stromungen der Frauenbewe-
gung zuovdneten. Auch die Verflechtung von Frauenforschung und Frauenbewegung war ein Anlass
fur Konflikte.

Die Pionierinnen der Frauenforschung zum Nationalsozialismus waren sehr
sprachmichtig und trieben die feministische Erinnerungskultur voran. An mehreren
Beispielen habe ich herausgestellt, dass die Pionierinnen der historischen Frauen-
forschung durch ihr Wirken in der feministischen Offentlichkeit iiber erinnerungs-

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

kulturelle Deutungsmacht und Stimmgewalt verfiigten. Die akademisch gebildeten
Historikerinnen, Sozial- und Politikwissenschaftlerinnen trugen ihre Forschungsthe-
men in die Bewegungsmedien und stellten sich in Bewegungsraumen den kritischen
Vorwiirfen ihrer feministischen Mitstreiterinnen. Sie bezogen auch Anliegen aus der
Bewegung auf ihre Forschungsgegenstinde und trieben neue Methoden, wie insbe-
sondere die Alltagsgeschichte und Oral History, produktiv voran. Die Frauenforschung
nahm ab Ende der 1980er Jahre — auch durch die Kritik aus der Bewegung dazu an-
gestofRen — vermehrt die Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung in den Blick
und fragte explizit nach Frauen als Titerinnen. Damit wurden Frauenforscherinnen zu
Pionierinnen der Erforschung der nationalsozialistischen >Volksgemeinschaft< und in
der Frage danach, wie die breite deutsche Gesellschaft an den Verbrechen des Regimes
beteiligt war.

An der feministischen Erinnerungskultur hatten jedoch durchaus unterschiedliche
Akteurinnen teil, die jeweils eigene Akzente setzten. Vor allem Journalistinnen und Fil-
memacherinnen trugen entscheidend zur feministischen Erinnerungskultur bei und wi-
dersprachen in einzelnen Debatten den Forscherinnen dezidiert. So ist die ab 1983 un-
ter Feministinnen unterschiedlicher >Lager« gefithrte Debatte um den Bund Deutscher
Frauenvereine (BDF) im Jahr 1933 Ausdruck des Interesses, feministische Gegenwarts-
positionen historisch abzusichern. Auch hat die Vertiefung in den Nachlass von Hilde
Radusch, die im Nationalsozialismus als Kommunistin verfolgt worden war, aufgezeigt,
welche unterschiedlichen Rollen iltere Frauen in der neuen Frauenbewegung einneh-
men konnten. Denn Radusch, die lesbisch lebte und dariiber schrieb und sprach, war
auch Aktivistin in der neuen Frauenbewegung, ehe sie mit hoherem Alter und dem ge-
stiegenen gesellschaftlichen Interesse an alltagsgeschichtlichen Erzihlungen zu einer
Zeitzeugin des Nationalsozialismus wurde.

Anhand der Filmemacherin Helke Sander konnte ich zeigen, wie eine der wichtigs-
ten Aktivistinnen der neuen Frauenbewegung, die nicht in der historischen Frauenfor-
schung aktiv war, sich spit des Themas annahm. In ihrem Film »BeFreier und Befrei-
te« (1992) iiber die Massenvergewaltigungen von deutschen Frauen zu Kriegsende stellte
sie eine universal verstandene weibliche Opferschaft der médnnlichen Titerschaft gegen-
iiber und schloss damit an Erinnerungsmotive an, die um 1980 die feministische Offent-
lichkeit dominiert hatten. Diese Motive sind in der populiren 6ffentlichen Geschichte
der 2000er Jahre wiederzufinden, in der deutsche Opfererzihlungen einen neuen Auf-
schwung erhielten. Anschlieflend an dieses Ergebnis meiner Arbeit erscheint es lohnens-
wert, den Transfer von Motiven der feministischen Erinnerungskultur in die Popularkul-
tur der wiedervereinigten Bundesrepublik und ihre Wirkmachtigkeit bis heute genauer
zu untersuchen. Dies bleibt einer anderen Studie itberlassen.

https://dol.org/10,14:361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

