
7. Schluss

Feministinnen stellten eigene Fragen an die Geschichte des Nationalsozialismus, sie

suchten nach Frauen, ihren Erfahrungen und ihren Handlungen in der Geschichte.

Sie wollten verstehen, was das Leben im Nationalsozialismus für Frauen bedeutet hat,

in ihren vermeintlich unbedeutenden und von vergeschlechtlichten Zuschreibungen

markierten Lebens- und Arbeitsbereichen. Sie fragten jedoch auch auf eigene Art und

Weise, nämlich mit dem Aktivismus der neuen Frauenbewegung im Rücken, die ei-

ne Unterdrückung von Frauen überwinden, ihre Stimmen hörbar, ihre Anwesenheit

sichtbar und ihre Anliegen gesellschaftlich wirksam machen wollte. Doch von welchen

Frauen sprachen die Feministinnen, als sie sich mit der Erinnerung an den National-

sozialismus auseinandersetzten? Und mit welchen Frauen? Diese Fragen wurden in

der feministischen Erinnerungskultur im Laufe der 1970er und 1980er Jahre immer

drängender.

Ich habe die feministische Erinnerungskultur als streitbaren Prozess unterschiedli-

cher Akteurinnen beschrieben. Damit konnte ich plurale Stimmen und Identitäten in-

nerhalb der spezifischen Bewegungsöffentlichkeit, die ich eingangs definiert habe, ana-

lysieren. Ich habe aufgezeigt, dass die feministische Erinnerungskultur dabei den Be-

dingungen und Praktiken der Alternativöffentlichkeit unterlag, die sich als inklusiv und

partizipativ sowie als kritisches Gegengewicht zur etablierten konservativen Medien-

landschaft, als Informations- und Sammlungspunkt der sozialen Bewegung und als Im-

pulsgeberin und Raum für Aushandlungen verstand.

In meiner Analyse habe ich aufgezeigt, dass Geschichte für Feministinnen in der

Bundesrepublik einwichtiger Referenzpunktwar.Die historische Selbstvergewisserung

in der neuen Frauenbewegung konstituierte sie als eine soziale Bewegung und trug dazu

bei, eine kollektive Identität zu verhandeln. InderSuchenachhistorischenVorgängerin-

nen ging es den Aktivistinnen darum, sich zu vergewissern, dass die neue Frauenbewe-

gung auf eine langjährige Tradition der Kämpfe um Frauenrechte zurückblicken konn-

te. Diese Geschichte der Frauenbewegungen nahmen die Feministinnen als verschüttet

wahr, da Frauen und Frauenbewegungen weniger Eingang in das kulturelle Gedächtnis

vonmännlich dominierten Gesellschaften finden. Aus dieser Feststellung heraus entwi-

ckelte sich in der neuen Frauenbewegung das Bedürfnis, nach den Frauen in der Ge-

schichte zu suchen, Zeugnisse ihres Lebens festzuhalten und auch dasWirken der eige-

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

nenBewegung zu dokumentieren.Deswegen schufen FeministinnenOrte gesammelten

Wissens und verhandelten historische Frauenerfahrungen in denMedien ihrer Alterna-

tivöffentlichkeit. Dies habe ich als aktiven Akt des Gedächtnisaktivismus beschrieben.

Doch die Geschichte des Nationalsozialismus ist für eine auf Identität zielende kol-

lektive Erinnerung eine besondere Herausforderung. Denn die Nachkommen der deut-

schen Täter*innengesellschaft mussten sich unweigerlich mit den Verbrechen der eige-

nenEltern- undGroßelterngeneration auseinandersetzen.AusPerspektive der Feminis-

tinnen nach 1968 verunmöglichte der Nationalsozialismus außerdem eine vorbehaltlo-

se positive Identifikation mit der alten Frauenbewegung, da das Verhalten einiger Prot-

agonistinnen inden JahrendernationalsozialistischenMachtübernahme inFrage stand.

Die Feministinnen haben demnach auf unterschiedlichen Ebenen die nationalsozialis-

tische Vergangenheit verhandelt. Meine zentralen Aussagen, die ich aus der Untersu-

chung der feministischen Erinnerungskultur im Zeitraum von 1968 bis 1984 und ausbli-

ckend bis 1994 gewonnen habe, fasse ich folgendmit fünfThesen zusammen.

Erstens: Die Vergangenheitsaneignung der ›68er-Generation‹ war zwar der Ausgangspunkt für Fe-

ministinnen, doch gestaltete sich die feministische Erinnerungskultur zunehmend abweichend von

der anklagenden und unpersönlichen Erinnerung der Protestgeneration um 1968 und wies damit

eine eigene Qualität auf. Diese bestand in der Betonung der individuellen Erfahrung und feminis-

tischen Selbsterzählung, die ein besonderes Potential boten, sich der biografischen, alltags- und fa-

miliengeschichtlichen Verarbeitung des Nationalsozialismus anzunehmen.

Die ›erste Generation‹ der Feministinnen erfuhr ihre Politisierung zu einem großen

Teil in der Studentenbewegung. Das bedeutet, dass sie von der auf den Nationalsozia-

lismus bezogenen Protestrhetorik und den dazugehörigen Theoriedebatten der 68er-

Bewegung geprägt wurde. Dabei trat an die Stelle einer Anklage einzelner NS-belaste-

ter Personen vermehrt eine pauschale ›Faschismus‹-Kritik. Die linke Gegenwartsanaly-

se richtete ›Faschismus‹-Vorwürfe zunehmend unkonkret und symbolisch gegen poli-

tische Gegner*innen. Die konkrete Analyse der NS-Vergangenheit blieb zugunsten der

Ausrichtung auf die damals gegenwärtige und zukünftige Generation –was ich anhand

der antiautoritärenErziehungundSexualitätsdebatte aufgezeigt habe–weitgehend aus

oder verlagerte sich in das theoretische Feld.

Die feministische Praxis der Selbsterfahrung (consciousness raising) lenkte den Blick

von der theoretischenAuseinandersetzungmit derGesellschaft weg und auf das Subjekt

zurück. Diese Gesprächspraxis wurde als politisches Instrument der Bewusstwerdung

ab Anfang der 1970er Jahre in der Frauenbewegung genutzt. Da sich Frauen in der

Anwendung dieser Praxis auch mit ihrer Herkunft und eigenen familiären Prägung

beschäftigten, eignete sich diese auch für Erinnerung. Anhand einzelner Beispiele aus

feministischen Gesprächsgruppen und prominenter dokumentarischen Literatur zu

Frauenbiografien konnte ich das Potential dieser individuellen Auseinandersetzung

aufzeigen, die Geschichte des Nationalsozialismus zu thematisieren. Frauen konnten

mit der feministischen Selbsterzählung potentiell ihre (Familien-)Biografien verhan-

deln und darüber ins Gespräch kommen, was sie selbst oder ihre Eltern zur NS-Zeit

erlebt und getan hatten und welche Auswirkungen dies auf ihre Familie hatte. Das

Konzept der feministischen Gesprächsgruppen erzeugte jedoch auch ein Spannungs-

verhältnis von erwünschter identifikatorischer Kollektivität bei gleichzeitiger (ebenso

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 407

erwünschter) Anerkennung der Einzelnen. Die weiblichen Erfahrungen sollten mög-

lichst homogenisiert werden, um diese in politische Deutung und Handlungskonzepte

zu transformieren. Dieser homogenisierende Effekt der Selbsterfahrung spielte in der

feministischen Erinnerungskultur eine wichtige Rolle, da auch in historischer Hinsicht

lange ein Kollektiv ›Frau‹ bemüht wurde, das erst durchWidersprüche marginalisierter

Gruppen in den 1980er Jahren wirksam aufbrach.

Erinnerungen von Aktivist*innen haben Aufschluss darüber gegeben, wie sie Jahr-

zehnte später das Verhältnis zu ihren Eltern und das gemeinsame Sprechen über die

NS-Vergangenheit erinnern und bewerten. Dabei hat sich gezeigt, dass die Auseinan-

dersetzungmit den Eltern und demNationalsozialismus als identitätsstiftende Bezugs-

größedazugehörte,wenngleichdiese qualitativ eine großeBandbreite aufwies: vonkon-

flikt- und vorwurfsvollen Auseinandersetzungen mit den Eltern über eine Vermeidung

des Gesprächs über die NS-Vergangenheit bis hin zu einemharmonischenMiteinander.

Darin konnte ich Effekte des kommunikativen Gedächtnisses in Familien aufzeigen, die

oftmals harmonisierend wirkten und konkrete Verbrechenskomplexe aussparten.

Die ersten Jahre einer pluralistischen feministischen Öffentlichkeit ab Mitte der

1970er Jahre diente den Frauen auch zur Orientierung darüber, wie sie sich zu männli-

chen Urteilen und Deutungen über (Frauen im) Nationalsozialismus verhalten wollten.

Sie setzten sich kritisch unter anderem mit den Werken von Maria-Antonietta Mac-

chiocci und KlausTheweleit auseinander und entwickelten eigene Faschismustheorien,

die die feministischePerspektivemiteinschlossen. InderPraxis des intuitivenForschens

suchten Frauen danach, die erinnerungskulturelle Leerstelle von ›Frauen im Faschis-

mus‹ zu füllen. Dafür verwandten sie zunächst überwiegend historische Quellen, die

dem Propagandamaterial des NS-Regimes entstammten. Somit kamen sie zu Schluss-

folgerungen über die Lebenswirklichkeit von Frauen im NS-Regime – als dem Regime

und seinen propagierten Geschlechterbildern vollständig unterworfen – die später

mit Beginn der feministischen Oral History-Forschung und dem intergenerationellen

Gespräch infrage gestellt und aufgebrochen wurden.

Feministinnen positionierten sich auch zu erinnerungskulturellen Diskussionen in

der breiteren Öffentlichkeit und brachten hier ihre Kapitalismus- und Kulturkritik an,

die offensichtlicheKontinuitätslinien zur linken Faschismusanalyse aufweisen.Sonutz-

ten Feministinnen 1979 nochnicht dieMöglichkeit, auf das Identifikationsangebot der in

der vielbeachteten Spielfilm-Serie »Holocaust« präsentierten Familiensaga einzugehen,

sondern stellten das Medienspektakel als solches in Frage.

Zweitens: Die Geschichtsaneignung der Feministinnen der 1970er und 1980er Jahre war von ei-

nem binären Geschlechtermodell und der Patriarchatsanalyse geprägt, worin Frauen als Opfer der

männlichenUnterdrückung begriffen wurden. Außerdem bestand ein hohes Bedürfnis unter Femi-

nistinnen, sich mit ›allen Frauen‹ zu identifizieren. Im Falle der Auseinandersetzungmit demNa-

tionalsozialismus führte das zu einigen Schieflagen: Frauen der nationalsozialistischen Täter*in-

nengesellschaft konnten nicht ausschließlich als Opfer begriffen werden, während die Verfolgungs-

opfer des Nationalsozialismus lange am Rande der Erinnerung blieben. Dies führte in den 1980er

Jahren zuDiskussionen und Abspaltungen innerhalb der feministischen Bewegung.

Gender zeigte sich in der feministischen Erinnerungskultur als Strukturkategorie,

die in erster Linie Opferschaft und (eingeschränkte) Handlungsräume von Frauen de-

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

terminierte.Mit der stärkerenWahrnehmung von race ab Anfang der 1980er Jahre erwei-

terte sich das Blickfeld und die feministische Erinnerung wurde multiperspektivischer.

Bis dahin hatte der historisch angewandte feministische Opferbegriff (Frauen als Op-

fer männlicher Unterdrückung) seine Schieflagen offenbart. Diese forderten dazu her-

aus,nachderPositionundHandlungsmacht vonFrauen–nicht nur in (historischen)Ge-

waltregimen, sondern grundsätzlich – zu fragen. Diese beiden Zugriffe – der Identität

und Identifikation sowiederPositionunddiedurchdiesebedingteHandlungsmacht von

Frauen – sind in der feministischen Erinnerungskultur zentral und wurden durchgän-

gig diskutiert. Diese Diskussionen konnten auch auf die Strukturen der feministischen

Öffentlichkeit bezogen werden.

Die Feministinnen schufen zur Kommunikation nach innen und außen Gesprächs-

räume undMedien, in denen weibliche Erfahrungen und Biografien erzählt und ausge-

handelt wurden. Anschließend an die Diskurse und Praktiken innerhalb der Studenten-

bewegung und des Alternativmilieus entwickeltenmehrere Feministinnen eigene Publi-

kationsorgane. Für diese handelten sie konfliktvoll aus, auf welches Zielpublikum sich

diese richten sollten, wer beteiligt werden und sich artikulieren wollte. Die Prinzipi-

en der Gleichheit, Basisdemokratie, Beteiligung und Transparenz waren für Alterna-

tivmedien sehr wichtig. Darin stellt sich das besondere Potential der Alternativöffent-

lichkeiten für eine spezifische erinnerungskulturelle Praxis dar. Aufgrund dieses Ansat-

zes wurde Feministinnen erst im Laufe der Jahre bewusst, dass auch ihre Bewegungs-

öffentlichkeit Exklusionsmechanismen aufwies. Nicht ›alle Frauen‹, wie es dem kollek-

tivierenden Anspruch nach hieß, waren an der Öffentlichkeitsproduktion beteiligt; Fe-

ministinnen unterschiedlicher Herkunft, Klasse, Bildungsgrad etc. waren unterschied-

lich sprachmächtig und repräsentiert. Diese Exklusion fand auch auf Ebene der Erin-

nerungskultur statt, in der »Frauen im Nationalsozialismus« als Frauen einer weißen,

christlichen, deutschen, nicht-verfolgten Mehrheit imaginiert wurden. Der Modus der

gendered memory führte jedoch auch produktiv dazu, dass Lebens- und Erfahrungsräu-

me von Frauen in das gesellschaftliche Erinnern zunehmend einbezogenwurden. In der

Erweiterung durch die Diskriminierungskategorie race konnten – in Anwendung von in

der Bewegung etablierte feministische Praktiken – Marginalisierte das Wort ergreifen

und Öffentlichkeit für ihre Identitäten und Geschichten herstellen.

Drittens schufenFeministinnenErinnerungenandenNationalsozialismuszueinemgroßenTeil im

Gespräch, dabei war vor allem das intergenerationelle GesprächmitMiterlebenden von großer Be-

deutung.Der Schwerpunkt lag hier auf politischwiderständigen und ›ganz normalen‹ – deutschen,

nicht-verfolgten – Frauen. Damit trugen Feministinnen dazu bei, Erfahrungen vonMiterlebenden

des Nationalsozialismus zu speichern und zu vermitteln. Sie ermöglichten, dass weibliche Erfah-

rungen, darunter auch sexualisierte Gewalt gegen Frauen im Krieg, in die Erinnerungskultur zum

Nationalsozialismus integriert wurden. Damit verstärkten sich jedoch auch deutsche Opfererzäh-

lungen.

Die Begriffe Identifikation, Selbsterzählung und Gespräch stehen als Schlüsselbe-

griffe für die feministischen Praktiken, die besonders zwischen 1976 und 1983 wirksam

wurden. Feministinnen speisten ihre Ideen und Praktiken der Geschichtsaneignung in

das kulturelle Gedächtnis der Bundesrepublik ein, wie ich insbesondere an der ersten

Ausstellung über Frauenleben und Frauenbewegungen imHistorischenMuseumFrank-

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 409

furt zeigenkonnte. InderHochphasederneuenFrauenbewegungetablierteundverbrei-

terte sich die Bewegungsöffentlichkeit immens.An dieserÖffentlichkeit konnten poten-

tiell ›alle Frauen‹ teilhaben und einige Frauen nutzten es, durch Zuschriften ihre Mei-

nungen oderThemenvorschläge einzubringen und in Arbeitsgruppen bei Veranstaltun-

gen, in eigenen Artikeln in Zeitschriften oder durch Leserinnenbriefe ihre Perspektive

zu äußern und zur Diskussion anzubieten.Die Aktivistinnen suchten das Gespräch und

denAustausch über dieGeschichte und sprachen gezielt ältere Frauen an,umnach ihren

Erfahrungen zu fragen. Parallel machte sich die Pionierinnen der historischen Frauen-

forschung an den Universitäten auf den Weg, neue Zugänge zur Geschichte zu entwi-

ckelnundauszuprobieren.Dieshabe ichanhandzweier–indenDiskussionsräumender

Frauenbewegung konfliktvoll diskutierten – Projekten der feministischen Oral History

vertieft analysiert.

Für das Gespräch über denNationalsozialismus habe ich drei Gruppen identifiziert,

die besonders bedeutsamwaren. Erstens waren ältere Lesben und Frauen aus dem poli-

tischenWiderstandwichtige intergenerationelle Gesprächspartnerinnen undVorbilder.

Die feministische Erinnerungskultur tauschte sich dabei auch mit der Erinnerungs-

kultur der Verfolgtenverbände aus, die eigens zu den Erfahrungen ihrer Mitglieder

publizierten. Die Veröffentlichungen über Lesben und Frauen im Widerstand in der

feministischen Öffentlichkeit dienten zur historischen Selbstvergewisserung und als

Speicher von historischen Erfahrungen. Außerdem suchten Feministinnen das Ge-

sprächmit Frauen aus der Müttergeneration. Diese deutschen, nicht-verfolgten Frauen

standen zwar auch unter dem Verdacht, im Nationalsozialismus mitgewirkt zu haben,

konnten jedoch mit den feministischen Auffassungen über systemische Patriarcha-

te entlastet werden. Sie dienten somit zur Identifikation unter Vorbehalt. Der Film

»Deutschland, bleiche Mutter« (1980) der feministischen Regisseurin Helma Sanders-

Brahms war für diese Auseinandersetzung ein wichtiges Referenzwerk. Vor allem die

West-Berliner Zeitschrift Courage veröffentlichte regelmäßig zu historischen Themen,

die Redaktionsmitglieder beschäftigten sich mit den Biografien ihrer eigenen Müt-

ter und publizierten eine Reihe von Interviews und Portraits älterer Frauen. Mit dem

Sonderheft zum Alltag im Zweiten Weltkrieg (1980) ermöglichte die Courage eine erste

umfangreiche Veröffentlichung von Erinnerungsberichten von Frauen, die sich thema-

tisch auf ihre Erfahrungen von Flucht, Bombenkrieg und sexueller Gewalt durch alliierte

Soldaten fokussierten. Die Zeitschrift Emmawar in dieser Hinsicht etwas anders aufge-

stellt. Der Herausgeberin Alice Schwarzer selbst schien dasThema Nationalsozialismus

jedoch sehr wichtig, da sie es mehrfach in ihrem Editorial behandelte und sich auch

persönlich mit ihrem Verhältnis zur NS-Erinnerung auseinandersetzte. Emma verwies

außerdemwiederholt auf Buchveröffentlichungen in dem Feld.

Die feministische Erinnerungskultur integrierte demnach schon Ende der 1970er

und Anfang der 1980er Jahre die Erinnerungen deutscher, nicht-verfolgter Frauen. Die

Opfererzählungen dieser Frauen schlossen an deutsche Entlastungserzählungen an, die

bis in die unmittelbare Nachkriegszeit zurückreichen. Die feministische Erinnerungs-

kultur aktualisierte somit einerseits die vergeschlechtlichten Motive von Flucht und

Kriegsniederlage und trug auch ganz wesentlich zur Popularität der ›Trümmerfrau‹ als

Erinnerungsfigur bei. Andererseits bot der feministische Zugriff auf die individuellen

Erfahrungen von Frauen jedoch auch die Möglichkeit, dass eine Frauengeneration

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

selbstermächtigt über ihr Leben sprechen konnte, die dies bisher öffentlich kaum getan

hatte. Diese Ermächtigung steht erinnerungskulturell auch im Kontext der zunehmen-

den Artikulation von marginalisierten Verfolgtengruppen in der Bundesrepublik, wie

ich es anhand der Sinti*zze und Roma*nja herausgearbeitet habe.

Anfangder 1980er Jahre stelltenFeministinnendieFokussierungaufdeutsche,nicht-

verfolgte Frauen infrage und erklärten sich erstmalig als Angehörige einerMehrheit. Sie

fragten auch verstärkt nach denHandlungsräumen von Frauen. 1983 entwarfMargarete

Mitscherlich das psychoanalytische Konzept eines ›weiblichen‹ Antisemitismus als An-

passung an ›männlichen‹ Antisemitismus undChristinaThürmer-Rohr führte im selben

Jahr ihr Konzept einer Mittäterschaft von Frauen ein. Beide Ansätze waren impulsge-

bend, jedoch auch hochumstritten, da sie wiederum die Opfer von Verfolgung und Völ-

kermord außer Acht ließen. In diesem Zusammenhang kam mit den vom NS-Regime

Verfolgten eine weitere Gruppe von Gesprächspartnerinnen in den Blick, die bisher ent-

weder gar nicht explizit benannt oder unter »Frauen im Nationalsozialismus« subsu-

miert worden waren. Dies waren zuerst Sintizze und Romnja. Vor allem dieWest-Berli-

ner Zeitschrift Courage ermöglichte es Sintizze, die Opfer von Verfolgung und Zwangs-

sterilisationen geworden waren, über diese Erfahrungen Auskunft zu geben. Danach

kam Anfang der 1980er Jahre ein Gespräch zwischen jüdischen und nicht-jüdischen Fe-

ministinnen in Gang, das jedoch von Vorbehalten, Skepsis und Schuldgefühlen seitens

derNichtjüdinnengeprägtundstark vomisraelbezogenenAntisemitismus inderLinken

beeinflusst war. ImKontext der Antisemitismus-Diskussionen in der Linken ermöglich-

ten jedochdiebeidenbedeutendsten ›Publikumszeitschriften‹ ausderFrauenbewegung,

Emma und Courage, dass erstmalig Jüdinnen über ihre Identität schrieben und darüber,

wie es ihnen in der bundesdeutschen Gesellschaft und in den Alternativbewegungen er-

ging. Eine Ausnahme war die Journalistin Peggy Parnass, die als Bindeglied zwischen

linker und feministischer Öffentlichkeit beschrieben werden kann und als Holocaust-

überlebende schon in den 1970er Jahren regelmäßig die Perspektive der als jüdisch Ver-

folgten artikulierte.

Viertens: Marginalisierte und rassismus- und antisemitismuskritische Frauen konnten sich die

Praktiken der feministischen Erinnerungskultur aneignen und ihre Positionen und Identitäten

in den 1980er Jahren gedächtnisaktivistisch in die feministische Erinnerungskultur einbringen.

Damit pluralisierten sie die Perspektiven auf NS-Erinnerung.

Marginalisierte Frauen bezogen sich (spätestens) ab 1984 kritisch auf die feministi-

sche Erinnerungskultur und integrierten diese in ihre Bewusstwerdung und Artikulati-

on. Jüdische Frauen, afro-deutsche Frauen und women of color, sowie Frauen mit Migra-

tionserfahrung stellten erstens sich selbst, ihre Identitäten und die alltäglichen Diskri-

minierungen zur Diskussion, denen sie in der bundesdeutschen Gesellschaft aber auch

in der neuen Frauenbewegung ausgesetzt waren. Zweitens verwiesen sie auf die histori-

sche Dimension dieser Diskriminierungen und schufen damit einen ganz anderen Zu-

gang zur Erinnerung an denNationalsozialismus als die Feministinnen aus der weißen,

deutschen, zumeist christlich-sozialisiertenMehrheitsgesellschaft. Damit verhalfen sie

denOpfern von rassistischer und antisemitischerGewalt undVerfolgung zumehr Sicht-

barkeit. Das Thema Differenz unter Frauen prägte in aller Deutlichkeit ab 1984 und bis

Anfang der 1990er Jahre die Frauenbewegung. Die Konflikte in der feministischen Er-

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 411

innerungskultur geben Auskunft darüber, dass Gedächtnisbildung in hohemMaße von

Sprachmächtigkeit und Ein- und Ausschlussmechanismen abhängt.

Anhand der afro-deutschen Frauenbewegung und des antisemitismuskritischen

Schabbeskreises konnte ich aufzeigen, wie diese Frauen die Leerstellen in der Erinne-

rung an den Nationalsozialismus thematisierten und ihre Perspektiven als Schwarze

Deutsche oder Nachkommen als jüdisch Verfolgter aktiv in die feministische Erinne-

rungskultur einbrachten. Das stellte sich als ein aktiver Akt des Gedächtnisaktivismus

dar, indem sie ihre Identitäten offenbarten und Feministinnen der weißen, christlich-

sozialisierten Mehrheit dazu aufforderten, sie in ihre Erinnerung mit einzuschließen.

DieKritik von rassismus- und antisemitismuskritischen Frauen betraf auch denBereich

des sozialen Gedächtnisses, also der nicht intendierten Vermittlung von Geschichte im

Alltag. Hier entfaltete ihre Kritik besondere Sprengkraft. Denn die ›Mehrheitsfrauen‹

waren sich ihres diskriminierenden Verhaltens nicht immer bewusst und sie artiku-

lierten sich in einem Umfeld, in dem zum Beispiel der israelbezogene Antisemitismus

sehr präsent war. Die rassismus- und antisemitismuskritischen Frauen verdeutlichten,

dass ein Nicht-Erinnern von ›anderen‹ Identitäten auch eine Art von Diskriminierung

ist. Für ihre Kritik nutzten sie etablierte Frauenbewegungsräume und feministische

Praktiken, sodass ihre Initiativen als Korrektiv in der feministischen Erinnerungs-

kultur wirken konnten. Sie stießen damit bei einigen Frauen einen fundamentalen

Bewusstseinswandel an,wie ich anhand derEmma-Autorin Ingrid Strobl zeigen konnte.

Die Diskussionen umDifferenz, Antisemitismus und Rassismus wurden in Frauen-

bewegungsräumen geführt, in denen sich Feministinnen jedoch explizit kritisch auf die

historische Frauenforschung bezogen,wie ich in einem abschließenden Ausblick vorge-

stellt habe.Dabei habe ich herausgearbeitet, dass sichKritiken an ›der Frauenforschung‹

an mehreren Stellen auch auf populäre Geschichtsdarstellungen bezogen, die in der fe-

ministischen Erinnerungskultur breit rezipiert worden waren, aber nicht im engeren

Feld der geschichtswissenschaftlichen Erforschung von Frauen im Nationalsozialismus

anzusiedeln sind.Die vorgetragene Kritik löste jedoch wichtige Impulse für die Frauen-

forschung aus, die sich um 1990 noch engmit Bewegungsdiskussionen verflochten zeig-

te, sich ab da jedoch entscheidend von ihnen wegentwickelte. Hier ist auch der »Histo-

rikerinnenstreit« von 1989 bis 1992 einzuordnen. Ich konnte außerdem aufzeigen, dass

dieseDiskussionen sich auchausderAuseinandersetzungmit öffentlicherErinnerungs-

kultur und geschichtspolitischen Debatten speisten, insbesondere aus dem Historiker-

streit ab 1986 und den erinnerungskulturellen Veränderungen in der Zeit der deutsch-

deutschenWiedervereinigung.

Die feministische Erinnerungskulturwar fünftens stets von konfliktvollen Aushandlungen geprägt,

wobei die Konfliktlinien überwiegend dort verliefen, wo Frauen unterschiedliche (biografische oder

identitäre) Hintergründe mitbrachten oder sich unterschiedlichen Strömungen der Frauenbewe-

gungzuordneten.AuchdieVerflechtungvonFrauenforschungundFrauenbewegungwar einAnlass

für Konflikte.

Die Pionierinnen der Frauenforschung zum Nationalsozialismus waren sehr

sprachmächtig und trieben die feministische Erinnerungskultur voran. An mehreren

Beispielen habe ich herausgestellt, dass die Pionierinnen der historischen Frauen-

forschung durch ihr Wirken in der feministischen Öffentlichkeit über erinnerungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 Sina Speit: Die neue Frauenbewegung und der Nationalsozialismus

kulturelle Deutungsmacht und Stimmgewalt verfügten. Die akademisch gebildeten

Historikerinnen, Sozial- und Politikwissenschaftlerinnen trugen ihre Forschungsthe-

men in die Bewegungsmedien und stellten sich in Bewegungsräumen den kritischen

Vorwürfen ihrer feministischen Mitstreiterinnen. Sie bezogen auch Anliegen aus der

Bewegung auf ihre Forschungsgegenstände und trieben neue Methoden, wie insbe-

sondere die Alltagsgeschichte und Oral History, produktiv voran. Die Frauenforschung

nahm ab Ende der 1980er Jahre – auch durch die Kritik aus der Bewegung dazu an-

gestoßen – vermehrt die Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung in den Blick

und fragte explizit nach Frauen als Täterinnen. Damit wurden Frauenforscherinnen zu

Pionierinnen der Erforschung der nationalsozialistischen ›Volksgemeinschaft‹ und in

der Frage danach, wie die breite deutsche Gesellschaft an den Verbrechen des Regimes

beteiligt war.

An der feministischen Erinnerungskultur hatten jedoch durchaus unterschiedliche

Akteurinnen teil, die jeweils eigene Akzente setzten. Vor allem Journalistinnen und Fil-

memacherinnen trugenentscheidendzur feministischenErinnerungskulturbeiundwi-

dersprachen in einzelnen Debatten den Forscherinnen dezidiert. So ist die ab 1983 un-

ter Feministinnen unterschiedlicher ›Lager‹ geführte Debatte um den Bund Deutscher

Frauenvereine (BDF) im Jahr 1933 Ausdruck des Interesses, feministische Gegenwarts-

positionen historisch abzusichern. Auch hat die Vertiefung in den Nachlass von Hilde

Radusch, die imNationalsozialismus als Kommunistin verfolgt wordenwar, aufgezeigt,

welche unterschiedlichen Rollen ältere Frauen in der neuen Frauenbewegung einneh-

men konnten. Denn Radusch, die lesbisch lebte und darüber schrieb und sprach, war

auch Aktivistin in der neuen Frauenbewegung, ehe sie mit höherem Alter und dem ge-

stiegenen gesellschaftlichen Interesse an alltagsgeschichtlichen Erzählungen zu einer

Zeitzeugin des Nationalsozialismus wurde.

Anhand der Filmemacherin Helke Sander konnte ich zeigen, wie eine der wichtigs-

ten Aktivistinnen der neuen Frauenbewegung, die nicht in der historischen Frauenfor-

schung aktiv war, sich spät des Themas annahm. In ihrem Film »BeFreier und Befrei-

te« (1992) über dieMassenvergewaltigungen von deutschen Frauen zu Kriegsende stellte

sie eine universal verstandeneweiblicheOpferschaft dermännlichen Täterschaft gegen-

über und schloss damit an Erinnerungsmotive an, die um 1980 die feministischeÖffent-

lichkeit dominiert hatten. Diese Motive sind in der populären öffentlichen Geschichte

der 2000er Jahre wiederzufinden, in der deutsche Opfererzählungen einen neuen Auf-

schwungerhielten.AnschließendandiesesErgebnismeinerArbeit erscheint es lohnens-

wert,denTransfer vonMotivender feministischenErinnerungskultur indiePopulärkul-

tur der wiedervereinigten Bundesrepublik und ihreWirkmächtigkeit bis heute genauer

zu untersuchen. Dies bleibt einer anderen Studie überlassen.

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008 - am 14.02.2026, 11:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471098-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

