
Alfred Lorenzer 
Die katholische Kirche und die Reform 
der Abtreibungsgesetzgebung r 

Die »Ieidenschafdiche Diskussion der Abtreibungsproblematik«' komme nicht zur 
Ruhe. Nachdem das S. Gesetz zur Reform des Strafrechts vom 18. Juni 19743 

versucht hatte - in übereinstimmung mit der Entwicklung in anderen wesdichen 
Lindern wie österreich, Frankreich, den USA eIe. ' - Ärzte und Frauen nach einem 
Schwangerschafrsabbruch innerhalb der ersten drei Monate der Schwangerschaft 
(Fristenlösung) von Kriminal-Behandlung und Gefängnis zu verschonen, erlag das 
Bundesverfassungsgericht "der Versuchung", die »Funktion ... eines die staadiche 
Politik »kontroHierenden Organs zu übernehmen«': Es dekretierte. daß Leben 
"jedenfalls vom (4 . Tage nach der Empfängnis (Nidation, fndividuation) an « 
bestehe6 und daß Frauen, die eine Schwangerschaft abbrechen lassen. »nicht willens 
sind. den damit verbundenen Verzicht und die natürlichen Pflichten zu überneh­
men« / Au! dieser Grundlage und unter Hinweis auf den Wert des Menschen in der 
»Schöpfungsordnung«8 verfügte es eine »staatliche Verpflichtung zum Strafen~9, die 
nur beim Vorliegen besonderer Gründe - medizinischer, kriminologischer, euge­
nischer, sozialer Indikationen - zurückgenommen werden könne. 
Wer gedacht hatte, daß die im Gehorsam gegenüber dieser wertgeschwängenen 
Entscheidung vollzogene neuerliche Novel! ierung des § 218 StGB, die wesentlich 
die vom BVerfG vorgelegte IndikationenIäsung nachvollzicht lO, die VerfechteT 
scharfer Kriminalisierung beruhigt habe, sieht sich inzwischen getäuscht. Auf 
breiter Front wird ein neuerlicher Angriff gegen die Reste der Liberalisierung 
vorgetragen, hierbei insbesondere gegen die .soziale Indikation<. Obwohl Ärzre­
Funktionäre Il und die evangelische Kirche" ihren Teil zu diesem Angriff beitragen, 
fungien als entschlossener Vorreiter die katholische Deutsche Bischofskonferenz, 
die ihre rechtspolirischen Forderungen mit einem Hirtenbrief vom 27. August t979 
(»Dem Leben Dienen~) untermauert hat. 

1 überarbeitete Fassung eines Abschnitte<; ."" einer gep],nl.n Vcroffendichung ("0,, Konzil der 
,Buchhalter- ). 

1 BVcrfGE )9. 1/66. 
) BGBI. I, u97. 
4 Vgl . den überblick bei M. Ehmke, Die Fris,cn..,gclung und das Grundgeser2., '971. S. 1711. 
s So d.s Minderhei,en-Votum von Simon und Rupp·von ßriinneck. BV~rfGE )9. 1/70 ; 2.U ditsero 

Aspekt ausführlich W . Abendroth . Das Abrrcibungsuncil des Bunde,vcrfassung.gerichls. KJ 1971. 
111. 

6 BVer(GE 39. 1/ )7. 

7 A. a. 0 .. S. 16. 
8 A. a. 0 .• S. 67. 
9 A. 1 . 0 ., S. 47. 

10 8GB I. I (1976) lil) . 

11 Vgl. CI"'" die Ausführungen des Pr:ösidcnttn deT Bundcs'rztebmmcr. ,K""<'n Vilmar, in: Deutscnes 
!\.mcblatt )1!J9?9. $. 1985 H. 

Il VSI. die gemeinume Erklarung d" R...,cs d" Evangelischen Kirche in Deutsehl,nd und der Deu'$ch~n 
Bi<chol>konleren~. Grund"".n. und Gottts Gebol. 1979, S. )1. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


In einern Land, in dem auch das höchste Gericht von der .Schöpfungsordnung<' aus 
argumentiert, kommt diesem Dokument trotz der verfassungsrechtlich gelorderten 
Trennung von kirchlichem und weltlichem Recht') in der juristischen Auseinander­
setzung höheres Gewicht zu als der Äußerung anderer Verbände. Gerade weil der 
Verzicht, die Andersdenkenden der moraltheologischen Auffassung der Kirche zu 
unterwerfen, vorab bekräftigt wird. 

"Wir betonen, daß es uns dabei n.icht um die gesct2.liche Verordnung einer spezifisch 
katholischen Morallehre geht, wir treten hier vielmehr für allgemein menschliche und elemen­
tare rechtliche Belange ein, für Schutz- und Grundrechte .. . " 

Die Argumentation gibt vor, sich an den für alle, Gläubige wie Ungläubige. gleich 
verbindlichen Nonnen zu orientieren: 

»Das Gewissen muß sich dabei an Maßstäben orientieren, die dem eigenen Verfügen und 
Meinen entzogen und in der unverrückbaren sinlichen Ordnung begründet sind .• 

Und grenzt davon durchaus die zusälzliche Bindung des Christen ab: »Der Christ 
empfängt zusätzlich Klarheit und Entschiedenheit aus dem Wort Gones. '< 
Beide Male wird als On der Emscheidung das Gewtssen genannt. Der Verzicht auf 
die st:latliche Gängelung der ~ohnehit; zum Bösen geneigten menschlichen Natur. 
wird also konzilsgetreu bestätigt. Und schließlich werden Begründungen für die 
Gewissensentscheidung vorgetragen. bei denen nicht Gottes WOrt, sondern die 
Erkennmisse moderner Wissenschaft. die das sittliche Bewußtsein aller - Gläubiger 
wie Ungläubiger - in diesen konkreten Entscheidungen fundieren können, nämlich: 
wie steht es mit der -Menschlichkeit- des ungeborenen Kindes. des Fötus. des 
Embryonen? Man sieht, dem Gewissensrecht der Andersdenkenden wird entspro­
chen. Nichtchristliche Gewissensenrscheidung wird im Aufsuchen ihrer sittlichen 
Grundlinien gewürdigt. 
Scheinbar. Denn von Anfang an durchzieht eine eigentümliche Diskriminierungs­
strategie den Text : 
- so wird die, von der bischöflichen Auffassung abweichende, Einstellung identifi­

ziert mit einem offen-dümm~chen Pragmatismus: 

.Viele meinen, w:).s medizinisch-cechrusch durchführbar ist, kann bedenkenlos getan wer­
den . lhnen scheint zu genügen. daß dabei ihre eigenen Interessen durchgesetzt werden. -

- oder es wird ein Vulgärhedonismus angeprangert: 

"Zu viele Menschen h~ndeln nach der falschen Einstellung: ,Erhubt ist, was mir geflllt" 
ohne die Folgen ihres Tuns für sich und andere zu bedenken. Oder nach der vordergründi­
gen Uberleguog: -Erlaubt ist. was mir nÜtzI<, ohne auf den möglichen Schaden für andere Z\l 
achten.« 

- und schließlich wird eine beschränkte WissenschaftsgJäubigkeit, die borniert ist 
gegenüber der einzelwissenschanlichen Sichtverkürzung, vorgestellt: 

"Auch Auskünfte einzelner Wissenschaften genügen als Orientierung für das Handeln 
nicht. da sie n\lr unter bestimmten Gesichtspunkten eine Wirklichkeit in den Blick rücken, 
ohne sie in ihrer Ganzheit erlassen zu können.« 

Gewiß, alle diese Verfallslormen sittlicher Entscheidungsfähigkeit gibt es, deswegen 
kann der FesmeHung nichl widersprochen werden: dies .. ist Ausdruck unsittlicher 
Einstellungen; sie wird besonders abstoßend. wenn sie mit ,Selbstverwirklichung< • 
• Emam.ipation< oder ,AutOnomie, verbrämt wird". 
Nur. die Tendenz. eben mit diesen Verfallsfonnen gegensätzliche AuHassungen 
insgesamt als siulich minderwertig zu denunzieren, ist unverkennbar. Enrlarvend ist 

I J Im Zu~mmenh:tng des ~ .,8 SIGB: Ehmke, '. a. 0., S. 40 H. 

29 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


JO auch, wie im Umkehrverfahren nahegelegt wird, die unrer den Stich worten "Selbst­
verwirklichungu, .Emanzipationu oder »Autonomie~ organisierte Sittlichkeit ins 
Zwielicht zu rucken . So eingesrimmt wird die Frage:,. Wie iSI es möglich, daß in der 
Abtreibungsdiskussion für die Gewissen vieler Menschen das ungeborene Leben 
anscheinend kaum eine Bedeutung hat?« nicht zum Ansatz, sich mit einer von der 
Kirchenlehre abweichenden si[[üchen Fundierung der Abtreibung auseinanderzu­
setzen. Dem Gläubigen wird vielmehr vorab bedeutet, was er von solcher Sittlich­
keit zu halten hat: nichts Gutes. 
Bemerkenswerterweise kommt nämlich nach dieser Einstimmung in die Erönerung 
eine Auflistung von Gründen, die für eine nichtchristliche Orientierung in der Tat 
Bedeutung haben. Reinigt man sie von. gezielt eingestreuten Diskriminierungen wie 
dem ))ausschließlich. im folgenden Einleitungssatz, 

»of, wird 2u5schließlich überlegt. ob die Mutter durch den Eingriff Sch:tden nimmt". 

dann schälen sich drei Begründungen für die \,Menschlichkeir~ des Embryonen 
heraus: 
I. Der Embryo ist von Anfang an aufs Ziel ausgerichtet, ein ~Mensch~ zu werden. 
Diese Zielstrebigkeit aber verbietet jeden Eingriff in die Entwicklung. Damit wird 
jeder Eingriff zur Verhinderung des werdenden Lebens der Tötung eines Menschen 
gleichgesetzt. Ein verführerisch einfacher Schluß! Freilich steht er auf recht schwa­
chen Füßen. weil er zu Weiterungen führt, die Von dem Andersdenkenden nicht 
hingenommen werden können. Läßt man nämlich diese Zielstrebigkeit als zurei­
chende Begründung dafür gelten. daß es sich an jedem Punkt der Entwicklung »um 
das eigenständige Leben des Kindes handelt", dann unterliegt auch die PiUe dem 
Eingriffsverbot - denn auch Ei und Samenzelle enthalten schon jene Zielstrebigkeit 
auf das ~eigenst.ändige Leben des Kindes« hin. 
Schon die Zeugung steht in der Richtung »menschlichen Lebens«. Weshalb nach 
kirchlicller Auffassung die Pille demselben Verbot unterliegt wie die Schwanger­
schaitsunterbrechung. raul VI. hat das 1968 in der Enzydika »Hum2nae Viue~ 
unzweideutig und verbindlich erklärt mit den Wanen: 

.In Obcreinslimml.lng mit diesen Leirs:itzen der menschlichen und christlichen Auffassung 
über die Ehe müssen wir erneut erklären, d2ß die direkte Unterbrechung des bereils eingeleite­
ten Zeugungsvorgangs ... als erlauble Wege der Gebunenrege\ung absolut auszuschließen 
,iod. Gleichermaßen ist. wie es das Lehr~mt schon wiederholt erkläTl hai. die direkte, 
dauernde oder zeitweilig begrenzte Sterilisalion des Mannes wie der Frau auszuschließen; 
außerdem ist auch jede Handlung davon ausgeschlossen, die sich enrweder in Voraussicht oder 
w~hrend des Vollzugs des ehelichen Ahe.s oder darauf folgend beim Ablauf seiner natürlichen 
Auswirkungen die Verhinderung der Fonpflanzung zum Ziel oder Mine! zum Ziel setzt!" 

Soweit wollen die Oberhinen in ihrer Begründung einer Si[[lichkeit auch für 
Nichtchristen nicht gehen. Sie fübren deshalb, wohl empfindend. wie unannehmbar 
ihr erstes Argument ist, eine zweite Begründung ein: 
2 . Die Begründung der Menschlichkeit in der Eigenart des Embryonen. Die Bischö­
fe srützen das fragwürdige Zielstrebigkeitsargument durch ein strukturelles Argu­
ment mit dem Hinweis auf eine nicht bloß angestrebte, sondern verwirklichte 
Slruktur des Embryonen. Dabei verirren sie sich zunächst in eine biologiscische 
Argumentation, die - merkwürdig genug für eine kirchliche SteUungnahme -
-Menschlichkeit« aus dem Besitz menschlicher Organe ableitet: 

.Bereits mit dem Abschluß des zweiten MonaiS sind alle Organe vorhanden. Im drinen Mon3t 
sind die späteren kindlichen Proponionen schon im einzelnen vorgezeichnet.. 

'4 Franz BöckJe und Carl Holemtein (Hrsg.): Die Enzyklika in der Di,kussion. Benz\ger Verlag, Zürich. 
Einsieddn. 196&. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


Die Bischöfe bringen also ein Argument ein, das oHen in eine zoologische Anthro­
pologie führt - oder aber in die Annahme, der menschliche Körper sei am 6. Schöp­
fungstag eigens und separat aus Gottes Hand hervorgegangen . 
Seriöser wird das Strukrurargumenc erst mit der Einführung einer psychischen 
Karegorie. nämlich der Erlebnisfähigkeit: 

. Der Embryo reagien nicht nur auf zahlreiche Reize. man kann :tuch schon GeHihlsempfin­
dungen nachweisen. Die Geschichte des Menschen und seiner Personalität beginnr nicht erst 
mit der Gebun. Was vorher geschieht. ist für das späcerc Leben tief eingeprägt und bleib! 
prägend. Der Mensch ist Mensch von Anfang an." 

Bemerkenswert ist. daß die Zeirbcstimmung da aber plötzlich nebulös wird . Wann 
beginnt diese für die Menschlichkeit konsnrurive Edebnisfähigkeit! Die Wissen­
schaft. auf die sich die Oberhirten so aufgeschlossen modem stützen. wenn sie 
sagen, »wer jedoch die sicheren Einsichten der Embryologie zur Kenntnis nimmt«, 
kann d·as in der Tat angeben: dann nämlich, wenn die Stammhirnorganisation eine 
Registrierung zusätzlich zu den sellsomotorischen Reizreaklionen des Embryonen 
anbiete!. Frühestens also in der zweiten Hälfte der Schwangerschaft. Lassen wir 
offen. ob dieses Moment der »Erlebnisfähigkeit« eine menschlichkeitskonstitutive 
Bedeuwng hat. Schlüge es zu Buche, so wie der Hinenbrief das vorspielt, dann fiele 
der game leidenschaftlich denunzierende AngriH gegen den revidierten § 218 schon 
an dieser Stelle in sich zusammen ; Der gesLattere Spielr.lum eines Eingriffs liegt 
schon bei der Fristenregelung weit davor. . 
Nun eignet sich die »Erlebnisfähigkeit~ tatsächlich nicht als slrukturelles Kriterium 
der Menschlichkeit des Embryonen . Erlebnisfähigkeit im Sinne von emorionaler 
Resonanz teih der Embryo mit allen höheren Lebewesen, deren strukturelle Stufe 
die Ontogenese in ihrem Nachzeichnen der Phyologenese durchschreitet. Erlebnis­
fälligkeit im Sinne menschlichen Bewußtseins aber kommt dem Kind erst weit hinrer 
der pforte der Geburt 2,U . Zu spät also um für unsere sittlichen Maßstäbe als 
Umerscheidungsmarke gelten zu können. 
Greift das Zielstrebigkeitskriterium die "Menschlichkeir« viel zu früh auf, so setZt 
das strukturelle Argument "Menschlichkeit« zu spät an . 
3. Die dritce Begründung erst nähen sich dem Problem: Der Wechselbeziehung 
zwischen MUller und Kind . In der bischöflichen Stellungnahme erscheint diese 
freilich nur aufs Biologische beschränkt: Der Embryo »entfaltet sich in einem 
intensiven Nahrungsausrausch mit dem mütterlichen Organismus~. 
Nicht-biologisti.sch gedacht, muß die Aussage erweitert so lauten: Der Embryo 
entfaltet sich in Einheit mit dem mütterlichen Körper. In einer »Muner-Kind-Ein­
heit«'j, in der von Anfang an menschliche Verhaltensmuster in den Aufbau des 
kindlichen Organismus eingehen. Der Embryo nimmt mithin immer schon teil an 
den sozialen Prozessen der Menschen. 
Der Gesichtspunkt der "Wechselbezjehung~ führt in die Problematik tatsächlich ein 
für unsere überlegungen wesentliches Argument ein: Das Kind gewinnt zwar erst 
posmatal das für Menschlichkeit konstitutive Merkmal der »eigenständigen Subjek­
tivität« (um es dann auch niemals wieder zu verlieren - ein Problem, auf das hier 
nicht eingegangen werden kann). Nicht eigenständige Subjektivität kommt schon 
dem Embryonen als Teil der Mutter-Kind-Einheit zu. Der Embryo allein hat keine, 
seine Menschlichkeit komtituierende SubjektiviUit. Subjekt der kindlichen Bildungs­
prozesse ist vielmehr (von Anfang an) die Mutter-Kind-Einheit. Anders formuliert : 
Die Mutter-Kind-Einheit ist der Produzenr der "Menschlichkeit" des Embryonen 
auf dem Wege 

'j Siehe lorenzc.: Zur Begrii/ldung eine.r ma,eo.tiluschcn Sozialisationstheorie, Suhrk.amp, Frankfurt 
197' und Die Wlhrhci, der psychoanalytischen Erkenntnis, Suhrkamp, Frankfun '974. 

)1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


- heraus aus der Situation als Quasi-Organ des mütterlichen Organismus (nach der 
Vereinigung von Ei und Samenzelle) hin 
- zum Wechselspiel zweier strukturiener Organismen, von denen einer (der Em­
bryo) sich innerhalb des anderen (der Muteer) entwickelt, insgesamt also 
- heraus aus einer Sirukrur, die der Embryo mil den höheren Tieranen gemeinsam 
hat, zu einer menschlichen. 
Diese nmenschlichen" Entwicklungslinien sind gewiß im Embryonen angelegt (hier 
kommt die Zielgerichtetheit in veränderter Fassung herein), aber nicht als Wirklich­
keit (dem widerspricht die snuklUrelle Lage), sondern als Möglichkeit. Der Embryo 
ist also nicht von vornherein ein Mensch, sondern er wird einer innerhalb der 
Mutler- Kind- Einheit. 
Funktion der Mutter-Kind-Einheit ist demnach die Herstellung eines Menschen als 
sittliche Aufgabe der Muuer. Sitdiche Aufgabe aber heißt: Entscheidung über die 
Verwirklichung der Möglichkeiten . Damit aber wird von vornherein klar: ein bloß 
passives Ablaufenlassen der Entwicklung ist unsinlich, verantwortungslos . 
Dieser Sachverhalt ist interessanterweise den Bischöfen nichr entgangen . Sie nehmen 
durchaus Kenntnis von der Mutter- Kind-Einheit und formulieren sogar die daraus 
erwachsende sittliche Abwägungspflicht, freilich absichtlich in schiefer Gegenüber~ 
setzung von »Eigenrecht« und »Rücksichtnahme" . 
~Die Mutter isc leibseelisch mil dem Kind verbunden. Sie kann ihr Selbstbestimmungsrechl 
nicht wahmehmen ohne Rücksicht auf d~s Kind. « 

EntmystiEizien man den Text, d~nn heißt das : das Lebensinteresse des Kindes muß 
mit dem Lebensimeresse der Mutter in freier sittlicher Entscheidung abgewogen 
werden. 
Reduzien man das Lebensrecht des Kindes nicht auf bloß biologisches Vegitieren, 
da ja menschliche Personalität sich im Gegensatz zum tierischen Leben nicht auf 
biologisches Vorhandensein einschränken läßt, so ist die Frage der menschenwürdi­
gen Verwirklichung der im Embryonen vorhandenen Mögluhkeiten eine von der 
Mutter zu leistende Gewissensentscheidung. Das aber heißt: gerade die .Rücksicht 
auf das Kind" fordert die sittliche Enrscheidung heraus, ob die menschlichen 
Möglichkeiten des Embryonen verwirklicht werden sollen . Es ist klar, daß für unser 
sittliches Empfinden jene Mutter verantworrlicher handelt, die - im FaUe eugeni­
scher Indikation - die entsetzliche Verwirklichung der Möglichkeit verweigen, im 
Unterschied zu jener Mutter, die aus persönlicher Gewissensangst den Dingen ihren 
Lauf und das Kind in seinem Elend die Zeche tür den eigenen Seelenfrieden zahlen 
läßt. Wie das "Humanae Vitae~ von der Mutter forden in der Ablehnung auch der 
\>therapeutischen« und d. h. - bei der Mutter oder Kind - leidenvermeidenden 
A bbruchind ikation: 
. müssen Wir erneut erklären, daß die direkte Umerbrechu~ des bereits eingeleiteten Zcu ~ 
gungsvorgangs und vor allem die direkt gewollte und herbeigeführte Schwangerschaftsunter­
brechung, auch wenn sie allS therapeutischen Gründen geschieht, als erlaubte Wege der 
Gebunenregelung absolut auslUschließen sind .• '" 

Und angesichts aller aus Psychoanalyse, EmwicklungspsychoJogie und Pädagogik 
genommenen Einsichten in die fundamentale Bedeutung der vorrangig von der 
Mutter zu leistenden »Einigungu mit den kindlichen Bedürfnissen für eine gelunge­
ne "Menschwerdung« trifft gerade jene Mutter eine sinliche Emscheidung, die in 
zutreffender Einschätzung der Unangernessenheit der zu erwartenden Lebenschan~ 
cen die Verwirklichung der Möglichkeit rechtzeitig aufgibt. Sie handelt sittlich 
veranrwortlicher als jene, die die Dinge ihren .. biologischen« und d. h. sittlich nicbt 
beuneilten Lauf nehmen läßt. 

ISa F. BöckJe und C. Holenstein u.O. (Anm. 14). 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


Gerade wegen der Einheir von Murter und Kind in der Mutter-Kind-Einheit kann 
bei alledem das Selbstbestimmungsrechr der Mutter nicht von der Rücksicht auf das 
Kind abgetrennt werden. Aber weshalb soll diese Enrscheidung der Mutter als 
»Gewissensentscheidung« überlassen werden? Dafür gibt es eine Reihe von Grün­
den. die alle im Sachverhalt der unteilbaren Mutter-Kind-Einheir Liegen. Verdeutli­
chen wir unS die Problematik zunächst ~n einem unserem sinlichen Empfinden ganz 
unzumutbarem Fall: Weil die Rücksicht auf das Kind sich nicht veranrwoflungslos 
von der Aussicht auf bloß biologisches Dasein (wie beim Tier) leiten lassen darf, 
sondern bei der Frage der Verwirklichung der Möglichkeiten an den Chancen eines 
menschenwürdigen Lebens sich orientieren muß, müßte einer objektiven Instanz 
außerhalb der konkreten Mutter-Kind-Einheit auch das Recht zugestanden werden, 
gegen die »U neinsichtigkeit der Mutter« zwangsweise einen Schwangerschaftsab­
bruch anzuordnen. Es versteht sich, daß solche Aussicheen mit den Grundnormen 
der »Persönlichkeitswürde« der Mutter unvereinbar sind. 
Doch selbst, wenn man inkonsequent nur die halbe Lösung zuläßt, wie das die 
Tndikationenregelung (auch sie gegen bischöflichen Widerstand) in einem objekti­
ven Kriterienkatalog für die freiwillige mütterliche Abtreibungsenrscheidung macht. 
so versagt doch da schon jede objektive Beuneilungsmöglichkeit. Sie versagt an der 
Unmöglichkeit der für eine angemessene Verwirklichung des lebens nötigen Auf­
gabenzumessung der Mutter. Erinnern wir uns nochmal : die für eine Umserzung 
von kindlicher Möglichkeit in menschenwürdige Wirklichkeit zunächst zuständige 
Instanz ist die Mutter in der Mutter-Kind-Einheit. Der Widerstand der Mutter 
gegen das Austragen der Leibesfrucht ist in sich aber bereits Indiz einer unzurei ­
chenden eigenen Fürsorgemögl.ichkeit. Seit Freud wissen wir, daß die Beziehungsfä­
higkeir - und das gilt prononciert für die Fähigkeit zur positiven Einigung mit dem 
Kind - von der PersönlichkeitSStruktur der Mutter abhängr (bestimmt auch durch 
unbewußte. dem bewußten Handlungsspie! entzogene FaktOren). Eine für die 
wreichende Entfaltung des Kindes notwendige mütterliche Zuwendung kann nicht 
durch Verordnung abgerufen werden, und sie kann keinesfalls erzwungen werden. 
Das ist der Grund, weshalb das Selbstbestimmungsrecht der Mutter nicht durch 
objektive Vorschriften von der Rücksicht auf das Kind abgetrennt werden kann. Als 
Instanz der Entscheidung über die Verwirklichung der kindlichen Möglichkeit kann 
also faktisch nur die Gewissensentscheidung der Muner fungieren. 
Aus der Anerkennung der Mutter-Kind-Einheit als Handlungsinstanz und Ent­
scheidungsinstanz für die Frage der Verwirklichung der menschlichen Möglichkei­
ten ergibt sich nun aber eine genaue Bestimmung, ab welchem Zeitpunkt der 
Embryo als eigenstiindiges menschliches Leben anerkannt werden muß. D. h. wann 
Fürsorge und Entscheidung an soziale Instanzen außerhalb der Muner-Kind-Ein­
heit übergehen können: Dann. wenn die "Verwirklichung" des Embryonen soweit 
fortgeschritten ist. daß er aus der Mutter-Kind-Einheit herausgelöst, seine Entwick­
lung in einem erweirerten sozi:t.len Rahmen nehmen kann bzw. nehmen könnte. 
Einfach formuliert: zum Zeitpunkt der Lebensfähigkeit außerhalb des mütterlichen 
Körpers. Daß die »Fristenlösung« die Grenze für die Entscheidungsfreiheit weit 
unterhalb dieser Marke angesetzt hat. läßt sich rechtfertigen (worauf ich hier nicht 
eingehen kann). 
Die Anerkennung der mütterlichen Gewissensentscheidung. die Frage der verant­
wortlichen Verwirklichung der Möglichkeit des Embryonen setzt aber selbsLVer­
st iindlich voraus) daß die Mutter frei von Zwang wählen kann, weil die Gewissens­
bildung im konkreten Fall eine offene Diskussion der Abwägung von eigenem Tun 
und sozialen Normen erfordert. Beides wird bereits bei der Indikationenlösung 
- die den Bischöfen ja nicht einmal genügt - behindert. 

J) 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


)4 Angesichts dieser Sachlage muß die Frage umgekehrt werden. Wie kommen die 
Bischöfe dazu. über die sinliche Gewisse.nsentscheidung hinweg auf einem Gebär­
zwang für Schwangere zu bestehen? Die Antwort ist leicht: weil sie der Problematik 
insgeheim ihr eigenes den Nichtchristen unzumutbares anthropologisches Konzept 
unterlegen: 
Nach kirchlicher Auffassung ist die Seele keine in der kindlichen Entwicklung 
herzustellende Eigenschaft des Menschen. sondem eine von Gon hinzugefügte 
außerirdische Substanz . Eine unsterbliche Seele, die sich nach dem Tode auch vom 
Körper trenne, um abgeschieden davon himmlischen Freuden oder höllischer Pein 
zu verfallen . Diese unsterbliche Seele wird nach kirchlicher Lehre bei der Vereini­
gung von Ei und Samenzelle (nachdem die alte Homunculus Lehre obsolet wurde) 
dem Embryonen hinzugefügt. Deshalb und nur deshalb ist der ~embryonaJe 
ZellkJumpen« schon seelenvoll. Von daher erSt wird die kirchliche Argumentarion 
überhaupt schlüssig: in der Tat ist auf der Grundlage einer solchen Lehre jede 
Abrreibung Tötung eines Menschen, und man kann keine der Indikationen von 
diesem Urteil ausnehmen. Nicht die medizinische Indikation. denn das »unschuldi­
ge Leben« des Kindes kann nicht als Angreifer. gegen den Notwehr edaubt wäre, 
definiert werden. Und schon gar nicht die kriminologische Indikation - die Mutter 
darf nicht die Folgen einer Vergewaltigung durch die Tötung eines Wesens mir einer 
unsterblichen Seele tilgen. Und ebensowenig hält die eugenische Indikation stand: 
der mit e.iner unsterblichen Seele ausgestanete Embryo har wie jeder andere Träger 
einer solchen Gottesgabe. (Humanae Vitae S. 15) sein Schicksal aus Gottes Hand 
entgegenzunehmen und zu rragen, auch wenn ihm eine Intoxikation während der 
Schwangerschaft ein Leben ohne Arme und Beine bescheren wird. Verwerfliche 
Tötung ist in dieser Sicht auch jener Eingriff. dessen Unterlassung nach. geltendem 
Recht jeden Gynäkologen wegen Kunstfehlers vor Gericht bringen muß : bei 
Komplikationen im Gebunsverlauf. die keinen operativen Eingriff zur Rettung von 
Mutter und Kind zulassen, das Kind zu töten, um die Muner zu retten. Diese 
Möglichkeit ist noch in der jüngeren Geschich[e durch päpstliche Lehrentscheidun­
gen ausdrücklich verworfen worden (unter BetOnung der Devise "Roma locula, 
causa finita«), und sie ist auch propagiert worden noch in den letzten Jahrzehnten in 
dem katholischen Bestseller DDer Kardinal«: die Mutter muß slerben, damit aus 
ihrer Leiche das lebende Kind herausgeschnitten werden kann. 
Nur auf der Linie des Glaubens an eine unsterbliche Seele wird die bischöfliche 
Verlautbanmg stringent. Damit aber beginnt der öffentliche Skandal der bischöfli­
chen Anmaßungen im Hirtenbrief »Dem Leben dienen« . Er ist fünffaeher Art. 
I. Für Menschen, die nicht an eine unsterbliche Seele mit einem Leben nach dem 
Tode glauben. sind die Schlüsse aus der bischöflichen Argumentation unannehmbar. 
Sie den Nichtgläubigen dennoch aufzwingen zu wollen. ist ein Skandal, der die 
demokratiscben Grundrechte im Kern triHr. Wobei die Verachtung für diejenigen. 
die den Glauben an eine unsterbliche Seele nicht teilen. sogar offen geäußert wird in 
der ordinär-abschätzigen Formel vom ~seelen.Iosen ZelJklumpen~. Eine absichtlich 
widerwärtige Bezeichnung, in der eine vom kirchlichen Glauben an die unsterbliche 
Seele abweichende sittliche Einstellung desavouiert wird und die Gottlosen zu 
Menschen niederer Denkart gestempelt werden sollen. 
2. In der Formel 

~da5 Gewissen muß sich dabei an Maßstäben orienueren, die dem eigenen Verfügen und 
Meinen emzogen und in der unverrückbaren sittlichen Ordnung gegründet sind ... 

wird von der .. unverrückbaren sittlichen Ordnung" geredet. Ganz offensichtlich ist 
damit keinesfalls bloß die Geltung von Normen gegenüber individueller Willkür 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


gemeint. Gemeint ist eine der geschichtlichen Bewegung enlzogene naturrechdiche 
Fundierung der 5iulichkeit. Es darf angenommen werden, daß den Bischöfen 
bekannt iSI, daß das TÖLUngsverbot kuhurspezifiseh geregelr ist, und daß es Hoch­
kulruren mit differenziereen ethischen Normen gab, in denen die Törung Neugebo­
rener der potestas patriae umerlag. '6 So in Deutschland noch bis ins 11. Jahrhun­
den. Unsere Kultur hat diese Stufe überwunden - zumal auf dem Stand einer 
demokratischen Gesellschafrsordnung, in der - ich zitiere die späte kirchliche 
Anerkennung dieses Sachverhalts in der Enzyklika Johannes XXlll. »Pace rn in 
Terris« - Subjekt des Rechtes nichr mehr die abstrakte Wahrheit, sondern der 
Mensch in seiner Personwürde ist. Aher darauf spielt die Formel von der unverrück­
baren sittlichen Ordnung eben nicht an. Die bischöfliche »Unverrückbarkeit « 
basiert auf einem geschichtslosen, auf eine göttliche Weltordnung zurückgehenden 
Naturrecht. Oie bischöfliche Einstellung fällt mit ihrer »Einheit von göttlicher 
Weltordnung, Naturrechr und positivem Recht. hinter Hugo Grotius, also hinter 
das Jahr 1690 zurück .'} 
Solche Unverrückbarkeit ausdrücklich als Norm für alle, scheinbar abgegrenzt von 
der chrisdichen Bindung an das WOrt Gones, von dem erst im eächsten Satz die 
Rede ist, zu behaupten, ist eine kirchliche Anmaßung. Doppelt anmaßend, indem 
unabhängig und außerhalb der im kirchlichen Verständnis ein für allemal gesetzten 
Normen keine Normbildung anerkannt und die öffnung des Aggiornamenco zur 
Welt hin zur Einbahnstraße kirchlicher Normierung wird. Auf dem Boden dieses 
Normierungsmonopols kann dann von den politischen Hilfstruppen des Episkopars 
die perfide Gleichsetzung von "Abtreibung und Auschwitz« erfunden werden. 
Unwidersprochen. Weil die bischöfliche Auffassung selbst jede Normbildung au­
ßerhalb der kirchlichen Ordnung verächdich abtut und damit die Babn freigibt, die 
nichtchrist\iche Sittlichkeit mit der Willkür des nazistischen Unrechtsstaates gleich­
zusetzen, wobei sich zugleich eine Verharmlosung des Nazismus und etne Verhöh­
nung der Qualen seiner Opfer zeigt. 
3. Das bischöfliche Normenverständnis korrespondiert nicht von ungefähr mir einer 
Institutionenlehre, die offen bekannt wird in dem Satz 

,.Das Gebor »Du sollst ruchr rÖlen" aber gehörr Zu den tragenden und gemeinsamen Grund­
übeneugungen, die durch keine Institution außer Kraft gesetzt werden dÜrfen.-

Sehen wir davon ab, daß mit der Zitierung des 5. Gebotes der mosaischen Geser7..e5-
rafeln unverhüllt eine religiöse Grundlage hervorgekehrt wird. (Eine Grundlage, die 
in unsere allgemeine sittliche Ordnung eingegangen ist, mit ihr aber nicht mehr 
identifiziert werden kann .) Oie Behauprung »die durch keine Institution außer Kraft 
gesetzt werden dürfen« ist zunächst atemberaubend unehrlich. Soll vergessen 
werden, daß die Kirche allzeit bis heute zwei Instirutionen ausdriicklich das Recht 
zu tötee eingeräumt hat: der sraarlichen Kriegsführung und der Gerichtsbarkeit? 
Wenn schon - deklamatorisch - die Kirche Abstand nimmt von den Kreuzzügen, 
die in ihrem Namen und Auftrag geführt und begleitet wurden von einer Mordstra­
ße von den Judengemeinden am Niederrhein bis Jerusalem, so bleibt doch die 
unterm Titel des »gerechten Krieges« gewährte Tötungslizenz an den Staat bis zur 
Gegenwart gültig. Und noch in der Gegenwart sind es gerade die christlichen 
Politiker mir ihrer Forderung nach der Todesstrafe - so .. Kopf ab . -Jäger von der 
CSU -, die verdeut\jchen, daß es sehr wohl InsLltutionen gibt, denen zugebilligt 

16 Gunn.r Heinsohn. Roll Kni.pcr: Th~ori. des Fam.i!icnr",hu, SuhrlG.rnp, ES 747. Frankfun 1974. 
17 Bub.r. Knieper : Die Naturrech,,)thre des Hugo GrOIius, Dissen.ation (PhilosophisclJe Fakulüt Firn) 

'971. 

35 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


wird, das Gebot »Du soUst nicht töten« außer Kraft zu setzen . Die kirchliche 
Begründung, daß der weltlichen Ordnung das »Schwen« verliehen sei, ist bekannt. 
Ehrlicherweise müßte der Hinenrext also lauten: 

.Das GebO! .Du soUSt nicht töten' aber gchön zu cten tragenden und gemeinsamen Grund­
überzeugungen. die nur durch jene Institutionen 3ußer Krah gesetzt werden dürfen. denen 
Kirche und göttliche Weltordnung das Recht dazu verliehen haben.« 

In dieser Fassung aber - und ich sehe keine andere wahrheitsgeueue Formulierungs­
möglichkeit - wird der dritte Skandal kirchlicher Reglementierung offenbar: zur 
Verfügung über die sittlichen Normen und die Rechtsgrundlage der Gesellschaft 
gesellt sich die Bestimmung der Institutionen sozialer Entscheidung. 
4. Vor allem aber wird deutlich, daß eine Institution ausgeschlossen ist: die 
personale Gewissensemscheidung. Damit konnte sich das Konzil schon nur in einer 
Weise befreunden, die den Verdacht der Heuchelei nahelegt: unter dem Titel der 
Religionsfreihei[ abgehandelt, inthronisierte das Konzil die Gewissensfreiheit der 
Andersgläubigen in einer für diese nur mäßig relevamen Problematik. Denn kein 
Staat braucht mehr ermahnt zu werden, eine staatskatholische Repression Anders­
gläubiger zu unterlassen. Die Resre sr~arskirchlicher Religionsverfolgung - die es 
noch gibt - sind dabei, sich heute ohne konziliare Besinnung selbst zu erledigen. Sie 
sind geschichrlich unhalrbar geworden. Der Verdacht lag irruner schon nahe, daß 
mit der großzügigen Geste der Religionsfreiheit die Kirche nur ihre eigenen 
Interessen atheistischen Staaten gegenüber 'Zur Geltung bringen wollte . Relevant für 
uns ist aber nielu die Erlaubnis. nach eigener Facon selig werden zu dürfen, sondern 
nach eigener Gewissensentscheidung sittlich handeln zu können. Von solcher 
Toleranz ist in der kirchlichen Kampagne gegen den neuen § 218 nichts zu spüren. 
Aufschlußreich ist. daß schon auf dem Konzil das Zugeständnis der Gewissensfrei­
heit an einer festen, unbestrittenen Barriere scheiterte : An der »Gewissensfreiheit /( 
der Gläubigen. In der Erklärung über die Religionsfreiheit heißt es 

"Bei ihrer Gewissensbildung müssen jedoch die Christgläubigen die heilige lind sichere Lehre 
der Kirche sorgfältig berücksichtigen. Denn nach dem Willen Christi ist die katholische Kirche 
die Lehrerin der W3hrheit. ihre Aufgabe ist es. die Wahrheit. die Christus ist, zu verkündigen 
und authentiscb 2U lehren. 2ugleich 3l1ch die Prin2ipien der sinlichen Ordnung ... autoritaliv 
zu erklären und 2U be.~t.ätigen .• 

]örg Bopp faßt seine Kritik denn auch folgendermaßen zusammen : 

.Eine Theologie von der Würde des Lehrarnres verdeckt in der EcclesioJogie die Theologie von 
der Freiheit des Gbubens~ktcs und von der Würde der freien Person. M~n könnte sagen, daß 
in der katholiscben TheoU!gie heute die Eccle!wlogie der einzige Ort !SI, in dem es noch keine 
Lehre von der Freiheit des Menschen (hier: des Gläubige'l) gibt. Es könnte sich als eine der 
großen nachkonziliaren Aulgaben der katholischen Theologie herausstellen, ihren Kirchl!nbe­
gTlff von ihrem ncuen Penonenverftiind"is bey gründlieb zu korrigieren ." 

Wie man siehr - die Entwicklung isr rückläufig. Die hierarchische Verfügung über 
das Gewissen der Gläubigen bleibt ungebrochen. Und : in der Abrreibungsdebatte 
wird diese Verfügung bedenkenlos auf die Andersdenkenden ausgedehnt. In kleri­
kaler Anmaßung wird erwartet. daß jene sich in dem Panzer einer rücksichtslosen 
Fruchtbarkeitsmythologie - scheinwissenschaftlich präsentiert - zwingen lassen . 
j. In allen bisherigen Punkten liegt der Skandal im Ausgreifen auf die nichtkatholi­
sche Bevölkerung. Dem setzt der Hirtenbrief (wie die kirchliche Abtreibungsagita­
lion insgesamt) die Krone auf im unverschleierten Rückfall in das vorkonziliare 
Staatsverständnis. Die Bischöfe belassen es ja keineswegs bei einem Appell an ihre 

,S Jörg Bopp: Die ErJUärung über die Religionsfreiheit vom 11. Vltikanischcn Konzil. Zei,~hrift fur 
ev.ngdische Ethik. 11. j:.h.-gang. Heft 4. Juli 1967. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


Gläubigen und der Androhung der Exkommunikation (was ihr Recht wäre), sie 
belassen es auch nicht bei der verbalen Diskriminierung (was schon nicht mehr mit 
den schönen Deklarationen des Konzils übereinstimmen würde), sie rufen vielmehr 
lauthals nach dem Staatsanwalt: 

.Katholische Christen können eine Praxis, die fundamentalen Prinzipien der silClichen Ord­
nung enrgegensteht und auch dem Wohl des Einzelnen abträglich ist, auf Dauer nicht 
hinnehmen. Wir setzen uns daher entschieden dafür ein, daß die gegenwärtig geltenden 
Rechtsbestimmungen durch eine Rege.lung ersetzt werden, die voll im Einklang mit der 
Verfassung steht. " 

Im Klartext : die SrraIbestimmungen des alten § 2 r 8 sollen wiederhergestellt werden. 
Auch in Zukunft sollen gläubige wie ungläubige Frauen vor die Alternative gestellt 
werden : Gefängnis oder Zwangsgebun (auch gegen ihre eigene Gewissensentschei­
dung). Zwangsgebun oder eigenes Elend in Hincerhofpraxcn. Und das Elend der 
Kinder, auf die sich die Mutter nielH einstellen konnte. Dem Staat aber wird 
weiterhin die Aufgabe zugewiesen, »die Bürger zum Gehorsam gegenüber den 
sittlichen Gesetzen mit Machtmitteln zu erziehen ... « 19 

Nichts ist mehr übrig von dem Bekenntnis 

_außerdem verlangt dic Würde der menschlichen Person, daß es dem Menschen möglich 
gemacht wird, aus eigenem Emschluß und in Freiheil zu handeln- (Enzyklika Paccm in 
Terris). 

Ein bloßer Rückfall hinter das II. Vatikanische Konzil? Machenschaften einer 
reaktionären antikonziliaren Fronde? Keinesfalls . übersehen wird nicht, daß es sich 
um Verlautbarungen des gesamten deutschen Episkopats handelt. Einschließlich der 
ehemaligen Wortführer der sogenannten progressiven Flügels des Konzils. Die 
Konzilsbeschlüsse sind auch sehr wohl in den Hirtenbrief eingegangen: in Ver­
zicluserklärungen auf moraltheologische Begründungen und in einer Argumema­
tion mit wissenschaftlichen Erkenntnissen und .. allgemeinen sittlichen Grundüber­
zeugungen". Womit ein fast undurchdringlicher Verschleierungsmamel über die 
kirchlichen Machtansprüehe gebreitet wird. 
Das ist der Punkt, der das Konzil selbst in den Skandal verwickelt: an die Stelle der 
offenen Konfromation der Kirche mit der demokratischen Gesellschaft ist das 
Aggiornamento einer raffinierten Sprachregelung getreten. Der alte Wolf hat sich 
nun einen Schafspelz der Verständigung übergezogen, um des[Q wirksamer seine 
Regeln über den kirchlichen Bereich hinaus allen aufzwingen zu keinnen. Die 
Forcschri[(lichkeit des Konzils entpuppt sich als reaktionäres Anpassungsmanöver 
mit neuen wirksameren Machtstrategien. 
Das Herauswachsen einer neuen ßegründungs- und Lcgirimationsstrategie aus der 
alten, oHen den kirchlichen Mythos vorweisenden Begründung sittlichen HandeIns 
demonstriert in eindrucksvoller Durchsichtigkeir eine Leserzuschrift an die FAZ 
vom 20. 10. 79. Noch sind da beide Ebenen der Begründung erkennbar. Der Brief 
bleibt - verglichen mit dem Hirtenbrief der katholischen Bischöfe - im Verschleiern 
der eigenen Begründung und damit im Ausgreifen auf die Normenbildung Anders­
denkender auf halber Strecke stehen. Es handelt sich um einen Brief von Prof. Dr. 
Gerhard Müller - geschrieben unter ausdrückJieher Nennung der hohen staatlichen 
Funktion des Verfassers als Präsident des Bundesarbeitsgerichts. Er soll vollSländig 
zi tien werden: 

pln der Ausgabe lhrer Zeitung vom 8. Oktober haben Sie unter der überschrift .Redliche 
Fristenlösung< den Brief des Lesers ChriSlian Bickel gebr.l.cht. Diese Ausführungen bedürfen 
einer Erwiderung. Mil der Befruchtung existien der Mensch mit allen seinen höchst individu-

! 9 En>ykJika .libcna, p,acmntiss imum- ! US. zilien nach Rapp (! 8). 

)7 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28


ellen Anlagen. Soweit sich die Naturwissenschaft legitim amhropologisch außcrn kann, ist dies 
heute unumstößlich gesicherte Erkennmis: Der Mensch ist rucht nur keimhaft, er ist, wenn 
auch zunächst noch nicht in seiner sp~teren äußeren Gestalt, voll vorhanden. Er existiert dann 
auch, bei umfassender, a1SD den Bereich der Naturwissenschaft überschreitender anlhropologi­
scher Betrachtung, als geist-leibliche Person. Mit der Befruchtung ist nicht zuletzt die 
Erbanlage des Menschen und insbesondere auch deren Beziehung zum Gei,t und Charakter 
des Menschen lesrgelegt. Deswegen ist die Annahme unabweisbar, daß die Beseelung des 
Menschen, der unmillelbar schöpferische Akt Gones, gleichzeitig mit der Befruchtung des Eis 
erfolgt. Die in Rede stehenden Erbanlagen und der geistige Faktor des Menschen sind 
aufeinander bezogen. Eine scharfe Distinktion ließe auch die Annahme zu, d3ß die Beseelung 
des Wesens im Muncrleib durch GOll erst zu einer spateren EnrwickJung die»es Wesens 
erfolgt. Die geist-leibliche Einheit des Menschen würde dann auch durch ein sp~teres 

,I neinanderverwobenwerden. geschaffen. Eine solche Möglichkeit ist jedoch auszuschließen. 
Das Elternpaar würde dann seinerseits zunächst ein rein 2oologisches. sagen wir es deuclich, 
ein uerisches Wesen zeugen. Dem Menschen als geist-leiblicher Einheit und seiner damit 
gegebenen ganz eigenartigen Stellung im Kosmos, die wir .ls ,menschliche Würde< zu 
bezeichnen pflegen, entspricht es jedoch allein, daß bei dem menschlichen Zeugungsakt GO!! 
und Mensch gleichzeitig zusammenwirken. Der von GOIt gewollte Mensch würde bei der 
Weitergabe des menschlichen Lebens sonst durch Gon selbst depravien. Wollte man eine 
geist-leibliche Einheit des Menschen und den selbständigen SchöpferaJn GOlles verneinen, ist 
das befruchtete Ei ohne weiteres vOn Anfang an voller Mensch. Auch derjenige, der die 
geist-leibliche Einheit des Menschen und die menschliche Geistc.5seele leugnet, bejaht die ganz 
eigenanige Stellung des Menschen, also uOter anderem gerade, daß er kein Tier ist. Au! die 
Frage, wie der Mensch ohne Geistesseele überhaupt Mensch sein könnte, ist hier nicht weiter 
einzugehen; in unserem Zusammenhang genügt, daß alle den Menschen als Menschen bej~hen. 
Nur soviel sei gesagt, daß die Erfassung des eigenen Ichs im {eh-Bewußtsein das Vorhanden­
sein der Gei stesseele aufscheinen Hißt .• 
• Die Fr3ge, ob ein Engerling ein Maikäfer ist, hilft hier nicht weiler. Die Zoologie mag n2ch 
Phänotypen unterscheiden. Engerling und Maikäfer sind dasselbe \'(lesen, nur jeweils in einem 
anderen Erscheinung.,udium. Konsequent ist es allerdings, dem Embryo, wenn es ausgesto­
ßen wird und damit auch die Möglichkeit eines kurzen irdischen Weitcrlebens besteh,. die 
Notraufe zu spenden.- (Prof. Dr. Gerhard Müller, Präsiden' des Bundesarbeilsgerichres 
Kassel) 

An diesem Brief ist zweierlei bemerkenswert: 
I. Tragender Grund der Schlüsse ist eine theologische Position: 

"daß die Beseelung des Menschen, der unmilteJbar schöpferische Akt Gones, gleichzeitig mit 
der Befruchtung des Eis erfolgt«, 
"daß die Beseelung des Menschen im Mutterleib durch Gou . . .• , 
"daß bei dem menschlichen Zeugungsakt Gott und Mensch gleichzeitig zusammenwirken. Der 
von GOI! gewollte Mensch ... " 

und 
»Konsequent ist es ... dem Embryo . .. die NOtfJu!e zu spenden .• 

Diese theologische Position ist den Nichtchristen als Rechtsgrundlage unan­
nehmbar. 
1. Von diesem Argument3tionsgrund abgelöst wird eine Argumentation auf dem 
Boden wissenschaftlicher Erkenntnisse und allgemein verbindlicher anthropologi­
scher Einsichten vorgehlendet. Die - unausgewiesen einseirig selegienen - Wissen­
scha.ftssätze werden mit der Konsequenz "Mit der Befruchtung existiert der 
Mensch« (überschrift des Leserbriefs) zu einer geschlossenen ArWJmentationskette 
verarbeitet (die Geltung auch ohne die theologische Begründung beansprucht) mit 
dem Ziel einer für alle geltenden Normierung . W"2re Professor Müller nicht so 
ehrlich - oder so unvorsichtig gewesen, wie man's nimm! - seine tatsächlich 
wirksame dogmatische Begründung zusätzlich zu nennen, dann wäre ihm das 
geglückt, was der bischöfliche Hirtenbrief z.uwegebringt: in der raHinierren Ent­
flechtung von allgemein menschlichen und christlich besonderen Normen über ein 
.lückenlosesft anthropologisches Begrondungsspiel der kirchlichen Aucorirät einen 
Gelcungsanspruch für das sittliche Bewußtsein aller zu erschleichen. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:36:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1980-1-28

