I. Forschungsstand: >Spiritualitat« im Diskurs

Der Begriff >Spiritualitit« wird in unterschiedlichen Kontexten — sowohl iiber die
verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen hinweg als auch innerhalb derselben
- sehr unterschiedlich verwendet. Dies wird in der Literatur immer wieder thema-
tisiert, hiufig beklagt und selten begriif3t. Eine systematische Untersuchung dieser
Beobachtung aus praktisch-theologischer Perspektive ist bislang nicht erfolgt.

Allerdings haben wiederholt Autor*innen ihre Uberlegungen zu >Spiritualitit«
mit der sozialwissenschaftlichen Diskursforschung in Verbindung gebracht. Spezi-
fikum der Diskursforschung ist, dass diese den Aspekt des »Kontextes« in besonde-
rer Weise beriicksichtigt: Sie geht davon aus, dass einzelne Aussagen sich »als Teile
einer umfassenderen Diskursstruktur verstehen lassen, die voritbergehend durch
spezifische institutionell-organisatorische Kontexte erzeugt und stabilisiert wird«.
Durch die Verkniipfung mit der Diskursforschung kommen also die jeweiligen Rah-
menbedingungen von Aussagen iiber und von Konzepten zu >Spiritualitit« stirker
in den Blick und schirfen damit das Profil des Phinomens selbst.

Vier dieser Verkniipfungen von Spiritualititsforschung und Diskursanalyse
stelle ich in Reihenfolge ihrer Entstehung kurz dahingehend dar, was ihre jeweilige
Zielsetzung, Vorgehensweise und Ergebnisse bzw. Schlussfolgerungen ausmacht.

Im Zentrum steht dabei die Frage, wie die Verfasser*innen jeweils methodisch
vorgegangen sind und was sie auf diese Weise im Hinblick auf das Verstindnis von
>Spiritualitit« inhaltlich erarbeitet haben. Das Fazit biindelt die Erkenntnisse im
Hinblick auf das eigene Forschungsvorhaben zu den Dimensionen von >Spiritua-
lititc in der Praktischen Theologie.

1 Reiner Keller, Diskursforschung. Eine Einfithrung fiir Sozialwissenschaftlerinnen (Qualitative
Sozialforschung 14), Wiesbaden 42011, 9.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

1. Astrid Reglitz (2011): Glaubenspraxis

Astrid Reglitz bearbeitet das Thema >Spiritualitit« im Rahmen ihrer systematisch-
theologischen Studie, die sich eigentlich mit >Glaubenspraxis< befasst.> Am Rande
untersucht sie jedoch auch den Begriff >Spiritualititc, weshalb ihre Studie hier von
Interesse und dementsprechend etwas genauer darzustellen ist.

Reglitz Ziel ist es, historische und aktuelle praktisch-theologische Texte »darauf
zu befragen, welchen Beitrag sie zu einer theologischen Theorie von Glaubenspraxis
leisten«®. Dazu kombiniert sie diskurs-analytische und systematisch-theologische
Vorgehensweisen. Zur methodischen Bearbeitung ihrer Fragestellung wihlt Reglitz
die Methodik der Diskursanalyse deshalb, weil diese danach fragt,

»wie Glaubenspraxis innerhalb eines wissenschaftlichen und praktisch arbeiten-
den theologischen Fachpublikums diskursiv konstruiert wird, welche Begriffe,
Themen, Deutungen und Problembearbeitungen sich jeweils mit der theologi-
schen Frage nach Claubenspraxis verbinden und in welch ein Verhiltnis diese
einzelnen Aspekte zueinander gesetzt werden kénnen.«*

Den Zugewinn diskursanalytischen Vorgehens sieht Reglitz dementsprechend
darin, dass theologische Aussagen im Zusammenhang mit ihren »Deutungsin-
teressen«® herausgearbeitet werden. Neben den Inhalten der einzelnen Aussagen
stehen also auch deren Entstehung und Wirkung im Fokus. In Konsequenz dessen
betont Reglitz, dass ihre Studie zu einer Geschichte der Theologie und Theorie
beitrigt, »welche die Theorien zur Glaubenspraxis vor dem Hintergrund von Deu-
tungsinteressen und -politiken zu verstehen sucht«®. Sie hat damit mehr im Blick
als nur den Begriff selbst und seine Entwicklung tiber die Zeit hinweg. Fiir die
hier gestellten Forschungsfragen ist eine solche Vorgehensweise von besonderem
Interesse.

Zu Beginn ihrer Untersuchung reflektiert Reglitz ausfihrlich die Diskurstheo-
rie Michel Foucaults sowie die Kritik derselben und beschreibt dann unter Riickgriff

2 Astrid Reglitz, Erklaren und Deuten. Glaubenspraxis in diskursanalytischer und systema-
tisch-theologischer Perspektive (Theologie — Kultur — Hermeneutik 12), Leipzig 2011.

3 A.a.0.,14.

4 A.a.0, 22.

5 Ebd.

6 Ebd. Sie erginzt: »Die Arbeit ist damit dem Anspruch einer kulturwissenschaftlichen Theologie

verpflichtet, die die gesellschaftlichen und institutionellen Entstehungsbedingungen theo-
logischen Denkens rekonstruiert und kritisch in die eigene theologische Reflexion mit ein-
bezieht.« (a.a.0., 23 [Hervorhebung im Original]).

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

auf Reiner Kellers »Wissenssoziologische Diskursanalyse« ihr eigenes Vorgehen.”
TIhr Grundanliegen besteht dabei darin, die Mechanismen sozialer und institutio-
neller Natur zu erheben, die dazu beitrugen, dass sich der untersuchte Begriff heute
auf diese Weise darstellt.?

Insgesamt macht Reglitz vier Griinde aus bzw. formuliert vier Thesen, aufgrund
derer sich die Wissenssoziologische Diskursanalyse fiir die Forschungsfrage nach
>Glaubenspraxis< eigne: Erstens ist nach Reglitz mit der Wissenssoziologischen
Diskursanalyse der wissenschaftlich-theologische Diskurs iiber >Glaubenspraxis«
als »gegenstandskonstituierende Praktik«’ zu verstehen. Der zu untersuchende
Gegenstand >Glaubenspraxis« existiert eben nicht fiir sich, sondern durch den Dis-
kurs. Zweitens steht so die »Macht konkreter sozialer Welten, die auf die Bildung
von Wissen wirken«'®, stirker im Fokus. In diesem Sinn betrachtet Reglitz auch
die theologische Wissenschaft als »ein eigenes Machtfeld«", das es zu beachten
gilt. Drittens sieht sie es als Vorteil, durch die mit der Wissenssoziologischen Dis-
kursanalyse zunichst einhergehende »Suspension der Wahrheitsfrage«* auch
die perspektivischen Beschrinkungen des theologischen Diskurses reflektieren
zu misssen. Dies hat fiir sie zur Folge, erst nach einer analytischen Betrachtung
des Diskurses in einem zweiten Schritt zu einer theologischen Positionierung zu
kommen.” Und viertens schlieflich geht Reglitz davon aus, dass die Analyse des
theologischen Diskurses auch das »Verstindnis der Alltagsformen des Religiésen«*
erhellt, da der Diskurs nicht vom Alltag vollig gelost erfolgt, sondern von diesem
gepragt ist und zugleich aufihn zuriickwirkt.

Alle vier genannten Thesen konnen schliissig auf die Frage nach >Spiritualitit«in
der Praktischen Theologie tibertragen werden: Der praktisch-theologische Spiritua-
litatsdiskurs erschafft die >Spiritualitit« mit, die er zugleich diskutiert. Dies erfolgt
aufeine spezifische — eben praktisch-theologische — Weise. Diese ist zunichst zu er-
heben, bevor eine theologische Einschitzung vorgenommen wird. Und schlieRlich

7 Inihrer Darstellung dominieren die theoretischen Fragestellung zu Diskurstheorie und -ana-
lyse (vgl. a.a.0., 25-50), wahrend Fragen konkreter Methodik dem untergeordnet werden
(vgl. a.a.0., 57-65).

8 Vgl.a.a.0,, 50.

9 A.a. 0, 48 [im Original hervorgehoben].

10 A.a.O,48f

1 A.a. 0., 49.

12 Ebd.

13 Dies bedeutet weder, dass »die diskursanalytische Perspektive [..] den Anspruch auf eine ho-
here Neutralitit« (a.a.0., 52) erhebt, noch dass eine daran anschliefiende dezidiert theologi-
sche Reflexion und Positionierung unmoglich —und ich ergénze: oder nicht notwendig — wi-
ren. Reglitz betont auRerdem, dass eine solche Positionierung zwar nicht im Sinne der Wis-
senssoziologie, aber durchaus im Sinne der Diskursphilosophie Foucaults liegt (vgl. a.a.0.,
53).

14 A.a.0,50[im Original teilweise hervorgehoben].

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

23


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

ist davon auszugehen, dass der theoretische Diskurs zu >Spiritualitit« in Wechsel-
wirkung zu Erleben und Praxis steht.

Auf>Spiritualitit« kommt Reglitz — tiber ihre eigentliche Frage nach >Glaubens-
praxis< hinaus — auch selbst explizit zu sprechen, indem sie den Spiritualitits-
diskurs — wie auch den Frommigkeitsdiskurs — als einen polemischen Alternativ-
bzw. »Gegendiskurs«®® zu >gelebter Religion« deutet.”® Die daraus resultierenden
Ergebnisse sind auch fiir die vorliegende Fragestellung von Interesse: In einem
ersten Schritt beschreibt Reglitz im Hinblick auf die Semantik von >Spiritualitit«
zunichst die Verwendung des Begriffs in der katholischen franzoésischen Ordens-
theologie vom biblischen mvevpatikdg bzw. spiritualis her.”” Diese Deutung des
Begriffs nimmt sie als hiufig mit einem pneumatologischen Akzent verbunden
wahr, der sein »Praktischwerden begriindet und eint«'®. Als zweiten semantischen
Horizont nennt Reglitz den ékumenischen Kontext, da sich im Okumenischen
Rat der Kirchen seit den 1970er Jahren ein verstirktes Interesse an >Spiritualitit«
erkennen lisst.”” Hier findet Reglitz >Spiritualitit« einerseits als Dialogbegriff, da
die Okumene sich als durch den Geist bewirkt erlebt, und andererseits als Krisen-
begriff in Abgrenzung zur Konzentration auf politische und dogmatische Fragen.*®
Den dritten semantischen Horizont sieht sie schliefilich in der alltagssprachlichen
Verwendung von »>Spiritualitit< als »eine Rubrik, unter der sich religiése Prak-
tiken unterschiedlichster Herkunft und verschiedene Transzendenzsehnsiichte
versammeln lassen.«*

In einem zweiten Schritt zeigt Reglitz anhand der EKD-Orientierungsschrift »Evan-
gelische Spiritualitit« (1979), dass diese einen klar praktischen Fokus der Rede von
>Spiritualitit« aufweist®*:

»Die Orientierungsschrift popularisierte auf diese Weise einen rechtfertigungs-
theologisch riickgebundenen und, ganz der Etymologie des Begriffs entspre-

15 A.a. 0,235

16 Vgl a.a.0, 235-257. Immer wieder stellt sie dabei eine Vermischung bzw. Synonymisierung
von >Spiritualitatc und sFrommigkeit« fest, die fir sie Beleg des dahinterstehenden gemein-
samen Diskursraumes ist (vgl. a.a.0., 236).

17 Vgl.a.a.0, 237.

18 Aa. 0,238

19 Vgl. ebd.
20 Sie bezieht sich hier vor allem auf Aussagen aus Ulrich Barth, Religion in der Moderne, Tii-
bingen 2003.

21 Reglitz, Erklaren und Deuten, 239. Hier nennt Reglitz im Anschluss an Michael Ebertz als
Merkmale von >Spiritualitite Subjektivismus, methodischen Synkretismus, Massenphéno-
men und Absetzbewegung (vgl. a.a.0., 240 unter Verweis auf Michael N. Ebertz, Die Wiiste
lebt. Spiritualitit statt Frommigkeit?, in: Maria Jepsen (Hg.), Evangelische Spiritualitat heute.
Mehr als ein Gefiihl, Stuttgart 2004, 13-31).

22 Vgl. Reglitz, Erklaren und Deuten, 242.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

chend, pneumatologisch begriindeten Ansatz von Spiritualitit. [..] Ein wissen-
schaftlich-theologisches Interesse, das sich in exegetischer Genauigkeit, syste-
matischer Argumentation und historisch-analytischem Interesse dufsert, war fiir
die Argumentation der Orientierungsschrift sekundar. Die konkrete Bearbeitung
kirchlicher Probleme stand im Vordergrund.«*

Inhaltlich ergibt Reglitz’ Analyse von >Spiritualitit< in dieser Schrift, dass deren
Autor*innen eine »Krise des geistlichen Lebens in der evangelischen Volkskirche«
wahrnehmen, deshalb eine »Riickbesinnung auf die Pneumatologie« und dann eine
daraus abgeleitete »praktisch-theologische Konzentration auf geistliche Ubungen,
Gottesdienst und Bibellektiire als Grundelemente einer Reform des geistlichen
Lebens«** empfehlen.

Und drittens schliellich erarbeitet Reglitz auch im zeitgendssischen evangelischen
Diskurs um »>Spiritualitiit«verschiedene Elemente.* Dabei wirken nach Reglitz die be-
reits genannten Aspekte auf ganz spezifische Weise fort:

»Erstens die weitgehende Abblendung der katholisch gepragten Etymologie des
Wortes und eine damit verbundenesnaive<Aneignung der Pneumatologie als Be-
stimmungsmoment von Glaubenspraxis; zweitens die Demonstration der >Oku-
menefihigkeit< des Begriffs, und drittens eine eigentiimliche Mischung aus Kri-
sen- und Uberwindungspathos: >Spiritualitit< ist einerseits dasjenige, was der ei-
genen — protestantischen — Glaubenstradition grundséatzlich fernsteht, anderer-
seits aber auch ein universales Heilmittel fiir die Krise der Institution Kirche.«*®

Es zeigt sich hier bereits, wie prizise die Vielschichtigkeit von »Spiritualitit« durch
die gewédhlte Methode erhoben werden kann. Von hier aus unterzieht Reglitz den
so rekonstruierten Spiritualititsdiskurs dann einem Vergleich mit dem Diskurs
um »gelebte Religion< und erarbeitet daraus drei typische »Denkfiguren«*” des Spi-
ritualitdtsdiskurses: Erstens liege im Spiritualititsdiskurs ein eher hierarchisches

23 A.a. 0., 24f.

24 Alle drei Zitate: a.a.0., 242.

25  Als zentrale Quellen zieht sie hier u.a. heran Christian Méller, Spiritualitit — Gestaltwerden
christlichen Lebens, in: Wilfried Harle u.a. (Hg.), Das ist christlich. Nachdenken iber das We-
sen des Christentums, Giitersloh 2000, 143—155; Manfred Josuttis, Religion als Handwerk. Zur
Handlungslogik spiritueller Methoden, Giitersloh 2002; Peter Zimmerling, Evangelische Spi-
ritualitat. Wurzeln und Zuginge, Gottingen 2003.

26  Reglitz, Erklaren und Deuten, 243. Dabei merkt Reglitz an, dass die inhaltliche Verschiebung
von der Rechtfertigungstheologie hin zur Pneumatologie, die mit der Rede von »Spiritua-
litat« verbunden wird, kaum bearbeitet wird. Anstelle dessen werden die Aspekte »indivi-
duelle Suche« und »Erfahrung« aus dem alltagssprachlichen Gebrauch tibernommen — und
ebenfalls nicht reflektiert (vgl. a.a.0., 244).

27 A a.0,248.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

25


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Verstindnis von sakral und profan vor, wihrend >gelebte Religion«< enthierarchi-
sierend nach der Qualitit alltiglicher Glaubenspraxis frage.?® Zweitens werde mit
>Spiritualitit« »die Vielfalt der Lebensgestalten christlichen Glaubens als Wir-
kungen des Geistes«* erklirt. So wird der Begriff »Spiritualitit« laut Reglitz in
systematisch-theologischen Texten eher verwendet, um die legitime Vielfalt von
Glaubenspraxis zum Ausdruck zu bringen, wihrend der Begriff >gelebte Religion«
eher analytisch verstanden und als Ausdruck dessen verwendet wird, dass »die
Empirie der Glaubenspraxis«*® hiufig systematisch-theologisch nur unzureichend
erfasst wird. Drittens ist schliefilich der Spiritualititsdiskurs nach Reglitz insge-
samt durch einen »Bias der Praxis«<’* geprigt, der weniger theologisch-inhaltlich
als vielmehr anschaulich-praktisch ausgerichtet ist:

»Der Diskurs leistet damit einen Beitrag zur theologischen Legitimation des
pluralistisch-individualistischen status quo, der quasi hegelianisch in die Vielfalt
des Ceistes aufgehoben wird. Der theologischen Verwendung des Spiritualitats-
begriff wohnen dabei jene Tendenzen inne, die auch dem Alltagsverstindnis von
Spiritualitit anhaften<.

Zusammenfassend stellt Reglitz als zugrunde liegende These des von ihr analysier-
ten Spiritualititsdiskurses heraus: Der enge Zusammenhang zwischen Theologie
und >Spiritualitit« sei in der Kirche verloren gegangen, weshalb eine »geistliche
Theologie«* zu befiirworten sei. Damit einher geht Reglitz’ Beobachtung, dass der
Spiritualititsdiskurs von einer »Intellektuellenskepsis«** geprigt ist. Dementspre-
chend werden Geschichte und Theologie des Protestantismus in der Neuzeit im
Spiritualititsdiskurs als »Verfallsgeschichte«* beschrieben — ausgehend von idea-
lisierten Vorstellungen iiber Reformation und Alte Kirche, welche »die Funktion
einer handlungsleitenden Utopie«*® einnehmen. Die Vorstellung von >Spiritualitit«
als »Heilmittel«*” impliziert dabei laut Reglitz eine Machbarkeitslogik, nach der gilt:

28  Vgl.ebd.

29 A.a. 0, 249 unter Verweis auf Elisabeth Grab-Schmidt, Art. Spiritualitat. IV. fundamental-
theologisch, in: RGG* 7 (2004), 1594.

30  Reglitz, Erkliaren und Deuten, 249.

31 Ebd. [im Original hervorgehoben].

32 A.a.0,249f[Hervorhebungim Original]. Dies sind die Tendenzen zu VerauReralltaglichung,
Individualisierung und Vergemeinschaftung (vgl. a.a.0., 250).

33 A.a. 0, 251 unter Verweis auf Gerhard Ruhbach, Theologie und Spiritualitit. Beitrige zur
Cestaltwerdung des christlichen Glaubens, Gottingen 1987, 26.

34 A.a.0,252.

35  Ebd.

36  Ebd.

37 A a. 0, 243.248. Zugleich beschreibt Reglitz >Spiritualitat als »Krisenbegriff« (a.a.0., 247),
der aufzeigt, wie schlecht es um die Glaubenspraxis in der Kirche bestellt sei (vgl. ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

»Wer mit Hilfe spiritueller Methoden seiner Suche nach Gott eine Praxis verleiht,
kann dem Ziel nicht mehr fern sein.«*®

Durch die Kontrastierung der Diskurse zu >Spiritualitit« und >gelebte Religion«
wird noch einmal deutlicher und auf einer abstrakteren Ebene sichtbar, was nun
speziell den Begriff >Spiritualitit« ausmacht.

Abschliefiend schreibt Reglitz jedem der drei von ihr untersuchten Diskurse
(-gelebte Religions, >Spiritualitit« und >Frommigkeit<) ein eigenes Machtfeld zu:>Ge-
lebte Religion« wird im Machtfeld »interdisziplinire Wissenschaftslandschaft/kul-
turwissenschaftliche Theologie« verhandelt, sFrommigkeit< im innerdiszipliniren
Machtfeld »traditionsbezogene Theologie« und >Spiritualitit« im Machtfeld »Kir-
chenleitung«.*® Der Spiritualititsdiskurs geht nach Reglitz dabei so vor, dass er
»das Problem der Konkurrenz auf dem religiésen Markt in den Vordergrund stellt
und praktische Strategien fiir die Wettbewerbsfihigkeit der christlichen (evangeli-
schen) Kirchen entwickelt.«*° Fiir Reglitz ist der Spiritualititsdiskurs vor allem mit
dem Aspekt der kirchlichen Deinstitutionalisierung verbunden und funktioniert
»in erster Linie iiber Abgrenzung«*. Beides spiegelt seinen »praktischen Bias«**,
indem auf eine »Verbesserung der Sichtbarkeit christlicher Religionspraxis unter

der Bedingung der Konkurrenz mit anderen Religionen«®

abgezielt wird und
sich der Spiritualititsdiskurs mit konkreten Praktiken befasst, statt zum Beispiel
dezidiert theologisch ausgerichtet zu sein. Dementsprechend schlie3t der Spiri-
tualititsdiskurs an »vorhandene Glaubenspraktiken an und betrachtet die Pflege
und Reform dieser Glaubenspraktiken als den Schliissel zur Reform des kirchlichen
Lebens«**.

In Bezug aufihre Forschungsfrage nach >Glaubenspraxis« stellt Reglitz resiimie-
rend fest, dass alle drei der von ihr untersuchten Diskurse zu sgelebter Religions,
>Spiritualitit« und >Frommigkeit« sich an dem gemeinsamen »Bezugsproblem »>Si-
kularisierung«* abarbeiten, wobei eine »Negierung von >Sikularisierung« (-gelebte
ReligionJ« ihrer »fraglosen Voraussetzung (>Spiritualitit)«*® entgegensteht.

Fir die hier gestellte Frage nach der Rede von >Spiritualitit« innerhalb der
Praktischen Theologie bietet Reglitz’ Vorgehensweise einige Ankniipfungspunkte
auf methodischer und auch auf inhaltlicher Ebene: So erméglicht, was die Methodik

38 A.a.O,253.

39  AlleZitatea.a.0,, 281.

40 Ebd.

41 A.a. 0, 279. Damit verbunden ist die Verfallssemantik des Spiritualitatsdiskurses im Ver-
gleich zum »evolutiondren« Denken des Diskurses um »gelebte Religion« (vgl. ebd.).

42 Ebd.

43 Ebd.

44 A.a.0,280.

45 A.a.0, 274 [im Original hervorgehoben].

46 Beidesa.a.O., 292.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

27


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

betrifft, Reglitz’ wissenssoziologisch-diskursanalytisches Vorgehen eine Textinter-
pretation, die Fragen nach Deutungsinteressen und Wirklichkeitsinterpretationen
so miteinander verkniipft, dass grofere Argumentationslinien sichtbar werden.
Es werden theologische Aussagen gesellschaftlich-historisch kontextualisiert
und wiederkehrende Denkfiguren werden ebenso sichtbar wie die Zugehorigkeit
von Diskursen zu bestimmten Machtfeldern. SchlieRlich kann ein gemeinsames
Bezugsproblem der untersuchten Diskurse festgestellt und reflektiert werden. Ins-
gesamt ergibt sich auf diese Weise ein vertieftes, vieldimensionales Verstindnis von
>Glaubenspraxiss, aber eben auch von »>Spiritualitit<. Diskursanalytisches Vorgehen
scheint also auch fiir die Frage nach >Spiritualitit« ertragreich zu sein.

Inhaltlich zeigt Reglitz’ Analyse des Spiritualititsdiskurses, dass dieser kaum be-
griindend vorgeht, was die systematisch-theologische Filllung des Begriffs angeht.
Dies weist darauf hin, dass im Hinblick auf>Spiritualitit« Leerstellen in der theo-
logischen Argumentation bestehen. Dariiber hinaus zeigt Reglitz im Hinblick auf
den untersuchten Spiritualititsdiskurs, dass mit der Rede von>Spiritualitit« die Be-
griffe »sakral« und »profan« klar voneinander getrennt und hierarchisch gedeutet
werden.*” Auch wird >Spiritualitit« selbst als Krisenbegriff und Heilmittel verwen-
detund eng mit der Beschreibung gesellschaftlicher Sikularisierung verkniipft. Da-
mit verbunden sind ein negatives Geschichtsbild sowie die Bemithungen um eine
Verbindung von Theologie und >Spiritualitit« zu einer geistlichen Theologie. In dem
von Reglitz untersuchten Spiritualititsdiskurs geht es in erster Linie darum, (in-
stitutionell-evangelisch angebundene) >Spiritualitit« in der Konkurrenz mit ande-
ren Formen von>Spiritualitit<als Strategie fir den Wettbewerb darzustellen, indem
konkrete Praktiken empfohlen werden, welche die entsprechende >Glaubenspraxis«
sichtbar machen sollen. Fiir die Frage nach >Spiritualitit«in der Praktischen Theolo-
gie bietet Reglitz’ Untersuchung damit bereits aufschlussreiche Deutungen zu zahl-
reichen Einzelaspekten.

Zugleich bleibt offen, ob diese Deutungen hinsichtlich des immens gewach-
senen jiingeren innertheologischen Spiritualititsdiskurses noch in gleicher Weise
gelten.®® Denn die hier angestrebte Analyse des aktuellen praktisch-theologischen
Spiritualititsdiskurses hatin verschiedener Hinsicht von anderen Voraussetzungen
auszugehen: Erstens stehen die von Reglitz zitierten Quellen inzwischen inmitten
einer groflen Bandbreite an theologischen Verdffentlichungen zu >Spiritualitit«
mit ganz unterschiedlichen inhaltlichen Beziigen und Argumentationsweisen. Der
Diskurs hat sich in einer Weise ausdifferenziert, die Reglitz’ Einteilung noch nicht

47 Demgegenlber betont die Rede von s>gelebter Religion< mit ihrem Akzent auf den Alltag
»tendenziell ein horizontales, enthierarchisiertes Verstandnis von Sakralem und Profanem«
(a.a.0., 248).

48  Die Zeitder Abfassung lag zwischen 2004 und 2010 (vgl. a.2.0., 5f), wobei die Korpusbildung
notwendigerweise eher in die frithere Phase dieser Zeit zu datieren ist.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

darstellen kann. Zweitens findet sich mittlerweile die Rede von »Spiritualitit« auch
imvon ihr so genannten Machtfeld »interdisziplinire Wissenschaftslandschaft/kul-
turwissenschaftliche Theologie«*. Esist offen, was dies fiir Reglitz’ Unterscheidung
der Machtfelder von »gelebter Religion<und >Spiritualititc und deren Interpretation
bedeutet. Und drittens schlief3lich bearbeitet Reglitz zwar ausfithrlich die religions-
soziologische Debatte tiber >Sakularisierung« zwischen Peter L. Berger und Thomas
Luckmann sowie Detlef Pollack, den sich daran inzwischen anschliefSenden inner-
soziologischen Spiritualititsdiskurs konnte sie allerdings zeitlich bedingt noch
nicht beriicksichtigen. Auch dies soll nachfolgend in den Blick kommen, um zu
priifen, was dies fir den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs bedeutet.

2. Ralph Kunz (2012): >Spiritualitat« im Diskurs

Auch der Praktische Theologe Ralph Kunz setzt >Spiritualitit« und Diskurs mitein-
ander in Beziehung und zielt damit auf ein besseres Verstindnis dessen, was mit
>Spiritualitit« gemeint ist.*® Sein Riickgriff auf den Diskursbegriff beruht dabei -
dhnlich wie bei Reglitz — zum einen auf der Annahme, dass man sich durch ihn des
»Konstruktcharakters«” von >Spiritualitit« bewusst ist. Zum anderen will Kunz mit
der Formulierung seines Titels »Spiritualitit im Diskurs« darauf hinweisen, dass
auch im Hinblick auf den in >Spiritualitit enthaltenen Begriff »spiritus« in den ver-
schiedenen wissenschaftlichen Disziplinen ebenso wie in den »beiden Diskursge-
meinschaften Kirche und Akademie«** die Rolle des Heiligen Geistes als Akteur im
Spiritualititsdiskurs unterschiedlich verstanden wird.**

Kunz selbst fokussiert sich auf den Aspekt der »Diskurskritik«, womit er »die
Reflexion der Konstruktionsprinzipien«** der jeweiligen wissenschaftlichen Diszi-
plin bezeichnet. Am Beispiel »Altersspiritualitit« arbeitet er heraus, dass es aus sei-

49 A.a. 0,281 [im Original hervorgehoben].

50  Vgl.RalphKunz, Spiritualitatim Diskurs. Ein diskurskritischer Versuch, in: Ders./Claudia Koh-
li Reichenbach (Hg.), Spiritualitit im Diskurs. Spiritualititsforschung in theologischer Per-
spektive (Praktische Theologie im reformierten Kontext 4), Ziirich 2012, 211—226: 211. Sei-
ne allgemeinen Uberlegungen zum Zusammenhang von >Spiritualitdtc und >Diskurs< kon-
kretisiert Kunz anhand seines Forschungsfeldes >Altersspiritualitat, wo gefragt wird, was
»Spiritualitit zu einem guten Alter(n)« (a.a.0., 214) beitragt. Diese Konkretion ist jedoch fiir
denvorliegenden Zusammenhang nicht von Bedeutung. In anderen Veréffentlichungen sind
Kunz’ inhaltliche Aussagen zu Spiritualitat vor allem durch seinen Einsatz fiir eine Verbin-
dung vonSpiritualitit< und Theologie gekennzeichnet. Diesem Anliegen ist in der Analyse
des praktisch-theologischen Diskurses noch weiter nachzugehen (vgl. u. Kap. I11.5).

51 A.a. 0,211 [im Original hervorgehoben].

52 A.a. 0,213 [im Original teilweise hervorgehoben].

53  Vgl.a.a.0,212.

54 A a.0,214.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

29


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

ner Sicht Aufgabe theologischer Spiritualititsforschung im Diskurs der Disziplinen
ist, »ernsthaft darum zu ringen, konvergierende Optionen zu benennen, die An-
schlussstellen (und Bruchstellen) zwischen dem theologischen und dem humanwis-
senschaftlichen Spiritualititsdiskurs identifizieren lassen«*.

Kunz verbindet also mit der Rede von >Spiritualitit«vor allem die Frage danach,
wie im interdiszipliniren Dialog theologisch verantwortlich vom »spiritus« und da-
mit von >Spiritualitit« gesprochen werden kann. Es geht ihm darum, die — zum Bei-
spiel mit der Rede von >Altersspiritualitit«implizierte — Pastoralmacht, die Foucault
in christlicher Seelsorge beobachtet, kritisch in den Blick zu nehmen.*® Inhaltlich
dringt Kunz deshalb auf einen interdiszipliniren Dialog zu >Spiritualititc, wobei er
die Aufgabe der Theologie mit der Aufgabe verbunden sieht, »die Grenzen der Wis-
senschaft zu thematisieren«*”.

Insgesamt sind im Hinblick auf die von Kunz geforderte Diskurskritik vor al-
lem zwei seiner Argumente fiir das weitere methodische Vorgehen im Hinblick auf
den Spiritualititsdiskurs in der Praktischen Theologie interessant. Dies ist erstens
seine Akzentuierung dessen, dass Wissenschaft sich — gerade auch im interdiszi-
plindren Kontext — des je eigenen Blickwinkels und deshalb auch des Konstruktcha-
rakters ihrer Themen und Thesen bewusst sein sollte. Zweitens akzentuiert Kunz ne-
ben der Thematik der Macht vor allem die der inhaltlichen Auseinandersetzung.>®
Ausgehend davon, dass Wissenschaftsdisziplinen mit ihren unterschiedlichen Leit-
perspektiven letztlich um die Wahrheit streiten, empfiehlt er diesen, die eigenen
und fremden Leitperspektiven zu analysieren und zu diskutieren.” Dazu gehért
unter anderem im Anschluss an Kunz’ Deutung von >Spiritualitit« mit Fokus auf den
»Geist«, diesen Aspekt in die eigenen theologischen Uberlegungen zu >Spiritualititc
mit einzubeziehen.

3. Hubert Knoblauch (2012): Der Topos der >Spiritualitat«

Auch der Soziologe Hubert Knoblauch bringt >Spiritualitit« explizit mit Diskursfor-
schung in Verbindung. Dies ist auch deshalb von besonderem Interesse, weil seine
inhaltlichen Ausfithrungen zu>Spiritualitit disziplineniibergreifend breit rezipier-
ten werden, auch im praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs.*

55 A.a.0,224.

56  Vgl. ebd. unter Verweis auf Hermann Steinkamp, Seelsorge als Anstiftung zur Selbstsorge,
Miinster 2005, 18—25.

57  Kungz, Spiritualitit im Diskurs, 226.

58 Vgl a.a.0, 213.223f. 226.

59  Vgl.a.a.0,219.

60 Aus diesem Grund werden seine einschlagigen Texte unten auch zur Analyse des praktisch-
theologischen Spiritualititsdiskurses herangezogen (vgl. unten Kap. 111.2).

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

Zur Verkniipfung von »>Spiritualitit« und >Diskurs< setzt Knoblauch im An-
schluss an Berger und Luckmann bei der Definition von Institutionalisierung als
»Routinisierungen des Handelns und damit auch Konventionalisierungen von
Ausdriicken«® ein und schlief8t daran seine Definition von Diskurs an: »Die insti-
tutionalisierten Formen kommunikativen Handelns nun mochte ich als Diskurs
bezeichnen, dessen konstruierte Faktizitit natiirlich immer einen Machtaspekt
aufweist.«** Der genannte Machtaspekt wiederum liegt fiir Knoblauch darin be-
griindet, dass die Akteure der Diskurse deren Ordnung selbst erst herstellen:

»Empirisch finden wirja nicht zuerst die Ordnung und Geregeltheit, sondern eine
nach Subjekten und Situationen variierende Vielfalt von Kommunikation und Dis-
kursen, in der wir meist erst unter vielen Miithen, massiven Abstraktionen und ra-
dikalen [sic!] typisierenden Vereinfachungen diese Ordnung allm&hlich und me-
thodisch rekonstruieren. Diese Karrnerarbeit des Empirischen (die die Karrnerar-
beit unserer gesellschaftlichen Konstruktion widerspiegelt) sollte selbst die abs-
trakteste Theorie daran erinnern, dass auch >Diskurse< hochgradige Konstruktio-
nen sind, die es>so< nicht gibt, sondern die selbst Konstrukte (zweiter Ordnung)
sind.«®

Im Gegensatz zu diesem komplexen Konstrukt >Diskurs« bezieht sich die Bezeich-
nung >Topos«< bei Knoblauch »auf die Ebene sprachlicher Einzelbegriffe und ihrer
semantischen Gehalte«*. Topoi verwenden nach Knoblauch die Akteure selbst, sie
treten also in Interaktionen auf.* Ihre eigentliche Bedeutung besteht aber darin,
»dass sie {ibersituativ als Wissen zur Verfiigung stehen«*®, das heifdt in den unter-
schiedlichsten Situationen, Medien und Gattungen.®” Dabei deuten unterschiedli-
che Akteursgruppen die Topoi unterschiedlich und greifen auch unterschiedlich auf
sie zuriick (zustimmend, ablehnend etc.).%®

Diese allgemeinen Uberlegungen bringt Knoblauch nun exemplarisch in Ver-
bindung mit >Spiritualitits, die er aus verschiedenen Griinden als Topos versteht:
Zum einen wird der Begriff >Spiritualitit« gezielt von den Akteuren verwendet.®

61 Hubert Knoblauch, Der Topos der Spiritualitdt. Zum Verhaltnis von Kommunikation, Diskurs
und Subjektivitat am Beispiel der Religion, in: Reiner Keller/Werner Schneider/Willy Vieho-
ver (Hg.), Diskurs — Macht — Subjekt, Wiesbaden 2012, 247—264: 249.

62  Ebd. [im Original hervorgehoben].

63 A.a.0,250.

64 A.a.O,251.

65 Vgl.ebd.
66 Ebd.
67 Vgl.ebd.

68 Vgl.a.a.0,252.
69 Vgl.a.a0,257.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

3


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Zum anderen lassen sich mit dem Verstindnis von »Spiritualitit< als Topos die zwei
entscheidenden Phasen der Ausbreitung des Begriffs »Spiritualitit« deuten:

»Die Spiritualitit bildet einen Topos, der in einer ersten Phase eine zur Religion
konkurrierende Legitimation bildet und damit die Herrschaftsverhaltnisse im re-
ligiosen Feld entscheidend mit pragt. In einer zweiten Phase aber iberschreitet
dieser Topos die Crenzen des religiésen Feldes und ist damit wesentlich an seiner
Entgrenzung beteiligt«’®.

Damit beschreibt Knoblauch die Verinderung der Begriffsverwendung von »Spiri-
tualititc, wie sie sich auch in der Entwicklung und Ausdifferenzierung des prak-
tisch-theologischen Spiritualititsdiskurses spiegelt. Inzwischen umfasst die Arena
um den Topos >Spiritualitit« nach Knoblauch mehrere unterschiedliche Felder: den
Katholizismus, den protestantischen Raum (zuerst nur die charismatische Bewe-
gung, inzwischen auch der Mainstream), den ehemaligen Bereich des »New Age« (in
dem >Spiritualitit« als Gegenbegriff zu >Religiositit« verwendet wird) und schlief3-
lich »Mischpositionierungen« (die von Psychotherapie bis Wellness reichen und die
Knoblauch als »populire Spiritualitit« bezeichnet).”

Insgesamt ist >Spiritualitit« fitr Knoblauch vor allem Ausdruck von Subjektivie-
rung. Denn >Spiritualitit« mit ihrem Akzent auf Erfahrung verweist »immer auch
aufdas Subjekt, das die Erfahrung macht«™. Dies impliziert aus Diskursperspektive
zweierlei und wird von Knoblauch deshalb als »doppelte Subjektivierung«” bezeich-
net. Zum einen ist das jeweilige Subjekt der Erfahrung »ein Subjekt, das vom Dis-
kurs der Spiritualitit konstruiert wird«’, indem es zum »Ausgangspunkt der Re-
ligiositit«” gemacht wird. Zum anderen muss dieses Subjekt Erfahrungen »selbst
am eigenen Leib«”® machen.

70 A.a.0,247.

71 Vgl.a.a.0, 258.

72 A.a. 0., 259 [Hervorhebung: K. D.].

73 Ebd.

74  Ebd.

75 A.a.0,260.

76  Vgl. ebd. Dies ist eng damit verbunden, dass die an der Ausbreitung der Spiritualitat betei-
ligten »Kommunikationsmedien selbst institutionelle Akteure in der Arena sind, die sich um
den Topos der Spiritualitit gebildet hat« (a.a.0., 258). Knoblauch nennt auch noch weitere
gesellschaftliche Faktoren, die diese Subjektivierung in Form von»Spiritualitit<begiinstigen:
1. den»neoliberalen Kapitalismus« (a.a.0., 260), der das Selbst zur 6konomischen Ressource
macht, 2. die Emanzipation, 3. die »Verdnderung der Produktion von der Hand- zur Wissens-
arbeit« (a.a.0., 261). So »fithren die >interaktiven< Medien zu einer Vereinzelung der Kommu-
nikation« (ebd.), was Knoblauch mit der Ausbreitung von »>Spiritualititc unmittelbar in Ver-
bindung setzt.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

Das Subjekt muss also mehr sein als ein Konstrukt des Diskurses: »Das Subjekt
muss etwas Subjektives vorweisen«”.

Im Hinblick auf die Methodik ist fiir die Frage nach >Spiritualitit« in der Prak-
tischen Theologie besonders interessant, dass Knoblauch — wie auch Reglitz und
Kunz — akzentuiert, dass es die Akteur*innen selbst sind, welche die Diskursord-
nung herstellen. In diesem Zusammenhang mahnt seine Argumentation an, sich
des Konstruktcharakters nicht nur des jeweiligen Topos, sondern auch der Diskur-
se selbst bewusst zu sein. Die Rede von >Spiritualitit« als kommunikatives Handeln
und damit als Ausiibung von Macht ist in diesem Sinn zu verstehen. Diese Uberle-
gungen sind fiir die Bearbeitung der Frage nach »Spiritualitit« in der Praktischen
Theologie zu beriicksichtigen.

Inhaltlich ist Knoblauchs Einteilung in vier Felder der Verwendung des Topos
>Spiritualitit« iiber die Zeit hinweg anregend fiir die Einordnung bzw. Ausdifferen-
zierung des praktisch-theologischen Diskurses. Diesen gilt es, mit den inhaltlichen
Thesen Knoblauchs zu >Spiritualitit< als Ausdruck der Entgrenzung des religiésen
Feldes - und in diesem Zusammenhang auch mit dem von Reglitz benannten Be-
zugsproblem >Sikularisierung« — abzugleichen. Auch Knoblauchs These eines Zu-
sammenhangs von doppelter Subjektivierung und Erfahrung mit >Spiritualitit« bil-
det einen theologisch zu reflektierenden Ankniipfungspunkt fir die folgende Un-
tersuchung.

4. Frank Neubert (2016): »>Spiritualitat< und Religionsdiskurs

Der Religionswissenschaftler Frank Neubert zielt auf die »Ausarbeitung einer Theo-
rie der diskursiven Konstitution von >Religion«’®, Methodisch kniipft er dazu an
Foucaults Diskurstheorie an und akzentuiert besonders die »methodologische In-
differenz«” diskursanalytischen Vorgehens:

»Es geht nicht darum, selbst Gegenstidnde zu kategorisieren oder nachzuweisen,
ob und warum solche Kategorisierungen berechtigt oder unzuldssig sind. Gefragt
wird ausschlieRlich nach Zuschreibungsprozessen, den im Hintergrund wirken-
den Wissens- und Machtstrukturen und den durch diese Prozesse und Strukturen
erzielten (und empirisch nachweisbaren) Wirkungen.«®°

Dies wendet er in seiner Diskursanalyse zu >Religion« an und nimmt dabei neben
»Sakularitit« und >Wissenschaft« auch >Spiritualitit« in den Blick.

77 A.a.0.,260.

78  Frank Neubert, Die diskursive Konstitution von Religion, Wiesbaden 2016, 56.
79  A.a.0.,187 [im Original hervorgehoben].

80 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Er beschreibt dabei die Rede von >Spiritualitit< in drei Verwendungsweisen:
Zuerst fokussiert er sich darauf, dass »>Spiritualititc in Abgrenzung zu >Religion«
verwendet und damit »in vielen Kontexten >Religion« positiv gegeniibergestellt«*'
wird. Zentral bestimmt ist >Spiritualitit« dabei als »individualisierte >religidsec
Erfahrung«®?. Als zweite Gruppe der Verwendung macht Neubert »sich als >traditio-
nell religids« verstehende[n] Akteure[]«* aus, »die >Spiritualitit« als negatives Bild
mit so etwas wie >postmoderner Beliebigkeit« verbinden und sie damit einer [..]
geregelten >Religiositit« antagonistisch gegeniiberstellen<®. Diese Gruppe bildet
quasi das Gegenstiick zu erstgenannten. Die dritte Weise der Begriffsverwendung
verortet Neubert in »Erneuerungsbewegungen beispielsweise innerhalb des Ka-
tholizismus [...], wobei als »spirituellc auch hier die individuellen Erfahrungen des
Einzelnen gedeutet werden, die gewissermafRen den individuell erfahrbaren Teil
der>Religion< ausmachen«®.

Der entscheidende Aspekt ist fiir Neubert genau dies: Auch die Abgrenzungsbe-
mithungen religioser Akteure zeigen, dass es mit der Rede von >Spiritualitit« letzt-
lich doch immer »um die Bestimmung diskursiver Grenzen und ihrer Verschiebun-
gen<® in Bezug auf>Religion« geht. Es verweist die Rede »von Spiritualitit also selbst
dann tiefenstrukturell auf den Religionsdiskurs, wenn ein expliziter Bezug zu >Re-
ligion«in singuliren Auflerungen fehlt«®.

Fir die vorliegende Frage nach >Spiritualitit< in der Praktischen Theologie ist
im Hinblick auf die Methodik Neuberts Anspruch methodologischer Indifferenz
anregend: Neubert akzentuiert die diskursanalytische Vorgehensweise auf Zu-
schreibungsprozesse und deren Wirkungen. Auch Reglitz war dhnlich vorgegangen
und hatte sich fir den diskursanalytischen Abschnitt ihrer Untersuchung von der
»Wahrheitsfrage«®® distanziert und diese dann im systematisch-theologischen
Teil ihrer Studie bearbeitet. Wiederum ahnlich fragt auch Kunz zuerst nach den
»Konstruktionsprinzipien<® der verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen,

81 A.a.0.,127.
82 A a.0,128.

83 Ebd.
84 Ebd.
85 Ebd.

8 A.a.0,130.

87 A.a. 0, 131. Dies wiederum gilt quasi umgekehrt dann auch fiir den Religionsdiskurs ins-
gesamt: »Das Interesse der Akteure an Zuordnung oder Nicht-Zuordnung der eigenen oder
einer anderen Position zur Kategorie >Religion< bewirkt nicht nur stindige Aushandlungen
um die Grenzen dieser Kategorie, sondern gleichzeitig eine Aufrechterhaltung der Kategorie
und entsprechender Gegenkategorien selbst, die mit jeder singulidren AuRerung im Religi-
onsdiskurs belebt werden.« (a.a.0., 177).

88  Reglitz, Erklaren und Deuten, 33.49.52.

89  Kungz, Spiritualitat im Diskurs, 214.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

|. Forschungsstand: »Spiritualitatc im Diskurs

bevor er sich der theologischen Fiillung von »Spiritualitit< zuwendet. Ein solches
zweischrittiges Vorgehen erscheint auch fiir die vorliegende Frage nach »Spiritua-
litidtc in der Praktischen Theologie sinnvoll. Es wird also — analog zu Reglitz und
Kunz und im Unterschied zum Vorgehen Neuberts — auf die Analyse ein zweiter,
inhaltlicher Schritt folgen.

Inhaltlich erarbeitet Neubert, dass >Religion<und >Spiritualitit« als Gegenbegrif-
fe konzipiert werden, wobei letztere auf die Rede von >Religion< angewiesen ist und
dies wiederum selbst eine der Ursachen dafiir ist, dass>Religion« weiter (im Diskurs)
existiert. Inwiefern dies auch fiir den hier zu untersuchenden Spiritualititsdiskurs
besonders der Praktischen Theologie von Relevanz ist, ist nachfolgend zu beachten.

5. Zwischenfazit

Die dargestellten Verkniipfungen von >Spiritualitit« und Diskurs bieten sowohl me-
thodische als auch inhaltliche Ankniipfungspunkte fiir das vorliegende Forschungs-
vorhaben.

Dies gilt in besonderem Maf3e fir die Studie von Astrid Reglitz. Ihre ausfithr-
lich aus theologischer Perspektive reflektierte Rezeption von Diskurstheorie und
Diskursanalyse bildet eine solide Grundlage fiir weitere theologische Bezugnahmen
auf Michel Foucault und Reiner Keller. Dass und wie Reglitz vor dem Hintergrund
von grofleren Argumentationslinien und sich wiederholenden Denkfiguren dann
»Sikularisierung« als gemeinsames Bezugsproblem der von ihr untersuchten Dis-
kurse zu Glaubenspraxis herausarbeitet, ist einleuchtend und bildet deshalb eine
der Vorannahmen fiir die Untersuchung des praktisch-theologischen Spiritualitats-
diskurses, die nachfolgend tiberpriift werden soll.

Eine weitere Vorannahme bildet Hubert Knoblauchs Deutung von »>Spirituali-
tit«im Sinne der doppelten Subjektivierung und damit der engen Verkniipfung von
Subjekt und Erfahrung mit>Spiritualitit«. Auch dies ist in die folgenden Uberlegun-
gen mit einzubeziehen.

Inhaltlich sind dariiber hinaus weitere Aspekte der genannten Ansitze fiir die
folgende Untersuchung zu beriicksichtigen: Dies ist erstens die von Ralph Kunz be-
sonders fiir den Spiritualititsdiskurs aufgeworfene Frage der Interdisziplinaritit
und dem Umgang mit den damit verbundenen inhaltlichen Auseinandersetzungen
zwischen den Disziplinen. In diesem Zusammenhang ist dann zweitens Frank Neu-
berts Gegeniiberstellung von >Spiritualitit« und >Religion« besonders fiir die prak-
tisch-theologischen Bezugswissenschaften, aber auch fiir die Spiritualitatsdiskurse
in der Praktischen Theologie selbst zu beriicksichtigen.

Daneben sind es auch im Hinblick auf die Methodik einzelne Aspekte der ver-
schiedenen Ansitze, die im Folgenden bedacht werden sollen: Es sind dies die Abs-
trahierung einzelner Aussagen auf Denkfiguren und Bezugsprobleme sowie die Zu-

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:

35


https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

gehorigkeit von Diskursen zu Machtfeldern (Reglitz), der Fokus auf Zuschreibungs-
prozesse und deren Wirkungen (Neubert) und vor allem die Trennung von diskurs-
analytischem und theologischem Arbeitsschritt (Reglitz; Kunz; Neubert) einerseits
und die Frage nach der Wahrheit und die damit méglicherweise verbundenen inner-
und interdiszipliniren Konflikte (Kunz) andererseits.

Als Vorteil einer Vorgehensweise in Anlehnung an diskursanalytische Grundan-
nahmen deutet sich an, dass sie eine Fokusverschiebung von den Begriffsdefinitio-
nen hin zu gesellschaftlichen Bedingungen und sozialen Akteuren von Diskursen
ermoglicht. So kommt bei der Textinterpretation eine Metaebene ins Spiel, durch
die letztlich mehr tiber den untersuchten Begriff — den der >Spiritualitit« — ausge-
sagt werden kann, als dies mit einer schlichten Definition des Begriffs moglich ist.
Methodisch impliziert dies, zugunsten der Metaebene immer wieder vom einzel-
nen Text Abstand zu nehmen und einzelne Aussagen und Argumente zu Merkmalen
von Diskursen zu aggregieren. Vor allem aber bedeutet es, das eigene Vorgehen im
Anschluss an methodische Uberlegungen und von den Forschungsfragen und der
Thematik her moglichst transparent zu begriinden.

https://dol.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

