
I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 

Der Begriff ›Spiritualität‹ wird in unterschiedlichen Kontexten – sowohl über die 
verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen hinweg als auch innerhalb derselben 
– sehr unterschiedlich verwendet. Dies wird in der Literatur immer wieder thema
tisiert, häufig beklagt und selten begrüßt. Eine systematische Untersuchung dieser 
Beobachtung aus praktisch-theologischer Perspektive ist bislang nicht erfolgt. 

Allerdings haben wiederholt Autor*innen ihre Überlegungen zu ›Spiritualität‹ 
mit der sozialwissenschaftlichen Diskursforschung in Verbindung gebracht. Spezi
fikum der Diskursforschung ist, dass diese den Aspekt des »Kontextes« in besonde
rer Weise berücksichtigt: Sie geht davon aus, dass einzelne Aussagen sich »als Teile 
einer umfassenderen Diskursstruktur verstehen lassen, die vorübergehend durch 
spezifische institutionell-organisatorische Kontexte erzeugt und stabilisiert wird«1. 
Durch die Verknüpfung mit der Diskursforschung kommen also die jeweiligen Rah
menbedingungen von Aussagen über und von Konzepten zu ›Spiritualität‹ stärker 
in den Blick und schärfen damit das Profil des Phänomens selbst. 

Vier dieser Verknüpfungen von Spiritualitätsforschung und Diskursanalyse 
stelle ich in Reihenfolge ihrer Entstehung kurz dahingehend dar, was ihre jeweilige 
Zielsetzung, Vorgehensweise und Ergebnisse bzw. Schlussfolgerungen ausmacht. 

Im Zentrum steht dabei die Frage, wie die Verfasser*innen jeweils methodisch 
vorgegangen sind und was sie auf diese Weise im Hinblick auf das Verständnis von 
›Spiritualität‹ inhaltlich erarbeitet haben. Das Fazit bündelt die Erkenntnisse im 
Hinblick auf das eigene Forschungsvorhaben zu den Dimensionen von ›Spiritua
lität‹ in der Praktischen Theologie. 

1 Reiner Keller, Diskursforschung. Eine Einführung für SozialwissenschaftlerInnen (Qualitative 
Sozialforschung 14), Wiesbaden 42011, 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

1. Astrid Reglitz (2011): Glaubenspraxis 

Astrid Reglitz bearbeitet das Thema ›Spiritualität‹ im Rahmen ihrer systematisch- 
theologischen Studie, die sich eigentlich mit ›Glaubenspraxis‹ befasst.2 Am Rande 
untersucht sie jedoch auch den Begriff ›Spiritualität‹, weshalb ihre Studie hier von 
Interesse und dementsprechend etwas genauer darzustellen ist. 

Reglitz’ Ziel ist es, historische und aktuelle praktisch-theologische Texte »darauf 
zu befragen, welchen Beitrag sie zu einer theologischen Theorie von Glaubenspraxis 
leisten«3. Dazu kombiniert sie diskurs-analytische und systematisch-theologische 
Vorgehensweisen. Zur methodischen Bearbeitung ihrer Fragestellung wählt Reglitz 
die Methodik der Diskursanalyse deshalb, weil diese danach fragt, 

»wie Glaubenspraxis innerhalb eines wissenschaftlichen und praktisch arbeiten
den theologischen Fachpublikums diskursiv konstruiert wird, welche Begriffe, 
Themen, Deutungen und Problembearbeitungen sich jeweils mit der theologi
schen Frage nach Glaubenspraxis verbinden und in welch ein Verhältnis diese 
einzelnen Aspekte zueinander gesetzt werden können.«4 

Den Zugewinn diskursanalytischen Vorgehens sieht Reglitz dementsprechend 
darin, dass theologische Aussagen im Zusammenhang mit ihren »Deutungsin
teressen«5 herausgearbeitet werden. Neben den Inhalten der einzelnen Aussagen 
stehen also auch deren Entstehung und Wirkung im Fokus. In Konsequenz dessen 
betont Reglitz, dass ihre Studie zu einer Geschichte der Theologie und Theorie 
beiträgt, »welche die Theorien zur Glaubenspraxis vor dem Hintergrund von Deu
tungsinteressen und -politiken zu verstehen sucht«6. Sie hat damit mehr im Blick 
als nur den Begriff selbst und seine Entwicklung über die Zeit hinweg. Für die 
hier gestellten Forschungsfragen ist eine solche Vorgehensweise von besonderem 
Interesse. 

Zu Beginn ihrer Untersuchung reflektiert Reglitz ausführlich die Diskurstheo
rie Michel Foucaults sowie die Kritik derselben und beschreibt dann unter Rückgriff 

2 Astrid Reglitz, Erklären und Deuten. Glaubenspraxis in diskursanalytischer und systema

tisch-theologischer Perspektive (Theologie – Kultur – Hermeneutik 12), Leipzig 2011. 
3 A. a. O., 14. 
4 A. a. O., 22. 
5 Ebd. 
6 Ebd. Sie ergänzt: »Die Arbeit ist damit dem Anspruch einer kulturwissenschaftlichen Theologie 

verpflichtet, die die gesellschaftlichen und institutionellen Entstehungsbedingungen theo
logischen Denkens rekonstruiert und kritisch in die eigene theologische Reflexion mit ein
bezieht.« (a.a.O., 23 [Hervorhebung im Original]). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 23 

auf Reiner Kellers »Wissenssoziologische Diskursanalyse« ihr eigenes Vorgehen.7 
Ihr Grundanliegen besteht dabei darin, die Mechanismen sozialer und institutio
neller Natur zu erheben, die dazu beitrugen, dass sich der untersuchte Begriff heute 
auf diese Weise darstellt.8 

Insgesamt macht Reglitz vier Gründe aus bzw. formuliert vier Thesen, aufgrund 
derer sich die Wissenssoziologische Diskursanalyse für die Forschungsfrage nach 
›Glaubenspraxis‹ eigne: Erstens ist nach Reglitz mit der Wissenssoziologischen 
Diskursanalyse der wissenschaftlich-theologische Diskurs über ›Glaubenspraxis‹ 
als »gegenstandskonstituierende Praktik«9 zu verstehen. Der zu untersuchende 
Gegenstand ›Glaubenspraxis‹ existiert eben nicht für sich, sondern durch den Dis
kurs. Zweitens steht so die »Macht konkreter sozialer Welten, die auf die Bildung 
von Wissen wirken«10, stärker im Fokus. In diesem Sinn betrachtet Reglitz auch 
die theologische Wissenschaft als »ein eigenes Machtfeld«11, das es zu beachten 
gilt. Drittens sieht sie es als Vorteil, durch die mit der Wissenssoziologischen Dis
kursanalyse zunächst einhergehende »Suspension der Wahrheitsfrage«12 auch 
die perspektivischen Beschränkungen des theologischen Diskurses reflektieren 
zu müssen. Dies hat für sie zur Folge, erst nach einer analytischen Betrachtung 
des Diskurses in einem zweiten Schritt zu einer theologischen Positionierung zu 
kommen.13 Und viertens schließlich geht Reglitz davon aus, dass die Analyse des 
theologischen Diskurses auch das »Verständnis der Alltagsformen des Religiösen«14 
erhellt, da der Diskurs nicht vom Alltag völlig gelöst erfolgt, sondern von diesem 
geprägt ist und zugleich auf ihn zurückwirkt. 

Alle vier genannten Thesen können schlüssig auf die Frage nach ›Spiritualität‹ in 
der Praktischen Theologie übertragen werden: Der praktisch-theologische Spiritua
litätsdiskurs erschafft die ›Spiritualität‹ mit, die er zugleich diskutiert. Dies erfolgt 
auf eine spezifische – eben praktisch-theologische – Weise. Diese ist zunächst zu er
heben, bevor eine theologische Einschätzung vorgenommen wird. Und schließlich 

7 In ihrer Darstellung dominieren die theoretischen Fragestellung zu Diskurstheorie und -ana
lyse (vgl. a.a.O., 25–50), während Fragen konkreter Methodik dem untergeordnet werden 
(vgl. a.a.O., 57–65). 

8 Vgl. a.a.O., 50. 
9 A. a. O., 48 [im Original hervorgehoben]. 
10 A. a. O., 48f. 
11 A. a. O., 49. 
12 Ebd. 
13 Dies bedeutet weder, dass »die diskursanalytische Perspektive […] den Anspruch auf eine hö

here Neutralität« (a.a.O., 52) erhebt, noch dass eine daran anschließende dezidiert theologi
sche Reflexion und Positionierung unmöglich – und ich ergänze: oder nicht notwendig – wä
ren. Reglitz betont außerdem, dass eine solche Positionierung zwar nicht im Sinne der Wis

senssoziologie, aber durchaus im Sinne der Diskursphilosophie Foucaults liegt (vgl. a.a.O., 
53). 

14 A. a. O., 50 [im Original teilweise hervorgehoben]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

ist davon auszugehen, dass der theoretische Diskurs zu ›Spiritualität‹ in Wechsel
wirkung zu Erleben und Praxis steht. 

Auf ›Spiritualität‹ kommt Reglitz – über ihre eigentliche Frage nach ›Glaubens
praxis‹ hinaus – auch selbst explizit zu sprechen, indem sie den Spiritualitäts
diskurs – wie auch den Frömmigkeitsdiskurs – als einen polemischen Alternativ- 
bzw. »Gegendiskurs«15 zu ›gelebter Religion‹ deutet.16 Die daraus resultierenden 
Ergebnisse sind auch für die vorliegende Fragestellung von Interesse: In einem 
ersten Schritt beschreibt Reglitz im Hinblick auf die Semantik von ›Spiritualität‹ 
zunächst die Verwendung des Begriffs in der katholischen französischen Ordens
theologie vom biblischen πνευματικός bzw. spiritualis her.17 Diese Deutung des 
Begriffs nimmt sie als häufig mit einem pneumatologischen Akzent verbunden 
wahr, der sein »Praktischwerden begründet und eint«18. Als zweiten semantischen 
Horizont nennt Reglitz den ökumenischen Kontext, da sich im Ökumenischen 
Rat der Kirchen seit den 1970er Jahren ein verstärktes Interesse an ›Spiritualität‹ 
erkennen lässt.19 Hier findet Reglitz ›Spiritualität‹ einerseits als Dialogbegriff, da 
die Ökumene sich als durch den Geist bewirkt erlebt, und andererseits als Krisen
begriff in Abgrenzung zur Konzentration auf politische und dogmatische Fragen.20 
Den dritten semantischen Horizont sieht sie schließlich in der alltagssprachlichen 
Verwendung von ›Spiritualität‹ als »eine Rubrik, unter der sich religiöse Prak
tiken unterschiedlichster Herkunft und verschiedene Transzendenzsehnsüchte 
versammeln lassen.«21 

In einem zweiten Schritt zeigt Reglitz anhand der EKD-Orientierungsschrift »Evan
gelische Spiritualität« (1979), dass diese einen klar praktischen Fokus der Rede von 
›Spiritualität‹ aufweist22: 

»Die Orientierungsschrift popularisierte auf diese Weise einen rechtfertigungs
theologisch rückgebundenen und, ganz der Etymologie des Begriffs entspre

15 A. a. O., 235. 
16 Vgl. a.a.O., 235–257. Immer wieder stellt sie dabei eine Vermischung bzw. Synonymisierung 

von ›Spiritualität‹ und ›Frömmigkeit‹ fest, die für sie Beleg des dahinterstehenden gemein

samen Diskursraumes ist (vgl. a.a.O., 236). 
17 Vgl. a.a.O., 237. 
18 A. a. O., 238. 
19 Vgl. ebd. 
20 Sie bezieht sich hier vor allem auf Aussagen aus Ulrich Barth, Religion in der Moderne, Tü

bingen 2003. 
21 Reglitz, Erklären und Deuten, 239. Hier nennt Reglitz im Anschluss an Michael Ebertz als 

Merkmale von ›Spiritualität‹: Subjektivismus, methodischen Synkretismus, Massenphäno

men und Absetzbewegung (vgl. a.a.O., 240 unter Verweis auf Michael N. Ebertz, Die Wüste 
lebt. Spiritualität statt Frömmigkeit?, in: Maria Jepsen (Hg.), Evangelische Spiritualität heute. 
Mehr als ein Gefühl, Stuttgart 2004, 13–31). 

22 Vgl. Reglitz, Erklären und Deuten, 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 25 

chend, pneumatologisch begründeten Ansatz von Spiritualität. […] Ein wissen
schaftlich-theologisches Interesse, das sich in exegetischer Genauigkeit, syste
matischer Argumentation und historisch-analytischem Interesse äußert, war für 
die Argumentation der Orientierungsschrift sekundär. Die konkrete Bearbeitung 
kirchlicher Probleme stand im Vordergrund.«23 

Inhaltlich ergibt Reglitz’ Analyse von ›Spiritualität‹ in dieser Schrift, dass deren 
Autor*innen eine »Krise des geistlichen Lebens in der evangelischen Volkskirche« 
wahrnehmen, deshalb eine »Rückbesinnung auf die Pneumatologie« und dann eine 
daraus abgeleitete »praktisch-theologische Konzentration auf geistliche Übungen, 
Gottesdienst und Bibellektüre als Grundelemente einer Reform des geistlichen 
Lebens«24 empfehlen. 

Und drittens schließlich erarbeitet Reglitz auch im zeitgenössischen evangelischen 
Diskurs um ›Spiritualität‹ verschiedene Elemente.25 Dabei wirken nach Reglitz die be
reits genannten Aspekte auf ganz spezifische Weise fort: 

»Erstens die weitgehende Abblendung der katholisch geprägten Etymologie des 
Wortes und eine damit verbundene ›naive‹ Aneignung der Pneumatologie als Be
stimmungsmoment von Glaubenspraxis; zweitens die Demonstration der ›Öku
menefähigkeit‹ des Begriffs, und drittens eine eigentümliche Mischung aus Kri
sen- und Überwindungspathos: ›Spiritualität‹ ist einerseits dasjenige, was der ei
genen – protestantischen – Glaubenstradition grundsätzlich fernsteht, anderer
seits aber auch ein universales Heilmittel für die Krise der Institution Kirche.«26 

Es zeigt sich hier bereits, wie präzise die Vielschichtigkeit von ›Spiritualität‹ durch 
die gewählte Methode erhoben werden kann. Von hier aus unterzieht Reglitz den 
so rekonstruierten Spiritualitätsdiskurs dann einem Vergleich mit dem Diskurs 
um ›gelebte Religion‹ und erarbeitet daraus drei typische »Denkfiguren«27 des Spi
ritualitätsdiskurses: Erstens liege im Spiritualitätsdiskurs ein eher hierarchisches 

23 A. a. O., 241f. 
24 Alle drei Zitate: a.a.O., 242. 
25 Als zentrale Quellen zieht sie hier u.a. heran Christian Möller, Spiritualität – Gestaltwerden 

christlichen Lebens, in: Wilfried Härle u.a. (Hg.), Das ist christlich. Nachdenken über das We

sen des Christentums, Gütersloh 2000, 143–155; Manfred Josuttis, Religion als Handwerk. Zur 
Handlungslogik spiritueller Methoden, Gütersloh 2002; Peter Zimmerling, Evangelische Spi
ritualität. Wurzeln und Zugänge, Göttingen 2003. 

26 Reglitz, Erklären und Deuten, 243. Dabei merkt Reglitz an, dass die inhaltliche Verschiebung 
von der Rechtfertigungstheologie hin zur Pneumatologie, die mit der Rede von »Spiritua
lität« verbunden wird, kaum bearbeitet wird. Anstelle dessen werden die Aspekte »indivi
duelle Suche« und »Erfahrung« aus dem alltagssprachlichen Gebrauch übernommen – und 
ebenfalls nicht reflektiert (vgl. a.a.O., 244). 

27 A. a. O., 248. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Verständnis von sakral und profan vor, während ›gelebte Religion‹ enthierarchi
sierend nach der Qualität alltäglicher Glaubenspraxis frage.28 Zweitens werde mit 
›Spiritualität‹ »die Vielfalt der Lebensgestalten christlichen Glaubens als Wir
kungen des Geistes«29 erklärt. So wird der Begriff ›Spiritualität‹ laut Reglitz in 
systematisch-theologischen Texten eher verwendet, um die legitime Vielfalt von 
Glaubenspraxis zum Ausdruck zu bringen, während der Begriff ›gelebte Religion‹ 
eher analytisch verstanden und als Ausdruck dessen verwendet wird, dass »die 
Empirie der Glaubenspraxis«30 häufig systematisch-theologisch nur unzureichend 
erfasst wird. Drittens ist schließlich der Spiritualitätsdiskurs nach Reglitz insge
samt durch einen »Bias der Praxis«31 geprägt, der weniger theologisch-inhaltlich 
als vielmehr anschaulich-praktisch ausgerichtet ist: 

»Der Diskurs leistet damit einen Beitrag zur theologischen Legitimation des 
pluralistisch-individualistischen status quo, der quasi hegelianisch in die Vielfalt 
des Geistes aufgehoben wird. Der theologischen Verwendung des Spiritualitäts
begriff wohnen dabei jene Tendenzen inne, die auch dem Alltagsverständnis von 
Spiritualität anhaften«32. 

Zusammenfassend stellt Reglitz als zugrunde liegende These des von ihr analysier
ten Spiritualitätsdiskurses heraus: Der enge Zusammenhang zwischen Theologie 
und ›Spiritualität‹ sei in der Kirche verloren gegangen, weshalb eine »geistliche 
Theologie«33 zu befürworten sei. Damit einher geht Reglitz’ Beobachtung, dass der 
Spiritualitätsdiskurs von einer »Intellektuellenskepsis«34 geprägt ist. Dementspre
chend werden Geschichte und Theologie des Protestantismus in der Neuzeit im 
Spiritualitätsdiskurs als »Verfallsgeschichte«35 beschrieben – ausgehend von idea
lisierten Vorstellungen über Reformation und Alte Kirche, welche »die Funktion 
einer handlungsleitenden Utopie«36 einnehmen. Die Vorstellung von ›Spiritualität‹ 
als »Heilmittel«37 impliziert dabei laut Reglitz eine Machbarkeitslogik, nach der gilt: 

28 Vgl. ebd. 
29 A. a. O., 249 unter Verweis auf Elisabeth Gräb-Schmidt, Art. Spiritualität. IV. fundamental

theologisch, in: RGG4 7 (2004), 1594. 
30 Reglitz, Erklären und Deuten, 249. 
31 Ebd. [im Original hervorgehoben]. 
32 A. a. O., 249f [Hervorhebung im Original]. Dies sind die Tendenzen zu Veraußeralltäglichung, 

Individualisierung und Vergemeinschaftung (vgl. a.a.O., 250). 
33 A. a. O., 251 unter Verweis auf Gerhard Ruhbach, Theologie und Spiritualität. Beiträge zur 

Gestaltwerdung des christlichen Glaubens, Göttingen 1987, 26. 
34 A. a. O., 252. 
35 Ebd. 
36 Ebd. 
37 A. a. O., 243.248. Zugleich beschreibt Reglitz ›Spiritualität‹ als »Krisenbegriff« (a.a.O., 247), 

der aufzeigt, wie schlecht es um die Glaubenspraxis in der Kirche bestellt sei (vgl. ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 27 

»Wer mit Hilfe spiritueller Methoden seiner Suche nach Gott eine Praxis verleiht, 
kann dem Ziel nicht mehr fern sein.«38 

Durch die Kontrastierung der Diskurse zu ›Spiritualität‹ und ›gelebte Religion‹ 
wird noch einmal deutlicher und auf einer abstrakteren Ebene sichtbar, was nun 
speziell den Begriff ›Spiritualität‹ ausmacht. 

Abschließend schreibt Reglitz jedem der drei von ihr untersuchten Diskurse 
(›gelebte Religion‹, ›Spiritualität‹ und ›Frömmigkeit‹) ein eigenes Machtfeld zu: ›Ge
lebte Religion‹ wird im Machtfeld »interdisziplinäre Wissenschaftslandschaft/kul
turwissenschaftliche Theologie« verhandelt, ›Frömmigkeit‹ im innerdisziplinären 
Machtfeld »traditionsbezogene Theologie« und ›Spiritualität‹ im Machtfeld »Kir
chenleitung«.39 Der Spiritualitätsdiskurs geht nach Reglitz dabei so vor, dass er 
»das Problem der Konkurrenz auf dem religiösen Markt in den Vordergrund stellt 
und praktische Strategien für die Wettbewerbsfähigkeit der christlichen (evangeli
schen) Kirchen entwickelt.«40 Für Reglitz ist der Spiritualitätsdiskurs vor allem mit 
dem Aspekt der kirchlichen Deinstitutionalisierung verbunden und funktioniert 
»in erster Linie über Abgrenzung«41. Beides spiegelt seinen »praktischen Bias«42, 
indem auf eine »Verbesserung der Sichtbarkeit christlicher Religionspraxis unter 
der Bedingung der Konkurrenz mit anderen Religionen«43 abgezielt wird und 
sich der Spiritualitätsdiskurs mit konkreten Praktiken befasst, statt zum Beispiel 
dezidiert theologisch ausgerichtet zu sein. Dementsprechend schließt der Spiri
tualitätsdiskurs an »vorhandene Glaubenspraktiken an und betrachtet die Pflege 
und Reform dieser Glaubenspraktiken als den Schlüssel zur Reform des kirchlichen 
Lebens«44. 

In Bezug auf ihre Forschungsfrage nach ›Glaubenspraxis‹ stellt Reglitz resümie
rend fest, dass alle drei der von ihr untersuchten Diskurse zu ›gelebter Religion‹, 
›Spiritualität‹ und ›Frömmigkeit‹ sich an dem gemeinsamen »Bezugsproblem ›Sä
kularisierung‹«45 abarbeiten, wobei eine »Negierung von ›Säkularisierung‹ (›gelebte 
Religion‹)« ihrer »fraglosen Voraussetzung (›Spiritualität‹)«46 entgegensteht. 

Für die hier gestellte Frage nach der Rede von ›Spiritualität‹ innerhalb der 
Praktischen Theologie bietet Reglitz’ Vorgehensweise einige Anknüpfungspunkte 
auf methodischer und auch auf inhaltlicher Ebene: So ermöglicht, was die Methodik 

38 A. a. O., 253. 
39 Alle Zitate a.a.O., 281. 
40 Ebd. 
41 A. a. O., 279. Damit verbunden ist die Verfallssemantik des Spiritualitätsdiskurses im Ver

gleich zum »evolutionären« Denken des Diskurses um »gelebte Religion« (vgl. ebd.). 
42 Ebd. 
43 Ebd. 
44 A. a. O., 280. 
45 A. a. O., 274 [im Original hervorgehoben]. 
46 Beides a.a.O., 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

betrifft, Reglitz’ wissenssoziologisch-diskursanalytisches Vorgehen eine Textinter
pretation, die Fragen nach Deutungsinteressen und Wirklichkeitsinterpretationen 
so miteinander verknüpft, dass größere Argumentationslinien sichtbar werden. 
Es werden theologische Aussagen gesellschaftlich-historisch kontextualisiert 
und wiederkehrende Denkfiguren werden ebenso sichtbar wie die Zugehörigkeit 
von Diskursen zu bestimmten Machtfeldern. Schließlich kann ein gemeinsames 
Bezugsproblem der untersuchten Diskurse festgestellt und reflektiert werden. Ins
gesamt ergibt sich auf diese Weise ein vertieftes, vieldimensionales Verständnis von 
›Glaubenspraxis‹, aber eben auch von ›Spiritualität‹. Diskursanalytisches Vorgehen 
scheint also auch für die Frage nach ›Spiritualität‹ ertragreich zu sein. 

Inhaltlich zeigt Reglitz’ Analyse des Spiritualitätsdiskurses, dass dieser kaum be
gründend vorgeht, was die systematisch-theologische Füllung des Begriffs angeht. 
Dies weist darauf hin, dass im Hinblick auf ›Spiritualität‹ Leerstellen in der theo
logischen Argumentation bestehen. Darüber hinaus zeigt Reglitz im Hinblick auf 
den untersuchten Spiritualitätsdiskurs, dass mit der Rede von ›Spiritualität‹ die Be
griffe »sakral« und »profan« klar voneinander getrennt und hierarchisch gedeutet 
werden.47 Auch wird ›Spiritualität‹ selbst als Krisenbegriff und Heilmittel verwen
det und eng mit der Beschreibung gesellschaftlicher Säkularisierung verknüpft. Da
mit verbunden sind ein negatives Geschichtsbild sowie die Bemühungen um eine 
Verbindung von Theologie und ›Spiritualität‹ zu einer geistlichen Theologie. In dem 
von Reglitz untersuchten Spiritualitätsdiskurs geht es in erster Linie darum, (in
stitutionell-evangelisch angebundene) ›Spiritualität‹ in der Konkurrenz mit ande
ren Formen von ›Spiritualität‹ als Strategie für den Wettbewerb darzustellen, indem 
konkrete Praktiken empfohlen werden, welche die entsprechende ›Glaubenspraxis‹ 
sichtbar machen sollen. Für die Frage nach ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theolo

gie bietet Reglitz’ Untersuchung damit bereits aufschlussreiche Deutungen zu zahl
reichen Einzelaspekten. 

Zugleich bleibt offen, ob diese Deutungen hinsichtlich des immens gewach
senen jüngeren innertheologischen Spiritualitätsdiskurses noch in gleicher Weise 
gelten.48 Denn die hier angestrebte Analyse des aktuellen praktisch-theologischen 
Spiritualitätsdiskurses hat in verschiedener Hinsicht von anderen Voraussetzungen 
auszugehen: Erstens stehen die von Reglitz zitierten Quellen inzwischen inmitten 
einer großen Bandbreite an theologischen Veröffentlichungen zu ›Spiritualität‹ 
mit ganz unterschiedlichen inhaltlichen Bezügen und Argumentationsweisen. Der 
Diskurs hat sich in einer Weise ausdifferenziert, die Reglitz’ Einteilung noch nicht 

47 Demgegenüber betont die Rede von ›gelebter Religion‹ mit ihrem Akzent auf den Alltag 
»tendenziell ein horizontales, enthierarchisiertes Verständnis von Sakralem und Profanem« 
(a.a.O., 248). 

48 Die Zeit der Abfassung lag zwischen 2004 und 2010 (vgl. a.a.O., 5f), wobei die Korpusbildung 
notwendigerweise eher in die frühere Phase dieser Zeit zu datieren ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 29 

darstellen kann. Zweitens findet sich mittlerweile die Rede von ›Spiritualität‹ auch 
im von ihr so genannten Machtfeld »interdisziplinäre Wissenschaftslandschaft/kul
turwissenschaftliche Theologie«49. Es ist offen, was dies für Reglitz’ Unterscheidung 
der Machtfelder von ›gelebter Religion‹ und ›Spiritualität‹ und deren Interpretation 
bedeutet. Und drittens schließlich bearbeitet Reglitz zwar ausführlich die religions
soziologische Debatte über ›Säkularisierung‹ zwischen Peter L. Berger und Thomas 
Luckmann sowie Detlef Pollack, den sich daran inzwischen anschließenden inner- 
soziologischen Spiritualitätsdiskurs konnte sie allerdings zeitlich bedingt noch 
nicht berücksichtigen. Auch dies soll nachfolgend in den Blick kommen, um zu 
prüfen, was dies für den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs bedeutet. 

2. Ralph Kunz (2012): ›Spiritualität‹ im Diskurs 

Auch der Praktische Theologe Ralph Kunz setzt ›Spiritualität‹ und Diskurs mitein
ander in Beziehung und zielt damit auf ein besseres Verständnis dessen, was mit 
›Spiritualität‹ gemeint ist.50 Sein Rückgriff auf den Diskursbegriff beruht dabei – 
ähnlich wie bei Reglitz – zum einen auf der Annahme, dass man sich durch ihn des 
»Konstruktcharakters«51 von ›Spiritualität‹ bewusst ist. Zum anderen will Kunz mit 
der Formulierung seines Titels »Spiritualität im Diskurs« darauf hinweisen, dass 
auch im Hinblick auf den in ›Spiritualität‹ enthaltenen Begriff »spiritus« in den ver
schiedenen wissenschaftlichen Disziplinen ebenso wie in den »beiden Diskursge
meinschaften Kirche und Akademie«52 die Rolle des Heiligen Geistes als Akteur im 
Spiritualitätsdiskurs unterschiedlich verstanden wird.53 

Kunz selbst fokussiert sich auf den Aspekt der »Diskurskritik«, womit er »die 
Reflexion der Konstruktionsprinzipien«54 der jeweiligen wissenschaftlichen Diszi
plin bezeichnet. Am Beispiel »Altersspiritualität« arbeitet er heraus, dass es aus sei

49 A. a. O., 281 [im Original hervorgehoben]. 
50 Vgl. Ralph Kunz, Spiritualität im Diskurs. Ein diskurskritischer Versuch, in: Ders./Claudia Koh

li Reichenbach (Hg.), Spiritualität im Diskurs. Spiritualitätsforschung in theologischer Per
spektive (Praktische Theologie im reformierten Kontext 4), Zürich 2012, 211–226: 211. Sei
ne allgemeinen Überlegungen zum Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und ›Diskurs‹ kon
kretisiert Kunz anhand seines Forschungsfeldes ›Altersspiritualität‹, wo gefragt wird, was 
»Spiritualität zu einem guten Alter(n)« (a.a.O., 214) beiträgt. Diese Konkretion ist jedoch für 
den vorliegenden Zusammenhang nicht von Bedeutung. In anderen Veröffentlichungen sind 
Kunz’ inhaltliche Aussagen zu Spiritualität vor allem durch seinen Einsatz für eine Verbin
dung von ›Spiritualität‹ und Theologie gekennzeichnet. Diesem Anliegen ist in der Analyse 
des praktisch-theologischen Diskurses noch weiter nachzugehen (vgl. u. Kap. III.5). 

51 A. a. O., 211 [im Original hervorgehoben]. 
52 A. a. O., 213 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
53 Vgl. a.a.O., 212. 
54 A. a. O., 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

ner Sicht Aufgabe theologischer Spiritualitätsforschung im Diskurs der Disziplinen 
ist, »ernsthaft darum zu ringen, konvergierende Optionen zu benennen, die An
schlussstellen (und Bruchstellen) zwischen dem theologischen und dem humanwis
senschaftlichen Spiritualitätsdiskurs identifizieren lassen«55. 

Kunz verbindet also mit der Rede von ›Spiritualität‹ vor allem die Frage danach, 
wie im interdisziplinären Dialog theologisch verantwortlich vom »spiritus« und da
mit von ›Spiritualität‹ gesprochen werden kann. Es geht ihm darum, die – zum Bei
spiel mit der Rede von ›Altersspiritualität‹ implizierte – Pastoralmacht, die Foucault 
in christlicher Seelsorge beobachtet, kritisch in den Blick zu nehmen.56 Inhaltlich 
drängt Kunz deshalb auf einen interdisziplinären Dialog zu ›Spiritualität‹, wobei er 
die Aufgabe der Theologie mit der Aufgabe verbunden sieht, »die Grenzen der Wis
senschaft zu thematisieren«57. 

Insgesamt sind im Hinblick auf die von Kunz geforderte Diskurskritik vor al
lem zwei seiner Argumente für das weitere methodische Vorgehen im Hinblick auf 
den Spiritualitätsdiskurs in der Praktischen Theologie interessant. Dies ist erstens 
seine Akzentuierung dessen, dass Wissenschaft sich – gerade auch im interdiszi
plinären Kontext – des je eigenen Blickwinkels und deshalb auch des Konstruktcha
rakters ihrer Themen und Thesen bewusst sein sollte. Zweitens akzentuiert Kunz ne
ben der Thematik der Macht vor allem die der inhaltlichen Auseinandersetzung.58 
Ausgehend davon, dass Wissenschaftsdisziplinen mit ihren unterschiedlichen Leit
perspektiven letztlich um die Wahrheit streiten, empfiehlt er diesen, die eigenen 
und fremden Leitperspektiven zu analysieren und zu diskutieren.59 Dazu gehört 
unter anderem im Anschluss an Kunz’ Deutung von ›Spiritualität‹ mit Fokus auf den 
»Geist«, diesen Aspekt in die eigenen theologischen Überlegungen zu ›Spiritualität‹ 
mit einzubeziehen. 

3. Hubert Knoblauch (2012): Der Topos der ›Spiritualität‹ 

Auch der Soziologe Hubert Knoblauch bringt ›Spiritualität‹ explizit mit Diskursfor
schung in Verbindung. Dies ist auch deshalb von besonderem Interesse, weil seine 
inhaltlichen Ausführungen zu ›Spiritualität‹ disziplinenübergreifend breit rezipier
ten werden, auch im praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs.60 

55 A. a. O., 224. 
56 Vgl. ebd. unter Verweis auf Hermann Steinkamp, Seelsorge als Anstiftung zur Selbstsorge, 

Münster 2005, 18–25. 
57 Kunz, Spiritualität im Diskurs, 226. 
58 Vgl. a.a.O., 213.223f. 226. 
59 Vgl. a.a.O., 219. 
60 Aus diesem Grund werden seine einschlägigen Texte unten auch zur Analyse des praktisch- 

theologischen Spiritualitätsdiskurses herangezogen (vgl. unten Kap. III.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 31 

Zur Verknüpfung von ›Spiritualität‹ und ›Diskurs‹ setzt Knoblauch im An
schluss an Berger und Luckmann bei der Definition von Institutionalisierung als 
»Routinisierungen des Handelns und damit auch Konventionalisierungen von 
Ausdrücken«61 ein und schließt daran seine Definition von Diskurs an: »Die insti
tutionalisierten Formen kommunikativen Handelns nun möchte ich als Diskurs 
bezeichnen, dessen konstruierte Faktizität natürlich immer einen Machtaspekt 
aufweist.«62 Der genannte Machtaspekt wiederum liegt für Knoblauch darin be
gründet, dass die Akteure der Diskurse deren Ordnung selbst erst herstellen: 

»Empirisch finden wir ja nicht zuerst die Ordnung und Geregeltheit, sondern eine 
nach Subjekten und Situationen variierende Vielfalt von Kommunikation und Dis
kursen, in der wir meist erst unter vielen Mühen, massiven Abstraktionen und ra
dikalen [sic!] typisierenden Vereinfachungen diese Ordnung allmählich und me

thodisch rekonstruieren. Diese Kärrnerarbeit des Empirischen (die die Kärrnerar
beit unserer gesellschaftlichen Konstruktion widerspiegelt) sollte selbst die abs
trakteste Theorie daran erinnern, dass auch ›Diskurse‹ hochgradige Konstruktio
nen sind, die es ›so‹ nicht gibt, sondern die selbst Konstrukte (zweiter Ordnung) 
sind.«63 

Im Gegensatz zu diesem komplexen Konstrukt ›Diskurs‹ bezieht sich die Bezeich
nung ›Topos‹ bei Knoblauch »auf die Ebene sprachlicher Einzelbegriffe und ihrer 
semantischen Gehalte«64. Topoi verwenden nach Knoblauch die Akteure selbst, sie 
treten also in Interaktionen auf.65 Ihre eigentliche Bedeutung besteht aber darin, 
»dass sie übersituativ als Wissen zur Verfügung stehen«66, das heißt in den unter
schiedlichsten Situationen, Medien und Gattungen.67 Dabei deuten unterschiedli
che Akteursgruppen die Topoi unterschiedlich und greifen auch unterschiedlich auf 
sie zurück (zustimmend, ablehnend etc.).68 

Diese allgemeinen Überlegungen bringt Knoblauch nun exemplarisch in Ver
bindung mit ›Spiritualität‹, die er aus verschiedenen Gründen als Topos versteht: 
Zum einen wird der Begriff ›Spiritualität‹ gezielt von den Akteuren verwendet.69 

61 Hubert Knoblauch, Der Topos der Spiritualität. Zum Verhältnis von Kommunikation, Diskurs 
und Subjektivität am Beispiel der Religion, in: Reiner Keller/Werner Schneider/Willy Viehö
ver (Hg.), Diskurs – Macht – Subjekt, Wiesbaden 2012, 247–264: 249. 

62 Ebd. [im Original hervorgehoben]. 
63 A. a. O., 250. 
64 A. a. O., 251. 
65 Vgl. ebd. 
66 Ebd. 
67 Vgl. ebd. 
68 Vgl. a.a.O., 252. 
69 Vgl. a.a.O., 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Zum anderen lassen sich mit dem Verständnis von ›Spiritualität‹ als Topos die zwei 
entscheidenden Phasen der Ausbreitung des Begriffs ›Spiritualität‹ deuten: 

»Die Spiritualität bildet einen Topos, der in einer ersten Phase eine zur Religion 
konkurrierende Legitimation bildet und damit die Herrschaftsverhältnisse im re
ligiösen Feld entscheidend mit prägt. In einer zweiten Phase aber überschreitet 
dieser Topos die Grenzen des religiösen Feldes und ist damit wesentlich an seiner 
Entgrenzung beteiligt«70. 

Damit beschreibt Knoblauch die Veränderung der Begriffsverwendung von ›Spiri
tualität‹, wie sie sich auch in der Entwicklung und Ausdifferenzierung des prak
tisch-theologischen Spiritualitätsdiskurses spiegelt. Inzwischen umfasst die Arena 
um den Topos ›Spiritualität‹ nach Knoblauch mehrere unterschiedliche Felder: den 
Katholizismus, den protestantischen Raum (zuerst nur die charismatische Bewe
gung, inzwischen auch der Mainstream), den ehemaligen Bereich des »New Age« (in 
dem ›Spiritualität‹ als Gegenbegriff zu ›Religiosität‹ verwendet wird) und schließ
lich »Mischpositionierungen« (die von Psychotherapie bis Wellness reichen und die 
Knoblauch als »populäre Spiritualität« bezeichnet).71 

Insgesamt ist ›Spiritualität‹ für Knoblauch vor allem Ausdruck von Subjektivie
rung. Denn ›Spiritualität‹ mit ihrem Akzent auf Erfahrung verweist »immer auch 
auf das Subjekt, das die Erfahrung macht«72. Dies impliziert aus Diskursperspektive 
zweierlei und wird von Knoblauch deshalb als »doppelte Subjektivierung«73 bezeich
net. Zum einen ist das jeweilige Subjekt der Erfahrung »ein Subjekt, das vom Dis
kurs der Spiritualität konstruiert wird«74, indem es zum »Ausgangspunkt der Re
ligiosität«75 gemacht wird. Zum anderen muss dieses Subjekt Erfahrungen »selbst 
am eigenen Leib«76 machen. 

70 A. a. O., 247. 
71 Vgl. a.a.O., 258. 
72 A. a. O., 259 [Hervorhebung: K. D.]. 
73 Ebd. 
74 Ebd. 
75 A. a. O., 260. 
76 Vgl. ebd. Dies ist eng damit verbunden, dass die an der Ausbreitung der Spiritualität betei

ligten »Kommunikationsmedien selbst institutionelle Akteure in der Arena sind, die sich um 
den Topos der Spiritualität gebildet hat« (a.a.O., 258). Knoblauch nennt auch noch weitere 
gesellschaftliche Faktoren, die diese Subjektivierung in Form von ›Spiritualität‹ begünstigen: 
1. den »neoliberalen Kapitalismus« (a.a.O., 260), der das Selbst zur ökonomischen Ressource 
macht, 2. die Emanzipation, 3. die »Veränderung der Produktion von der Hand- zur Wissens

arbeit« (a.a.O., 261). So »führen die ›interaktiven‹ Medien zu einer Vereinzelung der Kommu

nikation« (ebd.), was Knoblauch mit der Ausbreitung von ›Spiritualität‹ unmittelbar in Ver
bindung setzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 33 

Das Subjekt muss also mehr sein als ein Konstrukt des Diskurses: »Das Subjekt 
muss etwas Subjektives vorweisen«77. 

Im Hinblick auf die Methodik ist für die Frage nach ›Spiritualität‹ in der Prak
tischen Theologie besonders interessant, dass Knoblauch – wie auch Reglitz und 
Kunz – akzentuiert, dass es die Akteur*innen selbst sind, welche die Diskursord
nung herstellen. In diesem Zusammenhang mahnt seine Argumentation an, sich 
des Konstruktcharakters nicht nur des jeweiligen Topos, sondern auch der Diskur
se selbst bewusst zu sein. Die Rede von ›Spiritualität‹ als kommunikatives Handeln 
und damit als Ausübung von Macht ist in diesem Sinn zu verstehen. Diese Überle
gungen sind für die Bearbeitung der Frage nach ›Spiritualität‹ in der Praktischen 
Theologie zu berücksichtigen. 

Inhaltlich ist Knoblauchs Einteilung in vier Felder der Verwendung des Topos 
›Spiritualität‹ über die Zeit hinweg anregend für die Einordnung bzw. Ausdifferen
zierung des praktisch-theologischen Diskurses. Diesen gilt es, mit den inhaltlichen 
Thesen Knoblauchs zu ›Spiritualität‹ als Ausdruck der Entgrenzung des religiösen 
Feldes – und in diesem Zusammenhang auch mit dem von Reglitz benannten Be
zugsproblem ›Säkularisierung‹ – abzugleichen. Auch Knoblauchs These eines Zu
sammenhangs von doppelter Subjektivierung und Erfahrung mit ›Spiritualität‹ bil
det einen theologisch zu reflektierenden Anknüpfungspunkt für die folgende Un
tersuchung. 

4. Frank Neubert (2016): ›Spiritualität‹ und Religionsdiskurs 

Der Religionswissenschaftler Frank Neubert zielt auf die »Ausarbeitung einer Theo

rie der diskursiven Konstitution von ›Religion‹«78. Methodisch knüpft er dazu an 
Foucaults Diskurstheorie an und akzentuiert besonders die »methodologische In
differenz«79 diskursanalytischen Vorgehens: 

»Es geht nicht darum, selbst Gegenstände zu kategorisieren oder nachzuweisen, 
ob und warum solche Kategorisierungen berechtigt oder unzulässig sind. Gefragt 
wird ausschließlich nach Zuschreibungsprozessen, den im Hintergrund wirken
den Wissens- und Machtstrukturen und den durch diese Prozesse und Strukturen 
erzielten (und empirisch nachweisbaren) Wirkungen.«80 

Dies wendet er in seiner Diskursanalyse zu ›Religion‹ an und nimmt dabei neben 
›Säkularität‹ und ›Wissenschaft‹ auch ›Spiritualität‹ in den Blick. 

77 A. a. O., 260. 
78 Frank Neubert, Die diskursive Konstitution von Religion, Wiesbaden 2016, 56. 
79 A. a. O., 187 [im Original hervorgehoben]. 
80 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Er beschreibt dabei die Rede von ›Spiritualität‹ in drei Verwendungsweisen: 
Zuerst fokussiert er sich darauf, dass ›Spiritualität‹ in Abgrenzung zu ›Religion‹ 
verwendet und damit »in vielen Kontexten ›Religion‹ positiv gegenübergestellt«81 
wird. Zentral bestimmt ist ›Spiritualität‹ dabei als »individualisierte ›religiöse‹ 
Erfahrung«82. Als zweite Gruppe der Verwendung macht Neubert »sich als ›traditio
nell religiös‹ verstehende[n] Akteure[]«83 aus, »die ›Spiritualität‹ als negatives Bild 
mit so etwas wie ›postmoderner Beliebigkeit‹ verbinden und sie damit einer […] 
geregelten ›Religiosität‹ antagonistisch gegenüberstellen«84. Diese Gruppe bildet 
quasi das Gegenstück zu erstgenannten. Die dritte Weise der Begriffsverwendung 
verortet Neubert in »Erneuerungsbewegungen beispielsweise innerhalb des Ka
tholizismus […], wobei als ›spirituell‹ auch hier die individuellen Erfahrungen des 
Einzelnen gedeutet werden, die gewissermaßen den individuell erfahrbaren Teil 
der ›Religion‹ ausmachen«85. 

Der entscheidende Aspekt ist für Neubert genau dies: Auch die Abgrenzungsbe
mühungen religiöser Akteure zeigen, dass es mit der Rede von ›Spiritualität‹ letzt
lich doch immer »um die Bestimmung diskursiver Grenzen und ihrer Verschiebun
gen«86 in Bezug auf ›Religion‹ geht. Es verweist die Rede »von Spiritualität also selbst 
dann tiefenstrukturell auf den Religionsdiskurs, wenn ein expliziter Bezug zu ›Re
ligion‹ in singulären Äußerungen fehlt«87. 

Für die vorliegende Frage nach ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie ist 
im Hinblick auf die Methodik Neuberts Anspruch methodologischer Indifferenz 
anregend: Neubert akzentuiert die diskursanalytische Vorgehensweise auf Zu
schreibungsprozesse und deren Wirkungen. Auch Reglitz war ähnlich vorgegangen 
und hatte sich für den diskursanalytischen Abschnitt ihrer Untersuchung von der 
»Wahrheitsfrage«88 distanziert und diese dann im systematisch-theologischen 
Teil ihrer Studie bearbeitet. Wiederum ähnlich fragt auch Kunz zuerst nach den 
»Konstruktionsprinzipien«89 der verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen, 

81 A. a. O., 127. 
82 A. a. O., 128. 
83 Ebd. 
84 Ebd. 
85 Ebd. 
86 A. a. O., 130. 
87 A. a. O., 131. Dies wiederum gilt quasi umgekehrt dann auch für den Religionsdiskurs ins

gesamt: »Das Interesse der Akteure an Zuordnung oder Nicht-Zuordnung der eigenen oder 
einer anderen Position zur Kategorie ›Religion‹ bewirkt nicht nur ständige Aushandlungen 
um die Grenzen dieser Kategorie, sondern gleichzeitig eine Aufrechterhaltung der Kategorie 
und entsprechender Gegenkategorien selbst, die mit jeder singulären Äußerung im Religi
onsdiskurs belebt werden.« (a.a.O., 177). 

88 Reglitz, Erklären und Deuten, 33.49.52. 
89 Kunz, Spiritualität im Diskurs, 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Forschungsstand: ›Spiritualität‹ im Diskurs 35 

bevor er sich der theologischen Füllung von ›Spiritualität‹ zuwendet. Ein solches 
zweischrittiges Vorgehen erscheint auch für die vorliegende Frage nach ›Spiritua
lität‹ in der Praktischen Theologie sinnvoll. Es wird also – analog zu Reglitz und 
Kunz und im Unterschied zum Vorgehen Neuberts – auf die Analyse ein zweiter, 
inhaltlicher Schritt folgen. 

Inhaltlich erarbeitet Neubert, dass ›Religion‹ und ›Spiritualität‹ als Gegenbegrif
fe konzipiert werden, wobei letztere auf die Rede von ›Religion‹ angewiesen ist und 
dies wiederum selbst eine der Ursachen dafür ist, dass ›Religion‹ weiter (im Diskurs) 
existiert. Inwiefern dies auch für den hier zu untersuchenden Spiritualitätsdiskurs 
besonders der Praktischen Theologie von Relevanz ist, ist nachfolgend zu beachten. 

5. Zwischenfazit 

Die dargestellten Verknüpfungen von ›Spiritualität‹ und Diskurs bieten sowohl me
thodische als auch inhaltliche Anknüpfungspunkte für das vorliegende Forschungs
vorhaben. 

Dies gilt in besonderem Maße für die Studie von Astrid Reglitz. Ihre ausführ
lich aus theologischer Perspektive reflektierte Rezeption von Diskurstheorie und 
Diskursanalyse bildet eine solide Grundlage für weitere theologische Bezugnahmen 
auf Michel Foucault und Reiner Keller. Dass und wie Reglitz vor dem Hintergrund 
von größeren Argumentationslinien und sich wiederholenden Denkfiguren dann 
»Säkularisierung« als gemeinsames Bezugsproblem der von ihr untersuchten Dis
kurse zu Glaubenspraxis herausarbeitet, ist einleuchtend und bildet deshalb eine 
der Vorannahmen für die Untersuchung des praktisch-theologischen Spiritualitäts
diskurses, die nachfolgend überprüft werden soll. 

Eine weitere Vorannahme bildet Hubert Knoblauchs Deutung von ›Spirituali
tät‹ im Sinne der doppelten Subjektivierung und damit der engen Verknüpfung von 
Subjekt und Erfahrung mit ›Spiritualität‹. Auch dies ist in die folgenden Überlegun
gen mit einzubeziehen. 

Inhaltlich sind darüber hinaus weitere Aspekte der genannten Ansätze für die 
folgende Untersuchung zu berücksichtigen: Dies ist erstens die von Ralph Kunz be
sonders für den Spiritualitätsdiskurs aufgeworfene Frage der Interdisziplinarität 
und dem Umgang mit den damit verbundenen inhaltlichen Auseinandersetzungen 
zwischen den Disziplinen. In diesem Zusammenhang ist dann zweitens Frank Neu
berts Gegenüberstellung von ›Spiritualität‹ und ›Religion‹ besonders für die prak
tisch-theologischen Bezugswissenschaften, aber auch für die Spiritualitätsdiskurse 
in der Praktischen Theologie selbst zu berücksichtigen. 

Daneben sind es auch im Hinblick auf die Methodik einzelne Aspekte der ver
schiedenen Ansätze, die im Folgenden bedacht werden sollen: Es sind dies die Abs
trahierung einzelner Aussagen auf Denkfiguren und Bezugsprobleme sowie die Zu

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

gehörigkeit von Diskursen zu Machtfeldern (Reglitz), der Fokus auf Zuschreibungs
prozesse und deren Wirkungen (Neubert) und vor allem die Trennung von diskurs
analytischem und theologischem Arbeitsschritt (Reglitz; Kunz; Neubert) einerseits 
und die Frage nach der Wahrheit und die damit möglicherweise verbundenen inner- 
und interdisziplinären Konflikte (Kunz) andererseits. 

Als Vorteil einer Vorgehensweise in Anlehnung an diskursanalytische Grundan
nahmen deutet sich an, dass sie eine Fokusverschiebung von den Begriffsdefinitio
nen hin zu gesellschaftlichen Bedingungen und sozialen Akteuren von Diskursen 
ermöglicht. So kommt bei der Textinterpretation eine Metaebene ins Spiel, durch 
die letztlich mehr über den untersuchten Begriff – den der ›Spiritualität‹ – ausge
sagt werden kann, als dies mit einer schlichten Definition des Begriffs möglich ist. 
Methodisch impliziert dies, zugunsten der Metaebene immer wieder vom einzel
nen Text Abstand zu nehmen und einzelne Aussagen und Argumente zu Merkmalen 
von Diskursen zu aggregieren. Vor allem aber bedeutet es, das eigene Vorgehen im 
Anschluss an methodische Überlegungen und von den Forschungsfragen und der 
Thematik her möglichst transparent zu begründen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003 - am 14.02.2026, 04:52:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

