> IlIl. ZEIGEN UND SAMMELN

Durch intersubjektiven Austausch kann ein Konsens zustande kommen, der
die Bedeutung eines Gegenstandes zu einer {iberindividuell verstandlichen
GroRe werden lasst.' Der erste Schritt zu einem solchen Konsens erfolgt,
wenn der Gegenstand gezeigt wird. Zeigen gehért zum Urbestand des kom-
munikativen Repertoires der Menschheit. Es ist das verweisende Mitteilen
des Informationswertes, der einem Gegenstand anhaftet, sei es, dass der Ge-
genstand etwas belegt — zum Beispiel als Trophde —, sei es, dass er eine
Handlung vorbereitet — beispielsweise als Plan —, sei es schliefilich, dass der
gezeigte Gegenstand selbst erkannt und begriffen werden soll, wie etwa der
Sternenhimmel, den man zeigend erlautert. Zeigen ist stets ein sinnlicher und
ein kognitiver Akt. Er bedarf der Materialitdt des gezeigten Gegenstandes, um
die Sinne derjenigen zu affizieren, denen gezeigt wird. Er setzt aber auch die
Medialitdt des Gegenstandes voraus, denn man zeigt, um eine Botschaft zu
vermitteln.

Jeder Vorgang des Zeigens ist einerseits kulturell bedingt, da er Sprache —
und damit auch Konsens — voraussetzt, andererseits ist er selbst eine kultu-
relle Handlung, die Bedeutung feststellt und an intersubjektiv giiltige Zei-
chensysteme bindet. Dabei trdgt Zeigen auch zur Konstituierung des Gegen-
standes selbst bei, insofern dieser zum sozial wahrgenommenen Gegenstand
wird. Erst ein sozial wahrgenommener Gegenstand kann besprochen und be-
schrieben werden. Erst der sozial wahrgenommene Gegenstand hat Bedeu-
tung als Bestandteil der Kultur. Und Kultur »ist deshalb &ffentlich, weil Be-
deutung etwas Offentliches ist.«?

Dagegen ist Sammeln nicht notwendigerweise eine kommunikative Hand-
lung. Die kommunikativen Aspekte des Sammelns sind, sofern vorhanden,
eher Beiwerk, das nicht zu seinem Kern gehort. Gleichwohl sind Sammeln
und Zeigen miteinander verzahnt, besonders innerhalb des Museumsbe-
triebs: Was man gesammelt hat, soll sich als Teil der Sammlung zeigen — zu-
mindest fiir den Sammler. Und was man zeigen oder gar ausstellen will, muss
vorab gesammelt worden sein und stellt selbst, wenn es ausgestellt wird,

1 Vgl. in diesem Zusammenhang die Ausfiihrungen von Ernst E. Boesch zu den
Begriffen Konnotation und Denotation. Ders., Das Magische und das Schone,
S. 46 ff.

2 Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beitrage zum Verstehen kultureller Syste-
me. Frankfurt a.M. 1997, S. 18.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

ALEXANDER KLEIN
Expositum

immer auch eine Sammlung dar. Das museale Sammeln hat, wie zu zeigen
sein wird, dieselbe Wurzel wie das museale Zeigen. Beide versetzen Gegen-
stande. Das heif}t, sie losen Gegenstdnde aus ihrem urspriinglichen Weltzu-
sammenhang, schaffen fiir sie einen neuen Rahmen und verandern dadurch
ihre Bedeutung. Als Ausstellung oder Sammlung Alter Objekte umschlieft
dieser neue Rahmen drei Wirklichkeitsebenen, die miteinander korrespondie-
ren: die Ebene der thematisierten Wirklichkeit, die Ebene der Materialitat der
Objekte und die Ebene des Betrachters. Nicht undhnlich ist die Versetzung,
die ein Reisender durch seine Reise erfahrt, so dass die Fremde und sein Zu-
hause miteinander korrespondieren und durch die Kontinuitdt seiner Person
verbunden bleiben.

1.1 Zeigen

Handlungsbegleitendes und permanentes Zeigen

Ein Zeigender will stets einem oder mehreren etwas zeigen, sich liber die Be-
deutung des Gezeigten austauschen und verstandigen. Doch benutzt der
Zeigende den Gegenstand nicht, solange er zeigt. Der gezeigte Gegenstand
oder die gezeigte Tatigkeit wird voriibergehend aus dem Getriebe zweckhaf-
ten Handelns genommen. Wenn eine Tatigkeit gezeigt werden soll, und kein
Gegenstand — beispielsweise die Zubereitung einer Suppe —, so geht es dem
Zeigenden darum, die angemessene Durchfithrung der Tatigkeit zu demon-
strieren, und vorerst nicht um deren Ergebnis. Der Akt des Zeigens verlangt
nach Distanz zum Gezeigten; er setzt die Unterscheidbarkeit von Zeigendem
und Gezeigtem voraus. Kein Instrumentalisierungshandeln, das Subjekt und
Gegenstand umgreifen wiirde, darf diesen Unterschied verwischen. Dies gilt
selbst dann, wenn der Zeigende auf sich selbst zeigt. In diesem Fall wird das
gezeigte Selbst zu einer objektivierten Fiktion, so dass wenigstens der Schein
seiner Unterscheidbarkeit vom zeigenden Selbst entsteht.

Dass der zu zeigende Gegenstand nicht benutzt wird, trifft sogar fiir Ge-
genstdnde zu, die fiir das Zeigen hergestellt worden sind und deren Zweck
sich im Zeigen erfiillt, beispielsweise fiir eine Straflenkarte. Denn wahrend
man die Straf’enkarte benutzt und mit ihrer Hilfe einen Weg zeigt, wird sie
selbst gerade nicht gezeigt. Man hat zur Karte nicht die Distanz, die fiir ihr
Zeigen wesentlich wére, sondern bettet sie in Handlung ein. Umgekehrt ver-
wendet man die StraBenkarte nicht als StraBenkarte, wenn man sie selbst
zeigt. Man kann zwar zeigen, wie man sie liest. Streng genommen tut man in
diesem Zeigen aber nur so, als ob sie gebraucht werde, und stellt die Dien-
lichkeit der Karte nur nach.

Es gehort zur Besonderheit des Zeigens, dass es mit der Zeigehandlung

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

des Zeigenden nicht notwendigerweise verbunden bleiben muss. Das Zeigen
selbst ldsst sich von der Handlung des Zeigens ablésen. Mit Hilfe von kultu-
rellen Techniken und Konventionen ldsst sich jede Zeigehandlung zum Erstar-
ren bringen, so dass diejenigen, fiir die gezeigt wird, allein mit dem Gezeig-
ten sind und gleichwohl erfassen, was der Urheber des Zeigens gemeint hat.
Die Handlung des Zeigens hallt dann sozusagen nach; der Zusammenhang
des Gezeigten tibernimmt die Aufgabe des Zeigenden mit. Es gibt also ein
permanentes Zeigen, das eines zeigenden Individuums nicht mehr bedarf.
Dieses permanente Zeigen unterscheidet sich vom handlungsbegleitenden
Zeigen, das an die Aktion eines Zeigenden gebunden bleibt. Denn der Zei-
gende ldsst das Gezeigte, nachdem er es aus der Welt hat hervor treten las-
sen, wieder in diese zuriick fallen. Permanent Gezeigtes dagegen ist auf Dau-
er an einen bestimmten Zeigeplatz gebunden. Dieser Platz ist entweder mobil
—so0 ist beim Tragen von Schmuck oder modischer Kleindung ein bestimmter
Korper der Zeigeplatz —, oder aber stationdr, wie im Fall einer Inschrift oder
einer standigen Ausstellung.

Die Fixierung des Gegenstandes

Das permanent Gezeigte tritt viel stdrker aus der Welt hervor als das hand-
lungsbegleitend Gezeigte. Man stelle sich eine Kraftmaschinen-Ausstellung
in einem technischen Museum vor. Das Innenleben eines Vier-Zylinder-Otto-
motors kann nicht gezeigt werden, wahrend er tatsdchlich arbeitet. Um an
ihm selbst zu zeigen, was in seinem Inneren vorgeht, muss man ihn vollig aus
dem Verkehr ziehen und lahm legen. Er kann dann aufgeschnitten werden, so
dass das Ineinandergreifen von Pleuelstangen, Zylindern, Ventilen und Nok-
kenwelle fiir den Betrachter, der das au3er Betrieb gesetzte Gefiige mittels
einer Handkurbel bewegen mag, geistig nachvollziehbar wird. Doch beim
ausprobierenden Nachvollziehen des technischen Prinzips ist das gemeinte
Gezeigte, das Arbeiten des Motors, gar nicht anwesend; seine Anwesenheit
wird nur vorgetduscht. Gezeigt im Sinne des Zeigens eines tatsachlich Anwe-
senden wird nur etwas, was dem gemeinten Gezeigten dhnlich ist. Beim per-
manenten Zeigen kann also der Gegenstand so radikal aus seiner Welt her-
ausgelost werden, dass er fiir sie zerstort wird, auch wenn er als ihre Spur
und ihr Rest erkennbar bleibt. Er wird bei Bedarf ausgeweidet und in einen
neuen, eigens fiir die Zeigeintention bestimmten Rahmen gesetzt. Sofern das
permanente Zeigen die Eingebundenheit in die erste Welt des Gezeigten si-
muliert oder rekonstruiert, wohnt ihm immer auch ein Moment der Tdu-
schung, des Unechten inne. Ganze Wissenschaften, beispielsweise die Ana-
tomie, beruhen auf dieser Art von Tduschung, die allerdings nicht verhehlt,
dass sie Tduschung ist — und daher auch nicht betriigt. Mit anderen Worten:

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

53


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Das permanente Zeigen ist mit einer Fixierung des Gegenstandes verbunden.
Diese Fixierung lasst sich insofern auch als Vernichtung des Gegenstandes
interpretieren, als sie die Entfernung aus seiner urspriinglichen Bewandtnis-
ganzheit unumkehrbar macht.

Die Erstarrung des Zeigevorgangs im permanenten Zeigen setzt einen
kulturell festgelegten Konsens tiber die Auslegung des Gezeigten voraus, so
dass die Verstandlichkeit des Zeigezusammenhangs und seine Kontinuitat
tiberhaupt gewdhrleistet werden konnen. Ein solcher Konsens hat beispiels-
weise die Verkehrsregeln hervorgebracht und erhalt ihre Giiltigkeit aufrecht.
Letztlich setzen alle Gegenstdnde, die ohne einen Zeigenden zeigen, einen
solchen Konsens voraus. Entsprechende Beispiele aus der Welt der Zeichen
sind Legion: Inschriften und Biicher, Wegweiser, Totempfahle, Altare, Tri-
umphbdgen, aber auch Werbung und Propaganda. Nicht zuletzt sind auch die
Exponate einer Museumsausstellung auf einen solchen Konsens angewiesen.
Das Medium Ausstellung fufit auf dem Konsens des permanenten Zeigens.
Handlungsbegleitendes Zeigen mag zwar eine grofle Rolle spielen, bei-
spielsweise in Form von Fiihrungen durch eigens dafiir eingestelltes Perso-
nal, hat aber nicht solch eine fundamentale Bedeutung fiir das Ausstellungs-
wesen.

Der permanent gezeigte Gegenstand erfiillt seine Funktion innerhalb be-
stimmter Rahmenbedingungen und unter bestimmten Voraussetzungen — sei
es, dass ein Vorfahrtsschild vom Inhaber eines Fiihrerscheins erkannt werden
kann, sei es, dass ein Buchstabe als Bestandteil eines Alphabets auf einen
sprachlichen Laut verweist, sei es, dass einem Exponat innerhalb eines Aus-
stellungsbereichs eine bestimmte Aussage zugewiesen wird. Der Zustand
des permanenten Gezeigtwerdens ist niemals ein Bedeutungsvakuum, und
der gezeigte Gegenstand steht niemals fiir sich allein. Er steht zu anderem
Gezeigten — oder zu nicht Gezeigtem, das ihn umgibt — in Verhdltnissen, die
ihn selbst bestimmen, auf Bedeutung fuBen und Bedeutung neu schaffen.
Das, was gezeigt wird, zeigt, das heif’t verweist selbst, indem es (be)deutet.
In dieser Hinsicht sind die beiden Bedeutungen des Zeigens, das Sich-Zeigen
und das Zeigen-auf-Anderes, miteinander verkniipft.

Gezeigtwerden als Bedeutungsraum

Metaphorisch gesprochen, entspricht der Zustand des permanenten Ge-
zeigtwerdens einem Raum, der nicht erst durch das Gezeigte hervorgebracht
wird, sondern schon vor ihm da ist und es aufnimmt. Allerdings handelt es
sich dabei nicht um einen physikalischen, sondern um einen Bedeutungs-
raum, der weit {iber die Begrenzungen des jeweils wahrnehmbaren, dreidi-

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

mensionalen Raums hinausreichen kann. Das heif3t: Das Zeigen eines Gegen-
standes setzt immer schon ein Netz von Bedeutungen und sprachlichen Refe-
renzen voraus, in das der konkrete Zeigevorgang eingesponnen wird. Der Ur-
gegenstand, der als erster in den Bedeutungsraum eingetaucht ware, ist un-
denkbar, denn er hatte immer, um tiberhaupt in diesen Zustand eintreten zu
konnen, auf schon vorhandene Bedeutungsgefiige stofien und sich in diese
einfligen miissen.

Wurde im vorangegangenen Kapitel Geschichtlichkeit als die spezifische
Zeitlichkeit des Alten Objektes identifiziert, so erweist sich nun der Zustand
des Gezeigtwerdens als seine spezifische (Bedeutungs-)Raumlichkeit. Auf
Grund dieser Raumlichkeit entfaltet das gezeigte Alte Objekt seine Wirkung
als zeigendes Zeugnis, wobei es gewissermafien in einem permanenten Zu-
stand der Zweckfreiheit schwebt. Ohne diesen Zustand kdnnte es nichts be-
zeugen. Das Netz von Verweisungen, in dem sich der Gegenstand befindet,
wird durch Wechselwirkungen zwischen den einzelnen Gegenstanden unter-
einander, zwischen dem ganzen Netz und den Einzelgegenstanden und um-
gekehrt bestimmt. Es ist stdndig in Bewegung. Neue Gegenstande kdnnen in
den Bedeutungsraum eintreten, spannen ihn neu auf und verandern das be-
deutungsraumliche Gefiige seiner Einzelelemente. Nicht nur das Netz, son-
dern auch die Bedeutungsparameter der aufeinander verweisenden Gegen-
stande selbst verandern sich stdndig, so dass diese unter immer neuen Vor-
zeichen aufeinander einwirken und ihre Bedeutung wechselseitig modifizie-
ren. Die auf der Kommode permanent gezeigte, nicht mehr benutzte Suppen-
terrine kann mit einer unauslotbaren Vielfalt anderer gegenstandlicher Wel-
ten korrespondieren: mit den konkreten Gegenstdnden in ihrem rdumlichen
Hier und Jetzt — beispielsweise dem benachbarten Kiichenschrank —, mit der
GrofBmutter, der die Suppenterrine gehort hat, mit dem erinnerten Bild der
GroBmutter, aber auch mit den Suppen, die nur Sonntags in ihr zubereitet
wurden, mit der aktuellen Welternghrung, der Porzellanherstellung, der bir-
gerlichen Kiiche usw. Die Suppenterrine tritt in ein riesiges Netz moglicher
Bedeutungen ein, gestaltet dieses Netz aber auch mit. So kann sie, bei-
spielsweise wenn sie ein extravagantes Design aufweist, die allgemein ver-
breitete Vorstellung einer Suppenterrine modifizieren.

AuBerung, Meldung, Zeichen, Symbol

Bedeutung, so haben wir gesehen, ist der entscheidende Unterschied von
Zeug und Gegenstand. Zeug hat fiir den, der mit ihm umgeht, keine Bedeu-
tung und zeigt sich fiir ihn nicht. Zeigen setzt Bedeutung voraus. Die Bedeu-
tung eines Gegenstandes, der permanent gezeigt wird, offenbart sich entwe-

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

55


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

ALEXANDER KLEIN
Expositum

der als AuRerung, als Meldung, als Zeichen oder als Symbol. All diese For-
men, in denen sich Bedeutung zeigt und deutbar wird, sind auch fiir das Me-
dium Ausstellung relevant und kénnen dort bewusst eingesetzt werden.

AuRerungen zeigen an. Dabei ist die Beziehung zwischen AuBernd-Anzei-
gendem und dem, was angezeigt wird, in der Struktur des sich duBernden
Seienden selbst angelegt. So zeigen Kumulus-Wolken die hohe Wahrschein-
lichkeit eines Gewitters, das Erroten eines Gesichtes die Verschdamtheit einer
Person an. Eine solche Art des Zeigens driickt ein Selbstverhaltnis aus: Eine
Sache verweist dergestalt auf sich selbst, dass sich ihr Inneres, das anson-
sten verborgen geblieben wire, gewissermafien nach aufien kehrt. Diese Art
des Zeigens, das Sich-AuBern, ist nicht von einem Zeigenden intendiert und
auch nicht notwendigerweise an einen Adressaten gerichtet.? AuRerdem ist
das Sich-AuBern nicht ein von auRen an die Sache herangetragener Prozess,
der eine Sache zum Vorschein brachte, ansonsten aber nur in einer akziden-
tiellen Beziehung zu ihr stiinde. Vielmehr gehort dieses Verweisen, das mit
einem Zutagetreten von Wesentlichem gleichbedeutend ist, der Sache selbst
an. Ohne diese der Sache selbst inhdarente Méglichkeit des Verweises ware
die Sache nicht die, die sie ist. So zeigt sich ein Gesicht gerade dadurch, dass
es errotet, als Gesicht. Es handelt sich beim Sich-AuBern also nicht um eine
Handlung, sondern um einen Prozess, der quasi von selbst passiert, da er in
der Natur der Sache liegt. Wenn der Gegenstand sich als er selbst zeigt, so
wird nicht »jemandem etwas gezeigt«, sondern es passiert ein »Sich Zeigen«
im Sinne eines Hervortretens von essenziellen Eigenschaften. Vielen Expona-
ten wird in Ausstellungen nicht genug Raum geschaffen, so dass sie sich
nicht selbst zeigen kdnnen. Man denke auch an die skandalés engen Raub-
tierkdfige in einigen Zoos. Das Tier wird in solchen Kéfigen zu einem Schatten
seiner selbst. Niemals kann es sich als es selbst zeigen.

Ein Ding dagegen, das etwas meldet, ist vom Gemeldeten wesenhaft ver-
schieden. Die Zeigeleistung des meldenden Dinges hangt nur indirekt, auf
eine gebrochene Art und Weise, mit der gemeldeten Sache selbst zusammen
und ist nicht aus ihr ableitbar, denn: Die gemeldete Sache liegt entweder au-
Rerhalb der Reichweite des menschlichen Sinnesapparates — wie beim Gei-

3 George Mounin unterscheidet »indice« von »signal«. Das indice ist ein Indikator,
der Informationen (iber etwas nicht Sichtbares tragt. Das Signal dagegen ist ein
kiinstlich erzeugtes Indice. Ders.: Semiotic Praxis: Studies in Pertinence and in
the Means of Expression and Communication. New York 1985.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

gerzahler — oder aber auBerhalb des unmittelbaren Wahrnehmungskreises
des betreffenden Individuums — wie beim Telefon. Meldungen erfordern da-
her eine Technik der sinnlichen Ubersetzung. Erst eine solche Meldetechnik
macht Strukturen und Verdanderungen der Welt, die sich der Wahrnehmbar-
keit entziehen, Uberhaupt erfahrbar. Denn sie transponiert diese Verdnde-
rungen in den Bereich des Wahrnehmbaren. Diese Transpositionsleistung
bedarf eines Codes, der moglichst eindeutig und mit skalierter Notwendigkeit
physikalischen oder chemischen Veranderungen zugeordnet ist. So zeigt das
Zifferblatt eines Tachometers die Geschwindigkeit eines Autos, die Digitalan-
zeige eines Gaschromatographen die Konzentration eines chemischen Ele-
mentes an. Sobald das meldende Ding »wahrnimmt«, gibt es automatisch
weiter, was es registriert. Sofern es funktioniert, kann es nicht anders, als zu
melden. In diesem Sinne kann aber auch ein Meldung machender, seines
persdnlichen Willens beraubter Soldat zu einem — zwar entpersénlichten,
aber funktionierenden — Ding werden, zu einem Meldeganger eben. Vor allem
in naturwissenschaftlich-technischen Ausstellungen, wo das eigentlich The-
matisierte, beispielsweise ein Naturgesetz, unsichtbar bleibt, werden solche
meldenden Dinge eingesetzt.

Ist es sprachliche Konvention, die den zeigenden Gegenstand mit dem
Gezeigten verkniipft und Bedeutung herstellt, so handelt es sich um ein Zei-
chen.* Zwei Hauptkategorien von Zeichen lassen sich unterscheiden. Es
gibt Zeichen, die auf Anderes verweisen, so wie ein Denkmal oder ein Grab-
stein auf eine verstorbene Person verweisen. Ferner gibt es Zeichen, die auf
etwas Anderes verweisen, dem sie selbst angehoren. So verweist ein Ge-
henkter auf das Gefiige von Herrschaft, Recht und Macht, das ihn selbst inte-
griert hat. Ein sprachliches Zeichen verweist immer auch auf sich selbst, da
es stets auch ein Beispiel fiir ein sprachliches Zeichen ist.

Die Zeichenwerdung ist ein kultureller, ein sprachlicher Akt, der keiner
naturgesetzlichen Notwendigkeit gehorcht. Von der primdren Dienlichkeit
des singuldren Zeugs beziehungsweise von den Umstanden, in denen man es
vorfindet, wird abstrahiert, so dass sich seine Verweiskraft verallgemeinern
ldsst. Darliber hinaus kann diese Dienlichkeit in eine andere Richtung gelenkt
werden, die vom urspriinglichen Verwendungszusammenhang weit wegfiihrt.

4 Der Begriff des Zeichens wird hier im engeren Sinne, als sprachliche Verkniip-
fung, verwendet. Im weiteren Sinne ist jeder Gegenstand, da er auf anderes ver-
weist, auch Zeichen beziehungsweise Zeichentrager.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

57


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

ALEXANDER KLEIN
Expositum

So wird ein Hammer vom Schmiedewerkzeug zum Zeichen der Arbeiterklas-
se, ein Stein, den man auf ein Grab legt, zum Zeichen, dass eine Person des
Verstorbenen gedacht hat.

Durch den Wandel zum Zeichen wird das Zeug beziehungsweise der nicht
zeichenhafte Gegenstand verzeichnet: Einerseits wird seine Bedeutung
sprachlich festgeschrieben und festgehalten. Andererseits geht diese Fest-
schreibung und Festhaltung notwendigerweise mit einer Verfalschung und
Verstellung seiner urspriinglichen Dienlichkeit einher.

Zeichen bezwecken Eindeutigkeit und Unmissverstandlichkeit. Sie sind
arbitrdr — unabhangig davon, ob es sich nun um Rauchzeichen, Morsezei-
chen, das Heben der Startfahne beim Formel-I-Rennen, um die taktgebende
Gestik eines Dirigenten, um das akustische Logo eines Radiosenders oder ein
Pop-Up-Fenster im Internet handelt. Der Pfeil eines Vorfahrtsschilds kann
beispielsweise auf eine Regel oder eine bevorstehende Schwierigkeit im
StraBenverkehr verweisen. Er bezieht sich nicht auf etwas, das ihm &hnlich
ist und verweist auch nicht auf sich selbst. Auch ist der Pfeil nicht als Auffor-
derung aufzufassen, in die Richtung des Pfeils zu blicken. Das Erblicken des
Verkehrszeichens bewirkt, dass die bezeichnete Regel ins Bewusstsein geru-
fen und zur Verkehrssituation des Augenblicks in Beziehung gesetzt wird.
Das Zeichen kann auf diese Weise helfen, Wahrnehmung und Handeln um-
sichtig-vorausschauend zu modifizieren und auf bislang nicht Fassbares ge-
fasst zu sein.

Symbole sind besonders komplexe Zeichen, die sich durch die Vielfaltig-
keit und Vielschichtigkeit ihrer Bezeichnungen und Bedeutungen auszeich-
nen. Im symbolischen Gegenstand oder der symbolischen Handlung sieht
der Betrachter unterschiedliche Bedeutungsebenen und Zusammenhéange
mit.” Die Bedeutungen des Symbols sind teils durch Tradition, soziale Kon-
vention und ideologische Sichtweisen, teils durch zweckrationale Strategien
umsichtiger Lebensfiihrung oder durch Eigennutz bestimmt. Das bekannte
Werbeplakat der Firma Benetton, das drei menschliche Herzen auf einem
Operationstisch zeigt, verweist einerseits auf das konkrete physische Organ,
das den Blutkreislauf in Gang halt, symbolisiert dariiber hinaus aber auch die
Liebe, das Leben und die Sterblichkeit. SchlieBlich vermitteln diese drei sich
sehr dhnelnden Herzen eine antirassistische Botschaft, denn das erste Herz
entstammt einem schwarzen Afrikaner, das zweite einem jiidischen Weif3en,

5 Dazu Arnold Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt.
Frankfurt am Main 1993, S. 199 f.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

das Dritte einem Asiaten. »Die Hautfarbe ist nicht wesentlich, im Innersten
sind wir alle aus dem gleichen Stoffl«, so kdnnte die implizite Botschaft des
Plakates lauten. Diese Botschaft ist aber nicht der Endzweck des Plakates,
sondern wird unterschwellig dafiir verwendet, den Produkten einer italieni-
schen Textilfirma ein positives Image zu verleihen. Die philanthropische Bot-
schaft des Plakates wird somit fiir eine Aufwertung des Firmenimages ins-
trumentalisiert, so dass ein uraltes Symbol auch eine kommerzielle Konno-
tation erhalt. Letztlich wird dadurch der Kauf eines Pullovers zur guten Tat
stilisiert.

Das Alte Objekt als Spurenkomplex

Ist nun das Alte Objekt ein Zeichen beziehungsweise ein Symbol? Verweist,
zeigt es auf die Welt genau so, wie dies beispielsweise ein Verkehrszeichen
tut?

Alte Objekte heben sich nicht zuletzt dadurch von Zeichen im herkémmli-
chen Sinne ab, dass sie nicht arbitrar sind. Da sie selbst Teil von dem sind,
auf das sie zeigen, beruht ihre Verweiskraft nicht nur auf Konvention, son-
dern auch auf ihrer Biographie. Im Gegensatz zu Zeichen im herkémmlichen
Sinne ist die Bedeutung eines Alten Objektes niemals eindeutig, da es stets
viele Referenten hat.® Einer von diesen Referenten ist es selbst; ein anderer
ist die Bewandtnisganzheit, der es entstammt. Indessen ist das Ganze, auf
welches das Alte Objekt zuriick verweist, vergangen. Gleichwohl ist die ein-
stige Bewandtnisganzheit auch im Hier und Jetzt noch als Spur an ihm. Das
Alte Objekt hat an dieser Ganzheit zwar keinen lebendigen Anteil mehr, steht
aber in seiner Nachfolge. Im Alten Objekt tiberschneidet sich das Signifiant
mit dem Signifié, aber auch mit dem Referenten. Insofern bedeutet das Alte
Objekt das, worauf es deutet — aber auch wesentlich mehr. Prasenz und Pra-
sentation {iberschneiden sich in ihm, so dass sie untrennbar, gleichwohl aber
unterscheidbar sind.

Das Alte Objekt steht fiir eine passierte Bewandtnisganzheit, auch wenn
es mit dieser zerbroselten Ganzheit nicht mehr verhaftet ist. Es gehort nur
noch mittelbar, ber eine zwar rekonstruierte, aber nicht mehr greifbare
Ganzheit, zu seiner urspriinglichen Welt. Es ist weniger als diese Ganzheit,

6 Ogdens und Richards »semiotisches Dreieck« sieht neben Signifiant und Signifié
auch noch einen Referenten, das heifit den bezeichneten, konkreten Gegenstand
vor. Vgl. Charles Ogden und Ivor Richards: The meaning of meaning. London

1969.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

59


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

ALEXANDER KLEIN
Expositum

weil es nur deren Rest ist. Es ist aber auch mehr als ein Rest, weil es in einer
neuen Welt steht.

Die rekonstruierte Ganzheit macht den immateriellen Wert des Alten Ob-
jektes aus, der sich nicht aus seiner stofflichen Beschaffenheit, sondern aus
dem Reichtum seiner wieder entdeckten Verweisungen ergibt. Auf Grund die-
ses Wertes reprdsentiert das Alte Objekt nicht nur die aktuelle Welt des Be-
trachters, sondern auch seinen eigenen Ursprung. Die Differenz zwischen der
einstigen Weltverhaftung, deren Rekonstruktion das Alte Objekt ermdglicht
und initiiert, und seiner gegenwadrtigen Bedeutung ist die im eigentlichen
Sinne historische Differenz. Anders das Verkehrszeichen: Seine Bedeutung
ist ein Aspekt seiner gegenwartigen Weltverhaftung. Es stellt sich also her-
aus, dass das Alte Objekt dem Verkehrsschild ganz fern steht, obgleich beide
in formallogischer Hinsicht zeigen, das heiit verweisen. Dies sollte bedacht
werden, wenn Alte Objekte Zeichen genannt werden. Wenn Alte Objekte Zei-
chen sind, dann sind sie Zeichen ganz besonderer Art, weil das von ihnen be-
zeichnete Ganze letztlich nur als geistige Rekonstruktion besteht und ihr Be-
zeichnen nicht nur ein Verweisen, sondern ein »Stehen fiir« ist, das heifit
eine Verkorperung. Diese Verkorperung freilich muss notwendigerweise un-
vollstandig, ruinenhaft bleiben. Aus all dem ergibt sich, dass die Begriff der
Spur das Wesen des Alten Objektes letztlich besser trifft als der des Zei-
chens.

Dem Begriff der Spur kommen in diesem Zusammenhang zwei verschie-
dene, sich ergdnzende Bedeutungen zu: Zum einen steht er fiir das materiell
Uberlieferte, den Uberrest des Geschehenen. Zum anderen steht er fiir das
Legen und Lesen einer Fahrte zur einstigen Bewandtnisganzheit des Gegen-
standes. Die Identifikation des Alten Objektes als Uberrest sowie als Fihrte
zur einstigen Bewandtnisganzheit setzen ein Vorverstandnis des Gegenstan-
des voraus. Aus diesem Vorverstandnis erwdchst das Interesse an ihm. Durch
seine Priifung und Analyse kann das Vorverstdndnis zu Verstandnis werden.
Die Auslegung eines Alten Objektes weist somit eine zirkuldare Struktur auf:
Als Spur im Sinne des Uberrestes ist das Alte Objekt die Voraussetzung des
Auslegens. Das Auslegen selbst stiftet den Ursprung des Alten Objektes. Die-
se Stiftung ist nicht mit einer Schépfung des Alten Objektes gleich bedeu-
tend, denn die Spur als Uberrest ist iiberliefert, und nicht erschaffen worden.
Aber sie ist die Initiation der Geschichtlichkeit des Gegenstandes durch das
Denken.

Jede historische Spur reprdsentiert ein Ganzes, von dem sie einst ein Teil
war. Dieses Ganze muss vom Spurenleser vorausgesetzt werden, damit der
Gegenstand zur Spur wird. Ein Findling genannter Riesenstein beispielsweise
bezeugt Bewegungen von Eismassen, die Jahrzehntausende zuriick liegen.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

Die Kenntnis der Eiszeit muss der Interpretation des Steins als Findling vor-
aus gehen, sonst kdnnten nicht einige seiner materiellen Eigenschaften als
Verweise auf die Eiszeit gedeutet werden. Auch ein Zustand, ein Ereignis
oder ein historischer Prozess — eine Revolution beispielsweise oder der miih-
same Tagesablauf eines Bauern — kdnnen ein solches Ganzes darstellen, auf
das der jeweilige Gegenstand verweist. Die Grenzen dieses Ganzen, das den
Gegenstand uiberhaupt erst zum Spurentrdger macht, werden vom Spurenle-
ser bestimmt. Es liegt an ihm, festzusetzen, ob er eine alte Tonscherbe, auf
der »Themistokles« zu lesen ist, mit dem Scherbengericht dieses attischen
Politikers und dessen Biographie, mit der Politik Athens im flinften vorchrist-
lichen Jahrhundert, mit der antiken Keramikherstellung, mit dem Rechtsver-

standnis der antiken Welt oder mit tiberfliissigem Abfall in Verbindung bringt.

Museal relevant wird einstige Welt dann, wenn man das, was man von ihr
sichtet, als librig geblieben einstuft. Die seit Menschengedenken akkumulier-
te Welt der Uberlieferungen, Ruinen und Andenken besteht aus Spuren, die
den Leser historischer Fdhrten zur urspriinglichen Hinter-Welt des Akkumu-
lierten fithren. Nun ist die Rede vom Alten Objekt als Spur eine Vereinfa-
chung, denn es hat viele Spuren an sich. Und welche Bedeutung die Spuren
haben, hdangt unter anderem auch von der Person ab, die sie liest. Also ist die
Bedeutung des Alten Objektes partiell perspektivisch. AuBerdem unterliegt
diese Bedeutung einem starken zeitlichen Wandel. Man denke nur daran,
welche neuen Bedeutungsnuancen das Brandenburger Tor nach der deut-
schen Wiedervereinigung, oder in jiingster Zeit die Frauenkirche in Dresden
hinzu gewonnen hat.

Alte Trager von Spuren ist das Alte Objekt ebenso Symbol wie Zeichen.
Denn es steht auch fiir Gegenstande, Prozesse und Zustédnde, die nur mittel-
bar oder nur aufgrund einer Verallgemeinerung mit ihm verbunden sind. So
verweisen die Pyramiden von Gizeh nicht nur auf den Totenkult der vierten
Herrscherdynastie Agyptens und auf die einstige symbolische Bedeutung
dieser Monumentalgraber als Himmelsaufstieg und Briicke zum Jenseits.”
Sie symbolisieren dariiber hinaus die gesamte altagyptische Kultur. Mehr
noch: Sie stehen fiir das Land Agypten in Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. Viele sehen in ihnen sogar ein Symbol der Unverganglichkeit.

Aus dem Vorangegangenen ergibt sich die ungeheure Bedeutungsvielfalt
des Alten Objektes und die Unmoglichkeit, seine Verweiskraft auf einen ein-

7 Zur altdgyptischen Symbolik der Pyramiden vgl. Jan Assmann: Agypten. Eine
Sinngeschichte. Frankfurt a.M. 1999, S. 72 ff.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

heitlichen Nenner zu bringen. Ernst E. Boesch hat diese Vielfalt am Beispiel
einer afrikanischen Maske geschildert. Die Plastizitdt dieser Schilderung
rechtfertigt ein ldngeres Zitat:

»Die holzerne Maske reprisentiert — materiell — das Holz mit seinen Quali-
titen, den Baum und den Wald; die Natur mit ihrem Reichtum und ihrer
Kargheit, mit ihrer Giite und ihrer Bedrohlichkeit. Die Maske reprisentiert
auch - sozial — den Menschen, der sie geschaffen hat, den, der sie trigt, und
den, der sich vor ihr furchtet — vielleicht sogar noch den, der sie kauft und
mit Limpchen hinter den Augenhdhlen irgendwo aufhingt. Natiirlich repri-
sentiert die Maske auch ihren denotativen Inhalt: die Gétter und Geister
oder sonstige Michte, die sich in ihr verkérpern [...] der Schnitzer denkt an
das Holz und seine weichen und harten Stellen, an Termiten, die es verder-
ben kénnen, an seinen Sohn, der ihm bei der Arbeit zuschaut oder hilft, an
den Nachbarn, der ihm die Maske abkaufen will; dieser aber denkt vorwie-
gend an die Feier, bei der er sie zu tragen gedenkt [...] Und so verschiebt
sich, von einem zum anderen, der Konnotationskreis, in den die Maske ein-
gebettet ist, und nur fiir einen vielleicht, den Ethnologen nimlich, reprisen-
tiert sie — mehr oder weniger annihernd — die Gesamtheit der Beziige. Und
erst eines Nachts, wie der Ethnologe triumt, die Maske verwandle sich lang-
sam in das grinsende Gesicht eines lang vergessenen Lehrers, bemerkt er,
dass sie auch fur ihn, iiber die Beziige ihres Herkommens hinaus, noch an-
deres bedeutete.«®

11l.2 Sammeln

Fundamentalbestimmungen des Sammelns

Aus heutiger Sicht besteht ein Gegensatz zwischen musealem Sammeln und
dem permanenten Zeigen der Ausstellung. Denn in der Regel entzieht das
Sammeln die Gegenstdnde dem Blick und spart sie fiir die Zwecke des Samm-
lers beziehungsweise der sammelnden Institution auf. Zum Wesen des mu-
sealen Sammelns scheint heute also das Verbergen, und nicht das Zeigen zu
gehoren. Gesammelt wird fiir den einzelnen Liebhaber, den Forscher, den
Sammlungsleiter eines Museums (der nicht selten wie Fafnir vor seiner
Schatzhéhle sitzt), fiir einen exklusiven Kreis von Kennern oder aber — Hybris

8 Boesch, das Magische und das Schone, S. 56.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

ist im Sammlermilieu keine Seltenheit — fiir die Ewigkeit. Dagegen sucht das
museale Zeigen, das heifit das Ausstellen von Gesammeltem, ganz im Gegen-
teil den 6ffentlichen, und nicht den individuell-privaten Blick. Bezogen auf die
heutige Situation setzt das museale Zeigen die Gegenstdande dem Blick aus,

statt sie flir ihn aufzusparen: Ausstellen (re)prasentiert, Sammeln privatisiert.

Vor einer Fokussierung auf das Museumssammeln sind an dieser Stelle
einige allgemeine Ausfiihrungen zum Sammeln erhellend. Sammeln ist ent-
weder ein Geschehen, oder eine Handlung. Ist es ein Geschehen, so lduft es
von selbst ab, das hei3t ohne menschlichen Initiator oder Lenker. So sam-
melt sich beispielsweise Wasser in einer Pfiitze. Ist Sammeln aber eine Hand-
lung, so beruht es auf einem gezielten Anhdufen, einem peripetalen Ver-
sammeln von Gegenstédnden.’ Diese werden aus einem Zustand der rdum-
lichen Zerstreuung in einen Zustand der rdumlichen Konzentration iberfiihrt.
Gesammelt werden kann nur eine Vielheit von Gegenstanden. Ein Sammeln,
das auf den Besitz eines einzelnen Gegenstandes abzielen wiirde, ware ein
Widerspruch in sich. Eine weitere Voraussetzung fiir das Sammeln ist die
Gleichzeitigkeit der Gegenstdnde, die man sammelt. Das Gesammelte be-
steht nebeneinander in Raum und Zeit.

Die dlteste Form des Sammelns ist das akkumulierende Sammeln aus
dkonomischen Griinden, das beispielsweise Pilz- und Lumpensammler seit
jeher umgetrieben hat. Von dieser Art des Sammelns ist das Sammeln aus
dsthetischen oder musealen Griinden zu unterscheiden. Wahrend das akku-
mulierende Sammeln das Eingesammelte nur als Zwischenstation auf dem
Weg zum Verkauf oder Verzehr auffasst, bezweckt das dsthetische und mu-
seale Sammeln die dauerhafte Anwesenheit des Gesammelten und dessen
dauerhafte Verfiigbarkeit fiir den Blick des Sammlers. Die entsprechende
Konstellation von Gegenstdnden ist grundsatzlich stabil. Die Gegenstdande
werden aufgehoben und bleiben tendenziell zusammen, weil ihr Wert sich
nicht zuletzt aus der Einbettung in den Gesamtzusammenhang des Gesam-
melten ergibt. Daran dndert auch die Tatsache nichts, dass die meisten
Sammler langfristig den Wert ihres gesammelten Besitzes erhdhen wollen
und deshalb weniger wertvolle Gegenstdnde gegen andere mit hoherem Wert
eintauschen.

9 Dazu Thomas Schlozs Dissertation: Die Geste des Sammelns. Eine Fundamen-
talspekulation — Umgriff, Anthropologie, Etymographie, Entlass. Stuttgart 2000.
Ferner die wesentlich differenziertere Arbeit von Manfred Sommer: Sammeln. Ein
philosophischer Versuch. Frankfurt a.M. 1999.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

63


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Die Abweichung als Wesen des Gesammelten

Die Tatigkeit des Sammelns bringt niemals Zeug oder »Kruscht« zusammen,
das keinen inneren Zusammenhang hatte. Vielmehr werden Gegenstande ge-
sammelt, die man als dhnlich erkannt hat, beziehungsweise, die etwas ge-
meinsam zu haben scheinen. Ahnlichkeit kann sich in diesem Zusammenhang
auf ganz verschiedene Merkmalsgattungen beziehen: Es kann sich um eine
Ahnlichkeit der dufReren Form, der Struktur, des Materials oder der Funktion
handeln, um einen gemeinsamen Besitzer der Gegenstdande, um einen ge-
meinsamen Herkunftsort, um eine gemeinsame Geschichte oder um eine
Ahnlichkeit, die sich in der Gemeinsamkeit der sprachlichen Benennung er-
schopft.

Indes: Wahrend das Interesse des aus 6konomischen Motiven Sammeln-
den gerade auf die Ahnlichkeit des Gesammelten gerichtet ist, achtet der
dsthetisch oder museal Sammelnde auf die Abweichungen der gesammelten
Stiicke von der Norm, die ihr Typus vorgibt. Asthetisches und museales
Sammeln setzen Nichttrivialitdt im Sinne der Aufiergewdhnlichkeit, im Ideal-
fall sogar der Einzigartigkeit des Gesammelten voraus. Nach konventionellem
Sammlerethos und Kuratorendenken muss der begehrte Gegenstand wenn
moglich ein Unikat, mindestens aber eine Raritdt sein. Die Miinze mit dem
Pragefehler ist wertvoller als das Exemplar ohne Makel. Wahrend der Pilz-
sammler nur darauf achtet, dass das Eingesammelte dem Begriff »Pfifferling«
entspricht, legt der Sammler von Miinzen, Briefmarken und Ahnlichem auf
die Einzigartigkeit der Sammlungsstiicke Wert und vermeidet Doubletten.
Der eine will das Typische, der andere die Variante.

Der Sammler sieht den Erwerb von Objekten nicht als lohnend an, die oft
reproduziert werden, in grof3er Stiickzahl vorhanden sind und daher jederzeit
ausgetauscht werden kdnnen. Es ist ihm wichtig, nicht nur Gegenstdnde um
sich versammelt, sondern sie auch dem Alltag entzogen zu haben. Dies
macht die Sammlung zu einer Sphare, die nicht nur auferalltaglich ist, son-
dern sich dem Alltag in gewisser Hinsicht, und zwar in Bezug auf die Verfiig-
barkeit von Rarem, {iberlegen zeigt. Dariiber hinaus miissen die gesammel-
ten Gegenstdnde original und authentisch sein. Ohne Echtheit, Einzigartigkeit
und historische Aussagekraft ware das Gesammelte nicht nur unniitz, son-
dern auch wertlos. Das Unechte und Austauschbare widerspricht dem Rol-
lenverstandnis und dem Ehrenkodex des Sammlers.

Der Sammelnde bringt nicht nur zusammen, was er als dhnlich erkannt
hat, sondern er wihlt auch das Ahnliche aus dem Un&hnlichen aus. Auf diese
Weise setzt er eine Differenz von Innerhalb und Auflerhalb, von Welt und
Sammlung. Freilich bleiben Welt und Sammlung aufeinander bezogen, denn
letztere rechtfertigt sich dadurch, dass sie einen Extrakt der Welt darstellt,

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

die den Sammelnden umgibt.”® Dabei ist das Sammeln stets auch ein ge-
walttatiger Akt, der die Gegenstdnde aus ihrem vorgefundenen Zusammen-
hang reiRt. Sie werden »ihrer Welt entzogen«, wie es Heidegger von den Agi-
neten in der Miinchner Sammlung gesagt hat." Diesen rabiaten Zug haben
Sammeln und Ausstellen im Sinne des permanenten Zeigens gemeinsam.
Beide versetzen Dinge und Gegenstdnde. Das heifit, sie entziehen sie ihrer
Welt und stellen sie in einen neuen Rahmen.” Es zeigt sich also, dass Ver-
setzung die gemeinsame Wurzel von Ausstellen und Sammeln ist.

Sammeln als Vorratsbildung

Jede Art von Sammeln ist durch den Zweck der Vorratsbildung charakterisiert,
sonst konnte sich keine Gleichzeitigkeit des Gesammelten einstellen. Der
Sammler legt einen Vorrat an und versagt sich die triebverzehrende Endhand-
lung, das heifit die Verwendung oder den Verzehr des Angehdauften. Es stellt
sich in diesem Zusammenhang die Frage, inwieweit das Sammeln eine spezi-
fisch menschliche Tatigkeit ist. Zwar sind Hunde, so sagt man, nicht in der
Lage, einen Wurstvorrat anzulegen. Andererseits lasst sich das Anlegen von
Vorradten auch bei Eichhérnchen beobachten. Allerdings wiirde es sich skurril
anhoren, das Eichhdrnchen als Sammler zu bezeichnen, auch wenn man um-
gangssprachlich sagt, dass es Haselniisse sammele. Das Sammeln ist hier
nur ein Ansammeln, das weder auf einen Plan zur effizienten Vorratshaltung,
noch auf das Bediirfnis des Eichhérnchens, tiber Niisse zu reflektieren, noch
auf seinen musealen Ehrgeiz zuriickzufiihren ist. Angesammelte Gegenstan-
de sind sich zwar in der Eigenschaft dhnlich, die das Interesse des Sammeln-
den an ihnen begriindet hat. Doch andererseits sind sie grundsatzlich aus-

10  Mit Blick auf diesen Zusammenhang lohnen sich die in wissenschaftssatirischer
Form verfassten Reflexionen von Andreas Urs Sommer, Dagmar Winter und Mi-
guel Skirl: Die Hortung. Eine Philosophie des Sammelns. Diisseldorf 2000, bes.
S.22f.

11 Heidegger fahrt fort: »Auch wenn wir uns bemiihen, solche Versetzungen der
Werke aufzuheben oder zu vermeiden, indem wir z.B. den Tempel in Paestum an
seinem Ort und den Bamberger Dom an seinem Platz aufsuchen, die Welt der
vorhandenen Werke ist zerfallen.« Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunst-
werkes. Stuttgart 1960, S. 39.

12 Auf den Aspekt der Ausstellung als Rahmen hat als erster Siegfried Giedion
aufmerksam gemacht. Ders.: Raum, Zeit, Architektur. Die Entstehung einer neuen
Tradition. Ravensburg 1965, S. 175-203.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

65


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tauschbar. Das Eichhornchen will keine besonders geformte Nuss, sondern
einfach nur eine Nuss.

Menschen sind zu vorsorgendem Ansammeln, das nicht notwendigerwei-
se bewusste Planung voraussetzt, sondern instinktgeleitet sein kann, ebenso
wie Tiere in der Lage. Es ist Sammeln in seiner dltesten Form, das seine be-
griffliche Kontur durch den Gegensatz zu Jagd, Zucht und zum Ackerbau er-
halt. Spezifisch menschlich dagegen, weil immer kulturell bestimmt, ist das
planvolle Sammeln von Nutzlosem, kurzum: das Anlegen einer Sammlung.

Es mag wohl angehen, von einer Lumpensammlung im Sinne einer zeit-
lich genau eingrenzbaren Sammelaktion zu sprechen, oder von einem Lum-
pensammler, der zum Zwecke der Daseinsfristung Stoffabfélle aufliest, die er
spater verkauft. Doch von einer Sammlung von Lumpen zu reden hat einen
merkwiirdigen Klang, der gleich an ein Lumpenmuseum denken ldsst. Denn
eine Sammlung besteht aus Gegenstanden, die deshalb aus dem alltaglichen
Leben herausgenommen worden sind, weil sie in ihrer Ansammlung etwas
Auferalltagliches ergeben. Von einer Sammlung Bierflaschen zu reden, ist
nur dann sinnvoll, wenn ihr Eigentiimer sie weder auszutrinken noch zu ver-
kaufen gedenkt. Ansonsten handelt es sich nur um einen Vorrat, und noch
nicht um eine Sammlung. Nicht nur ist Niitzlichkeit ein unerhebliches Kriteri-
um fiir den Wert einer Sammlung. Es ist im Gegenteil ein wesentliches Merk-
mal von Sammlungen, dass sie aus unniitzen Gegenstanden, namlich Kunst-
werken oder Alten Objekten bestehen, die ihrer urspriinglichen Bewandtnis-
ganzheit entzogen worden sind. Daher lauft jede Sammlung auch Gefahr, von
radikalen Pragmatikern und Utilitaristen fiir tberfliissig gehalten zu werden.
Indessen ist eine Sammlung zwar unniitz, aber nicht bedeutungslos, da sie ja
aus Gegenstdnden, und nicht aus Zeug besteht. Sie bedeutet dem Sammler
etwas. Das Eintreten des Gegenstandes in die Sammlung setzt voraus, dass
die Wurzeln, die ihn in seiner ersten Welt hielten, ausgerissen worden sind.
Gerade dies ist aber Voraussetzung fiir seine Bedeutung als Sammlungs-
stiick.

Sammlung und Sammler

Die Sammlung ist es also, die dem Sammeln musealen Charakter verleiht. Es
lohnt sich hier ein Blick auf den Begriff des Aufhebens, in dem die Bedeutun-
gen Aufgreifen, Bewahren und Umwerten enthalten sind. In einem dreifachen
Sinne ist das Bilden einer Sammlung mit Aufheben gleich bedeutend: Auf
einer elementaren Ebene bedeutet es Aufgreifen, das heifit die Einbeziehung
eines Objektes in das unmittelbare Wahrnehmungsfeld. Zweitens ist das Bil-
den einer Sammlung ein Bewahren. Das heif3t, die Kontinuitdat des Gegen-
standes soll im Hinblick auf seine Form, seine Materialitdt und seine Ver-

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

standlichkeit gesichert werden. Drittens wird in der Sammlung die Bedeutung
des aufgefundenen Gegenstandes umgewertet, da sich das Gesammelte nun
im Umfeld des Mitgesammelten, und nicht mehr im Umfeld seiner urspriingli-
chen Bewandtnisganzheit bestimmt. Die Bedeutung wird in dem Sinne auf-
gehoben, dass sie sich auf einem anderen Niveau entfaltet. Es ist moglich,
dass sich die Bedeutung des Gesammelten nur dem Sammler erschlief3t.
Haufig ist persénliche Liebhaberei, meistens aber eine mehr oder weniger
sublimierte Form der Besessenheit und der Gier fiir das museale Sammeln
verantwortlich. Mit wissenschaftlichen Motiven ist dies keineswegs unver-
einbar.

Ohne dazu gendtigt zu sein, entwirft der Sammler eine Ordnung, die er
den von ihm versammelten Gegenstdnden uberstiilpt. Mit dieser Ordnung
simuliert er absolute, vielleicht sogar gottliche Freiheit. Unter diesem Blick-
winkel hat Sammeln eine narzisstische Komponente, die gelegentlich sogar
in Gro3enwahn umschldgt. Viele Sammler ziehen Lust aus dem Ausleben von
Allmachtsfantasien. Bei der Leidenschaft fiir extrem grofe (Dampfmaschi-
nen) und extrem kleine Gegenstande (Modelleisenbahnen) ist es besonders
offensichtlich, dass der Wunsch nach spielerischer Beherrschung der Welt zu
den Triebfedern des Sammelns gehort. Das Erwerben grofer Sammlungsgii-
ter ist als Potenzbeweis interpretierbar; das kleine Sammlungsgut dagegen
erzeugt die berauschende Illusion des vogelperspektivischen, Allwissenheit
verschaffenden Uberblicks.

Diesem narzisstischen Motiv entspricht auch der expansive und aggressi-
ve Grundcharakter des musealen Sammelns. Denn es ist es stets der fehlen-
de, noch nicht besessene Gegenstand, der das Sammeln ausrichtet und vor-
antreibt. Diese Rolle des fehlenden Glieds in der Kette der Besitztiimer kann
grundsaétzlich von jedem unverfiigharen Gegenstand eingenommen werden,
der ins Sammlungsgebiet fallt, auch vom vermeintlich letzten, den der Samm-
ler noch nicht hat. Denn diesem geht es nicht um das Erreichen eines endgiil-
tigen Sammlungsziels, sondern um den Prozess des Sammelns selbst: um
das Vexierspiel von Sehnsucht nach Vollstandigkeit, vermeintlicher Erfiillung,
heimlich erhoffter Enttdauschung und erneutem Versuch, das Begehrte zu er-
langen und tber es zu verfiigen.

Im Grunde genommen sammelt der Sammler sich selbst. Die Sammlung
wird ihm sozusagen zu einem zweiten Korper, mit dem er sich identifiziert. Er
kann sich in diesem Korper vollkommen verlieren und wieder finden. Er sieht,
wie sich in der Sammlung seine geheimsten Wiinsche aufbauen und deren
Erfiillung in den Bereich des Moglichen zu riicken scheint. Was ihm gehort,
gibt der Sammler ungern weg, weil man, wie Baudrillard zutreffend ange-

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

67


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

ALEXANDER KLEIN
Expositum

merkt hat, ja auch nicht so ohne weiteres seinen Phallus herborgen will."
Die Ordnung, die er dem Sammlungsgut verliehen hat, tritt an die Stelle der
Alltagszeit. Gerade darin zeigt sich einer der geheimsten Wiinsche des
Sammlers: Die Zeit soll ausgeschaltet und die Unumkehrbarkeit der Ge-
schichte iiberwunden werden, was auch eine symbolische Uberwindung des
eigenen Todes ermoglicht.*

Unzdhlige Personen gehen einer Sammelleidenschaft nach — in den USA
wahrscheinlich jeder Dritte.”® Dabei ist wohl das entscheidende Motiv die
Enttrivialisierung des personlichen Alltags durch das Sammeln. Dies fiihrt in
der Regel zu einer signifikanten Hebung des Selbstgefiihls. Fiir die Psycholo-
gie des Sammelns ist es entscheidend, dass der Wert des Gesammelten {iber
den profanen Alltagsnutzen weit hinausreicht. Es zeichnet sich durch einen
nutzlosen, wenngleich wertvollen Uberschuss aus, der das Sammeln letztlich
jeder 6konomischen Logik entzieht. Dieser Uberschuss ist es auch, der die
Person des Sammlers mit einem Nimbus des Luxuriosen und Réatselhaften —
nicht selten auch des Kauzig-Skurrilen oder gar Pathologischen — umgibt. In
seinen verschiedenen Schattierungen lasst sich dieser Nimbus grundsatzlich
von jedem Sammler erwerben — unabhadngig von seinem sozialen Status. Der
Nimbus des Sammelns umgibt nicht nur Personen, sondern ist heute auf vie-
le sammelnde Institutionen, darunter vor allem Museen, ibergegangen.

Die Bedeutung einer musealen Sammlung fiir den Sammler liegt in ihrem
Wert. Dieser Wert ldsst sich allerdings nur in den seltensten Fallen und nur
durch erhebliche Vereinfachungen — beispielsweise als geschatzter Versiche-
rungswert — in einem gesellschaftlich akzeptierten Tauschwert ausdriicken.
Der besondere Wert einer Sammlung ist nicht quantifizierbar, er beruht ganz
wesentlich auf subjektiver Wertschatzung. Dies ist der eigentliche Grund, wa-
rum viele Museumsexponate unschéatzbar sind. Manchmal wird der besonde-
re Wert des Gesammelten in der AuBergewdhnlichkeit und Exotik der zu-
sammengetragenen Sachen gesehen. Manchmal ist es gerade das auBerge-
woéhnlich Normale, der Norm Entsprechende, das den Gegenstand wiirdig
erscheinen ldsst, in eine Sammlung aufgenommen zu werden. Andere Ge-
genstdande haben in der Biographie des Sammlers eine Rolle gespielt. So

13 Baudrillard, System der Dinge, S. 122 f.

14 A.a.0.,S. 126.

15 Susan S. Pearce: Collecting as medium and message. In: Eilean Hooper-Green-
hill: Museum, Media, Message. New York 1995, S. 15-23, dort S. 22.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

manche Briefmarke oder Miinze schlieBlich erscheint durch nichts anderes
wertvoll als durch ihre Zugehdrigkeit zu einer Serie.

Formen des musealen Sammelns

Drei idealtypische Formen des musealen Sammelns sollen im Folgenden von-
einander unterschieden werden: das erinnernde, das fetischistische und das
systematische Sammeln.*® Diese Unterscheidung soll der Orientierung die-
nen. In der Wirklichkeit treten nur Mischformen auf.

Das erinnernde Sammeln akkumuliert autobiographisch relevante Zeug-
nisse. Diese haben einen sentimentalischen Wert aufgrund ihrer Fahigkeit,
Erinnerungen und Gedanken an verlorene Zeiten zu evozieren. Das sich erin-
nernde Individuum erschafft sich seine Sammlung, die im Extremfall zu einer
materialisierten Autobiographie werden kann. Diese Autobiographie kann er
mit Hilfe der verschiedenen Sammlungsstiicke vergegenwartigen und nacher-
leben. Die Méglichkeit dieses Nacherlebens ist vom Speicher, den die Samm-
lung bildet, jederzeit abrufbar. Das erinnernde Sammeln ist eine Form von
Lebenssimulation.

Im Fokus des fetischistischen Sammelns dagegen stehen die Gegenstan-
de selbst und nicht die Erinnerungen, die sie heraufbeschwéren. Die Gegen-
stande beherrschen den Sammler auf Grund der Leidenschaft, die sie in ihm
entfacht haben und die diesen dazu getrieben hat, sie in moglichst grofier
Zahl zu erwerben und zu besitzen. Das irrationale Moment und die Beses-
senheit, die dieser Art des Sammelns eigen sind, verleihen ihr den Reiz des
Exzentrisch-Damonischen und entriicken sie der Sphare irdisch-praktischer
Notwendigkeiten. Nicht selten wachst den gesammelten Gegenstdanden die
Rolle von lebendigen Wesen zu. Der Sammler umgibt sich mit ihnen wie mit
den Frauen eines Harems, in dem er wie ein Sultan agieren kann. Vielleicht
liebt er einen Gegenstand besonders und ldsst einen anderen in Ungnade fal-
len und trennt sich womoglich sogar von ihm. Nur Eunuchen, von denen an-
genommen werden kann, dass sie seine Leidenschaft nicht teilen, diirfen au-
Berihm den Harem betreten.

Systematisches Sammeln schlieBlich legt Wirklichkeit in einer bestimm-

16  Dazu grundlegend Susan M. Pearce: On Collecting. An Investigation into Collec-
ting in the European Tradition. London/New York 1999. Pearce unterscheidet
»souvenir, fetishistic and systematic modes of collecting«. Ebd. S. 32 f.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

69


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

ALEXANDER KLEIN
Expositum

ten Art und Weise aus — im buchstadblichen und im {ibertragenen Sinne. Es
kann als entdeckendes oder als bewahrendes Sammeln manifest werden."”

Was das entdeckende Sammeln betrifft, so werden Gegenstdnde auf
Grund ihrer Auffalligkeit und Neuartigkeit behalten und aufbewahrt. Erst in
der Frithen Neuzeit, als der Blick auf die Natur an wissenschaftlicher Schérfe
gewann, hat sich diese Form des Sammelns voll entfaltet. Entdeckendes
Sammeln wird vom Zweck geleitet, zu einer Gesamtschau der Gegenstdnde
zu gelangen, um deren Zusammenspiel auf den Grund gehen und gewisser-
maBen einen Blick hinter die Kulissen der Natur erhaschen zu kénnen. Klassi-
scher Vertreter dieser Art des Sammelns war Goethe, fiir den das Sammeln
von Mineralien und Pflanzen nicht nur eine Form der Naturerkundung, son-
dern auch der Personlichkeitserkundung und -bildung darstellte, der, wie O.
Marquard dies in einem anderen Zusammenhang genannt hat, »Selbstentde-
ckung durch die Entdeckung des Fremden«.”® Im geordneten Nebeneinander
eines gegliederten Gebildes bildet das Gesammelte sozusagen eine Mo-
mentaufnahme der Schépfung. Fiir Goethe spiegelte sich in Anschauungen
dieser Art seine eigene Subjektivitdt, die sich selbst die Werkzeuge zu ihrer
Weiterentwicklung und Steigerung schuf.

Viele Sammlungen, die mit einem systematischen Anspruch angelegt
worden sind, reihen ihre Objekte in schier unendliche, aus Einzelexponaten
gebildete Fluchten evolutiondrer Reihungen, morphologischer Ahnlichkeiten
oder funktionaler Entsprechungen ein. Die einzelnen Objekte scheinen dabei
in ihrem Sammlungskontext unterzugehen, vermitteln dabei aber, indem sie
auf das verweisen, was ihnen vorausgeht, folgt, dhnlich sieht, Ahnliches be-
zweckt oder genauso funktioniert, eine Vorstellung von der schier unauslot-
baren Komplexitdat und Vernetztheit des Kosmos. Manche zoologische oder
mineralogische Sammlung wird auf diese Weise fiir den Betrachter wertvoll
und gewinnbringend, indem sie als Auszug und Abbild der Welt eine Vorstel-
lung von deren Unendlichkeit vermittelt.

Im 18. Jahrhundert entwickelte sich eine andere Form des Sammelns, die
zu einer der tragenden Sdulen des modernen Museums werden sollte: das
bewahrende Sammeln. Die gelehrte Welt wurde immer empfanglicher fiir die
historische Dimension des Gegenstandes. Dieser wurde zur Quelle, von dem

17  Zu diesen Aspekten des Sammelns vgl. Volker llgen und Dirk Schindelbeck: Jagd
auf den Sarotti-Mohr. Von der Leidenschaft des Sammelns. Frankfurt a.M. 1997,
S.12f.

18 Marquard, Wegwerfgesellschaft, S. 913.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

man die Vergangenheit ablesen wollte. Als unmittelbarer Zweck des bewah-
renden, konservierenden Sammelns kristallisierte sich heraus, die Gegen-
stande vor jeder Verdnderung zu schiitzen und sie dadurch gewissermafien
aus dem Strom der Zeit herauszunehmen. Dies konnte nur dann anndhe-
rungsweise gelingen, wenn die Verbindungen des Gegenstands zur Welt rigo-
ros gekappt wurden. Nur wenn der Gegenstand nicht mehr von dieser Welt
war, zeigten sich an ihm ehemalige Welten. Damit dies auf Dauer so blieb,
sterilisierte man den Gegenstand sozusagen, um ihn von den zahllosen Kei-
men der Verdnderung zu sdubern und vor ihnen zu schiitzen. Dies war die
Geburtsstunde der modernen Museumsdepots und -magazine.

Die Orte des Sammelns

Drei idealtypische Orte lassen sich beschreiben, die auf uralte Schemata zu-
riickgehen und bis auf den heutigen Tag die Fluchtpunkte fiir das museale
Sammeln bilden: den Hort, den Tempel und das Kabinett. Diese Orte bilden in
ihrer komplementdren Verbindung das, was man eine moderne Sammlung
nennen kdnnte. Hort, Tempel und Kabinett stehen nicht nur fiir Etappen auf
dem Weg zur modernen Sammlung, sondern auch fiir aktualisierbare Mog-
lichkeiten, Alte Objekte in einen materiellen Kontext einzubinden. Durch den
Wandel der kulturellen Rahmenbedingungen dufiern sich diese Moglichkei-
ten immer wieder in neuen Varianten und kénnen neue Kombinationen bil-
den. Jeder dieser Sammlungsorte hebt sich auf eine charakteristische Weise
von der Wirklichkeit ab, aus der er sein Sammlungsgut bezieht und auf die
dieses als Fetisch, als Beleg oder als Symbol zuriickverweist. Dariiber hinaus
zeichnet sich jeder Ort durch ein besonderes Verhdltnis des Sammlers bezie-
hungsweise der sammelnden Instanz zum Sammlungsgut aus.

Der Hort ist der Ort des magisch motivierten Sammelns. Er entsteht durch
Ansammlung von Gegenstdnden, die nicht nur einen hohen materiellen Wert
haben — wie etwa Gold, Silber und Edelsteine —, sondern auch eine besondere
Verbindung zum Jenseits herstellen konnen. Der Besitz dieser Gegenstande
verleiht Macht. Vor allem im Nordeuropa der Bronzezeit war es {iblich, solche
Horte — entweder separiert oder als Grabausstattung — zu vergraben oder
aber im Wasser zu versenken, so wie dies der Legende nach Hagen von Tron-
je mit dem Nibelungenhort tat.”® Im Konzept des Hortes schwingt aber auch
die Grundidee des Opfers mit. Das Wertvolle erfahrt dadurch einen Zuwachs
an Heiligkeit, dass der Eigentiimer endgiiltig darauf verzichtet und er sich

19 Pearce, On Collecting, S. 58 ff.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

71


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

ALEXANDER KLEIN
Expositum

freiwillig einem Verlustschmerz aussetzt. Im Hort stirbt das Wertvolle fiir den
Eigentiimer und wird bestattet, was einerseits einen Verzicht auf Macht be-
deutet, andererseits aber, weil der Tod des Gegenstandes ein Opfer ist, liber-
irdische Krafte gnddig zu stimmen vermag. Ferner zeichnet sich der Hort
durch sein besonderes Verhdltnis zur Zeit aus. Ein Hort wird bewusst ver-
schiittet und damit dem 6konomischen Kreislauf der Dinge entzogen. Da-
durch sind die Gegenstdnde, die den Hort bilden, auch dem Verschleif ent-
zogen und treten in eine Art irdische Ewigkeit ein, die freilich auch mit einem
Zustand absoluter Verborgenheit verbunden ist.

Formen des Hortes gibt es noch heute. Dies zeigt sich unter anderem an
Vorgdngen, die realsatirisch wirken. Ende der 7oer Jahre des 20. Jahrhun-
derts, als der kalte Krieg noch im Gange war, wurde in einem stillgelegten
Bergwerksstollen in Oberried im Schwarzwald, 688 m unter Granit, das »kul-
turelle Erbe der Nation« atombombensicher untergebracht. Es handelte sich
dabei um 250 Millionen Einzelbildaufnahmen von Manuskripten, Urkunden,
Aktenstiicken und Kunstwerken, die in sechzehnfach verschraubten Edel-
stahlcontainern eingeschlossen wurden. Auf diese Weise sollte einer wie auch
immer vorzustellenden »Nachwelt« ein moglichst umfassender Einblick in
das ermdglicht werden, was die Initiatoren dieser Aktion fiir deutsche Kultur
hielten.*®

Anders als der Hort ist der Tempel eine zugéngliche Kultstdtte — auch
wenn er ein Allerheiligstes enthalt, das nicht fiir jedermann einsehbar ist. Der
Tempel stiftet Identitdt, weil sich eine Gemeinschaft von Gldubigen dort tref-
fen und ihres gemeinsamen Glaubens versichern kann. Jeder Tempel birgt
eine Sammlung heiliger Gegenstadnde, die entweder von auserwahlten Privi-
legientragern, oder von samtlichen Glaubigen angeschaut werden diirfen.
Spétestens die alten Griechen begannen damit, gesammelte Gegenstande in
Tempelbezirken auf Dauer zu zeigen. Das Gesammelte wurde prdsentiert,
damit die passierte Wirklichkeit, die es bezeugte — beispielsweise ein siegrei-
cher Feldzug oder ein Sieg bei einem olympischen Wettbewerb — jedem vor
Augen trat und als Erinnerung wirksam blieb.?* Ein frommes Publikum konn-
te das Prasentierte bewundern und anbeten. In einem Tempel wird Gesam-

20 Ernst Schulin: Absage und Wiederherstellung von Vergangenheit. In: Moritz
Csaky und Peter Stachel (Hg.): Speicher des Gedachtnisses: Bibliotheken, Muse-
en, Archive. Teil 1: Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kom-
pensation von Geschichtsverlust. Wien 2000, S. 23-41, dort S. 34.

21 Pomian, Ursprung des Museums, S. 26 ff.

- am 14.02.2026, 22:13:53. op EaEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

meltes zum sozialen Engramm und zum Souvenir, zum identitdtsstiftenden
Verweis auf Gewesenes, das auch fiir die Zukunft verbindlich ist. Man
braucht nur in den Louvre oder das Deutsche Museum zu gehen, um zu be-
greifen, dass dieser Typus von Sammlungsort noch lebendige Gegenwart ist.

Kabinette schlieflich sind Orte, in denen private Sammlungen angehauft
und raumlich strukturiert werden. Der Sammler gibt nicht nur den Anstof fiir
den Aufbau der Sammlung, sondern betreut auch sein Sammlungsgut per-
manent. Dabei changiert sein Verhalten zwischen zwei Polen. Einerseits kann
der Sammler kiihl-systematisch, andererseits aber auch leidenschaftlich und
habgierig handeln. Die Gegenstdnde kdnnen nach bestimmten Prinzipien ge-
ordnet werden, damit sie die Zusammenhange der Welt, der sie entstammen,
belegen und erklaren. Der Eigentiimer des Kabinetts empfindet Genugtuung
dariiber, dass das, was ihm gehort, keinem anderen gehort — sei es, dass die-
ser andere ein konkurrierender Privatmann der Sammlerszene, sei es, dass
es sich um einen wissenschaftlichen Antipoden handelt. Er setzt alles daran,
seine Sammlung zu mehren. Dabei ldsst er die konkurrierenden Sammler
zwar wissen, dass er sie mehrt, hat aber kein echtes Interesse daran, dass sie
tatsdchlich am Genuss seiner Schétze teilhaben. Die reichhaltigen Bestédnde
zeitgenossischer Numismatiker und Kafersammler, die nicht selten in den
Besitz von Museen {ibergehen, sind Beispiele solcher Orte.

Die moderne Sammlung ldsst sich als eine Verbindung aus Tempel, Hort
und Kabinett auffassen. Vom Hort hat sie den Anspruch auf Zeitlosigkeit und
die Tendenz zum Objektfetischismus, vom Tempel die Funktion der identi-
tatsstiftenden Erinnerungsevokation, vom Kabinett schlieBlich die Strukturie-
rung des Sammlungsgutes, aber auch die expansiv-aggressive Grundeinstel-
lung des Sammelnden, der niemals ein Gefiihl der Saturiertheit empfinden
wird.

- am 14.02.2026, 22:13:53. Op =

73


https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 22:13:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401743-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

