Einleitung

»Die Philosophen haben den Faden der Ariadne nur
verschieden interpretiert; es kommt darauf an, ihn
weiterzuspinnen.«

Ekkehard Martens

SEIT Platons Streit mit den Sophisten ist die Frage, was Philosophie sei, Ge-
genstand intellektueller Kontroversen. Ekkehard Martens betrachtet das
Geschaft der einstigen wissenschaftlichen Konigsdisziplin als ein Spinnen von Ge-
dankenfidden. Philosoph(in) ist demzufolge, wer die Gedanken anderer aufgreift,
fortspinnt und durch eigene ergénzt oder ersetzt, um daraus ein neues, eigenes
Gedankennetz zu weben und zu kniipfen.! In diesem Sinn nimmt die vorliegende
Studie die Gesprachs- und Gedankenfdden von zwei Philosophen und einer Phi-
losophin — Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas — auf und versucht
unter Beimischung eigener Uberlegungen daraus ein neues Gedankennetz zu
kniipfen, ndmlich eine kritische philosophische Theorie der Moderne.

Philosophie der Moderne: Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas

Die Beschreibung und Analyse der Entstehung und Entwicklung so genannter
moderner Gesellschaften gehort zu den zentralen Aufgaben von Sozialphilosophie
und Gesellschaftstheorie.? Die Soziologie, vor iiber hundert Jahren als wissen-

1 Vgl. Martens 1991: 10f.

2 Gesellschaftstheorie bezweckt laut Metzlers Philosophie Lexikon »die systematische
Erfassung der Zusammenhénge und Entwicklungsprozesse in der Gesellschaft, d. h.
des praktischen gesellschaftlichen Lebensprozesses der Menschen einschlief3lich der
gesellschaftlichen Vermittlung der Beziehungen der Menschen zur Natur« (ebd.:
206); Sozialphilosophie thematisiert »die normativen und begrifflichen Grundlagen
sozialen Zusammenlebens.« (ebd.: 553) Vgl. dazu auch Horster 2005; Ritsert 2004
sowie Roesler 1995. Die Begriffe »Moderne« und »Modernitit« sind immer wieder
Anlass neuer Definitionsversuche (siehe Kap. I1.3.1). GeméaR einer bereits an anderer
Stelle ausfiihrlich begriindeten Periodisierung (vgl. Degele/Dries 2005: 33-39) ver-
wende ich im Folgenden den Oberbegriff »Moderne« fiir die gesamte Zeit ab 1500
bis heute, weil viele als typisch »modern« klassifizierte gesellschaftliche Prozesse
sich bis zur Epochenschwelle der Neuzeit zuriickverfolgen lassen oder dort ihren
Anfang nahmen. Alle weiteren begrifflichen Unterscheidungen sind heuristischer
Natur und dem spezifischen Zeitbewusstsein der Moderne geméf immer wieder
zu iiberdenken. In diesem Sinne verstehe ich unter »Hochmoderne« die Zeit von
1789 bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs, welche durch politische Revolutionen,

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Die Welt als Vernichtungslager

schaftliche Reaktion auf die sozialen Verwerfungen der Moderne entstanden,
betrachtet deren Entwicklung als Biindel unterschiedlicher, teilweise aufeinander
bezogener empirischer Prozesse. Der Terminus technicus dafiir lautet »Moder-
nisierung«.> Auch die sozialwissenschaftlichen Vorldufer aktueller Analysen —
Durkheim, Spencer, Simmel, Weber... — verfolgten bereits prozessorientierte
Ansitze.

In der Philosophie kreisten die Debatten {iber Moderne und Modernitit im
Vergleichszeitraum hingegen stirker um geistesgeschichtliche Kontinuitdten und
Briiche, um unterschiedliche (aufklérerische, moderne, postmoderne etc.) Mo-
di der Zustandsbeschreibung oder Bewusstseinsweisen.* Explizit und systema-
tisch hat sich vor allem die Kritische Theorie von Marx bis Habermas mit mo-
derner Gesellschaft auseinandergesetzt, dabei freilich anthropologisch-ethische
und/oder 6kologische Fragen hédufig ausgeklammert. Aufseiten der konservativen
Kulturkritik dominieren 6kologisch sensiblere Entwiirfe, die zwischen extremer
Fortschrittsskepsis und regelrechter Technikeuphorie schwanken.® Ansitze von
gesellschaftstheoretischer Reichweite finden sich daneben im Bereich der ange-
wandten oder »Bindestrich-Philosophien« wie beispielsweise Technikphilosophie
oder Bio-Ethik.°

Zu den philosophischen Denkern’ des 20. Jahrhunderts, die sich explizit mit der
modernen Gesellschaft befassen, gehoren auch Giinther Anders, Hannah Arendt
und Hans Jonas. In der vorliegenden Arbeit gehe ich davon aus, dass sie sich
zu einer in theoretischer Hinsicht spannungsreichen und produktiven philoso-
phischen Dreieckskonstellation zusammenfiigen lassen, die um das Grundthema
moderne Gesellschaft und ihre Entwicklung kreist. Dieses Grundthema bildet
gewissermaf3en den Schwerpunkt des »Dreiecks«, dem sich die drei Protagonisten
von inhaltlich und zum Teil auch methodisch unterschiedlichen Seiten ndhern:
Giinther Anders phdnomenologisch, technikphilosophisch und sozialkritisch, Han-
nah Arendt theoriegeschichtlich, politologisch und gesellschaftstheoretisch, Hans
Jonas als Lebensphilosoph und Ethiker.® Alle drei nehmen in ihren Arbeiten eine
historische Perspektive ein, um Gegenwartsphédnomene (geistes-)geschichtlich
zu verorten.

Industrialisierung, die »Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts« (George F. Kennan)

und den Volkermord an den europédischen Juden gepragt ist. Als »Spatmodernex

bezeichne ich die mit den ersten internationalen Olkrisen einsetzende Zeit ab Anfang

der 1970er Jahre.

Vgl. dazu Degele 2002b bzw. Degele/Dries 2005 sowie ausfiihrlich Kap. I11.3.1.

Vgl. Figal/Sieferle 1991; Habermas 1985a und 1988; Pippin 1991; Zima 1997.

Vgl. den Uberblick bei GroBheim 1995 sowie Bollenbeck 2007.

Vgl. exemplarisch Heidegger 2004; Hosle 1991, 1995.

Der besseren Lesbarkeit wegen ist die weibliche Form hier (wie in der Regel auch

im Folgenden) mitgemeint. Um eingefahrene Denk- und Lesegewohnheiten zu irri-

tieren, verwende ich jedoch gelegentlich Feminina, die die ménnliche Genusform

einschlief3en.

8 Wihrend ich im Folgenden unter »Moral« die in einer Gesellschaft herrschenden
Sitten (lat. mores) und normativen Vorstellungen verstehe, meine ich mit »Ethik«
die dariiber angestellten philosophischen Reflexionen.

N oo h~w

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 1

Die Beriihrungspunkte zwischen ihnen sind sowohl in biographischer als auch
thematischer Hinsicht zahlreich. Personlich blieben sich Anders, Arendt und
Jonas seit den gemeinsamen Studientagen zu Beginn der 1920er Jahre zum Teil
eng verbunden. Wihrend Hannah Arendt und Giinther Anders (damals noch
Stern®) voriibergehend sogar eine Lebens- und Denkgemeinschaft eingingen, die
jedoch schon bald zerbrach,'? blieb Hans Jonas mit beiden bis zuletzt befreundet.
Zum fiinfzigsten Jahrestag der Freundschaft bekréftigte er brieflich, er habe
Arendt »ungeheuer gern« und unterzeichnet mit »Beste Freundin, ich denke Dein.
Hans.«!! Jonas und seine Frau Eleonore (»Lore«) gehorten in New York zum
so genannten »Stamm, der Gruppe engster Freunde Arendts und ihres zweiten
Ehemanns Heinrich Bliicher.'? Auch das Verhiltnis zu Giinther Anders, den Jonas
als Student regelrecht bewunderte,'® gestaltete sich nach einem voriibergehenden
Zerwiirfnis schliefSlich wieder intensiver. Ein Jahr vor dem Tod der gemeinsamen
Freundin Hannah Arendt schreibt Anders nach Amerika: »Ich brauche Dir nicht
zu sagen, dass es fiir mich eine sehr grosse [sic!] Freude ist, dass wir unsere
Beziehung nach beinahe einem halben Jahrhundert wieder aufgenommen haben,
und dass trotz sehr verschiedener vitae die Verstandigung so gut klappt.«<!*

Allen drei Vitae ist gemein, dass sie »Jahrhundertleben« sind. Die zum Teil un-
mittelbare, personlich schmerzhafte Konfrontation mit den historisch einschnei-
denden Zisuren des »Zeitalters der Extreme« (Eric Hobsbawm) — dem Ersten
Weltkrieg, Hitlers Machtergreifung, Auschwitz, Hiroshima und Tschernobyl'® —
fiihrt bei Anders, Arendt und Jonas zu einer leidenschaftlichen Auseinanderset-
zung mit der Gegenwart, die noch heute besticht. Ihre akademische und politische
Sozialisation in den Krisenjahren der Weimarer Republik, die in knapp 14 Jahren
»nahezu alle Moglichkeiten der modernen Existenz« durchspielt und die Wider-
spriiche der Epoche zur Eskalation treibt,'® pridestiniert sie zu philosophischen

9  Seinen Geburtsnamen Stern verwendet Giinther Anders bis Mitte der 40er Jahre,
den Doppelnamen Stern-Anders bis 1952 (als er ein Geleitwort zur 7. Auflage der
erstmals 1914 publizierten Psychologie der friihen Kindheit seines Vaters William
Stern verfasst). Der Name Anders, unter dem Giinter Stern nach dem Krieg bekannt
wird, ist ab 1932 in Gebrauch (vgl. die Bibliographie in Wittulski 1992a: 163-230).

10 Vgl. dazu ausfiihrlich Dries 2012.

11 Zitiert nach Wiese 2003: 113 (vgl. dazu auch Jonas’ Grabrede fiir Hannah Arendt vom
8. Dezember 1975; Jonas 1976). Im Interview bezeichnete Jonas (1993a: 56) Arendt
dariiber hinaus als »die bedeutendste Frau, die ich je gekannt habe.« Der Briefwechsel
Jonas— Arendt ist Christiane Auras (2004: 485) zufolge »leider nur punktuell erhalten
oder gefiihrt worden und bis auf wenige Ausnahmen fiir Auflenstehende im Grunde
uninteressant.«

12 Vgl. Grunenberg 2006: 240f.

13 Vgl. Jonas 2003: 85.

14 Brief (ms.) von Giinther Anders an Hans Jonas vom 24. Januar 1974 (Literaturarchiv
der Osterreichischen Nationalbibliothek (OLA), Wien, 237,/04: Nachlass Giinther
Anders, ohne Signatur). Der Briefwechsel Anders-Jonas ist ebenfalls noch unver-
offentlicht, wird aber von Konrad Paul Liessmann (2003) auszugsweise zitiert.

15 Vgl. dazu Anders 1985a: 64f. und 1987a: 42; Arendt 2005d: 50, 57ff., 61 bzw. Wild
2006: 35 sowie Jonas 2003.

16 Peukert 1987: 266.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Welt als Vernichtungslager

Chronisten und Seismographen der Moderne. Was fiir Hannah Arendt gilt, trifft
auch auf Giinther Anders und Hans Jonas zu: Thr Denken ist »von bestiirzen-
der Aktualitit«.!” »Du bist wirklich 20stes Jahrhundert, in das ich doch wohl
nie gelangt bin«, schreibt Hans Jonas anlésslich einer Buchverdffentlichung an
Giinther Anders, »Deine ist die schreckliche Stimme der Gegenwart.«'® Doch
auch Jonas’ Denken ist heute aktueller denn je. So liegt fiir Gereon Wolters auf
der Hand, »daR zentrale Gedanken von Jonas gegenwirtig diskutiert werden,'®
wenn dieser selbst dabei auch leider kaum Erwdhnung findet.

Das liegt auch daran, dass Jonas, ebenso wie Anders und Arendt, keine phi-
losophische Schule begriindet und dies auch nicht beabsichtigt hat. Keine(r)
von ihnen hat ein umfassendes theoretisches System entworfen. Aufgrund ihrer
philosophischen Sozialisation und ihrer biographischen Erfahrung war ihnen
der »grofle Wurf« suspekt, ihr Handwerkszeug ein an Theologie, Phdnomenolo-
gie, Existenzphilosophie und der Auseinandersetzung mit der philosophischen
Tradition geschultes Denken, das sich »ohne Geldnder« (Arendt) auf gedanklich
ungesicherte Terrains — moderne Technik und Biirokratie, Shoah?° und Atom-
bombe - und im Fall von Jonas auch in spekulative Gefilde begab. Man philoso-
phierte, so Giinther Anders, »bei offener Tiir, um, wenn nétig, unverziiglich ins
Freie rennen und irgendwo drauen mit Hand anlegen zu kénnen«.?! Philoso-
phie betreiben hie@ demzufolge schlicht, »unvoreingenommen und aufmerksam
der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht zu sehen und ihr
widerstehen.«*?

Das Fehlen jeder Systembildungsabsicht und der gelegenheitsphilosophische,
disziplindre Grenzen durchbrechende Denkstil von Giinther Anders, Hannah
Arendt und Hans Jonas haben in Verbindung mit ihren Portratierungen als »Quer-
denkerin« und akademische Au8enseiter verhindert, die drei Heidegger-Schiiler
als Ausgangspunkt einer kritischen philosophischen Theorie der Moderne zu de-
finieren — nicht fiir sich genommen, sondern als Ensemble, als philosophische
Dreieckskonstellation.

Giinther Anders zum Theoretiker der Moderne auszurufen, hiee Eulen nach
Athen tragen.?®> Was Hannah Arendt betrifft, so vertritt Seyla Benhabib die An-
sicht, diese liefere »die kritische politische Theorie der post-totalitdren Zeit« und

17  Fischer-Defoy 2007: 7. So auch Flores d’Arcais 1997a.

18  Brief (hs.) von Hans Jonas an Giinther Anders vom 28. August 1978 (OLA 237,04,
ohne Signatur).

19  Wolters 2003: 240.

20 Ich verwende das hebriische »Shoah« (»Zerstérung«, »Katastrophe«) zur Bezeichnung
des Volkermords an den européischen Juden im Folgenden anstelle des gebréuchli-
chen, aber missverstdndlichen Terminus »Holocaust« (von griech. dAokavtéw, »ein
Brandopfer darbringen«). Obwohl Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas
diesen Begriff verwenden, halte ich ihn fiir nicht angemessen.

21 Anders 2002b: 5.

22 Zitiert nach Arendt 2005d: 13. Zum Terminus »Verstehen« bei Arendt vgl. auch
ebd.: 14.

23 Vgl. z.B. die ausgezeichnete Studie von Margret Lohmann (1996a) oder Konrad
Liessmanns Einfiihrung (2002), ebenso Dries 2009. Siehe auch Kapitel 11.3.1.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 13

sei auBerdem eine melancholische Denkerin der Moderne.?* Auch Elisabeth Nord-
mann betrachtet Arendt implizit als Modernetheoretikerin, wenn sie schreibt:
»Ihr Erkenntnisinteresse resultiert aus der Einsicht, daf der Totalitarismus nicht
einen Riickfall in vorzivilisatorische, barbarische Zustidnde darstellt, sondern nur
aus dem Horizont der Moderne zu verstehen ist.«<*> Da Hans Jonas sich dem-
gegeniiber bis auf sein ethisches Spatwerk nicht mit sozialphilosophischen und
gesellschaftstheoretischen Fragestellungen befasst hat, wird er auch kaum expli-
zit als Denker der Moderne wahrgenommen, was mindestens hinsichtlich seiner
Wissenschaftskritik und den grundsitzlichen Uberlegungen zur Systemkonkur-
renz von Kapitalismus und Planwirtschaft sowie zum marxistischen Utopismus
im fiinften und sechsten Kapitel von Das Prinzip Verantwortung verwundern muss.

Die vorliegende Studie demonstriert, dass sich die Gedankenfdden von Giinther
Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas produktiv zusammenbinden und fortspin-
nen lassen — trotz eines ausgepragten methodischen Pluralismus, unterschiedli-
cher Denkwege und mancher Divergenzen.?® Denn alle drei &uRern sich, teilweise

24 Benhabib 1997: 43 bzw. 2006a.

25 Nordmann 1998: 54.

26 So sind Christophe David und Dirk Ropcke (2003: 270) der Ansicht, dass es zwischen

Anders und Jonas »mehr Meinungsverschiedenheiten als Ubereinstimmungspunkte«
gibt. Konrad Liessmann (2001b) sieht bei Anders und Arendt zwar thematische
Uberschneidungen, aber unterschiedliche Stile und Akzentsetzungen. Auf die Frage,
ob Hannah Arendt eine »Mitdenkerin« gewesen sei, antwortete Hans Jonas (1993a:
56f.) im Interview: »Durchaus nicht. Wir gingen verschiedene Wege und zeigten
uns nie unsere Arbeiten. Die einzige Ausnahme: Ich hatte ihr ein wichtiges Kapitel
des >Prinzips Verantwortung« gezeigt, und nachdem sie es gelesen hatte, sagte sie
zu mir: Soviel steht fest, Hans, das ist das Buch, das der liebe Gott mit Dir im Sinne
gehabt hat.« Christiane Auras (2004: 498) berichtet, Hannah Arendt habe einst ein
General seminar der New Yorker New School, in dem Hans Jonas sein Spatwerk
referierte, mit dem Ausruf »Alles Quatsch!« verlassen.
Elementarer Kritik und Kommunikationsverweigerung stehen jedoch nicht minder
profunde Konvergenzen gegeniiber: Bis zu ihrer Scheidung tauschen sich die Eheleu-
te Anders— Arendt intensiv aus, beispielsweise iiber die Anderssche Anthropologie
(siehe Kap. 1.1.1.1), deren Spuren sich bei Arendt wiederfinden, oder iiber Arendts
Biographie Rahel Varnhagens (2006a). Gemeinsam iiberarbeiten sie Arendts Disser-
tation von 1929 fiir den Druck. Uberschneidungen gibt es im Bereich der Philosophie
der Arbeit sowie hinsichtlich der Faschismus- und Totalitarismusdebatte, aber auch
in der Methode (siehe Kap. 1.2.3 sowie II.1 und ausfiihrlich Dries 2012). Jonas be-
zieht sich in seinem Spatwerk, meist implizit, auf den von Anders gepragten Begriff
des »prometheischen Gefilles« zwischen den Menschen und ihren technischen Ar-
tefakten. Auch Arendt formuliert ohne Verweis auf Anders dasselbe Prinzip beinahe
wortlich (siehe Kap. 1.2.2). In ihrem Briefwechsel diskutieren Anders und Jonas ihre
jeweiligen, oft verbliiffend affinen Positionen in technikphilosophischen Fragen, die
im Zentrum ihrer Gesellschaftskritik stehen, wobei Jonas vor dem Hintergrund seiner
biologisch-ontologischen Lebensphilosophie stérker 6kologische Aspekte betont und
die technologische Entwicklung weniger pessimistisch beurteilt. Beiderseitige Uber-
legungen zu den ethischen Dilemmata des Wissenschaftlerberufs, die auch Arendt
beschiftigen, werden bei Jonas durch politische Uberlegungen zur globalisierten
Regierungskrise der modernen »Risikogesellschaft« (Ulrich Beck) ergénzt.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Die Welt als Vernichtungslager

auch auf die Publikationen der jeweils anderen Bezug nehmend, umfassend zu
den essentiellen Aspekten moderner Gesellschaften, wie sie die vornehmlich an
Entwicklungsprozessen interessierte Soziologie postuliert: Differenzierung bezie-
hungsweise Arbeitsteilung, Rationalisierung, Okonomisierung und Technisierung,
Beschleunigung, Verwissenschaftlichung, Individualisierung, Domestizierung und
Globalisierung. Anders, Arendt und Jonas bleiben dabei hinsichtlich ihrer metho-
dischen Zugénge und der geistesgeschichtlichen Rekonstruktion von Modernitét
stets als origindr philosophische Autoren erkennbar. Auch wenn keine(r) von
ihnen eine umfassende, systematische Theorie der Gegenwartsgesellschaft und
ihrer Entwicklung entwirft, die sémtliche Problembereiche abdeckt, lassen sich
aus den thematischen Schwerpunkten der jeweiligen CEuvres gleichwohl die Bau-
steine einer solchen Theorie herausarbeiten.”” Auf deren Grundlage entwerfe ich
im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit eine kritische philosophische Theorie
der Moderne und ihrer Entwicklung, das heif3t eine Modernisierungsphilosophie,
die gegeniiber soziologischen Modernisierungstheorien nicht nur anschlussfdhig
ist und somit zum interdisziplindren Dialog beitrdgt, sondern aul3erdem einen
blinden Fleck korrigiert, der viele sozialwissenschaftliche, aber auch philoso-
phische Theorien fiir die eigentliche — ethische — Herausforderung der Moderne
unsensibel macht.

Die Welt als Vernichtungslager

Als Theoretiker der Moderne bilden Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans
Jonas in der vorliegenden Arbeit das geistige Ausgangsmaterial, um eine These
zu »spinnen«, die nur einer von ihnen, Giinther Anders, zu Lebzeiten bereits
postuliert, aber nicht bis zur letzten Konsequenz ausformuliert hat, ndmlich dass
sich die moderne Welt als Ganze in ein ausfluchtloses Konzentrationslager zu
verwandeln droht. Ankniipfend an Giinther Anders’ Thesen zum Atomzeitalter
von 195928 zeige ich, dass die Rede von der Welt als Lager gerechtfertigt und
keineswegs metaphorisch zu verstehen ist (obwohl der Lagerbegriff genau das

27 Mein Hauptaugenmerk liegt dabei auf den Schriften, die fiir die vorliegende Ar-
beit von besonderer Relevanz sind: bei Anders auf der frithen philosophischen
Anthropologie, beiden Bénden der Antiquiertheit des Menschen, die alle wesentlichen
Kernaussagen zum Thema enthalten, den Schriften zur atomaren Frage sowie dem
Eichmann-Brief und den Schriften zu Kunst und Literatur (Anders 1927a; 1929;
1930b; 1936,/37; 1980; 1981; 1982; 1989a-e; 1990; 1993; 2002a; 2003); bei Han-
nah Arendt vor allem auf dem Totalitarismusbuch, dem Eichmann-Report und Vita
activa sowie den beiden Essaysammlungen mit dem Untertitel Ubungen im politi-
schen Denken, aber auch den nachgelassenen Fragmenten zur Politiktheorie (Arendt
1993a; 2000a und b; 2002a; 2005a und b; 2005c¢), wobei ich mich auf die deutschen
Ausgaben konzentriere, so dass manche Facette des Arendtschen Schreib-Kosmos,
dem Barbara Hahn (2005) ein literarisches Denkmal gesetzt hat, unbeleuchtet blei-
ben muss; von Hans Jonas beriicksichtige ich vor allem die technikphilosophischen,
ethischen Schriften sowie Das Prinzip Leben (Jonas 1985; 1987a; 1992; 1994a). Des
Weiteren gehe ich, sofern notwendig und fiir den Gang der Argumentation erhellend,
auf geistige Bezugspersonen und philosophische Gegenspieler ein, in erster Linie
Heidegger, Marx, Aristoteles und Kant.

28 Vgl. Anders 2003: 93ff. bzw. ausfiihrlich Kap. .2.2.4.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 15

suggeriert), aber auch, dass nicht allein, wie bei Anders, die Atombombe fiir
die drohende Verwandlung der Welt in ein Konzentrations- beziehungsweise
Vernichtungslager verantwortlich gemacht werden kann. Im Zentrum meiner
Uberlegungen steht ein Prinzip, das die mundiale Castrifizierung®® wie ein Motor
antreibt und in unterschiedlichen Formen das Gesicht der gegenwiértigen Epoche
prigt. Bezug nehmend auf eine Uberlegung Hannah Arendts nenne ich es das
Pandynatos-Prinzip der Moderne, die idée fixe Homo fabers, dass schlechterdings
alles moglich ist und dass, was moglich ist, schlieBlich auch gemacht wird — und
sei es um den Preis totaler Konformierung und Vernichtung von Mensch und Welt.
Ebenso wenig wie Glinther Anders, dem dieser Vorwurf hdufig gemacht worden
ist, stimme ich damit jedoch »wohlfeile -anthropofugale« Abgesinge«<*® an. Das
Gegenteil ist beabsichtigt. Es soll nicht etwa der mégliche oder wahrscheinliche
Untergang der Menschheit besungen, sondern »die anthropofugale Tendenz des
Zeitalters«<>! begreifbar gemacht werden.

Aufbau und Methode
Obwohl ich von einer philosophischen Dreieckskonstellation ausgehe, ist meine
Arbeit kein Produkt von Konstellationsforschung.>? Es geht mir vielmehr um

29 Ich verwende hier und im Folgenden den Neologismus »Castrifizierung« (abgelei-
tet von lat. castra: »Lager«), um analog zu sozialwissenschaftlichen Termini wie
»Differenzierung« oder »Rationalisierung« den Prozesscharakter der Verwandlung
der Welt in ein Vernichtungslager auszudriicken.

30 Liitkehaus 2003: 208.

31 Lohmann 1989: 122.

32 Die Konstellationsforschung untersucht Theorieentwicklungen und kreative Impulse,
»die aus dem Zusammenwirken von unterschiedlichen Denkern in einem gemein-
samen >Denkraum« entstehen«. Sie sucht nach »missing links:, verborgenen Wei-
chenstellungen und wechselseitigen Einfliissen« zwischen Denkerinnen und/oder
Systemen (Mulsow/Stamm (Hg.) 2005: 7). Ein Denkraum wird Marcelo Stamm
(2005: 35) zufolge »aus einem Ursprungskonzept, einer Prototheorie, aus Anlagen,
Ansétzen entfaltet.« Eine philosophische Konstellation l&sst sich als dichter »Zu-
sammenhang wechselseitig aufeinander einwirkender Personen, Ideen, Theorien,
Probleme oder Dokumente [definieren], in der Weise, daf nur die Analyse dieses
Zusammenhangs, nicht aber seiner isolierten Bestandteile, ein Verstehen der philo-
sophischen Leistung und Entwicklung der Personen, Ideen und Theorien moglich
macht.« (Mulsow 2005: 74) Der Verdacht, eine Konstellation liege vor, kommt Mul-
sow (ebd.: 75) zufolge dann auf, »wenn mehrere Personen in enger Kommunikation
miteinander stehen und dabei von einer identischen oder dhnlichen Problemlage
bestimmt sind, und wenn aus der Kommunikation kreative Entwiirfe resultieren, ja
sogar eine Vielzahl kreativer Entwiirfe in schneller Abfolge.« Merkmale fiir eine sol-
che Konstellationsbildung gibt es im Fall Anders— Arendt-Jonas prima facie zuhauf.
So beginnt ihre Beziehung bei einem nachhaltig prégenden akademischen Lehrer
mit Face-to-Face-Kontakten, setzt sich als Denkgemeinschaft (und bei Anders und
Arendt sogar kurzzeitig in Form einer Ehe) fort, um spéter durch freundschaftliche
Begegnung und Briefkontakt stabilisiert und zum Teil auch ausgebaut zu werden.
Thematische Uberschneidungen lassen sich insbesondere bei Anders und Arendt
ausmachen. Doch auch Anders und Jonas versichern sich im Alter immer wieder
eines gemeinsamen Themas und mancher Ubereinstimmung (wie auch Differenz).

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 Die Welt als Vernichtungslager

vergleichende Aneignung in synthetischer Absicht. Methodisch orientiere ich mich
vor allem an Anders und Arendt. Ein auch separat lesbares Kapitel dazu (I1.1)
ist der Synthese vorangestellt. Kurz gefasst, bediene ich mich der von Anders
und Arendt angewandten Technik der methodischen Ubertreibung notorisch
sunterschwelliger« Phinomene wie beispielsweise der modernen Biotechnologie,
der man ihre ethischen Implikationen so wenig ansieht, wie der Atombombe
ihre verheerende Wirkung, sowie der philosophischen Montage und Collagierung
empirischer Daten, die meine These exemplarisch illustrieren. Wie Anders, Arendt
und Jonas verfolge ich einen interdisziplindren Ansatz, der auch natur- und
gesellschaftswissenschaftliche Befunde beriicksichtigt.

Insgesamt setzt sich meine Studie aus vier Elementen zusammen: einer Zusam-
menfassung und einer (Wieder-)Entdeckung in Teil I, einer Synthese und einer
Synopse in Teil II, wobei der erste Teil Fundament des zweiten ist. Teil I arbei-
tet die jeweiligen anthropologischen und gesellschaftstheoretischen Positionen
von Anders, Arendt und Jonas heraus. Dabei wird erstmals in der Forschung
die philosophische Anthropologie des jungen Giinther Anders auf der Grundlage
umfangreicher, bisher unveroffentlichter Nachlassmaterialien rezipiert. Im zwei-
ten Teil nehme ich die Gedankenfidden des ersten auf und spinne sie weiter zu
einer kritischen philosophischen Theorie der Moderne. Diese konfrontiere ich im
Anschluss mit der soziologischen Modernisierungstheorie.

Weil jede Sozialphilosophie zunéchst ihre anthropologischen Grundannahmen
zu kldren hat,*® rekonstruiere ich in Kapitel 1.1 das Menschenbild des »philoso-
phischen Dreiecks«. Im Mittelpunkt steht die Anthropologie des jungen Giinther
Anders, die in den 1920er Jahren im Kontext der Philosophischen Anthropologie
Max Schelers und Helmuth Plessners entsteht (Kapitel 1.1.1.1).3* Ohne sie zu be-
riicksichtigen, bleibt die Exegese von Anders’ Spatwerk unvollstindig. Anliegen
meiner Darstellung ist es daher auch, den inneren Zusammenhang von friiher

Dennoch ist fraglich, ob wir es in diesem Fall mit einer Konstellation im strengen
Sinn zu tun haben. Ein gemeinsames Ursprungskonzept existiert ndmlich ebenso
wenig, wie die unterschiedlichen philosophischen Entwiirfe ausschlieRlich als Teil
einer Konstellation verstidndlich wéren.

Auch der Vergleich zentraler Positionen Anders’, Arendts und Jonas’ vor dem aka-
demischen und gesellschaftlichen Hintergrund der 1920er Jahre wére Gegenstand
eines anderen Forschungsprogramms. So lief3e sich etwa im Anschluss an Michael
Grof3heim (2002) bei Anders, Arendt und Jonas nach zeit- und milieutypischen
Elementen des Politischen Existentialismus suchen oder mit Peter Gay (1968) und
Detlev Peukert (1987) nach den zeitspezifischen und kulturgeschichtlichen Wurzeln
ihrer jeweiligen Modernediagnosen.

33 Fraglich ist nicht, dass (jede) Sozialphilosophie auf anthropologischen Grundannah-
men fult, sondern ob sie diese Grundannahmen transparent und plausibel machen
kann.

34 Alle Zitate aus unveroffentlichten Texten von Giinther Anders bemiihen sich um
eine moglichst originalgetreue Wiedergabe. In Abweichung von den Originalen
werden Hervorhebungen jedoch ausschlieBlich durch Sperrung oder Kursivierung,
nicht auch durch Unterstreichung, markiert. Nicht beriicksichtigt wurden ferner
Kursivierungen der Originale, die lediglich auf die Verwendung spezieller Schreib-
maschinentypen zuriickgehen.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 17

Anthropologie und Spatwerk deutlich zu machen. Anders definiert den Men-
schen, indem er ihn als un—definierbar umschreibt, als Wesen, das seiner Welt
fremd und zugleich offen gegeniibersteht und sich deshalb immer wieder neu
in ihr einrichten muss, aber auch kann. Ergénzt wird Anders’ Menschenbild im
Anschluss durch die von Hannah Arendt herausgearbeiteten Grundbedingungen
der Existenz (Kapitel 1.1.1.3) und Hans Jonas’ philosophische Biologie (Kapitel
1.1.1.4), mit der sich die anthropozentrische Perspektive der Anthropologie um
den Horizont einer Philosophie des Lebens erweitern l&sst. In Vita activa entfaltet
Hannah Arendt auerdem eine differenzierte Typologie menschlicher Tatigkei-
ten, die das anthropologische Fundament meiner Arbeit komplettiert (Kapitel
1.1.2). Kapitel I.1.3 fiihrt die verschiedenen, aber untereinander anschlussféhigen
Ansitze zu einer Art »anthropologischer Leitplanke« zusammen, die die folgen-
den Ausfiihrungen, insbesondere des zweiten Teils, flankiert. Im Anschluss daran
referiere ich die Modernediagnosen meiner Protagonisten. Kapitel I.2.1 verfolgt
den Wandel des menschlichen Naturverhéltnisses von der Herausbildung der
neuzeitlich-modernen Wissenschaft bis zur aktuellen Umweltkrise. Die Kapitel
1.2.2 bis 1.2.4 beinhalten die zentralen Positionen Anders’, Arendts und Jonas’
zur Technik und zum Kapitalismus als Lebensformen® sowie zur Zukunft der
Politik in der Moderne. Wissenschaft, Technik, Wirtschaft und Politik sind aus
der Perspektive der Anthropologie des »philosophischen Dreiecks« die priméren
kiinstlichen, sich in sténdigem Wandel befindlichen Instrumente und Lebensfor-
men, mit deren Hilfe sich der weltoffene Weltfremdling Mensch auf der Erde
heimisch macht.

Ausgehend von Gilinther Anders’ Diktum, die Atombombe verwandele die
Welt in ein ausfluchtloses Konzentrationslager, fiihrt das zentrale Kapitel II.2
Anders’, Arendts und Jonas’ in Teil I rekonstruierte Positionen schlieRlich zusam-
men, um davon ausgehend eine kritische philosophische Theorie der Moderne
zu entwerfen. Vier Unterkapitel (II.2.1 bis I1.2.4) zu den Dimensionen Natur,
Wissenschaft/Technik, Wirtschaft und Politik sind — getreu dem Jonasschen Im-
perativ, die Philosophie sei »zum stédndigen Laienwagnis verpflichtet«, wenn sie
nicht zur Spezialwissenschaft verkommen wolle®® — der Empirie sowie aktuellen
Untersuchungen aus Soziologie, Politologie und Philosophie gewidmet, um die
Konturen und das analytische Potenzial meiner Uberlegungen auszuleuchten.
Kapitel I1.3 verfahrt abschlieffend synoptisch, indem es die in Kapitel II.2 ent-
faltete Theorie mit der soziologischen Modernisierungstheorie zusammenbringt.

35 Unter Welt- und Lebensverhiltnissen bzw. Lebensformen verstehe ich die Arten
und Weisen, in der Menschen bestimmter historischer Epochen ihr materielles,
psychisches und geistiges Leben organisieren, manipulieren und reflektieren; kurz:
ihre spezifische Kultur. Als Kultur lasst sich Wolfgang Reinhard (2004: 12, ohne
Anmerkung) zufolge »die Gesamtheit der typischen Lebensformen einer Gruppe ein-
schlieflich der mentalen Grundlagen« bezeichnen. Dazu gehéren laut Reinhard »die
technisch-materiellen Grundlagen des Daseins und die materielle Produktion ebenso
wie die hohe Kultur und deren Erzeugnisse (Bau- und Kunstwerke, Literatur, Musik
usf.). Vor allem aber gehoren dazu die Gesamtheit der tradierten Denk-, Sprach-,
Beziehungs-, und Verhaltensmuster samt ihrem Niederschlag in Institutionen.«

36 Jonas 1987c: 23.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 Die Welt als Vernichtungslager

Ergebnis der Gegeniiberstellung ist die Einsicht in die ethisch-moralische Blind-
heit der Modernisierungstheorie und die Notwendigkeit, die diistersten Facetten
der Moderne als Herausforderung fiir Sozialphilosophie und Gesellschaftstheorie
ernst zu nehmen — was auch heil3t, diese wieder mit Anthropologie und Ethik zu
konfrontieren und fiir die Frage nach dem »guten Leben« zu 6ffnen. Im selben
Zusammenhang setze ich mich auch mit Zygmunt Bauman und Giorgio Agamben
auseinander, die das Lager ebenfalls zum Zentrum einer Sozial- beziehungsweise
Staatstheorie gemacht haben. Obwohl die Analyse der gegenwértigen Weltlage
im Vordergrund meiner Arbeit steht, gibt Kapitel I1.4 abschlieBend noch einen
kurzen Ausblick auf mogliche (Denk-)Auswege aus dem modernen Weltlagerzu-
stand, die von Anders, Arendt und Jonas implizit oder explizit angelegt worden
sind, oder sich von ihnen ausgehend weiterdenken lassen.

Stand der Forschung

Obwohl es inzwischen vereinzelte Arbeiten gibt, die Arendt mit Jonas, diesen
mit Anders oder Anders mit Arendt verbinden, fehlt nach wie vor jede Form der
Zusammenschau, die Anders, Arendt und Jonas als philosophische Dreieckskon-
stellation begreift, geschweige denn als Denker der Moderne miteinander ins
Gespriach bringt. Auf entsprechende Liicken wird in der Forschungsliteratur zu
Giinther Anders auch hingewiesen.>” Alfons S6llner macht immerhin »offensicht-
liche« Parallelen zwischen Arendt und Anders aus,*® ohne diese jedoch niher zu
bestimmen, wéihrend Konrad Paul Liessmann in seiner Einfiihrungsvorlesung in
die Philosophie einige Verbindungs- und Bruchlinien skizziert, aufgrund seines Zu-
schnitts aber notgedrungen an der Oberfléche bleibt.> Jiirgen Wertheimer findet
Arendts Beziehung zu Giinther Anders »nicht ohne Interesse«** und streift Anders’
Rolle fiir Arendts geistige Entwicklung, allerdings nur am Rande. Uber Andeutun-
gen kommt auch Sylvie Courtine-Denamy nicht hinaus, die nur an wenigen Stellen
ihres Buches auf Anders eingeht.*! Zu beachten ist ferner die bisher jedoch erst in
Umrissen erkennbare Arbeit Karin [Parienti-]Maires.*? Elisabeth Young-Bruehls
Standardbiographie Hannah Arendts von 1986* wird der Bedeutung Giinther
Anders’ fiir Arendts intellektuelle Entwicklung nicht gerecht und entspricht nicht
mehr dem aktuellen Stand der Forschung. Dieter Thom& kann Giinther Anders nur
stichworthaft mit Arendt in Verbindung bringen, wohingegen Bernd Neumann
einfiihlsam auf den bis dato unverdffentlichten Briefwechsel zwischen Anders
und Arendt Bezug nimmt und sich dariiber hinaus kenntnisreich der Deutung
friiher Texte beziehungsweise Fabeln widmet.** Umfassende vergleichende Arbei-
ten zu Anders und Arendt finden sich nicht. Kaum anders verhilt es sich im Fall
Arendt - Jonas. So versucht beispielsweise Klaus Harms, beide in theologischer

37 Vgl. z.B. Lohmann 1996b sowie Liitkehaus 1985; 1992: 117, Fulnote 35.
38 Sollner 1990: 213, Fullnote 15.

39 Vgl Liessmann 2001b

40 Wertheimer 1997: 331.

41 Vgl. Courtine-Denamy 1999 bzw. ebd.: 57, 93ff.

42 Maire 2004 bzw. 2007.

43 Young-Bruehl 2004.

44 Thomé 2007 bzw. Neumann 2001.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 19

Perspektive miteinander zu vergleichen und fiir eine »Theologie der Weltverant-
wortung« fruchtbar zu machen. Christiane Auras thematisiert in ihrem Aufsatz
vor allem das kurzzeitige Zerwiirfnis zwischen Jonas und Arendt aufgrund des
Eichmann-Reports (siehe Kapitel I.2.4.3), wiahrend James Wolin Arendt und Jonas
zwar als »Heideggers’s children« rubriziert, aber keinen Vergleich unternimmt.*®

Als »Phédnomen einer gleichzeitigen intellektuellen Néhe und Ferne« charakte-
risiert Konrad Liessmann in einem Aufsatz die Verbindung Jonas—Anders, auf
die Ludger Liitkehaus schon friih, allerdings nur referierend und ohne néher auf
Jonas einzugehen, verwiesen hat.*® Werner Jung*’ sieht eine inhaltliche Nihe in
der bei Jonas expliziten und bei Anders impliziten Ethik. Fiir Paul Assall sind An-
ders und Jonas in ihren Anliegen »geistesverwandt«, Christophe David und Dirk
Ropcke konstatieren dagegen »mehr Meinungsverschiedenheiten als Ubereinstim-
mungspunkte«, weisen aber auf die Notwendigkeit profunder Untersuchungen
hin, die bis heute ausstehen.*®

Dies mag, und das gilt gleichermaf3en auch fiir Hannah Arendt, an der ins-
gesamt sehr unterschiedlichen und wechselhaften Rezeptionsgeschichte liegen.
Sowohl Anders als auch Arendt und Jonas avancieren zeitweilig zu prominenten
Stichwortgebern politiktheoretischer beziehungsweise 6kologischer Debatten
und politischer Protestbewegungen. Doch neben einem immer wieder in Verges-
senheit geratenen Giinther Anders, dessen Wiederentdeckung nach kurzer Phase
allseitiger Aufmerksamkeit zu Beginn der 1990er Jahre nur mehr vom Feuilleton
in unregelmiRigen Abstinden angemahnt wird,*® steht heute ein nahezu bedeu-

45 Vgl. Harms 2003; Auras 2004; Wolin 2003.

46 Liessmann 2003: 63; Liitkehaus 1985. So auch Lohmann 1996b: 257f.

47 Jung 1989.

48 Assall 1981: 24; David/Ropcke 2003: 270.

49 Vgl. exemplarisch Wuthenow 2006. Die Anders-Rezeption ist bis in die 1990er Jahre
von einer »jahrzehntelangen Ignoranz« gepragt (Liessmann 1992b: 3), die Sekun-
dérliteratur nach wie vor dementsprechend tibersichtlich — und das, obwohl Anders
eine »geheime Wirkungsgeschichte« (Lohmann 1996b: 258; vgl. dazu auch Wittul-
ski 1992a: 9) mit zahlreichen namhaften Autoren des 20. Jahrhunderts verbindet,
neben Arendt und Jonas bspw. mit Theodor W. Adorno (vgl. dazu Liessmann 1998b
bzw. neuerdings Wiesenberger 2003), Jean Baudrillard (vgl. Kramer 1998), Ulrich
Beck, Ernst Bloch (vgl. dazu Schmidt 1992) Herbert Marcuse (vgl. Fuchs 2003),
Erich Fromm, Francis Fukuyama, Arnold Gehlen, André Gorz, Emmanuel Levinas,
Konrad Lorenz, Marshall McLuhan, Neil Postman, Jean-Paul Sartre, Paul Virilio und
anderen, deren Lektiire stellenweise stark an Giinther Anders erinnert. Die erste
wissenschaftliche Konferenz zu Anders wurde erst wenige Monate vor dessen Tod
eroffnet (vgl. dazu den von Konrad Liessmann 1992 herausgegebenen Sammelband
Giinther Anders kontrovers), eine weitere folgte wenig spater (vgl. Le Rider/Pfers-
man (Hg.) 1993). Bis heute gibt es keine wissenschaftlichen Anspriichen geniigende
Biographie (die Rowohlt-Monographie von Elke Schubert (1992) ist vergriffen und
nicht mehr auf dem neuesten Stand). So lief sich fiir die 90er Jahre zwar mit einiger
Berechtigung behaupten, Giinther Anders habe sich vom ehemaligen Auf3enseiter
in einen »Modephilosophen« verwandelt (Lohmann 1996b: 262). Heute aber muss
man feststellen, »daf eine weitreichende wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
der ganzen Fiille des Andersschen Denkens nach wie vor aussteht — und daran haben

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 Die Welt als Vernichtungslager

tungsloser Hans Jonas. In der gegenwartigen, analytisch dominierten Philosophie
spielt er, obgleich zu Beginn der 80er Jahre in Deutschland populdrer als Jiirgen
Habermas, nur noch eine randstéindige Rolle.>® Lediglich Hannah Arendt hat
sich am universitdren Markt behauptet und gilt auch aulierhalb als geistiger
Referenzpunkt und 6kumenisches Ideenreservoir einer durch die Austrocknung
marxistisch inspirierter Denkstrome und den Zusammenbruch des Ostblocks
orientierungslos gewordenen, verbiirgerlichten Linken wie des liberalen Neo-
Konservatismus.®! Doch obschon manche Interpreten der Arendt-Forschung

die (im tiibrigen auch keineswegs besonders zahlreichen) Tagungen, Sammelbénde
und Monographien aus Anlaf von Anders’ hundertstem Geburtstag im letzten Jahr
[2002; C.D.] nicht viel gedndert« (aus dem Vorwort zum Themenschwerpunkt »Die
Antiquiertheit des Menschen — Giinther Anders« der Zeitschrift Handlung Kultur
Interpretation; 2003: 197). Zur Rezeptionsgeschichte vgl. auch Dries 2009: 19ff.

50 Die unlédngst wieder leicht ansteigende Beschéftigung ist durch das Erscheinen
diverser Sammelbénde angezeigt (vgl. exemplarisch Bohler (Hg.) 2004; Miiller (Hg.)
2003; Seidel/Endruweit (Hg.) 2007). Als Gesamtdarstellung iiberzeugt bisher vor
allem die Dissertation Frank Niggemeiers (2002) sowie die vergleichende Studie von
Eric Jakob (1996) zu Jonas und Heidegger. Gesellschafts- oder modernetheoretische
Arbeiten zu Jonas existieren nicht. Lediglich David Levy (2002), der Jonas als »a
twentieth-century master whose time is still to come« bezeichnet (ebd.: 10), deutet
dessen Hinwendung zu einer Ethik der technologischen Zivilisation als engagierte
Philosophie der Moderne (»Jonas’s postwar philosophy«).

51 Vgl. dazuu.a. Canovan 1996; Greven 1993; Heuer 1997; Kallscheuer 1993 und 1997;
Marti 1997 sowie Vollrath 1995. Zu den gesellschaftstheoretischen Aspekten im
veroffentlichten Werk Hannah Arendts lassen sich inzwischen einige Publikationen
finden, so dass ich an dieser Stelle nur eine Auswahl gebe. Zum Kontext der
vorliegenden Arbeit gehort die Dissertation von Roland Schindler (1996), der
Arendts Kritik der Moderne hinsichtlich der Dimensionen Politik (Totalitarismus,
Handlungstheorie) und vor allem Arbeit (Okonomie) unter Beriicksichtigung
von Querverbindungen zu Marx und Heidegger darstellt. Daneben verteidigt die
nach wie vor einschldgige genealogische Studie von Seyla Benhabib (2006a)
Arendt zu Recht gegen einen schematischen Vorwurf des Anti-Modernismus. Ihr
Fokus liegt sowohl auf Arendts denkerischen Wurzeln, das hei3t in erster Linie
der Auseinandersetzung mit Heidegger (aber auch Marx), als auch auf einer
differenzierten, kritischen Rekonstruktion des Arendtschen Begriffs der Moderne
vor dem Hintergrund ihres Polis-Bildes, des Totalitarismus sowie der Schriften vor
Vita activa, denen Benhabib in puncto Moderne ein qualifizierteres Urteil unterstellt
als dem Spétwerk (vgl. dazu auch Sollner 1990). Auch Rahel Jaeggis (1997a)
Erstlingswerk interpretiert Arendt, teilweise in Abgrenzung zu Benhabib, als Gesell-
schaftskritikerin der Moderne (vgl. dazu auch Jaeggi 1997b). Die Dissertationsschrift
von Jakob Seitz (2002) stellt in philosophiehistorischer wie auch systematischer
Hinsicht eine der umfassendsten und sorgféltigsten Arbeiten zum Gesamtwerk
Arendts dar (besonders hervorzuheben ist das Kapitel iiber private und 6ffentliche
Riume sowie Seitz’ kritische Argumentation mit Antike und Moderne gegen Arendts
Moderne-Kritik). Der Tagungsband von Antonia Grunenberg (Hg.) 2003, insbeson-
dere Teil II (»Totale Herrschaft und Moderne«), verortet das Totalitarismus-Buch
im Modernisierungsdiskurs. Maurice Weyemberg (1992) geht explizit auf Hannah
Arendts Modernebegriff und die Widerspriiche ihrer Periodisierungsversuche ein
(siehe dazu auch Weyemberg/Roviello (Ed.) 1992). Anne-Marie Roviello (1987)

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 21

bereits industrielle Dimensionen bescheinigen,>? ist die Kénigsbergerin noch
lange »kein etablierter >Gegenstand: universitirer Forschung« geworden.>? Hin-
zu kommt, dass im Falle Arendts, Anders’ und Jonas’ umfangreiche Nachlésse
ihrer weitergehenden Erschlieffung und Aufarbeitung harren, was qualifizierte
wissenschaftliche Urteile nicht nur hinsichtlich der Querverbindungen nach wie
vor erschwert.>

Zusammenfassend ldsst sich also festhalten, dass vergleichende oder syste-
matische Arbeiten zu Anders, Arendt und Jonas als philosophische Dreiecks-
konstellation im deutschsprachigen Raum bisher ebenso wenig existieren wie
umfangreichere Untersuchungen im Hinblick auf ihre gesellschafts- und moderni-
sierungstheoretischen Motive. Auch in der englisch-, und franzdsischsprachigen
Forschungsliteratur fehlt, trotz einer Vielzahl beachtlicher Einzelstudien, bisher
jeder Versuch einer vergleichenden Systematisierung oder gar Synthese. Erste
Ansétze lassen lediglich Sylvie Courtine-Denamy und James Wolin erkennen.
Letzterer versdumt es jedoch, Giinther Anders neben Hannah Arendt und Hans
Jonas in die Reihe prominenter »Kinder« Heideggers einzuordnen; zudem inter-
essieren ihn die »intellectual orientations, doctrines and political convictions of
Heidegger’s children«,>® das heit ihre Familienidhnlichkeiten, nicht aber ihre
gesellschafts- beziehungsweise modernisierungskritisch verwertbaren Einsichten.
Dasselbe gilt fiir die Essays im Sammelband von Samuel Fleischacker.>® Der An-
fang des darin enthaltenen Aufsatzes von Lawrence Vogel iiber Hans Jonas und
Leo Strauss lasst sich eins zu eins auch auf das Verhéltnis Jonas— Anders sowie
Anders- Arendt {ibertragen: »Given the biographical parallels alone, it is remar-
kable that Hans Jonas and Leo Strauss have never been systematically compared
to each other. [...] But the intellectual parallels are even more striking.«57

widmet Arendts Modernekritik eine, inzwischen allerdings veraltete, Monographie.

52 Vgl. Marchart 2006: 33. Anthony Gafton (2000: 63) spricht von einem »akademi-
schen Industriezweig«.

53 Wild 2006: 132. Vgl. dazu auch Weigel 1997: 13f. Zu Arendts Wirkungsgeschichte
vgl. den Uberblick bei Wild 2006: 120-139. Allerdings hat die Dichte an Symposien
und Sammelbénden zu Arendt in den letzten Jahren stark zugenommen (vgl. exem-
plarisch Baule (Hg.) 1996; Kemper (Hg.) 1993; Kubes-Hofmann (Hg.) 1994 sowie
in jlingerer Zeit Fritze (Hg.) 2008; Grunenberg (Hg.) 2003; Grunenberg u.a. (Hg.)
2008; Heinrich-Boll-Stiftung (Hg.) 2007 sowie die von Garrath Williams (2006)
edierten vierbandigen Critical Assessments of Leading Political Philosophers, die aller-
dings Essays und Aufsétze aus mehreren Jahrzehnten enthalten).

54 Aufgrund eigener Nachlass-Sichtung gehe ich davon aus, dass heute ein gutes Drittel
bis die Hilfte des Andersschen Gesamtwerks noch unveroffentlicht ist. (Der Nachlass
von Giinther Anders ist erst seit wenigen Jahren im Literaturarchiv der Osterreichi-
schen Nationalbibliothek 6ffentlich zugénglich.) Vgl. dazu auch Liessmann 1997:
147, Fuflnote 18 bzw. Anders 1982: 321. Zu Arendt vgl. Wild 2006: 65. Die an der
Freien Universitét Berlin besorgte Edition der Kritischen Gesamtausgabe der Werke
von Hans Jonas, die im Freiburger Rombach-Verlag erscheint, ist auf mehrere Jahre
angelegt und soll laut Editionsplan bis 2015 fertiggestellt sein.

55 Wolin 2003: 6.

56 Fleischaker (Ed.) 2008.

57 Vogel 2008: 131.

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 Die Welt als Vernichtungslager

In diesem Sinn trégt die vorliegende Studie dazu bei, eine doppelte Forschungs-
liicke zu schlief3en. Der Vergleich zwischen Giinther Anders, Hannah Arendt und
Hans Jonas — hier erstmals ausgefiihrt — macht zahlreiche und vielfiltige, bisher
viel zu wenig beriicksichtigte Beziige zwischen den drei Denkern sichtbar und fiir
Sozialphilosophie und Gesellschaftstheorie fruchtbar. Dasselbe gilt fiir Beziige
zu aktuellen Ansétzen in Philosophie und Sozialwissenschaft. Im Mittelpunkt
steht der Entwurf einer kritischen philosophischen Theorie der Moderne, einer
Modernisierungsphilosophie, die auf Anders, Arendt und Jonas aufbaut und aus
philosophischer und kulturtheoretischer Sicht diskurserweiternd in sozialwis-
senschaftlich dominierte Debatten eingreift. Sowohl im Aufbau als auch in der
Ausfithrung ist die Studie interdisziplindr angelegt. Durch die hier ebenfalls zum
ersten Mal durchgefiihrte, umfassende Rekonstruktion der Andersschen Anthro-
pologie leistet sie daneben auch einen substanziellen Beitrag zur Erforschung
eines der profiliertesten philosophischen Theoretiker der Gegenwart.

Die Diagnose der Gegenwart ist ein Hauptthema und eine Hauptaufgabe von
Philosophie, erst recht in Zeiten »uniibersichtlicher systemhafter Fernwirkungs-
und Problemverkettungen in der komplexen modernen Weltgesellschaft«.® Aus-
gehend von Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas widmet sich die
vorliegende Studie diesem Thema und dieser Aufgabe. Sie ist dabei dem dreiig
Jahre alten, aber immer noch hoch aktuellen Appell Hans Lenks verpflichtet, der
»zu einer offenen Zusammenarbeit unterschiedlichster wissenschaftlicher und
intellektueller Ansétze« und »zu mehr und mutigen Entwiirfen, zu innovativer
Kreativitit, zum Ubersteigen der bloRen Philosophie rein analytischer Techniken
durch mehr spekulative Konstruktion, zu mehr Mut in inhaltlichen Entwiirfen und
normativ-urteilenden Stellungnahmen«®® auffordert. Giinther Anders, Hannah
Arendt und Hans Jonas bilden dafiir einen guten Ausgangspunkt. Sie haben nicht
nur ihre Zeit in Gedanken gefasst, sondern auch, die notorisch eulenhafte Natur
der Philosophie®® transzendierend, Freiriume eroffnet, in denen sich Denken
iiber Kiinftiges und kiinftiges Denken orientieren und entfalten kann.

58 Lenk 1978: 60.

59 Ebd.: 52. Dialogisches bzw. »multilogisches« Philosophieren und spekulativ-kon-
struktiv-synthetisches Denken ist, so Lenk (ebd.: 48), »neben aller prézisierenden
zerlegenden Analyse nétig zur Sicherung der Perspektivenvielfalt und zur Integration
innovativer Entwiirfe«.

60 In der Vorrede zu seinen Grundlinien der Philosophie des Rechts heil3t es bei Hegel
(1999: 17) bekanntlich: »Wenn die Philosophie ihr Grau in Grau malt, dann ist eine
Gestalt des Lebens alt geworden, und mit Grau in Grau 148t sie sich nicht verjiingen,
sondern nur erkennen; die Eule der Minerva beginnt erst mit der einbrechenden
Dammerung ihren Flug.«

14.02.2026, 16:41:58. [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

