
1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs –

drei Problematisierungen

An drei zeitgenössisch bedeutsamen bildungstheoretischen Konzepten im

deutschsprachigen Raum sei im Folgenden ein Problem vorgetragen, das als

die »artikulationstheoretische Lücke« im Bildungsdiskurs bezeichnet werden

kann. Es geht dabei weniger darum, die drei Positionen im Einzelnen einer Kritik

zu unterwerfen, als vielmehr darum, mit dieser problematisierenden Diskussion

zu begründen, warum es fruchtbar sein könnte, Bildungstheorie auch aus ge-

netischer Perspektive zu betrachten (vgl. Kapitel 4) und die anthropologischen

und erkenntnistheoretischen Grundlagen einer solchen Betrachtungsweise (vgl.

Kapitel 3 bis 5) zu explizieren. »Genetisch« betrachten soll hier so viel heissen wie:

den Prozess der Bildung zu verstehen versuchen.

Die drei bildungstheoretischen Positionenwerden anhand der Autoren und Au-

torinnen Hans-Christoph Koller (Perspektive 1), Krassimir Stojanov (Perspektive 2)

und Alfred Schäfer sowie Christiane Thompson und Gabriele Weiss (Perspektive

3) erläutert. Die erste Perspektive betrifft das derzeit viel diskutierte transformato-

rische Bildungsverständnis, die zweite kann als argumentationstheoretisch orientiertes

Bildungsverständnis und die dritte als paradoxales oder widerspruchstheoretisches

Bildungsverständnis bezeichnet werden. Ziel der Darstellung und Diskussion ist

es, bedeutsame Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Perspektiven im Hinblick

auf drei Gesichtspunkte hervorzuheben. Diese beziehen sich auf das jeweilige Mo-

dell des Bildungsprozesses (1), auf die anthropologischen Grundannahmen (2) und

auf die Bedeutung der Sprache und des Ausdrucks von Erfahrung (3) (vgl. Kapitel

1.4).

(1) Zur bildungstheoretischen Arbeit gehört es m.E., ein (mehr oder weniger kon-

kretes) Modell des Bildungsprozesses vorzustellen. Erstaunlicherweise scheint

aber keines der drei Verständnisse, die im Folgenden diskutiert werden, tat-

sächlich zu explizieren, wie sich – aus der jeweiligen theoretischen Perspektive

– der Prozess von Zustand A (einer konkreten Variante des Selbst- undWeltver-

hältnisses) nach Zustand B (einer veränderten konkreten Variante dieses Selbst-

und Weltverhältnisses) vorstellen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Die Arbeit am Ausdruck

(2) Zudem werden die anthropologischen Grundannahmen oder Fokussierungen

des Bildungssubjekts in den drei bildungstheoretischen Perspektivierun-

gen wenig expliziert oder problematisiert. Sie sind aber bedeutsam. In der

transformatorischen Perspektive ist der Mensch primär Bewältiger biografisch

bedeutsamer Probleme und Ereignisse. In der argumentationstheoretischen

Perspektive ist das Bildungssubjekt primär ein der rationalen Argumentation

fähiges Wesen, das sich im »Raum der Gründe« zu verorten sucht. In der

widerspruchstheoretischen Perspektive ist der Mensch ein Grenzgänger, der

seine Erfahrungen als letztlich nicht benennbare ertragen lernen muss. Jeder

dieser Aspekte scheint mehr oder weniger überzeugend zu sein.

(3) Dabei stellt sich die Frage, ob trotz der unterschiedlichen Deutungsmuster ein

gemeinsames »minimalanthropologisches« Moment erkennbar ist, vor dessen

Hintergrund diese Aspekte verstanden und gedeutet werden können. Dieses

besteht darin, dass der Mensch in allen drei bildungstheoretischen Perspek-

tiven (mehr oder weniger implizit) als Ausdruckswesen aufgefasst wird. Seine

Bildsamkeit scheint dabei wesentlich in den Möglichkeiten (und Grenzen) zu

liegen, artikulieren zu können.

Bildungsprozesse bedürfen der Artikulation und fallen mit ihr sogar zusammen.

Dass es fruchtbar ist, diese These – also die artikulationstheoretische Interpretation

des Bildungsprozesses – zu vertiefen, soll zunächst anhand der Probleme und Lü-

cken, aber auch der Stärken und Einsichten der drei Perspektiven deutlich gemacht

werden.

1.1 Bildung als Transformation? (Hans-Christoph Koller)

Hans-Christoph Koller will Bildung »anders denken« (2012) indem er das Kon-

zept eines transformationstheoretischen Verständnisses von Bildungsprozessen

expliziert. Inspiriert ist seine Theorie von Rainer Kokemohrs Arbeiten, in denen

die Bedeutung der Erfahrung des Fremden im Zentrum steht. Die erschütternde

Kraft von Fremdheitserfahrung verunsichert Kokemohr zufolge das bisher Selbst-

verständliche und kann Anlass zu einer Veränderung bestehender Selbst- und

Weltdeutungen sein. Die Aufgabe und Bemühungen, mit solchen Erfahrungen

umzugehen, erfordern Prozesse des Umlernens, die eine Transformation des bis-

herigen Selbst- und Weltverständnisses überhaupt wahrscheinlich und denkbar

machen (vgl. Kokemohr 2007). Kokemohr schlägt vor, Bildung auf diesen Erfah-

rungsbegriff zu beziehen, d.h. die damit verbundenen Transformationsprozesse

als Bildungsprozesse zu verstehen. Kollers transformatorische Bildungsprozess-

theorie situiert sich vor dem Hintergrund dieses Erfahrungsbegriffs:

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 21

»Bildung (also das, was pädagogisches Handeln ermöglichen und befördern soll)

kann als Prozess grundlegender Transformationen der Art und Weise verstanden

werden, in der Menschen sich zur Welt und zu sich selbst verhalten. Dabei ist

davon auszugehen, dass Bildung im Sinne solcher Transformationen sich immer

dann vollzieht (oder besser: vollziehen kann), wenn Menschen Erfahrungen ma-

chen, zu deren Bewältigung ihre bisherigen Mittel und Möglichkeiten nicht aus-

reichen. Anders formuliert: Bildungsprozesse bestehen in der Entstehung neu-

er Formen, neuer Figuren des Welt- und Selbstverhältnisses in Auseinanderset-

zung mit Problemen, zu deren Bearbeitung die bisherigen Figuren des Welt- und

Selbstverhältnisses nicht ausreichen.« (Koller 2007, S. 50)

Im Folgenden seien einige problematisierende Fragen an dieses zentrale Zitat ge-

richtet. Es besteht aus drei Sätzen, die Kollers Verständnis von Bildung als Trans-

formation gut zusammenfassen.

»Bildung (also das, was pädagogisches Handeln ermöglichen und befördern soll)

kann als Prozess grundlegender Transformationen der Art und Weise verstanden

werden, in der Menschen sich zur Welt und zu sich selbst verhalten.«

Abgesehen von der Frage, ob pädagogisches Handeln Bildungsprozesse als »grund-

legende« Transformationen zu ermöglichen imstande sei, was durchaus skeptisch zu

beurteilen ist, interessieren an diesem Satz zwei Formulierungen und damit ver-

bundene Unklarheiten:

Erstens: was bedeutet das Wort »grundlegend« in diesem Zusammenhang? Ist

diese Bestimmung, dieses Adjektiv, eine Spezifikation?Wird damit impliziert, dass

es auch »nicht grundlegende« Transformationen gibt? Und wenn ja, sind diesel-

ben dann nicht als Bildungsprozesse zu qualifizieren? Koller scheint genau davon

auszugehen. Im Sinne Piagets könnte man also vermuten, nur Akkommodations-

prozesse (Veränderungen der Struktur des Verstehens) würden das Attribut »Bil-

dungsprozess« verdienen, während »blosse« Assimilationsprozesse nicht in diese

Gunst kommen (vgl. Piaget 2003). Diese Hierarchisierung erscheint so problema-

tisch wie unnötig. Es stellt sich wiederholt die Frage, was »grundlegend« heisst:

Wie grundlegend ist »grundlegend«? Geht es um eine Art Metamorphose so, wie

am Schmetterling letztlich kaum noch zu erkennen ist, dass er einmal Raupe war?

Sind »grundlegende« Transformationen alsmassive Identitätsbrüche zu verstehen?

Zweitens fasst Koller Bildungsprozesse als Transformationen der Art und Wei-

se auf, wie sich Menschen zur Welt und zu sich selbst verhalten. Immer wieder

wird mit Humboldt auf Selbst- und Weltverhältnisse verwiesen. Diese Terminolo-

gie, so weit verbreitet sie mittlerweile ist, wird in der vorliegenden Arbeit kritisch

betrachtet; sie scheint ungenau zu sein. Genauer wäre es, zu sagen, dass sich das

Verständnis der Selbst- und Weltverhältnisse verändert. Die sozialen, räumlichen,

ökonomischen und auch viele andere Verhältnisse mögen sogar so stabil sein, dass

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Die Arbeit am Ausdruck

sie vorerst gar nicht zu verändern sind; aber unser Verständnis von diesen Verhält-

nissen, in denen wir leben, unsere Deutung und Distanz dazu mögen sich in einer

Weise verändern, die man zu Recht als Bildungsprozess bezeichnet. In diesem Zu-

sammenhang erscheint es allgemein problematisch, überhaupt von »Verhalten« zu

sprechen und nicht eher von Verstehen, Deuten oder Interpretieren.

Nun sei der zweite Satz dieser Passage betrachtet:

»Dabei ist davon auszugehen, dass Bildung im Sinne solcher Transformationen

sich immer dann vollzieht (oder besser: vollziehen kann), wenn Menschen Erfah-

rungen machen, zu deren Bewältigung ihre bisherigen Mittel und Möglichkeiten

nicht ausreichen.«

Auch diese konsenserheischende Formulierung ist kritisch zu kommentieren. Die

Formulierung, wonach »sich« Bildung »vollziehe«, ist der erste Punkt. Dies ent-

spricht der gleichen Art von Rede, die Koch (2002) und Reichenbach (2014) kri-

tisieren, wenn es um das »neue« Verständnis des Lernens aus der Perspektive der

Hirnforschung geht. Bildung, die »sich vollzieht«, scheint hier plötzlich einem na-

türlichen Vorgang zu entsprechen. Dies mag aus sozialisationstheoretischer Per-

spektive eher wenig irritieren, ist aber aus bildungstheoretischer Sicht durchaus

zu problematisieren. Wie bei der Rede von »kognitiven Prozessen«, die irgendwie

»ablaufen«, wird hier, um es mit Lutz Koch zu sagen, »der Täter eliminiert«, das

»Tun« in ein »Geschehen« verwandelt (Koch 2002, S. 85).1 Dass Bildung immer als

Selbstbildung verstanden werden soll, bedeutet nun aber nicht, dass sie sich wie

»von selbst« ereignet. In dieser Arbeit wird daher nicht von einem quasi-anony-

men Geschehen ausgegangen, sondern es wird vielmehr versucht, den Spuren der

Täterschaft zu folgen. Bildungsprozesse haben wahrscheinlich mehr mit Anstren-

gung, Bemühen und Verstehenwollen zu tun als mit blossen Geschehnissen. Daher der

Titel der vorliegenden Untersuchung: Die Arbeit am Ausdruck.

Der zweite Punkt betrifft die »Bewältigung von Erfahrungen«, die Menschen

»machen« würden. Doch was heisst das, eine »Erfahrung machen«? Und was be-

deutet es, dieselbe zu »bewältigen«? Auch hier bleiben viele Fragen offen, die Koller

zwar an anderen Orten (z.B. Koller 2012) angeht, etwa indem er auf den Erfah-

rungsbegriff von BernhardWaldenfels (1990) rekurriert. Dennoch erfährt die Lese-

rin nicht, was »Bewältigung von Erfahrung« bedeuten soll. Angemerkt sei an dieser

Stelle nur, dass der Ausdruck »Bewältigung« zwar im Sinne eines psychologischen

Copings durchaus Sinn macht, aber bildungstheoretisch dennoch zu befragen wä-

re.

1 »Der Psychologismus der Lerntheorie und Lernforschung besteht darin, dass der Täter elimi-

niert wird und das Tun in ein Geschehen verwandelt wird[…]« (Koch 2002, S. 85).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 23

Im dritten Satz kommt nun das »Neue« ins Spiel, ohne welches ein – über-

spitzt formuliert – Pathos der Transformation offensichtlich nicht zu überzeugen

vermag:

»Anders formuliert: Bildungsprozesse bestehen in der Entstehung neuer Formen,

neuer Figuren des Welt- und Selbstverhältnisses in Auseinandersetzung mit Pro-

blemen, zu deren Bearbeitung die bisherigen Figuren des Welt- und Selbstver-

hältnisses nicht ausreichen.«

Interessant ist auch hier die scheinbar naturalistische Redewendung bzw. passive

Formulierung: »Entstehung«. Doch woher kommt nun das »Neue« in den Men-

schen, die »neuen Formen« und »neuen Figuren« seines Welt- und Selbstverhält-

nisses? Wenn doch die bisherigen Mittel offenbar nicht ausgereicht haben? Auch

hier erfährt die Leserin leider nicht viel über diesen Prozess.

Wie bereits erwähnt,möchte Koller Bildung als Transformation und nicht bloss

als »Aneignung neuenWissens oder neuer Informationen« verstandenwissen, son-

dern als »grundlegende Veränderung der Art undWeise, wie solche Informationen

bzw. solches Wissen verarbeitet werden« (Koller 2007, S. 50). Dieses Verständnis,

Bildung und Lernen einander derart entgegenzusetzen, ist der Problematisierung

würdig (vgl. dazu z.B. Meyer-Drawe 2008). Etwas salopp könnte an Richard Ror-

ty erinnert werden, der das Hirn einmal mit der Hardware und die Kultur mit der

Software verglichen hat (vgl. Rorty 2004). Koller scheint es vor allem um die Ver-

änderungen der »Hardware« zu gehen. Landläufig würde man Bildung aber auch

mit »Software« (Aneignung von Kultur) in Verbindung bringen wollen.Nun ist klar,

dass Computer ohne Software wenig brauchbar sind, gewissermassen inhaltslos,

weltlos. Diesen Eindruck macht auch die Rede von Bildung als Transformation: Es

fehlen die Inhalte, das Material.

In menschlichen Transformations- und Anpassungsprozessen geht es aber im-

mer um konkrete Inhalte, Widerfahrnisse, Gegenstände und Sachverhalte: Von ei-

nem Bild irritiert zu sein, von einem Aufenthalt in einem fremden Land faszi-

niert zu sein, von seinem Partner verlassen zu werden, in einer Körperfunktion

beeinträchtigt zu sein, einen Gerichtsprozess zu verlieren, zum ersten Mal von

der Systemtheorie zu hören. Das scheinen ganz unterschiedlich gelagerte Situa-

tionen zu sein. Man würde wohl kaum bestreiten wollen, dass sie alle Anlass zu

Bildungsprozessen sein können (aber natürlich nicht müssen). Doch ist es über-

zeugend, die damit verbundenen und möglicherweise notwendigen Lernprozesse,

die vielleicht noch keine grundlegende Transformation des Welt- und Selbstver-

hältnisses bedeuten, nicht als Bestandteil des Bildungsprozesses aufzufassen? Die

scheinbar nicht »grundlegenden« Lernprozesse sind meist so zentral für den Bil-

dungsprozess, dass sie im Grunde nicht als »blosse« Aneignung, »blosses« Material

oder »blosse« Voraussetzung zu denken sind – vielmehr scheinen sie zur Substanz

jener Prozesse des menschlichen Lernens und Erfahrens zu gehören, denen wir

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Die Arbeit am Ausdruck

die Qualität der Bildung zuschreiben. Zwar vermag die analytische Differenz von

Prozess und Produkt, Bildung und Lernen, Aneignung und Transformation unter

bestimmten theoretischen Prämissen zu überzeugen.Dochwenn es umdas Verste-

hen von Bildungsprozessen geht, kann die Gesamtkonstellation, die Gemengelage

des menschlichen Lebens, nicht ohne Weiteres in ihre einzelnen Momente aufge-

teilt oder zergliedert werden. Koller betont aber geradezu, dass Bildungsprozesse

im Sinne einer Transformation grundlegender Figuren des Welt- und Selbstver-

hältnisses eine »höherstufige« Art von Lernprozessen darstellen würden, da es –

dies sei wiederholt – nicht wie bei Lernprozessen »um die Aneignung neuen Wis-

sens oder neuer Informationen geht, sondern um eine grundlegende Veränderung

der Art und Weise, wie solche Informationen bzw. solches Wissen verarbeitet wer-

den« (Koller 2007, S. 50).

1.1.1 Transformation: Ein angemessenes Verständnis

des Bildungsprozesses?

Koller versteht den so skizzierten Begriff von Bildung als rein deskriptiv, insofern

er nur besage, »dass Bildungsprozesse transformatorischen bzw. innovatorischen

Charakter haben, also dass in ihnenWelt- und Selbstverhältnisse sich grundlegend

ändern und neue Figuren, neueWelt- und Selbstentwürfe hervorgebracht werden«,

aber keine Kriterien darüber »enthalte«, »welcher Art diese Transformationen sein

bzw. welche Richtung die Veränderung einschlagen sollen« (Koller 2007, S. 51). Ob

diese fehlende oder reichlich »schwache« Normativität ausreicht, könnte diskutiert

werden. Koller weist aber darauf hin, »dass angesichts des immer rascheren gesell-

schaftlichen Wandels und einer immer komplexer werdenden Welt Menschen im-

mer häufiger mit Problemen konfrontiert werden, zu deren Bearbeitung ihre bis-

herigen Möglichkeiten nicht mehr ausreichen, und dass deshalb Bildungsprozesse

im skizzierten Sinne notwendig sind« (ebd.). Damit wird zumindest implizit eine

Normativität des Faktischen beansprucht und Bildungsprozesse sowie Bildungstheo-

rie werden umstandslos an einen behaupteten allgemeingesellschaftlichenWandel

gekoppelt. Allerdings verzichtet Koller auch darauf, diese Gesellschaft des Wandels

näher zu beschreiben und daraus beispielsweise pädagogisch oder bildungstheo-

retisch relevante Aspekte und Argumente hinsichtlich einer transformatorischen

Bildungstheorie herzuleiten. Auch im 2012 erschienenen Buch Bildung anders den-

ken – Einführung in die Theorie transformatorischer Bildungsprozesse wird dieser Punkt

nicht angesprochen. Vielmehr geht es hier – nun normativ auf wissenschaftsstra-

tegische Weise – darum, dass diese bildungstheoretischen Überlegungen »auch

anschlussfähig an die (qualitativ-)empirische Untersuchung von Bildungsprozes-

sen sein sollten« (Koller 2012, S. 17). »Eine solche Konzeption müsste«, so schreibt

Koller, »erstens eineTheorie der Struktur jenerWelt- und Selbstverhältnisse enthalten, die

den Gegenstand transformatorischer Bildungsprozesse darstellen« (ebd.). Zweitens sei

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 25

»eine Theorie jener Problemlagen oder Krisenerfahrungen erforderlich, die dem

skizzierten Grundgedanken zufolge den Anlass für transformatorische Bildungs-

prozesse darstellen« (ebd.). Und drittens sei die Frage zu untersuchen, »wie im

Zuge von Transformationen Neues entsteht, wie also neue Grundfiguren des Welt-

und Selbstverhältnisses hervorgebracht werden, die nicht einfach aus den bishe-

rigen Figuren ableitbar sind« (S. 18). Es geht Koller also darum, theoretische Kon-

zepte ausfindig zu machen, die es ermöglichen sollen, Bildung diesem (seinem)

Verständnis nach zu beschreiben. Die Perspektive, dass transformatorische Bil-

dungsprozesse als wahrnehmbar neue und grundlegend andere Figurationen von

Selbst- und Weltverhältnissen verstanden sein sollen, bestimmt dabei das Vorge-

hen.

Diese starke These, fast könnte man sagen: dieser Imperativ des »Neuen« und

»grundlegend Anderen« scheint das Hauptproblem dieser gegenwärtig breit re-

zipierten Bildungsidee zu sein. Dies zeigt sich u.a. im Umgang mit den jeweils

diskutierten Theorien, welche das Buch entsprechend den oben genannten drei

Leitfragen strukturieren. Ausgewählte Theorieansätze werden jeweils kurz skiz-

ziert und dann auf ihre Eignung hinsichtlich des Modells der transformatorischen

Bildungstheorie verarbeitet: Das geht von Pierre Bourdieu über Jacques Lacan zu

Judith Butler (mit denen die »Struktur vonWelt- und Selbstverhältnissen« beleuch-

tet wird), von Günther Buck und Bernhard Waldenfels zu Jean-François Lyotard

(mit denen Anlässe transformatorischer Bildungsprozesse diskutiert werden) und

schliesslich zu Karl R. Popper,Thomas Kuhn, Charles S. Peirce, Ulrich Oevermann,

Hans-Georg Gadamer und Jacques Derrida (mit denen die »Entstehung des Neuen

in transformatorischen Bildungsprozessen« aus wissenschaftstheoretischen, in-

teraktionstheoretischen, hermeneutischen und/oder dekonstruktivistischen Per-

spektiven erhellt werden soll). Dabei stehen die jeweiligen Konzepte, beispielswei-

se zur Struktur vonWelt- und Selbstverhältnissen, eher wie allgemeine Vorschläge

losgelöst nebeneinander. Eine übergeordnete kritische Diskussion oder Synthese

einer theoretischen Fassung von Welt- und Selbstverhältnissen hinsichtlich einer

dezidiert transformatorischen Bildungstheorie wird am Ende hingegen nicht ge-

leistet.

Für diese vielfältigen Perspektiven bzw. diese eklektische Vorgehensweise

könnte sprechen, dass die transformatorische Bildungstheorie eben einen hohen

Allgemeinheitsgrad beanspruchen müsse, was sogar als attraktiv erscheinen kön-

ne. Dabei ist m.E. aber gerade dieser Aspekt besonders problematisch. Macht eine

Bildungstheorie (auch eine transformatorische) nur derart allgemeine Angaben

über das zu Transformierende sowie über den Prozess der Transformation selbst,

so bleibt der charakteristische Zusammenhang von Transformation und Bildung

– eben das Spezifische einer Transformation, die sich als Bildungsprozess aus-

zeichnet – unklar; es könnte sich auch um Transformationen handeln, die man

gerade so gut oder sogar noch überzeugender aus sozialisations- und/oder ent-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Die Arbeit am Ausdruck

wicklungstheoretischer bzw. entwicklungspsychologischer Perspektive beleuchten

kann. Was hier »Bildung« meinen könnte, scheint sich in einem entsprechend

unbestimmt konzipierten Transformationsbegriff geradezu aufzulösen. Eine so

allgemeine Vorstellung, welche die Selbst- und Weltverhältnisse derart unspezi-

fisch fasst und letztlich zum beliebigen Gegenstand von Transformation macht,

lässt am Ende auch die Rede von »allgemeiner« Bildung überflüssig werden.

Koller selbst würde diesem Argument vielleicht entgegenhalten, dass Bildungs-

theorie und Bildungsforschung unterschiedliche Formen des pädagogischen Wis-

sens darstellen. Im Unterschied zur Bildungstheorie, innerhalb derselben Koller in

eine reflexive und eine handlungsorientierte Version unterscheidet und mit Lyo-

tard als unterschiedliche wissenschaftliche Diskursarten versteht, werde in der

empirischen Bildungsforschung »Bildung nicht mehr als hypothetischer Gegen-

stand bzw. als Möglichkeitskategorie behandelt […], sondern vielmehr als empi-

risch identifizierbarer und d.h. prinzipiell in der Wirklichkeit auffindbarer Sach-

verhalt« (Koller 2012, S. 146). ImUnterschied zur empirischen Forschungmit quan-

titativer Methodik, die durch ein identifizierendes Denken gekennzeichnet sei,

erhebe die qualitative Bildungsforschung den Anspruch, das quantitativ Nicht-

Identifizierbare, also »die interaktiven Prozesse und diskursiven Vorgänge zu re-

konstruieren, d.h. interpretativ zu erschliessen« (S. 147). Dennoch zielt auch die

Diskursart der qualitativen Bildungsforschung auf empirisch vorgefundene Wis-

sensformen und erhebt den Anspruch, Bildungsprozesse oder ihre Resultate empi-

risch zu erfassen. Damit steht sie potenziell im Widerstreit zu den bildungstheo-

retischen Diskursarten des handlungsorientierenden und des reflexiven Wissens.

Kollers sorgfältige Differenzierung der Diskursarten des bildungstheoreti-

schen Zugangs einerseits und der Bildungsforschung andererseits erhellen seinen

eigenen Text m.E. dennoch nur teilweise. Sind transformatorische Bildungspro-

zesse als Gegenstand einer »anderen« oder »neuen« Bildungstheorie zu verstehen?

Oder handelt es sich eher um ein Konzept transformatorischer Bildungsforschung

in bildungstheoretischem Gewand? Möglicherweise ist dieser Punkt nicht so

bedeutsam. Es sollte damit dem möglichen Vorwurf begegnet werden, hier würde

ein Rechtsstreit praktiziert, wo tatsächlich ein Widerstreit vorliegen könnte (um

gemäss Koller und seiner Lyotard-Lektüre zu argumentieren). Dennoch: Legiti-

miert das Motiv der empirischen Anschlussfähigkeit, hinter bildungstheoretische

Reflexionen und Diskursbestände zurückzufallen, ohne zumindest ein Problem-

bewusstsein für die (vielleicht übergangene) Komplexität anzuzeigen? Die Frage

scheint berechtigt, da Koller mit der transformatorischen Bildungstheorie explizit

beansprucht, an bildungstheoretische Traditionen anzuknüpfen und diese zu-

gleich gegenwartstauglich, d.h. empirisch anschlussfähig zu machen. Das scheint

attraktiv zu sein, jedenfalls ist die Rezeption der transformatorischen Bildungs-

theorie nach Koller innerhalb der Erziehungswissenschaft und Bildungsforschung

zurzeit ganz beachtlich.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 27

1.1.2 Kollers Selbstkritik

Eine fundamentale Kritik an Kollers Bildungsidee ist an dieser Stelle weder vor-

gesehen noch wäre sie insgesamt angemessen. Das Konzept von Koller dient hier

vielmehr als eine von drei theoretischen Ausgangslagen für die weitere bildungs-

theoretische Reflexion. Zudem bietet der Autor im Kapitel »Probleme und Perspek-

tiven der empirischen Erforschung transformatorischer Bildungsprozesse« selbst

ein kritisches Weiterdenken an. Er stellt fest, dass es bisher kaum gelungen sei,

transformatorische Bildungsprozesse zu rekonstruieren:

»Abschließend soll eine besondere Schwierigkeit bei den bislang unternomme-

nenVersuchen der empirischen Erforschung transformatorischer Bildungsprozes-

se erörtert werden, die darin besteht, dass es bisher eher selten gelungen ist, er-

folgreich vollzogene Transformationen des Welt- und Selbstverhältnisses zu re-

konstruieren. Im Mittelpunkt der bisherigen empirischen Studien zu Bildungs-

prozessen standen vielmehr eher Phänomene, die als Bildungsprobleme oder Bil-

dungspotentiale gefasst werden können.Mit Bildungsproblemen sind solche Situa-

tionen gemeint, in denen etablierteWelt- und Selbstverhältnisse in Frage gestellt

werden, während der Begriff Bildungspotentiale Ressourcen bezeichnet, auf die in

Transformationsprozessen zurückgegriffen werden kann.« (Koller 2012, S. 168.)

Es scheint, dass Koller auf Kritik vorbereitet war, denn forschungspraktisch vertritt

er die Haltung,

»dass eine empirische Bildungsforschung, die ihrem Gegenstand Bildung gerecht

werdenwill, selbst als transformatorischer Bildungsprozess angelegt sein – d.h. in

der Auseinandersetzung mit ihrem Gegenstand offen bleiben sollte für Irritatio-

nen und Fremdheitserfahrungen, die zur Transformation des eigenen Welt- und

Selbstverhältnisses bzw. zur Reformulierung der eigenen Kategorien und Voran-

nahmen theoretischer, methodischer oder sonstiger Art herausfordern.« (Koller

2012, S. 152)

Die Irritation oder Enttäuschung seinerseits besteht in der Feststellung, dass selbst

dort, wo Transformation in einem starken Sinne aufgezeigt werden konnte, über

das Transformationsgeschehen selbst, d.h. über den Bildungsprozess als solchen,

nichts gesagt werden kann:

»Und selbst dort, wo esmöglich war, grundlegende Veränderungen vonWelt- und

Selbstverhältnissen empirisch aufzuzeigen, beschränkte sich der Nachweis auf

den Vergleich einer bestimmten Konfiguration desWelt- und Selbstverhältnisses

vor und nach der Transformation, während das Transformationsgeschehen selbst

(also die Frage,wie sich die Veränderung vollzog) im Dunkeln blieb.« (Koller 2012,

S. 168f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Die Arbeit am Ausdruck

Hier zeigt sich m.E. jene Leerstelle, die Kollers Theorie transformatorischer Bil-

dungsprozesse insgesamt hinterlässt und die auch nicht leicht mittels konzeptuel-

ler oder methodologischer Modifikationen behoben werden kann. Angezeigt wird

sie von Koller selbst, allerdings als Klammerbemerkung: Transformatorische Bil-

dungsforschung kann Transformation erstens selten nachweisen, und wenn, dann

kann sie diese zweitens nur feststellen (vgl. Koller 2012, S. 169). Für das Verständnis

aber,wieBildungsprozesse vollzogenwerden, ist damit wenig bis nichts gewonnen.

Angesichts dieses Befundes stellt Koller nun folgende Überlegungen an: Möglicher-

weise seien zu hohe theoretische Ansprüche an die Qualität von Bildungsprozessen

formuliert worden, »die nur in Ausnahmefällen erfüllt werden können« (ebd.). Das

Konzept müsse dann möglicherweise modifiziert werden, sodass Bildung nicht

weiter wie ein insgesamt unwahrscheinlicher Vorgang erscheine. Oder es liege an

den Mitteln der qualitativen biografischen Forschung, die noch unzureichend sein

könnten, um transformatorische Bildungsprozesse verlässlich zu erfassen, d.h. an-

deremethodische Verfahrensweisen wären gefragt (vgl. ebd.). Überraschenderwei-

se (und auch sympathischerweise) relativiert Koller mit dieser Überlegung seine

bisherigen Ausführungen in erstaunlichem Ausmass. »Vielleicht«, so schreibt er,

»besteht Bildung ja weniger in dem abgeschlossenen Vorgang der Ersetzung eines

etablierten durch ein neues Welt- und Selbstverhältnis als vielmehr in einem un-

abschliessbaren Prozess der Infragestellung oder Verflüssigung bestehender Ord-

nungen und eines Anderswerdensmit offenem Ausgang« (ebd.). Damit zeigt Koller

die Möglichkeit an, dass mit der Zurücknahme eines radikalen Transformations-

begriffs Bildung möglicherweise angemessener gefasst werden kann. Allerdings

finden sich bei Koller selbst keine theoretischen Ansätze, um diese Überlegungen

weiterzuführen.

Das Wie, obwohl als eine der drei zentralen Fragen angekündigt – »[…] wie

im Zuge von Transformationen Neues entsteht, wie also neue Grundfiguren des

Welt- und Selbstverhältnisses hervorgebracht werden, die nicht einfach aus den

bisherigen Figuren ableitbar sind« (Koller 2012, S. 18) –, kann Koller am Ende nicht

zeigen. Wohl hatte er sich von seinen Untersuchungen mehr versprochen, als sie

leisten können. Erstaunlich ist dies m.E. nicht, ist doch die Anlage von Fragestel-

lung und Methode darauf ausgerichtet, Transformation aufzuzeigen und nach-

zuweisen, und nicht darauf, den damit verbundenen Prozess zu verstehen und

nachzuvollziehen. Vielmehr wurde von bereits »abgeschlossenen« (Bildungs-)Pro-

zessen ausgegangen, die anhand narrativer biografischer Interviews rekonstruiert

und als je vollzogene identifiziert werden sollten. Als Auswertungskriterien dienten

beispielsweise sprachliche Eigenheiten, die auf einmögliches Transformationsmo-

ment hinweisen würden und anhand derer eine Transformation vermutet oder so-

gar identifiziert werden könne. Solche empirischen »Ergebnisse« sind daher eher

als performative Konstruktionen zu sehen, die als Transformationen gedeutet wer-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 29

1.1.3 Lücken und Fragen

Die hier festgestellten Lücken sind jedoch nicht allein der empirischen Ausrich-

tung dieser Bildungstheorie zuzuschreiben. So hat sich Krassimir Stojanov (vgl.

1.2) der Aufgabe verschrieben, den Begriff der Bildung – die Frage nach dem Ein-

tritt des Neuen – argumentationstheoretisch zu klären. Auch hier ähnelt die Re-

de von Transformation am Ende einer vergleichsweise leeren Formel. Diese Be-

fürchtung und damit die hier vertretene Einschätzung scheinen nicht so leicht zu

entkräften zu sein, weder bei Koller noch bei anderen Vorschlägen, mit denen Bil-

dung letztlich als eine Art Innovation verstanden und – so scheint es – gewisser-

massen popularisiert, jedenfalls aber anschlussfähig gemacht werden soll. Diese

kritische Anmerkung zielt hier aber weniger auf konkrete bildungstheoretische

Modelle; vielmehr soll damit an Fragen erinnert werden, die für die erziehungs-

wissenschaftliche Theoriebildung m.E. zentral sind und auch bleiben sollen:

• Wie sind Bildungsprozesse zu verstehen? (Und nicht primär: zu »erfassen«…)

• Was tut der Mensch, der sich bildet? (Und nicht: Was »geschieht« mit ihm/in

ihm…)

• Welche Mittel stehen ihm zur Verfügung, um diesen Prozess voranzubringen?

• Was motiviert ihn überhaupt dazu? (Erfahrungen müssen vielleicht weniger

»bewältigt« als zunächst »ausgedrückt« werden…)

Bildungstheorie, auch (und gerade) jene in der Fassung »grundlegender Transfor-

mation von Selbst- und Weltverhältnissen«, bedarf der Reflexion und Diskussion

des Prozesses der Bildung und womöglich seiner individuellen, sozialen und situa-

tiven Ermöglichungsbedingungen. Bedeutsam ist allein schon eine grundlegende

Klärung der Frage, was denn gemeint ist, wenn so selbstverständlich von »Welt-

und Selbstverhältnissen« die Rede ist. Es geht m.E. darum, begrifflich konsistente

und anschaulich überzeugende Vorstellungen zu entwickeln, die es überhaupt er-

lauben, auf eine differenzierte und auf Unterschiede abzielendeWeise von Bildung

als Prozess oder Transformation zu sprechen. Von Bildung auf eine bestimmte –

bildungstheoretische – Art undWeise zu sprechen, verlangt, diesen Prozess oder die-

se Transformation nicht als ein allgemeines Geschehen, sondern als eine spezifische

menschliche Praxis zu verstehen. Ohne diese vorgängige (bildungs-)theoretische

Selbstverständigung gerät dasjenige, was den Prozess charakterisieren könnte, von

Anfang an zur Blackbox, deren Inneres auch dann nicht beleuchtet würde, wenn

(empirisch) gezeigt werden könnte, dass sich ein Verhältnis A offenbar in ein Ver-

hältnis B gewandelt hat. DasWie des Vollzugs lässt sich am Ende in einer qualita-

tiven Untersuchung und Beurteilung nicht ermitteln, es zeigt sich nicht einfach.

Wenn aber die Genese und Veränderung von Verhältnissen in bildungstheoreti-

scher Hinsicht interessiert, dann ist es entscheidend, mit kohärenten Begrifflich-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Die Arbeit am Ausdruck

keiten ein differenziertes und angemessenes Verständnis jener Praxen zu explizie-

ren, die den Verlauf solcher Entwicklungsgänge, die als Bildungsprozesse gedeutet

werden, strukturieren. Dass das »Transformationsgeschehen« selbst bzw. der Ent-

wicklungsvollzug auf qualitativ-empirische Weise nicht gezeigt werden kann, im-

pliziert möglicherweise, dass sich Bildungsprozesse sowie ihre Beschreibung den

Kriterien empirischer Bildungsforschung gänzlich oderweitgehend entziehen.Da-

mit wäre aber keineswegs auch impliziert, dass sich über den Prozess der Bildung

nichts sagen liesse.

1.1.4 Die Bedeutung des Prinzips der Selbsttätigkeit

Bildungstheoretisch enthält der Topos »Selbst- und Weltverhältnis« eine Auffas-

sung desMenschen, die zunächst allgemeinmit »Selbstbestimmung« bzw. »Selbst-

tätigkeit« bezeichnet werden kann. Idealiter bestimmt der Mensch die Regeln der

Orientierung für sich selbst und schafft damit die Struktur seines Selbst- undWelt-

verhältnisses. Durch die Orientierung an bestimmten Regeln ergeben sich Stand-

punkte, die wiederum die Perspektiven auf Sachverhalte strukturieren. Bezeichnet

man mit »Horizont« das Spektrum der Möglichkeiten des Selbst- undWeltbezugs,

erweist sich der eingenommene Standpunkt sowohl als eröffnend als auch als be-

grenzend (sowie begrenzt).UmneueMöglichkeiten des Selbst- undWeltverhältnis-

ses zu erschliessen, ist es aus dieser Sicht also notwendig, den eigenen Standpunkt

zu verändern. Wäre es in diesem Fall überzeugend, von »grundlegender Transfor-

mation des Welt- und Selbstverhältnisses« zu sprechen? Hier sind Zweifel ange-

bracht.

Die Vorstellung, dass die grundlegenden Regeln der Orientierung in toto ersetzt

werden (können/sollen), kommt dem dramatischen Bild einer Persönlichkeitsstö-

rung relativ nahe. Ein sach- bzw. domänenspezifisches Verständnis hinsichtlich der

Prozesse der Entstehung, Aufrechterhaltung und Transformation von Ordnungen

des Selbst- und Weltverhältnisses scheint dagegen überzeugender zu sein. Men-

schen stehen, wenn es um Bildungsprozesse geht, vielleicht in Situationen grund-

legender Transformationen in einem bestimmten Bereich ihres Lebens (z.B. Bezie-

hung, Glaube, Beruf, Ausbildung, Politik etc.). Das würde bedeuten, dass wesent-

liche (»grundlegende«) Regeln der Orientierung – und damit ihre strukturierende

Kraft – trotz veränderter Verhältnisbestimmung nicht notwendigerweise aufgelöst

oder überwunden werden (müssen). So erörtert Thoms Rucker in seiner komplexi-

tätsanalytischen Untersuchung von zeitgenössischen Bildungstheorien einleuch-

tend:

»Dies können Regeln sein, die von grundlegender Art sind, so dass sie von der

Transformation einer Regel nicht erfasst werden. Oder es handelt sich umRegeln,

die andere Sachverhalte betreffen. So muss sich beispielsweise eine veränderte

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 31

religiöse Orientierung nicht zugleich verändernd auf das politische Selbst- und

Weltverhältnis eines Menschen auswirken und umgekehrt. Jede Entstehung und

Transformation von Ordnungen des Selbst- undWeltverhältnisses ist eingebettet

in Strukturen, die selbst nicht transformiert werden.« (Rucker 2014, S. 70)

Es kommt hinzu, dass das Aufzeigen oder Nachweisen von grundlegenden Trans-

formationsprozessen und der Entstehung neuer Figuren von Selbst- und Welt-

verhältnissen kein eindeutiges Indiz für Bildung darstellt. Es ist diesbezüglich in

gewisser Weise sogar unerheblich, wie »grundlegend« Veränderungen sind, denn

»der Umstand, dass in Bildungsprozessen Ordnungen des Selbst- undWeltverhält-

nisses entstehen, aufrechterhalten und verändert werden, ist letztlich kein hin-

reichendes Kriterium zur Unterscheidung von Bildung und anderen Sachverhal-

ten« (ebd.). Mit Bezug auf Alfred Schäfer argumentiert Rucker, dass Ordnungen

des Selbst- und Weltverhältnisses entstehen, erhalten und sich verändern können,

auch ohne durch Stellungnahmen der Person vermittelt zu sein. In diesen Fällen han-

delt es sich nicht um selbsttätige Auseinandersetzungsprozesse (im bildungstheo-

retischen Sinne), sondern um nicht-reflektierte Sozialisationswirkungen oder der

Person nicht transparente psychologische und biologische Entwicklungsprozesse.

Bildungstheoretisch ist demzufolge das Prinzip der Selbsttätigkeit grundlegend.

Dasselbe ist konstitutiv für die Qualifizierung von Transformationen als Bildungs-

prozesse. »Selbsttätigkeit mit bildungstheoretischem Bedeutungsindex meint

nicht nur, dass der einzelne Mensch im Prozess der Bildung nicht hintergehbar

und insofern nicht ersetzbar ist, sondern auch, dass ein Mensch sich im Verhältnis

zu sich selbst und zur Welt selbst bestimmt.« (Rucker 2014, S. 66) »Selbsttätig« ist

der Mensch, wenn er von den ihm verfügbaren Möglichkeiten Gebrauch macht,

um sich explizit und explizierend, d.h. reflexiv auf seine Lebensverhältnisse zu

beziehen, und sich damit bemüht, die Verhältnishaftigkeit seines Selbst zu arti-

kulieren. Im Zentrum steht weniger eine grundlegende Transformation, sondern

das bewusste Selbstbemühen um eine reflektierte Relationalität: Selbsttätigkeit in

Bezug auf die Gestaltung seiner Selbst- und Weltverhältnisse als individuelle Akte

oder Bemühungen der Selbstbestimmung bei gleichzeitig vielfachem, relationalem

Eingebundensein in das Leben. Bildungstheoretisches Denken, das sich für diese

Vollzüge – für den Bildungsprozess – interessiert, kommt daher ohne eine explizite

Verständigung über die Möglichkeiten des »Tätigseins« nicht aus. Es verbleibt

sonst in der allgemeinen Rede von Geschehnissen, wie die transformatorische

Bildungstheorie Kollers.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Die Arbeit am Ausdruck

1.1.5 Die Bedeutung und Schwierigkeit des Verstehens von Welt-

und Selbstverhältnissen

Ohne ein theoretisch expliziertes Verständnis der Struktur und Genese des

menschlichen Welt- und Selbstverhältnisses vermag die Transformationsthese

letztlich nicht zu überzeugen, da sie nicht zum Verstehen von Bildungsprozessen

beiträgt. Kurz: Es ist m.E. unzureichend, Bildungsprozesse mit Transformationen

von Selbst- und Weltverhältnissen gleichzusetzen bzw. als ebensolche zu bestim-

men. Der hohe Allgemeinheitsgrad von Kollers Bildungstheorie führt dazu, dass

die aufgerufenen theoretischen Konzepte, welche das Modell weiter unterfüttern

sollen, letztlich wenig diskutiert werden. Exemplarisch zeigt sich dieses Vorgehen

in der Auffassung von und im Umgang mit Günther Bucks hermeneutischem

Verstehens- und Erfahrungsbegriff.

Koller rezipiert Buck im Zusammenhang mit der Frage nach den Anlässen

transformatorischer Bildungsprozesse. Bucks leitende Fragestellung, nämlich »in-

wiefern die Hermeneutik, d.h. die Theorie des kunstmäßig geübten Verstehens,

als eine Theorie der Bildung gelten kann« (1981, S. 19), interpretiert Koller so, dass

es Buck darum ginge, »herauszufinden, inwiefern das Verstehen selbst eine Voll-

zugsform von Bildung ist« (2012, S. 73). Buck seinerseits bezieht sich auf Wilhelm

Dilthey, der den Prozess des »kunstmässigen« Auslegens und Verstehens von Le-

bensäusserungen als die geisteswissenschaftliche Form der Erkenntnisgewinnung

beschreibt. Hermeneutik als Methode und elaborierte Form des Verstehens meint

aber nicht (nur) ein wissenschaftliches Privileg. Sie basiert vielmehr auf grundle-

genden Erfahrungen des Menschen im täglichen Lebenszusammenhang.

Die Radikalisierung dieser Position (u.a. durch Heidegger und Gadamer), die

darin besteht, das Verstehen als die spezifische Weise menschlichen In-der-Welt-

Seins überhaupt zu begreifen, legt es nahe, Verstehen intentional auf menschliche

Lebensäusserungen insgesamt zu beziehen. Aus diesem Grund erschöpft sich Kol-

ler zufolge die Bedeutung der Hermeneutik für die Bildungstheorie auch nicht dar-

in, Einsichten über wissenschaftliche Erkenntnisvorgänge per Analogieschluss auf

Bildungsprozesse zu übertragen. Denn mit der Ausweitung ihres Gegenstandsbe-

reichs bezieht sich, so Koller, »die Hermeneutik sozusagen direkt auf den mensch-

lichen Welt- und Selbstbezug selber, als dessen wesentlichen Modus sie das Ver-

stehen bestimmt« (ebd.).

Koller fragt nun, was die hermeneutische Beschreibung von Verstehenspro-

zessen zur Einsicht in die Struktur transformatorischer Bildungsprozesse und zu

deren theoretischer Erfassung beitragen kann (ebd.). Allerdings steht für ihn die

Möglichkeit der Transformation bestehender Selbst- und Weltverhältnisse bereits

fest. Man könnte umformulieren: Ihn interessiert, ob und wie sich die Verände-

rung nachweisen lässt, denn vollzogene Transformation begreift er ja als Ausdruck

des Bildungsprozesses. Wie bereits gesagt ist sein Verständnis vom Anspruch und

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 33

der Intention geleitet, eineTheorie transformatorischer Bildungsprozesse für sozi-

alwissenschaftliche Methoden anschlussfähig zu machen. Kollers allgemeine Ein-

sichten und Bemerkungen zum hermeneutischen Verstehensbegriff zeigen zwar

den Ansatz an, führen ihn jedoch nicht aus.

Folgte man hingegen der Überlegung, dass Verstehensprozesse konstitutiv

für menschliche Selbst- und Weltbezüge sind und die Formation (Gestaltung,

Bewusstheit, Reflexivität) dieser Bezüge (und nicht primär deren Transformation)

für Bildungsprozesse zentral ist, wäre es folgerichtig, dem Prozess des Verstehens

nachzugehen. Diesen besser zu verstehen, so kann vermutet werden, würde es er-

lauben, zumindest besser über die Möglichkeit von Bildungsprozessen informiert

zu sein. An dieser Stelle wäre es dann angebracht, mit der Transformationsthese

noch zurückhaltend zu sein. Denn vor der These der Transformation und Konver-

sion der (Selbst- und Welt-)Verhältnisse wäre dann die Frage nach der Möglichkeit

eines verstehenden Umgangs (des Selbst- und Weltverhältnisses) zu erörtern.

Diese bildungstheoretisch bedeutsame Lücke, die hier stellvertretend auch für

andere Autoren bei Koller identifiziert worden ist, soll im Verlauf der vorliegen-

den Arbeit mit Rekurs auf die einschlägigen Analysen und Vorschläge von Autoren

wie Otto F. Bollnow, GeorgMisch oderMatthias Jung wenigstens ein Stück weit ge-

schlossenwerden. Insofern geht esweniger umdie Arbeit amBildungsbegriff, auch

nicht umdie Beschreibung oder gar Erfassung vonBildungsprozessen, als vielmehr

um das Verstehen der Möglichkeit von Bildsamkeit und Bildungsprozessen. Dazu

reicht es nicht aus, erneut festzuhalten, dassMenschen offenbar bildungsbedürftig

und bildungsfähig sind. Vielmehr soll gezeigt werden, dass es gewinnbringend ist,

die Möglichkeit der Bildsamkeit im Zusammenhang mit der Notwendigkeit und

Fähigkeit des Menschen, Erfahrungen auszudrücken, um sie zu verstehen zu versuchen,

zu betrachten.

Diese anthropologische Prämisse ist weniger selbstverständlich, als sie

zunächst klingen mag. Bildung wird aus dieser Perspektive bescheidener zu

verstehen sein, nämlich als Bemühung, unterschiedliche Zugänge zu den Selbst-

und Welt-Verhältnissen zu finden und ihnen Ausdruck zu verleihen. Dazu müssen

die Möglichkeit und potenzielle Fähigkeit unterstellt werden, sich überhaupt in

ein Verhältnis zu seinen Verhältnissen setzen zu können. Die Arbeit am Ausdruck als

Bemühung um die Deutung, Bedeutung und das Verstehen der Lebensverhältnisse

erweist sich vielleicht als Voraussetzung und Ergebnis bildender Prozesse, die

eben – und dies im Unterschied zu Kollers Vorstellung – ganz unterschiedlich

starke oder eben schwache transformatorische Momente aufweisen können.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Die Arbeit am Ausdruck

1.2 Den Bildungsbegriff klar definieren? (Krassimir Stojanov)

Krassimir Stojanov legte im »Forum für Erwägungskultur«, der Zeitschrift Erwägen

– Wissen – Ethik, eine analytische Rekonstruktion der Bedeutungsdimensionen des

Bildungsbegriffs vor (Stojanov 2014).2 Die Rekonstruktion dieses aus der Perspek-

tive der analytischen Philosophie verfassten Bildungsbegriffs sei hier dargestellt

und kritisch kommentiert. Stojanovs Position steht exemplarisch für ein bestimm-

tes Verständnis von Wissen und Wissenschaft, mit welchem der Bildungsbegriff

m.E. in enge logozentrische Schranken verwiesen wird. Mit der Kritik dieser Per-

spektive lassen sich hingegen die Komplexität eines angemessen erscheinenden

Bildungsbegriffs aufzeigen und Aspekte beleuchten, die für die vorliegende Arbeit

als bedeutungsvolle Prämissen diskutiert werden können.

Stojanov stellt seiner Rekonstruktion, die den Titel »Bildung: Zur Bestimmung

und Abgrenzung eines Grundbegriffs der Humanwissenschaften« trägt, eine

scharfe Kritik am gegenwärtigen humanwissenschaftlichen Diskurs im Umgang

mit der Katgeorie der Bildung voran. Er behauptet eine marginale Stellung der

Bildungskategorie im humanwissenschaftlichen Diskurs, die der überwiegen-

den Zuordnung zur Erziehungswissenschaft geschuldet sei, was die Kategorie

der Bildung »von anderen humanwissenschaftlichen Fächern und vor allem der

Philosophie [separiere]« (Stojanov 2014, S. 204). Das sei problematisch, weil der

Bildungsbegriff damit »in ein Wissenschaftsgebiet abgedrängt wird, das in einem

hohen Masse inkompatibel mit seinem spezifischen Charakter ist« (ebd.). Die

Diagnose lautet insgesamt, dass eine Trivialisierung des Bildungsbegriffs in und

mit der Erziehungswissenschaft zu beobachten sei; teilweise werde die Kate-

gorie an und in diesem Ort sogar abgelehnt: Selbst Erziehungswissenschaftler

(die in der Disziplin tatsächlich »Bildungstheoretiker« genannt werden), »die

grundsätzlich positiv gegenüber der Bildungskategorie stehen, buchstabieren

diese oft in einer trivialisierenden, nicht hinreichend differenzierten Art und

Weise aus, ohne dabei notwendige analytische Distinktionen zwischen unter-

schiedlichen Bedeutungszuschreibungen von Bildung vorzunehmen« (S. 205).

Eine solche Beschreibung stelle daher ein Desiderat dar und sei vornehmlich die

Aufgabe der (Bildungs-)Philosophie. Denn die »Rekonstruktion des reichhaltigen

und sehr komplexen Bedeutungsgehalts der Bildungskategorie erfordert den

Einsatz von feinjustierten begriffsanalytischen Mitteln, die ein Fremdkörper in

der Erziehungswissenschaft geblieben sind« (S. 206).

2 In dieser halbjährlich erscheinenden Zeitschrift erscheint jeweils ein Hauptartikel, der von

zahlreichen eingeladenen Kritikern diskutiert wird. Der Autor des Hauptartikels hat dann

unter der Rubrik »Replik« auf die Kritik einzugehen. Im vorliegenden Fall (Heft 2 aus dem

Jahre 2014) nahmen über 50 Erziehungswissenschaftler/innen, Sozialwissenschaftler/innen

und Philosoph/innen Stellung.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 35

Es verwundert wenig, dass Stojanovs Generalkritik innerhalb der erziehungs-

wissenschaftlichen Reflexion umgekehrt als polemische Trivialisierung des Pro-

blembewusstseins der Disziplin kritisiert wurde. Dies ist einer Vielzahl der kri-

tischen Repliken auf Stojanovs Entwurf zu entnehmen. So weist Thomas Rucker

darauf hin, dass Stojanovs Versuch, die benannte Trivialisierung exemplarisch bei

Wolfgang Klafki vorzuführen, tatsächlich etwas Anderes zeige:

»Er selbst nämlich trivialisiert pädagogische Beschreibung von Bildung. Hier-

durch wird ein bildungstheoretisches Problembewusstsein innerhalb der Erzie-

hungswissenschaft suggeriert, das so minimal ist, dass es ein leichtes ist, dieses

philosophisch zu überbieten.« (Rucker 2014, S. 316)

Auf eine ausführliche Darstellung dieser Diskussion wird an dieser Stelle verzich-

tet, da die Befragung von Stojanovs Analyse des Bildungsbegriffs im Zentrum

stehen soll. Diese kritische Nachfrage ist bildungstheoretisch und -philosophisch

positioniert und sieht sich zugleich einer pädagogischen Perspektive verpflichtet.

Grundsätzlich teilt sie den Zugang der philosophischen Theorie- und Begriffsbil-

dung, kritisiert aber methodisch den ausschliesslich sprachanalytischen Zugriff,

weil ihm zentrale pädagogische Problemstellungen deutlich zu entgehen schei-

nen. Damit wird infrage gestellt, ob ein rein analytisch-sprachphilosophisches

Verständnis von Bildung tatsächlich beanspruchen kann, den »komplexen Bedeu-

tungsgehalt der Bildungskategorie« zu erfassen.

1.2.1 Ein »essentially contested concept«

Bildung sei, so Stojanov, ein allgegenwärtiges Wort in der Alltagssprache und »je-

der Mensch hat Erfahrungen mit Bildung und jeder Mensch hat Meinungen oder

zumindest Intuitionen dazu, was Bildung ist und wie sie sein soll« (Stojanov 2014,

S. 206). Bildung sollte daher als ein »essentially contested concept« aufgefasst wer-

den. Solche »essentially contested concepts« sind »leidenschaftlich und hart um-

kämpft, weil sie eine zentrale Orientierungsfunktion für das Handeln jedes Ein-

zelnen sowie für das gesellschaftliche Zusammenleben haben« (ebd.). In dieser La-

gebeschreibung sieht Stojanov den Ausganspunkt und die Herausforderung der

Definition von Bildung. Es gelte, die alltäglichen Intuitionen in einer begrifflich-

propositionalen Form zu artikulieren und zu prüfen, ob die diesen Intuitionen zu-

grundeliegenden Annahmen begründet seien (vgl. ebd.). Im Lichte einschlägiger

Theorien müsse gezeigt werden, welche Aussagen Allgemeingültigkeit beanspru-

chen könnten.Die Plausibilität derTheorien sei dann gegeben, »wenn sie Alltagsin-

tuitionen zum thematisierten Begriff in sich aufnehmen und verarbeiten« (ebd.).

Als Methode nennt Stojanov das »reflexive equilibrium«, das in den Humanwis-

senschaften durch die Sprachtheorie von Noam Chomsky und die Gerechtigkeits-

theorie von John Rawls bekannt geworden ist (ebd.). »Das Kernstück dieser Metho-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Die Arbeit am Ausdruck

de ist das ›Equilibrieren‹ zwischen Intuitionen und Theorien, das darauf abzielt,

einen Begriff (wie etwa denjenigen der Gerechtigkeit bei Rawls, oder denjenigen

der Bildung in diesem Aufsatz) widerspruchsfrei, möglichst vollständig und allge-

meingültig zu fassen.« (Ebd.)

Dazu erste kritische Überlegungen: Stojanov charakterisiert den Bildungsbe-

griff als ein »essentially contested concept«.Die von Stojanov selbst attestierte Cha-

rakterisierung der Bildungskategorie als »leidenschaftlich und hart umkämpft«

könnte die Überlegung nahelegen, dass diese Umstrittenheit wesentlich zum Ge-

halt des Begriffs bzw. der Idee von Bildung gehört. Zumindest könnte diese »Tatsa-

chenfeststellung« in Teilen in die analytische Rekonstruktion selbst eingehen. Dies

würde dem genannten Kriterium der Theoriebildung entsprechen, die dann plau-

sibel sei, »wenn sie Alltagsintuitionen zum thematisierten Begriff in sich aufneh-

men und verarbeiten« könne (Stojanov 2014, S. 206). Stojanov berührt aber diese

Frage nicht, wohl da er die begriffliche Unschärfe bzw. Umstrittenheit durch das

»bloss« alltägliche, das »bloss« intuitive Verständnis von Bildung verursacht sieht.

Die Methode des »Equilibrierens« verspricht nach Stojanov hingegen, dass sich

der Begriff der Bildung auf alle Fälle »wissenschaftlich« bzw. »theoretisch«, d.h.

begrifflich-propositional, beschreiben und allgemeingültig fassen lasse.

Wissenschaftstheoretisch scheint aber einiges dafür zu sprechen, die erkennt-

nistheoretische Dimension von »essentially contested concepts« zu beachten und

den Anspruch einer (unstrittigen) Begriffsbestimmung mit Allgemeingültigkeits-

anspruch infrage zu stellen. Stojanovs analytische Rekonstruktion, so Schäfer, sei

»eher als eine performative Konstruktion zu betrachten, die die Vorgängigkeit

des Konstruierten vor eben dieser Konstruktion als Begründung nachträglich

postuliert« (Schäfer 2014, S. 320f.). Mit Gallie wären derartige Rekonstruktions-

bemühungen essentiell umstrittener Konzepte allenfalls als »Grenzbestimmung

philosophischer Vergewisserungen, die einen Allgemeingültigkeitsanspruch be-

haupten wollen«, zu verstehen (ebd., Hervorh. A.P.). Ähnlich kritisiert auch Elmar

Anhalt Stojanovs Anspruch und Verfahren. Anhalt sieht im Argumentationsgang

Stojanovs sogar schon exemplarisch das Vorgehen einer petitio principii, »weil dieser

durchgängig die Voraussetzungen schafft, die er für seine Begründungen vorzufin-

den meint« (Anhalt 2014, S. 213). Das bedeutet, dass »grundlegende Einsichten aus

Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsforschung in z.B. erkenntnis-, begriffs-,

disziplin- und gegenstandstheoretischen Problemstellungen unberücksichtigt

bleiben« (ebd.).

Es scheint, als nehme Stojanov die Feststellung, dass Bildung ein umkämpfter

Begriff ist, in der analytischen Rekonstruktion theoretisch nicht auf. Es handelt

sich ihm zufolge bei dieser Umstrittenheit des Begriffs lediglich um ein alltags-

theoretisches Problem, das sich durch diszipliniertes Nachdenken auflösen lässt.

Nimmt man sie aber ernst, so muss man fragen: »Wie soll ein fundamental strit-

tiges Konzept widerspruchsfrei, vollständig und allgemeingültig gefasst werden?«

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 37

(Reichenbach & Park 2014, S. 309) Schäfer plädiert sogar dezidiert dafür, die Um-

strittenheit solcher Konzepte in ihre Definition aufzunehmen: »Ihre soziale Be-

deutsamkeit, d.h. nicht zuletzt auch ihr Anspruch auf Verbindlichkeit hängt nicht

zuletzt daran, dass sie eben gerade nicht eindeutig bestimmt werden können.«

(2014, S. 321)

1.2.2 Bildung versus Erziehung, Sozialisation und Lernen

Stojanov anerkennt die alltagsweltliche Differenzierung, die darin besteht, Erzie-

hung von Bildung zu unterscheiden:

»Werden Menschen in der Regel nur während ihrer Kindheit und ihrer Jugend er-

zogen, ist ihre Bildung hingegen ein nicht-abschließbarer, lebenslanger Prozess.

Nicht von ungefähr spricht man von ›Erwachsenenbildung‹, nicht aber von ›Er-

wachsenenerziehung‹. In diesemSinne deckt sich Bildungmit demgesamtenPro-

zess der Persönlichkeitsentwicklung desmenschlichen Individuums, die lebenslang

stattfindet.« (Stojanov 2014, S. 206)

Der Unterscheidung von Erziehung und Bildung ordnet Stojanov zudem zwei For-

men von Wissenserwerb zu: »Verbindet man Erziehung vor allem mit der Kulti-

vierung von Charaktereigenschaften und Tugenden beim Zögling, wird Bildung

meist mit dem Erwerb von Wissen assoziiert.« (Ebd.) Dies kommt ebenso in der

folgenden Passage zum Ausdruck:

»Delegiert man die Aufgabe der Kultivierung von solchen verhaltensformenden

Charaktereigenschaften ausschließlich an die Erziehung, so ordnet man Bildung

im Umkehrschluss lediglich dem Bereich der Aneignung von ›abstrakten‹ Kennt-

nissen (zu), die keine unmittelbare und direkte Relevanz für das Verhalten und das

Handeln des Einzelnen haben, und deshalb oft (und oft genug abwertend) als ›Bü-

cherwissen‹ bezeichnet werden. Das ›Bücherwissen‹, das hier als der eigentliche

Gegenstand von Bildung angesehen wird, stammt nicht aus den Erkenntnissen

und Erfordernissen des ›praktischen Lebens‹, so wie es durch die aktuelle soziale

Umgebung des Educanden bestimmt wird, sondern aus Wissenschaft, Literatur

und Kunst.« (Stojanov 2014, S. 206f.)

Damit werde auch ersichtlich, so Stojanov, dass der Bildung »immer ein Moment

der Überschreitung der sozialen Umwelt« innewohne, d.h., dass die Einflüsse des

Sozialen auf die Entwicklung des Individuums relativiert werden müssten oder –

anders formuliert – Bildung von Sozialisation zu unterscheiden sei (Stojanov 2014,

S. 207).

Im Unterschied dazu sei die Differenz von Bildung als Wissenserwerb und Ler-

nen weniger leicht ersichtlich, da der »Erwerb von Wissen (…) ohne Zweifel eine

zentrale Domäne auch des Begriffs des Lernens« sei (ebd.). Man könne aber zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Die Arbeit am Ausdruck

schen einem »lernbezogenen und einem bildungsbezogenen Wissenserwerb« un-

terscheiden (ebd.). Bildung sei dann eine bestimmte Form vonWissenserwerb, der

Erwerb von ausgezeichnetemWissen, das einen Einfluss auf die eigene Lebensfüh-

rung habe, indem es deren Horizont erweitere, also der sogenannten Persönlich-

keitsentwicklung diene (vgl. ebd.).

Die Frage bleibt bestehen, ob es sich bei der Unterscheidung von Bildung und

Lernen um analytisch sinnvolle Unterscheidungen handelt oder eher um die Set-

zung einer vielleicht problematischen Dichotomie. Dass die Trennung von Lernen

und Bildung als problematisch erachtet werden kann (und muss), wurde bereits in

der Auseinandersetzung mit Hans-Christoph Kollers Bildungstheorie thematisiert

(vgl. Kapitel 1.1). Wie bei Koller gewinnt man auch bei Stojanov den Eindruck, dass

»blosses« Lernen (im Unterschied zur »wahren« Bildung) letztlich als weniger be-

deutsam betrachtet, stellenweise fast etwas negativ konnotiert wird. So diskutiert

Stojanov Lernen im Rahmen dieser Unterscheidung u.a. am Beispiel der Situati-

on, in welcher »umfangreiche Kenntnisse mit dem ausschließlichen Ziel angeeig-

net werden, eine Prüfung zu bestehen, ohne sie mit persönlichem Sinn zu ver-

binden« (Stojanov 2014, S. 207). Die »Kenntnisse werden nach der Prüfung sofort

herausgeworfen, ohne dass sie irgendwelche Spuren in den Persönlichkeiten der

Studierenden hinterlassen« (ebd.).

Auch das Verständnis von Sozialisation erleidet mit Stojanovs Bemühung, ei-

nen gehaltvollen Begriff von Bildung zu postulieren, gewisse Deformationen. So

ist zu fragen, ob es so etwas wie eine unmittelbare bzw. direkte Vermittlung oder

Prägung durch die soziale Umgebung überhaupt geben kann. Schäfer wendet da-

zu ein, dass ein solches Determinationskonzept der Vergesellschaftung fragwür-

dig sei, insbesondere, wenn man auf Figuren der problematischen Perspektiven-

übernahme zurückgreife oder sich der Problematik des hermeneutischen Zugangs

bewusst sei: »Es scheint immer eine Differenz zwischen der eigenen und der ›an-

deren‹ Perspektive zu geben, zu der man sich verhalten muss, will man überhaupt

als kommunikationsfähig gelten.« (Schäfer 2014, S. 321) Die Vorstellung einer »un-

mittelbaren« Kultivierung mit »direkter« Relevanz für das Handeln sei nicht über-

zeugend. Zum Sozialisationsprozess gehöre,

»dass in diesem immer ein Verhältnis des Individuums zu den eingeübten Denk-,

Urteils- und Handlungsmustern eingeübt wird. Dass dieses zu überschreiten

selbst wiederum sozial erfordert ist, wenn sich soziale Konstellationen verän-

dern, dass dafür wiederum Begründungen und Rechtfertigungen zu erzeugen

sind, dürfte auch sozialisationstheoretisch noch verarbeitbar sein.« (Schäfer 2014,

S. 321)

Zudem stellt sich die Frage, inwiefern die Kultivierung von verhaltensformenden

Charaktereigenschaften, die Stojanov der Erziehung zuordnet, und die sogenann-

te Persönlichkeitsentwicklung, die vornehmlich Bildung auszeichnet, überzeugend

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 39

unterschieden werden können. Unterscheidungen, die keinen gehaltvollen Unter-

schied nach sich ziehen, könnten, so liesse sich einwenden, als hinfällig erachtet

werden.

1.2.3 Bildung als Selbsttransformation

Von »blosser« Sozialisation möchte Stojanov seinen Bildungsbegriff sicher zu

Recht abgrenzen, um einen »starken« Begriff von Bildung als Selbsttransformati-

on zu gewinnen. Dabei ist für Stojanov die Unterscheidung von sozialisatorisch

vermittelter (bei ihm zu verstehen als »verursachter«) Entwicklung und bildungs-

bezogener selbsttransformierender Persönlichkeitsentwicklung zentral. Dies

versucht er über die Signifikanten »vernünftige und/oder individuelle Autonomie«

zu realisieren, die er korrelativ zur Möglichkeit »begrifflich-objektivierender

Selbst-Artikulation« konzipiert (Stojanov 2014, S. 211). Die Objektivität des Be-

grifflichen sei dabei durch den »Referenzrahmen aller wahrheitsbeanspruchenden

Wissensbestände« (S. 208) gegeben. An dieser Stelle wird Stojanovs Hervorhebung

des »Bücherwissens« verständlich. Die Möglichkeit zur Selbsttransformation

bedarf der Befassung mit ideellen und überindividuellen Inhalten, die einem

transkulturellen Wahrheitsanspruch entsprechen. Im Sinne der »Methode« des

»Überlegungs-Gleichgewichts« (reflective equilibrium) will Stojanov »die Bedeu-

tungszuschreibung ›Persönlichkeitsentwicklung‹« mit den (bildungstheoretisch

relevanten) Bedeutungszuschreibungen wie »sinnstiftender Wissenserwerb«,

»Überschreitung des unmittelbar Gegebenen« und »individuelle Autonomie« in

Einklang bringen (S. 207). Aspekte wie biologische Reifung oder Sozialisation, also

Determination durch externe natürliche oder soziale Faktoren, entzögen sich der

Freiheit und Autonomie des Einzelnen (S. 207f.). Denn:

»Es ist ja offensichtlich, dass vereinzelte Gegebenheiten undGegenstände, die nur

hier und jetzt, in der unmittelbaren Umwelt des Einzelnen gegeben sind, und nur

für sich gelten, diesen Anforderungen nicht genügen. Vielmehr besteht die ›ob-

jektive Seite‹ der Bildung aus begrifflichen Inhalten, die nicht in partikularen Um-

welten, sondern in der Welt als übergreifenden Referenzrahmen aller wahrheits-

beanspruchenden Wissensbestände beheimatet sind.« (Stojanov 2014, S. 209)

Die subjektive Erfahrung habe sich an der begrifflichen Begründung zu bewähren,

die sich dadurch auszeichne, dass sie eine allgemeine Gültigkeit zu beanspruchen

imstande sei. Stojanov bezieht sich mit diesem Kriterium besonders auf Robert

Brandom:

»Robert Brandom hat in den letzten zwei Dekaden auf eine bahnbrechende Art

undWeise gezeigt, dassmandann (undnur dann) begriffliche Inhaltewahrnimmt

undmit ihnen interagiert, wennman sich an den Begründungspraktiken beteiligt,

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Die Arbeit am Ausdruck

in welchen diese Inhalte eingebettet sind. Generell gesprochen vollzieht sich die

›Kontaktaufnahme‹ mit und das Verstehen von begrifflichen Inhalten seitens des

menschlichen Individuums imRahmen seiner TeilnahmeamSpiel desGebens von

und Verlangens nach Gründen.« (Stojanov 2014, S. 209)

Erfahrungen, die einen Bildungsprozess hervorrufen, zeichnen sich Stojanov zu-

folge dadurch aus, dass sie in das Selbst-Bewusstsein des Individuums gelangen:

»Solche Erfahrungen lösen nur dann eine Selbst-Transformation aus, wenn ichmir

Rechenschaft darüber gebe, was sie für mich bedeuten, d.h. welche Bedürfnisse

sie von mir ausdrücken und welche Konsequenzen sie für mein weiteres Handeln

haben. (…) Dies bedeutet jedoch nichts anderes, als dass solche bildungsstiften-

den Erfahrungen inferentiell, d.h. als begriffliche Inhalte artikuliert werden, die

auf bestimmte Prämissen zurückverweisen und als Gründe für weitere begriffli-

che Inhalte in der Gestalt von bewussten, propositional ausdifferenzierten Hand-

lungsentscheidungen dienen.« (Stojanov 2014, S. 210)

Stojanov meint den kantischen Dualismus zwischen subjektiven Neigungen und

universellen Vernunftprinzipien auflösen zu können, wenn er mit Hegel argumen-

tiert, dass der subjektive Wille in sich Objektivität gewinne, indem

»das Subjekt diese Neigungen und Ideale allgemein-verständlich artikuliert und

sie vor dem Hintergrund von sittlichen Normen reflektiert, die selbst zu einer

begrifflichen Form gebracht sind. Der sich-bildende Mensch artikuliert (und mo-

difiziert) begrifflich seine Begierde, Wünsche und Ideale, indem er oder sie sich

an Reflexions- und Argumentationsdiskursen über zentraleWerte- undWeltdeu-

tungsmuster beteiligt.« (Stojanov 2014, S. 211)

Und er präzisiert:

»Damit ist gemeint, dass der Einzelne seine lebensweltlichen Ideale und die da-

hintersteckenden Weltbilder und Wertevorstellungen propositional ausdifferen-

ziert, sie nach ihrer intersubjektivenBegründbarkeit befragt, und ihreKonsequen-

zen für sich selbst und für die Mitmenschen expliziert. Voraussetzung dafür ist,

dass das bildende Subjekt sich mit überindividuellen Wissensbeständen befasst

und sie in ihren inferentiellen Zusammenhängen untereinander versteht – und

dieses Verstehen setzt wiederum voraus, dass das Individuum diese Wissensbe-

stände, die normalerweise in sämtlichen wissenschaftlichen und künstlerischen

Disziplinen beheimatet sind,mit seinen lebensweltlichen Erfahrungen und Intui-

tionen in Verbindung setzt.« (Stojanov 2014, S. 211)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 41

1.2.4 Ein logozentrisches Verständnis von »bildenden Erfahrungen«

Soll von »bildender« Erfahrung bzw. selbstbewusster bildungsrelevanter Erfahrung

nur gesprochen werden, wenn ihre Bedeutung für die Person von dieser auf ihre

zugrundeliegenden Prämissen hin expliziert werden kann? Kann von Bildung nur

gesprochen werden, wenn die Person den gläsernen »Raum der Gründe« betritt?

Oder ist auch von Bildungserfahrungen auszugehen, deren Artikulations- und Er-

scheinungsformen sich der Logik der Gründe entziehen? Gibt es bildungsrelevante

Erfahrungen, die vielleicht »am besten« oder gar überhaupt nur in der Poesie, der

Malerei, der Musik oder anderen Artikulationsformen ausgedrückt werden kön-

nen? Und wäre der damit verbundene Einsatz der Person ohne Selbstbewusstsein?

Natürlich ist die logozentrische Verengung des Stojanov’schen Bildungsden-

kens auchThema etlicher Kritiker. So schreibt beispielsweiseWolfgang Sander em-

phatisch:

»So einleuchtend die Metapher der ›Augenöffnung für den Raum der Gründe‹ zu-

nächst auch ist, man gerät mit ihr in Schwierigkeiten, wenn man das Feld (oder

den Raum) der ausschließlich logischen Argumentation verlässt, ja sogar bereits,

wennman indiesemRaumdurchdie Fenster nachdraußenblickt. Allein schonder

hohe Stellenwert von Emotionen für die Urteilsfindung von Menschen in konkre-

ten Entscheidungssituationen (…) bereitet hier die ersten Schwierigkeiten, denn

er führt unweigerlich zu der Frage, ob es auch so etwas wie Bildung im Sinne der

Kultivierung der Emotionen geben kann. Weiter gefragt: Wie verhält es sich mit

dem potenziellen Bildungswert von Inhalten aus Musik und Kunst, Literatur und

Film? Stojanov würde ihn wohl nicht bestreiten – aber sind diese Inhalte dann

in jedem Fall begriffliche Inhalte, mit denen man sich im ›Raum der Gründe‹ aus-

einandersetzt? Selbst wenn man die Worte ›begrifflich‹ und ›Gründe‹ so weit fas-

sen wollte, dass sie auch den sprachlichen Ausdruck von persönlich berührender

Leseerfahrung und ästhetische Urteile über ein Kunstwerk umfassen – wäre das

dann noch der gleiche Raum der Gründe wie der, in demman über den Geltungs-

anspruch der Evolutionstheorie oder über ein mathematisches Problem verhan-

delt? Muss nicht der Bildungsbegriff gerade den multiperspektivischen Umgang

mit sehr verschiedenen Formen vonRationalität er- und umfassen?« (Sander 2014,

S. 319)

Die kognitiv-rationalistische Normativität korreliert bei Stojanov mit der ebenfalls

nicht weiter problematisierten Annahme eines zur vernünftigen Autonomie fähi-

gen Wesens des Menschen. Dies entspricht einer traditionellen idealistischen und

politisch geforderten Unterstellung, die aber pädagogisch und bildungstheoretisch

seit Langem und profund kritisch diskutiert wird. In diesem kritischen Diskurs

steht Bildung eher für eine historische Problemfassung als für ein tatsächlich po-

sitiv einlösbares Versprechen und eine entsprechend einlösbare Norm (vgl. Schäfer

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Die Arbeit am Ausdruck

2014, S. 321). Bei Stojanov ist von einem problematisierenden Vernunftgebrauch

jedoch nichts zu lesen, vielmehr ist hier der »objektive Geist« das »dialektische

Medium«, das zwischen subjektiven Bedürfnissen und Leidenschaften erfolgreich

vermittelt. Dass der Vernunftgebrauch sich gerade vor die Schwierigkeit gestellt

sieht, eine solche Vermittlung zu denken bzw. zu leisten, wird nicht beleuchtet.

Stojanov sieht Persönlichkeitsentwicklung als Bildung ganz »klassisch« im Zu-

sammenhang mit dem Ideal der (vernünftigen) Autonomie. Diese meint bei ihm

so viel wie ein souveräner Umgangmit den lebensweltlichen, sozialisationsbeding-

ten (individuellen) Verhältnissen, die es zu überwinden bzw. zu transformieren

gilt. Wirklich und vernünftig kann dies nur geschehen, wenn das Wirre und wo-

möglich Irrationale der Alltagsintuitionen überwunden wird, d.h. »Klarheit« ge-

schaffen wird. Die Fähigkeit zu diesem »klaren Denken« liegt in der Aneignung

ausgezeichneten wissenschaftlichen, literarischen und künstlerischenWissens be-

gründet. Der Prozess der Bildung, den Stojanov zu beschreiben oder fassen ver-

sucht, gleicht im Grunde seinem Vorgehen bei der Bestimmung des Bildungsbe-

griffs selbst.

Stojanovs gleichwohl interessante Begriffsdefinition ist so abstrakt wie logo-

zentrisch bzw. kognitivistisch (vgl. Reichenbach & Park 2014, S. 309ff.). Auch er-

fährt die Leserin an keiner Stelle etwas über die Domänenspezifizität: Bildung der

Gefühle, politische Bildung, religiöse Bildung, ästhetische Bildung,moralische Bil-

dung, technische Bildung, ökonomische Bildung – sind sie alle am Schluss einer

hegelianischen Perspektive zu unterwerfen? Gerade an der ästhetischen Dimensi-

on der Bildung, die Stojanov nur implizit mit seinem schönen Bergsteigen-Beispiel

erörtert, zeigt sich, wie schwierig es ist, Bildung »als die Entwicklung der spezi-

fisch menschlichen Fähigkeit zur Selbst-Transformation durch begrifflich-objekti-

vierende Artikulation der Wünsche, Bedürfnisse, Werte und Ideale der Person im

Zuge ihrer verstehenden Befassung mit überindividuellen wissenschaftlichen und

künstlerischen Wissensinhalten zu verstehen […]« (Stojanov 2014, S. 211). Während

dieses scheinbar umfassende Verständnis zunächst gleich bejaht werden möchte,

verweist die Orientierung an der »begrifflich-objektivierenden Artikulation« viel-

mehr auf das generelle Problem der Logozentrizität und der Begrenztheit dieser

Sichtweise – es fehlt bezeichnenderweise jede (theoretische) Sicht auf »romanti-

sche« Motive und Kritikpunkte an der rein vernunftorientierten Interpretation von

Bildung und Bildungsprozessen.

1.2.5 Bemerkungen zum Konzept der Selbsttransformation

Zwischen »eine Erfahrungmachen« oder »Erfahrung haben« und dem Artikulieren

der damit verbundenen Bedeutungen, der darauf zurückzuführenden Prämissen

sowie deren Implikationen für weitere Handlungsentscheidungen – alles imMass-

stab begrifflich-propositionaler Begründungslogik – drängen sich viele Fragen auf.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 43

Erfahrungenwerden gemäss Stojanov ermöglicht, wenn die Person zunächst etwas

aus einem Bedürfnis oder einer Neigung heraus anstrebt und praktisch umsetzt

(Stojanov nennt für seine eigene Person die Tätigkeiten des Wanderns, Bergstei-

gens und Alpinkletterns). Erfahrungen liegen mit solchen oder anderen Tätigkei-

ten »irgendwie« vor – Genaueres führt Stojanov dazu nicht aus –, sie haben aber

das Potenzial, »bildungsstiftend« zu sein: nämlich dann, wenn sie als begriffliche

Inhalte artikuliert werden können, die erstens auf bestimmte (bzw. bestimmba-

re) Prämissen zurückverweisen und zweitens als Gründe für weitere begriffliche

Inhalte in Gestalt von bewusstem, propositional ausdifferenziertem Wissen für

Handlungsentscheidungen zu dienen imstande sind. Stojanov spricht davon, dass

diese Erfahrungen Selbsttransformation »auslösen« können. Es drängt sich u.a.

die Frage auf, welcher Stellenwert dem »Bücherwissen« respektive dem wissen-

schaftlichen Wissen bei diesen »Auslöseprozessen« zukommt. Welche Funktion

oder Rolle spielt die »wissenschaftliche« Methode der rationalen Argumentation

bei der Artikulation der Alltagserfahrung? Stellt objektives Wissen – beispielswei-

se alpinwissenschaftliches oder risikotheoretisches – die Grundlage der konkreten

Handlungsentscheidung dar?

Der Begriff der Transformation ist schon in der Auseinandersetzung mit Kol-

ler ausführlicher problematisiert worden (vgl. Kapitel 1.1). Bei Stojanov zeigen sich

die Probleme ähnlich und überdies verschärft, da er mit dem Präfix Selbst die Ver-

fügbarkeit über das Transformationsgeschehen dem »Bildungssubjekt« zuordnet

und klar anzugeben können meint, wann von dieser Verfügbarkeit die Rede sein

kann: nämlich immer dann, wenn Erfahrung im »Raum der Gründe« objektiviert

wird. Der Gebrauch der Metapher des Raumes impliziert bei Stojanov klare Gren-

zen. Bildung wird denn auch als eine Art positivierbare Selbstvermittlung vorge-

stellt. Dazu argumentiert Stojanov ganz »hegelianisch«: »Durch diese Arbeit der

Bildung ist es aber, dass der subjektive Wille selbst in sich Objektivität gewinnt, in

der er seinerseits allein würdig und fähig ist, die Wirklichkeit der Idee zu sein.«

(Stojanov 2014, S. 210) Schäfer kritisiert diesen Punkt, indem er moniert, dass die

»Wirklichkeit der Idee« eine Geltungsebene einziehe, »die als solche nicht nur eine

Differenz zur zu bearbeitenden Subjektivität, sondern auch zur gesellschaftlichen

Wirklichkeit markiert« (Schäfer 2014, S. 321). Stellte man die Möglichkeit eines sol-

chen Standpunkts (des absoluten Wissens der Phänomenologie des Geistes) infrage,

»dann ergibt sich nicht nur die Perspektive auf einen endlosen Prozess der Selbst-

transformation, sondern auch jene der unmöglichen Verfügung über diesen Pro-

zess. Eine Selbsttransformation zu konstatieren, ist – unabhängig davon, ob man

sie als Entwicklung oder als Bruch erzählt – nur als nachträgliche Rekonstruktion

möglich, die das vorgängige Ich von einem Standpunkt aus stilisiert, der gerade

nicht mit diesem identisch ist.« (Schäfer 2014, S. 322)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Die Arbeit am Ausdruck

Die für den transformationstheoretischen Ansatz bereits konstatierten Probleme

eines starken Transformationsverständnisses kommen auch bei Stojanovs Konzep-

tion zum Vorschein.

Die Idee der Transformation, auch der Selbsttransformation, bezeichnet zu-

nächst ein abstraktes Prozessgeschehen. Ob sich dieser Prozess über das Konzept

der Selbst-Artikulation konkretisieren lässt, ist infrage zu stellen. Gleichwohl

scheint Stojanov diesen Weg zu wählen, wenn er das Transformationsgeschehen

in der Praxis der Selbst-Artikulation realisiert sieht. Diese Version von Arti-

kulation versteht er ausdrücklich in Abgrenzung zum Artikulationsverständnis

von »einschlägigen Autoren«, die »diesen Aspekt des Bildungsbegriffs ›Selbst-

Transformation‹ wohl kaum mit Argumentationspraktiken, sondern eher mit

narrativen und poetischen Praktiken des Sich-selbst-neuerfindens und Sich-

selbst-neubeschreibens« verbinden (Stojanov 2014, S. 209). Das Selbst artikuliert

sich bei Stojanov also – explizit im Gegensatz zu Kollers Vorstellung – »argumen-

tativ« und »begrifflich-objektivierend«. In dieser Form der Artikulation sieht er

den direkten Bezug zur Selbst-Transformation.

Allerdings ist auch bei Stojanov die Beziehung von Artikulation und Transfor-

mation keineswegs geklärt. Mit der zusätzlichen Emphase auf das »Selbst« wird

zwar die bei Koller als fehlend monierte Dimension der selbsttätigen Praxis be-

rücksichtigt (oder eher behauptet), allerdings auf eine problembehaftete Weise,

die auf einen im weitesten Sinne transzendentalen Subjektbegriff zurückzuführen

ist. Insgesamt erweist sich die Emphase auf »Selbst-Artikulation« in Kombination

mit einem starken Transformationsbegriff als wenig überzeugend. Das zeigt sich

auch in folgender Passage:

»Durch den so umrissenen Bildungsprozess einer dynamischen begrifflich-objek-

tivierenden Selbst-Artikulation werden zentrale identitätsstiftende Elemente der

Persönlichkeit wie Ideale, Werte, Wünsche und Bedürfnisse einer permanenten

Transformation unterzogen. In gewissem Sinne erfindet sich das menschliche

Individuum durch diese Transformation stets neu, was heißt, dass es sich über

die sozialisatorischen Prägungen der unmittelbaren Umwelt, in der es aufwächst,

oder in der es aufgewachsen ist, hinwegsetzt, bzw. die Prägungen kritisch reflek-

tiert, und dadurch seine Autonomie und Freiheit verwirklicht.« (Stojanov 2014,

S. 211)

Es wird in dieser Passage nicht klar, ob die Transformation bloss ein »Neben-

produkt« der begrifflich-objektivierenden Selbst-Artikulation darstellt. Dann wä-

re aber die dominante Rede von Selbst-Transformation wenig plausibel, da das

Transformationsgeschehen eher als Wirkung der Artikulation verstanden werden

müsste. Die Problematik lässt sich an einem Beispiel der Selbst-Thematisierung

Stojanovs verdeutlichen:

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 45

»So zum Beispiel entwickelte ich durch die Tätigkeit des Bergwanderns nach und

nach ein Selbst-Verständnis von mir als ›Gipfelstürmer‹, der gleichwohl nicht ver-

bissen ist und um jeden Preis seine Ziele erreichen möchte, wenn die Umstän-

de dies nicht erlauben. Zudem entwickelte ich durch diese Tätigkeit ein differen-

ziertes Gefühl für meinen Körper und insbesondere für die Art und Weise, wie

dieser auf die andauernde physische Belastung reagiert. Und es war ein richtiger

biographischer Sprung für mich und ein wirklicher Akt der Selbst-Transformation

von mir, als ich vor einigen Jahren vom Bergwandern zum Bergsteigen und Alpin-

klettern übergegangen bin. Denn dadurch konnte ichmich allmählich als jemand

erfassen, der bewusst Risiken kalkulieren und mit komplexer Technik umgehen

kann – und dies war wahrlich eine komplett neue Selbst-Eigenschaft von mir.«

(Stojanov 2014, S. 210)

Schäfer sieht m.E. richtig, dass es sich bei den Begriffen »richtig«, »wirklich«,

»wahrlich« um »Authentifizierungsstrategien« für ein Selbst handelt, dessen

Transformation nachträglich rekonstruiert wird (vgl. Schäfer 2014, S. 322). Für

die Frage nach der Selbst-Transformation bedeutet dies, dass »zwischen einer

rhetorischen Rationalisierung und Wahrheit kaum zu unterscheiden ist« (ebd.).

Aber genau auf diese Auffassung von Artikulation, die er als bloss poetische und

narrative Praktiken ablehnt, zielt Stojanov ja gerade nicht; vielmehr müssten es

Argumentationspraktiken sein, die sich an der Rationalität begrifflich-analytisch

rekonstruierbarer Prämissen orientieren, damit sie die Objektivität der Bildung

garantieren.

Der Fokus auf »inferentielle« Artikulation und Begrifflichkeit von bildungsstif-

tenden Erfahrungen ist zwar nicht abwegig, aber in seiner Ausschliesslichkeit ins-

gesamt nicht überzeugend. Warum soll Bildung ausschliesslich als argumentative

Begründungspraxis verstanden werden? Und wie könnte begründet oder gezeigt

werden, dass dies immer oder meistens möglich ist? Die Bedeutsamkeiten des in-

dividuellen Erlebens und der direkten Interaktion könnenwomöglich nicht einfach

argumentativ begründet bzw. symbolisch »verflüssigt« werden, vielmehr gehen sie

»wohl in symbolischen Sprachgebrauch konstitutiv ein und werden umgekehrt von

ihm geformt. Dennoch markieren sie harte Grenzen symbolischer Transparenz

und Bestimmbarkeit.« (Jung 2009, S. 480) Jung, der sich in seiner Anthropologie

der Artikulation (vgl. Kapitel 4) wie Stojanov ebenfalls und ausführlich auf Bran-

dom bezieht, schreibt pointiert: »Expressive Vollständigkeit im Sinne Brandoms

ist (…) zwar eine logische, aber keine anthropologische Möglichkeit.« (Ebd.)

Bildungstheoretisch bedeutsam bleibt m.E. – und hier lässt sich (im weitesten

Sinne) an Stojanov anschliessen –, dass Erfahrung immer der – selbsttätigen –

Artikulation bedarf, um als solche für die Person selbst und für andere überhaupt

bewusstseinsfähig zu werden. An dieser Stelle deutet sich die Notwendigkeit eines

komplexen Artikulationsbegriffs an, der die anthropologisch fundamentalen Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Die Arbeit am Ausdruck

lichkeiten und Grenzen der Ausdruckspraxis untersucht und bildungstheoretisch

zu deuten versucht.

1.3 Die Beschwörung des Unverfügbaren

Nach der kritischen Auseinandersetzungmit den im deutschsprachigen Raumder-

zeit oft rezipierten bildungstheoretischen Positionen von Hans-Christoph Koller

(Kapitel 1.1) und Krassimir Stojanov (Kapitel 1.2) sei nun eine dritte Position be-

trachtet und kommentiert, die von unterschiedlichen Protagonisten, mehrheitlich

aus dem bildungsphilosophischen Bereich, mehr oder weniger dezidiert vertreten

wird. Diese Vertreterinnen und Vertreter nehmen innerhalb der Erziehungswis-

senschaft bildungstheoretische Positionen ein, die insbesondere das Verhältnis des

pädagogischen und philosophischen Nachdenkens systematisch zum Ausgangs-

punkt nehmen, um die Kategorie der Bildung grundsätzlich kritisch zu diskutie-

ren. Mit der Orientierung an der These, dass Pädagogik immer auch mit ihren

eigenen Grenzen konfrontiert sei, wird ein Motiv fokussiert, das unter dem Stich-

wort der »Negativität« ein konstitutives Moment in der geisteswissenschaftlichen

Tradition des pädagogischen Denkens darstellt. Die entsprechende »Einsicht« be-

steht darin, dass pädagogischen Prozessen immer eine Widerständigkeit innewoh-

ne, »welche durch die Grenzen der Machbarkeit, der Verfügbarkeit, der Steuerung

und ihrer Bestimmung greifbar wird« (Thompson & Weiss 2008, S. 8). Aus dieser

Perspektive verfehlen Konzepte – seien sie pädagogischer, philosophischer oder so-

zialwissenschaftlicher Provenienz –, in denen dieWiderständigkeit als Topos keine

Aufnahme findet, eine für die pädagogischen Kategorien entscheidende Dimensi-

on. Diese Nichtberücksichtigung bedeute eine theoretisch nicht angemessene Ver-

kürzung und Ignoranz gegenüber der Komplexität des Pädagogischen. Es gelte

aber, die Aufmerksamkeit auf Zusammenhänge und Voraussetzungen zu richten,

»auf deren Basis beispielsweise ›Bildung‹ zuallererst zu einer Frage, zu einer Her-

ausforderung oder vielleicht sogar zu einem Problem wird« (S. 7f.).

Im Folgenden seien zentrale Momente dieser Positionen dargestellt. Diese in-

teressieren aus zwei Gründen: einerseits, weil die Positionen wichtige Problem-

stellungen artikulieren, die jede bildungstheoretische Arbeit zu beachten hat; an-

dererseits, um die darin enthaltenen Schlussfolgerungen kritisch zu befragen und

vielleicht darüber hinauszugehen. Auch hier sollen die Ausführungen keinesfalls

als Generalkritik an der Position oder gar an ihren Vertreterinnen und Vertretern

missverstanden werden. Vielmehr geht es darum, die zugrundeliegenden Voran-

nahmen dieser Positionen und ihrer charakteristischen Argumentationen hervor-

zuheben und sie auf ihre systematischen Grenzen hin zu befragen. Über die ver-

schiedenen bildungstheoretischen und philosophisch orientierten Ansätze hinweg

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 47

interessiert hier vor allem die grundlegende Weichenstellung, die mit dem Topos

der »Unverfügbarkeit« einherzugehen scheint.

1.3.1 Das Paradigma der kategorialen Unverfügbarkeit

In ihrem Sammelband BildendeWiderstände –Widerständige Bildung. Blickwechsel zwi-

schen Pädagogik und Philosophie skizzieren ChristianeThompson und Gabriele Weiss

(2008) im einführenden Beitrag die systematischen Grundannahmen einer solchen

bildungsphilosophischen Perspektive, die sowohl dem idealistischen Bildungsden-

ken alter Schule als auch der Verwissenschaftlichung und Objektivierung von Bil-

dung zu entrinnen versucht. Die Autorinnen postulieren:

»Die kategoriale Unverfügbarkeit von ›Bildung‹ ist ausmoderner Sicht Programm:

dennmit dem Bestreben durch ›Bildung‹ einen Gegenhalt gegen die Versuche so-

zialer Normierung anzugeben, einen Gegenhalt, der selbst keinen Referenzpunkt

jenseits der sozialen Ordnung besitzt, ergab sich die Frage nach der Möglichkeit,

diesen Gedanken zu fassen, ohne einer naiven Metaphysik anheim zu fallen.«

(Thompson &Weiss 2008, S. 10.)

Und weiter:

»Die vielerorts dominierende Gegenüberstellung einer Bildungsrhetorik im ›Jar-

gon der Eigentlichkeit‹ gegenüber einem Bildungsbegriff, der den Ansprüchen

von Empirizität und Operationalisierbarkeit genügt, trägt dem Gedanken der

Widerständigkeit, wie er immodernen Bildungsgedanken präsent ist und gegen-

wärtig weiter verfolgt wird, nicht Rechnung; denn sowohl in der subjektivistisch-

idealistischen Überhöhung als auch in der objektivierenden Erhebung von ›Bil-

dung‹ erscheint der Bezug zur Realität als (zu verbessernder oder festzustellen-

der) Bestimmtheit ungebrochen, während sich doch gerade die Unmöglichkeit

von Bestimmtheit als wesentliches Motiv des Bildungsgedankens aufweisen

lässt.« (Thompson &Weiss 2008, S. 10f.)

Die Bildungsphilosophinnen berufen sich u.a. mit Alfred Schäfer – ganz normativ

– auf eine fundamentale Andersheit des Menschen gegenüber der ihn definieren-

den sozialen Ordnung:

»Der Pädagogik geht es also aus moderner Sicht um einenWiderstand gegen so-

ziale Integrationsbemühungen. Unter der Verwendung von Kategorien wie Sub-

jekt, Identität, Autonomie etc. konstituiert sie einen gegenüber sozialen Normie-

rungen transzendenten Raum, der nicht als wirklich behauptet werden kann, der

sich jedoch für ästhetische Inszenierungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels

von Selbst- und Weltverhältnissen oder hinsichtlich pädagogischer Einflussnah-

me.« (Thompson &Weiss 2008, S. 14)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Die Arbeit am Ausdruck

Die Möglichkeit bildender Erfahrung wird insgesamt infrage gestellt, d.h. rein ne-

gativ als Grenzerfahrung betrachtet:

»Bildende Erfahrungen sind, anders gesagt, Erfahrungen, bei denen das Ich an

die Grenze seiner Erfahrungsfähigkeit geführt wird. Angesichts dieser Grenzen

der Erfahrung und der Erfahrungsfähigkeit stellt sich die Frage, inwiefern bilden-

de Erfahrungen überhaupt als möglich verstanden werden können. Der bildende

Charakter erscheint in der Widerständigkeit gegen die Wirklichkeit dieser Erfah-

rung verbürgt, da es sich eben um Erfahrungen handelt, die das Ich über seine

Perspektiven hinaus verweisen.« (Thompson &Weiss 2008, S. 10)

Die ethische Bedeutsamkeit eines starken Votums für ein Denken der Alterität hin-

sichtlich eines humanen Subjektbegriffs, und sei es über die Konzepte der Wider-

ständigkeit und Unverfügbarkeit, ist m.E. anzuerkennen. Allerdings kann gefragt

werden, ob die aus dieser Perspektive gezogenen Schlussfolgerungen nicht auch

zu radikal ausfallen können. Dies scheint mit einer Konzeption »bildender Erfah-

rung«, die sich ganz im begrifflichen Denkspiel der Grenzziehung à la Derrida ver-

fängt, der Fall zu sein.3 Während damit reduktionistische oder auch triviale Auf-

fassungen von Erfahrung sowie rein pragmatisch-funktionale Erfahrungskonzepte

überzeugend problematisiert werden, kann die im Umkehrschluss postulierte »bil-

dende Erfahrung« als »unverfügbare Erfahrung« theoretisch als eine allzu deutli-

che (und nicht überzeugende) Engführung kritisiert werden. Das Problem dieser

Engführung möchte ich hier als »Beschwörung des Unverfügbaren« bezeichnen.

Zunächst seien das Problembewusstsein und die theoretischen Grundelemente

der kritischen Bildungstheorie exemplarisch und eher deskriptiv dargestellt.

1.3.2 Grenzen der Autonomie (Alfred Schäfer)

Ein differenziertes Problembewusstsein gegenüber der »Nichtherstellbarkeit« ei-

ner pädagogisch vermittelten Autonomie und die Kritik an naiven Vorstellungen

eines souveränen Subjekts sind sicherlich zwei zentrale und bedeutsame Einsich-

ten spätmoderner Bildungsphilosophie und ihrerTheoriebildung. Zu diesen hat im

deutschsprachigen Raum Alfred Schäfer mit seinen Arbeiten besonders beigetra-

gen. Ausgehend von Schäfers Einführung in die Erziehungsphilosophie (Schäfer 2017)

seien zentrale Elemente seiner kritisch-systematischen und poststrukturalistisch

informierten Bildungsphilosophie hervorgehoben, welche für die damit verbunde-

nen und daran anschliessendenDiskurspositionen und Schlussfolgerungen grund-

legend sind und die es im Anschluss kritisch zu diskutieren gilt.

3 Vgl. etwa den Vortrag »Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen«

(Derrida 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 49

SchäfersHauptkritik richtet sich gegen ein frühneuzeitliches Selbstverständnis

in der Philosophie, welches in der Periode der Aufklärung die Idee der Selbstbe-

stimmung zur zentralen Figur gemacht habe. Im Anschluss daran formierte und

legitimierte sich die Pädagogik als (zunächst geistes-)wissenschaftliche Disziplin

und bis heute legitimiere sich pädagogische Praxis durch die Vorstellung, dass sie

die Entwicklung der Autonomie des Subjekts ermöglichen solle und vor allem auch

könne. Die Dekonstruktion der Figur autonomer Subjektivität und der Nachweis

der Grenzen menschlicher Selbstbestimmung sind Schäfers Anlass und Grundla-

ge, die an der Leitidee ›Autonomie‹ orientierten Konzepte von Erziehung, Bildung

und Sozialisation kritisch zu befragen.

Anhand ethnografischer Beobachtungen sozialer Praxen der Bevölkerungs-

gruppe der Dogon in Mali und der Batemi in Tansania, insbesondere im Umgang

mit Kindern und der Kinder untereinander, beschreibt Schäfer, dass darin ein

implizites Verständnis für die Differenz von sozial artikulierbarem und damit zu

erwartendem Wissen und Verhalten einerseits und einem Sein jedes Menschen,

das der Artikulation entzogen bleibe, andererseits zum Ausdruck komme (vgl.

Schäfer 2017, S. 32ff.). Das zeige sich bei den Dogon etwa daran, dass diese viel

Wert darauf legen würden, die Formen zu vermitteln, wie die verschiedenen Per-

sonen ihrer sozialen Position und Rolle gemäss anzusprechen und zu behandeln

seien. Zugleich gebe es Hinweise darauf, dass durchaus ein Bewusstsein für die

Existenz eines Bereichs jenseits der »sozialen Identität« vorliege. Dies zeige sich

in einer übergeordneten Form des Respekts, der darin bestehe, den Anderen nicht

mit Erwartungen zu konfrontieren, die über dessen soziale Position hinausgehen

und ihn unter Begründungs- und Rechtfertigungszwang setzen würden. Das sei

die Art und Weise, mittels welcher die Dogon mit dem Problem umgingen, dass es

für das »Innere« der Person keine soziale Ausdrucksform gebe oder sie sich nicht

als geschlossene Einheit gegenüber dem Sozialen begreifen lasse (S. 36). »Das

›Innere‹ ist kein Gegenstand sozial artikulierbaren Wissens«, so Schäfer (ebd.),

der damit darauf aufmerksam machen will, dass man die Bedeutung dessen, was

über die soziale Identität hinausgeht und was wir in unseren Kulturkreisen mit

»Individualität« und »Persönlichkeit« bezeichnen, auch anders verstehen kann.

An den Beispielen der Dogon und Batemi zeige sich die Möglichkeit, »Individua-

lität, die ›persönliche Identität‹ als etwas (…) [anzunehmen], was letztlich nicht

erfassbar ist – auch für den über sich Nachdenkenden nicht« (S. 42).

Diese Unverfügbarkeit und Unzugänglichkeit des eigenen Selbst bezeichnet

Schäfer als eine »Logik der Nachträglichkeit« (ebd.). Sie besagt, »dass man über

die eigene Identität, über das[,] was man jenseits sozial definierter Positionen ist,

nur sehr begrenzt verfügen kann, weil man nicht über alle Bestimmungsgründe

des eigenen Selbst, über das, was den Menschen zu etwas veranlasst, Bescheid

weiß« (Schäfer 2017, S. 42f.). Zwar könne man durchaus Gründe für all die Din-

ge, die man tut, angeben, diese Gründe glichen aber Standardbegründungen, die

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Die Arbeit am Ausdruck

man angebe und die in bestimmten sozialen Bezügen akzeptiert würden, »aber

über den ›letzten Grund‹, über das, was einen ›im Innersten‹ motiviert, verfügt

man nicht. Man bleibt sich letztlich ein Rätsel.« (S. 43) Unser von der Aufklärung

geprägtes Selbstverständnis sei – so Schäfer – dieser »Logik der Nachträglichkeit«

diametral entgegengesetzt: »Es geht nicht nur von der Möglichkeit der Transpa-

renz, der Erfassbarkeit des eigenen Selbst aus, sondern zusätzlich davon, dass wir

uns auf dieser Grundlage auch mithilfe der Vernunft selbst bestimmen können.«

(Ebd.)

Während das Individuum in archaischen Gemeinschaften nicht zu beschrei-

ben war und primär oder gar ausschliesslich in seiner Bedeutung und Funktion

im sozialen Zusammenleben wahrgenommen werden konnte, ist die Idee eines

selbstbestimmten bzw. -bestimmbaren Subjekts konstitutiv für funktional diffe-

renzierte (moderne) Gesellschaften und ihre Institutionen. Damit geht eine fun-

damentale Veränderung der Selbst- und Fremdauffassung des Individuums einher.

Individuum und Gesellschaft werden nun als essenziell unterschiedlich konzipiert,

einander sozusagen entgegengestellt (anders als die Beziehung zwischen Gemein-

schaftsmitglied und Gemeinschaft). Die Selbstauffassung desMenschen als ein au-

tonomes Individuum vervollständigt in der Lesart Schäfers die Funktionslogik und

Mechanismen moderner Gesellschaft. Derselben geht es um die Selbst- bzw. Sys-

temerhaltung und nicht etwa darum, ob die zugrundeliegenden Annahmen auch

jenseits ihrer Funktionalität überzeugen, bzw. ob sie begründet sind. Konzepte wie

»Freiheit«, »Gleichheit« und »Individualität« werden hauptsächlich zugeschrieben,

unterstellt und sollen beansprucht werden. Jede Kritik, die sich auf ›Autonomie‹,

eine Freiheit von der Gesellschaft und ihren Verpflichtungen beruft (was im Funk-

tionssystem der Dogon kaum denkbar ist, weil dazu auch keine Begrifflichkeiten

zu existieren scheinen), erweist sich dabei gerade als funktionale Voraussetzung von

moderner Gesellschaft. Denn

»[…] wasmanmit seiner erweiterten Autonomisierung fordert, lässt sich durchaus

verstehen als Anspruch, noch besser in das Selbstverständnis dieser Gesellschaft

eingepasst zuwerden. In diesemSelbstverständniswäre also der Anspruch auf die

Autonomie des freien und gleichen Individuums nichts anderes als der Anspruch

auf die Unterwerfung unter die idealisierten Funktionsbedingungen dieser Ge-

sellschaft.« (Schäfer 2017, S. 64)

Gesellschaftskritik und die Forderungen nach Freiheit und Gleichheit richten sich

damit nur scheinbar gegen die Gesellschaft und ihre Funktionsbedingungen. Tat-

sächlich weisen sie sich aber als innergesellschaftliche Verhaltensweisen aus. Am

Ende könne so kaum unterschieden werden, was Forderungen des Individuums

und was die Erwartungen der Gesellschaft seien. »Wo ist«, so fragt Schäfer, »die

Grenzlinie zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen dem Standpunkt des

Kritikers und dem Erfüllungsgehilfen eines sozialen Erwartungsraumes?« (Schäfer

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 51

2017, S. 65) Kritik entpuppe sich als performativ-affirmative Herstellung dessen,

was gesellschaftlich von Individuen gefordert wird: »Sie ist Darstellung jener Au-

tonomie, die vertragsfähige Subjekte auszeichnet. Kritik kann dann als eine ausge-

zeichnete soziale Verhaltensweise angesehen werden.« (Ebd.) Der Kritiker bleibt,

solange er an der Voraussetzung von Gleichheit und Freiheit festhält, in die gesell-

schaftlichen Erfordernisse verstrickt. Er muss sich immer unsicher sein, ob er mit

seiner Kritik nun einen tatsächlich autonomen, eigenverantwortlichen Standpunkt

einnimmt – also einen jenseits der kritisierten Gesellschaft – oder damit gerade

besonders gut mit dem gesellschaftlichen Standpunkt übereinstimmt (vgl. S. 66).

»Diese Unsicherheit«, so Schäfer, »lässt die Betonung jener Autonomie gegenüber

der Gesellschaft, jene ausschließliche Selbstbestimmung, wie sie die Aufklärung

fordert, äußerst fragwürdig erscheinen.« (Ebd.)

1.3.3 Erkenntniskritik und Selbstkritik

Nichtmit Sicherheit klären zu können, ob eine sich als selbstbestimmt verstehende

Kritik der Verhältnisse tatsächlich einen autonomen Akt darstellt oder doch nur ei-

nem gesellschaftlich-normativen Selbstverständnis entspricht, verweist den Men-

schen auf Fragen erkenntniskritischer Qualität. Die Erfahrung der Instabilität ge-

sellschaftlicher Selbstverständlichkeiten im Spannungsverhältnis von Autonomie

und sozialer Integration stellt das Individuum vor die Aufgabe, »für diese Wahr-

nehmung eine Sprache zu finden, die das Auseinandergebrochene nicht wiederum

nur entproblematisiert dadurch, dass man es als selbstverständliche Normalität

ausdrückt« (Schäfer 2017, S. 70). Es muss mit dem Dilemma umgehen, dass eine

einfache Kritik der »Falschheit« der Verhältnisse die Funktionslogik der Verhältnis-

se gerade stabilisieren könnte, da es nicht sicher wissen kann, welchen Standort

es innerhalb der Verhältnisse genau einnimmt und ob es seine Kritik von einem

»wahreren« Bezugspunkt aus artikuliert. Daher hat der Kritiker selbstkritisch zu

sein, d.h. »kritisch auch noch bezogen auf die Inhalte seiner Kritik, weil er seinen

eigenen Standpunkt gegenüber der ›Wahrheit‹ nicht angeben kann« (S. 71).

Einen exemplarischen Umgang mit dem Dilemma des Kritikers sieht Schäfer

bei Adorno realisiert. Dessen mittlerweile geflügelte Sentenz, wonach es kein rich-

tiges Leben im falschen geben könne, drücke aus, dass sich auch der Kritiker nicht si-

cher sein könne, ob seine Annahme der »Falschheit« gesellschaftlicher Verhältnisse

»wahr« sei. Adorno gehe es aber darum, so Schäfer, die gesellschaftliche Abhän-

gigkeit der Menschen zu kritisieren, während sie sich gerade für autonom halten

würden (vgl. S. 72). Dieser Zug Adornos sei strategisch motiviert:

»Er hofft auf den provokativen Effekt seiner Behauptung von der Ohnmacht der

Kritik, auf eine Auseinandersetzung mit seiner Kritik der Gesellschaft, von der er

weiß, dass es für sie keinen anderen Grund gibt als die selbstkritische Fortset-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Die Arbeit am Ausdruck

zung der Kritik, die vielleicht endlose Auseinandersetzung mit der Verstrickung

in soziale Verhältnisse, die man vor dem Hintergrund des neuzeitlichen Selbst-

verständnisses nicht akzeptieren kann.« (Schäfer 2017, S. 72f.)

Angesichts dieser Befunde fragt Schäfer: Wo »[…] ist unter dieser Voraussetzung,

dass das autonomisierte Individuum wichtiger Bestandteil der Gesellschaft ist,

noch ein Ort für jene Autonomie, die jenseits und zugleich in der Gesellschaft sein

soll?« (Schäfer 2017, S. 73f.)

Adornos immanente Kritik zeige, dass die vermeintliche Autonomie des kriti-

schen Subjekts immer schon gesellschaftlich vermittelt sei, wobei der die gesell-

schaftliche Funktionalität sprengende Bezugspunkt dieser Kritik darin bestehe,

sichtbar zu machen, »dass die Gesellschaft ihre eigenen Massstäbe nicht erfüllt«

(S. 74). Eine solche Kritik verlässt den gesellschaftlichen Erwartungshorizont nicht,

aber sie nehme »das in ihm postulierte Versprechen von Freiheit und Gleichheit

ernster, als es der gesellschaftlichenWirklichkeit lieb ist« (ebd.). Schäfer, so könnte

man vermuten, scheint die Idee einer radikal verstandenen Autonomie in gewisser

Weise auch gegen die skeptische Argumentation Adornos nicht aufgeben zu wol-

len und nagelt »die Gesellschaft« quasi auf ihr »falsches« Versprechen fest. Dieses

gesellschaftliche Versprechen ist letztlich auch das Versprechen der Bildung, dass

nämlich ein individuelles Leben in Freiheit und Autonomie möglich sei. Vor die-

sem Hintergrund adressiert Schäfer seine Kritik an die Pädagogik insgesamt und

spezifisch an das Konzept der Bildung.

1.3.4 Kritik I: Autonomiepädagogik

Das theoretische Problem, dem sich Schäfer zu stellen sucht, ist die »pädagogische

Steuerung der Menschwerdung des Menschen als eines autonomen Wesens, die

Ermöglichung eines Menschen, der, obwohl (nachträgliches) Ergebnis von Fremd-

bestimmung, dennoch als Ursprung seiner selbst angenommen werden kann […]«

(Schäfer 2017, S. 133). Schäfer geht es darum, zu zeigen, dass eine »Autonomiepäd-

agogik«, wie etwa Kant sie artikuliere, gegen sich selbst argumentieren müsse. Die

Legitimität ihres pädagogischen Handelns werde von der von ihr beanspruchten

Begründungsfigur der autonomen Subjektivität grundlegend infrage gestellt. Päd-

agogik sehe sich der »Illusion von Autonomie« verpflichtet; statt sich aufklärerisch

in ein kritisches Verhältnis zu den modernen Disziplinierungs- und Normalisie-

rungsprozessen zu setzen, »hält (…) das moderne pädagogische Selbstverständ-

nis an seiner Verpflichtung auf das Ideal eines autonomen Subjekts fest« (S. 108).

Damit habe Pädagogik am gesellschaftlichen Disziplinierungs- und Normalisie-

rungsprozess, der im Namen der Selbstverantwortlichkeit erfolge, erheblichen An-

teil (S. 106). Schäfer folgt hier der Argumentation Foucaults, welcher die pädagogi-

sche Praxis primär als Moment eines gesellschaftlichen Disziplinierungsprozesses

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 53

sieht, der auf die Autonomie eines für sich selbst verantwortlichen Subjekts aus-

gerichtet ist: Die Pädagogik

»achtet im Namen der Selbstverantwortlichkeit und Eigenständigkeit, die als

›normaler Zielpunkt‹ menschlicher Entwicklung in entstehenden psychologi-

schen Entwicklungstheorien angesetzt werden, darauf, dass das von ihr in seiner

Eigenart beobachtete und beurteilte Individuum Fortschritte auf diesem Weg

macht. Wissenschaft schafft Vorgaben für Normalität und Abweichung, für rich-

tige Zeitpunkte und Verzögerungen von Entwicklungsschritten – und dies immer

schon vor dem Hintergrund jener imaginären Vorstellung ›des Täters hinter dem

Tun‹.« (Schäfer 2017, S. 106)

Die unter diesen »Normalvorgaben« unterstellte Selbstständigkeit sei aber die

»(kantische) Autonomie eines reinen Vernunftsubjekts, das die Maßstäbe des Rich-

tigen jenseits jeden sozialen Einflusses nur in sich selbst findet« (Schäfer 2017,

S. 107). Pädagogik behauptet dennoch, diese kritische Subjektivität befördern

zu können, während sie nur an den Disziplinierungsprozessen einer kritischen

Haltung beteiligt sein kann. Mit Schäfer ausgedrückt: »Die kritische Haltung

ist das, was gesellschaftlich gewollt und mithilfe von Disziplinierungsprozessen

hervorgebracht wird.« (Ebd.) Diese kritische Haltung wird dann als blosse Haltung

verdächtig, da es sein kann, dass sie sich entsprechend der sozialen Erwartung

als kritische inszeniert und nicht wirklich im Individuum begründet ist. Sie kann

dann »ein blosses Mittel einer ästhetischen Selbstdarstellung sein – Theater«

(ebd.).

Ursprünglich, so beanstandet und mahnt Schäfer, habe Pädagogik mit ihrem

in der Aufklärung verwurzelten Selbstverständnis nicht auf eine kritische Haltung,

sondern auf ein »kritisches Subjekt« gezielt. Im Rahmen ihrer aufklärerischen Am-

bitionen ist sie aber konstitutiver Teil moderner Disziplinierungs- und Normali-

sierungsprozesse geworden und hat dennoch am Ideal eines autonomen Subjekts

festgehalten. Dies mündet in die Paradoxie, dass das erklärte Ziel der Pädago-

gik – die Ermöglichung des selbstbestimmten Subjekts – gegen Pädagogik selbst

argumentieren müsste. Denn »auch eine pädagogisch ermöglichte Selbstbestim-

mung ist keine Selbstbestimmung. Auch eine pädagogisch ermöglichte Selbstbe-

stimmung kann als disziplinierende Hervorbringung einer bloss kritischen Hal-

tung verstanden werden.« (S. 108) Schäfer konstatiert: »Eine im Licht des neuzeit-

lichen Selbstverständnisses ›wahre‹ Pädagogik kann es dann nur dort geben, wo es

keine Pädagogik gibt.« (Ebd.) Die pädagogischeWirklichkeit basiert Schäfer zufol-

ge auf einer imaginären Konstruktion.

Neben dem Nachweis der Vergesellschaftung des pädagogisch nur vermeint-

lich autonomen Subjekts betrachtet Schäfer die Individualgenese des Menschen

zusätzlich aus einer ansatzweise ontogenetischen Perspektive. So zeige der indivi-

duelle Entwicklungsprozess, dass die gesellschaftliche Ordnung zwar einen allge-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Die Arbeit am Ausdruck

meinen Rahmen für das individuelle Selbstverständnis abgebe, Individualität aber

nicht in der gesellschaftlichen Ordnung aufgehe (Schäfer 2017, S. 75). Er expliziert

das an der Genese des Ich-Bewusstseins, dem ein ursprünglich ungeschiedenes

»In-der-Welt-Sein« zugrunde liege. Voraussetzung des Ich-Bewusstseins ist ein Di-

stanzierungsprozess, der diesem vorgelagert ist. Schäfer sieht die Sprache als das

Mittel, mit dem der Mensch einen Begriff für sich als »Ich« in Differenz zur »Welt«

gewinnt. Zwei Punkte werden dabei von ihm hervorgehoben.

Erstens werde eine Unterscheidung geschaffen, die vorher nicht da war, denn

»Ich« und »Welt« seien vor der sprachlichen Benennung nicht gegeben, die Un-

terscheidung selbst werde also mithilfe der Sprache hervorgebracht (Schäfer 2017,

S. 80f.). »Ich« und »Welt« sind daher sprachlich vermittelte Momente. Nach ihrer

Einführung lässt sich ein »Davor« als eine unvermittelte Einheit von Selbst und

Welt zwar denken, aber nicht mehr erfahren. Die Möglichkeit, diesen Unterschied

überhaupt zum Thema zu machen, verdankt sich eigentlich nur der Markierung,

welche die Sprache als Unterschied zu dieser Einheit einträgt. Wir können unse-

ren »ausser uns liegenden« Grund, die unserem »Ich« vorausliegende Einheit von

Selbst und Welt, zwar thematisieren, aber nicht erreichen (S. 83f.). Unser Grund

bleibt uns entzogen.

Zweitens ist diese Unterscheidung Teil eines allgemein geteilten symbolischen

Ordnungssystems und das sprachliche Ordnungssystem ist daher gerade nicht in-

dividuell: »Man kann die individuelle Situation in ihm nur mithilfe allgemeiner,

von allen in ihrer Bedeutung geteilter Begriffe ausdrücken.« (Schäfer 2017, S. 81)

Damit werde insgesamt fragwürdig, ob ein »Ich«, das von sich durch Sprache ei-

nen Begriff gewinne, überhaupt Individualität auszudrücken vermöge, da es sich

ja einer (symbolischen) Ordnung bedienen müsse, die nicht die eigene sei: »Man

kann sich also fragen, ob unter diesen Voraussetzungen eine authentische Identität

mit sich selbst, in der ›Ich‹ im Verhältnis mit sich und nicht mit sozialen Erwar-

tungsmustern identisch ist, überhaupt möglich ist.« (S. 84)

Dennoch habe das Individuum so etwas wie einen privilegierten Zugang zu

sich selbst. Aber, so der Einwand Schäfers, der lässt sich nur schwer fassen, weil

dazu eben Sprache, also allgemeine Begriffe vorausgesetzt seien (vgl. ebd. S. 86).

Daher hat er grösste Zweifel an der Ausdrucksmöglichkeit des Individuums, das

sich immer in einer nicht-individuellen Sprache ausdrückenmuss. Der Zugang be-

stehe höchstens »darin, dass das Individuummerkt, dass es in seinen sprachlichen

Äußerungen nicht aufgeht, dass es sich sich selbst und anderen gegenüber in der

Sprache nicht hinreichend fassen kann« (S. 86). Wie zeigt sich dem Individuum,

dass es »merkt«? Es sind die Begriffe, Adjektive und Typisierungen, die Schäfer zu

Folge immer zu allgemein bleiben und die subjektiv-intuitiv erfasste Bedeutung

nicht genügend ausdrücken (vgl. ebd.). Nie könne man sagen, was man meine,

und »die je individuell-konkrete Bedeutsamkeit des Gesagten ergibt sich gleichsam

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 55

als negativer Effekt aus der wahrgenommenen Unmöglichkeit ihrer Mitteilbarkeit«

(S. 86f.).

Während Schäfer hier natürlich zu Recht bemerkt, dass die sprachlichen Be-

griffe immer oder oft nur annäherungsweise subjektiv Empfundenes und Gemein-

tes auszusagen vermögen, geht er nicht darauf ein, dass dieses »Merken« nicht nur

»bemerkt«, sondern auch artikuliert werden kann. In derartigen Artikulationsbe-

mühungen zeigt sich der Mensch als ein Wesen, dem dies merkwürdig erscheint;

und wenn er auch keinen Begriff dafür hat, was in der sprachlichen Mitteilung

eben nicht auf einen Begriff zu bringen ist, so vermag er diesen Umstand sehr

wohl – »bemerkend« – auszudrücken, und zwar sprachlich oder mit andersweiti-

gen Artikulationsmitteln. Die Aussage, dass sich das »wirklich« Gemeinte nur als

negativer Effekt der wahrgenommenen Unmöglichkeit seiner Mitteilbarkeit zeigt,

ist aus der Perspektive des Artikulationsbegriffs, wie an späterer Stelle herausge-

arbeitet werden soll, weit weniger negativ bzw. »tragisch« zu bewerten, und zwar

auch ohne die von Schäfer geäusserte Problematik zu ignorieren. Dabei geht es

besonders darum, den Umstand der »Unmöglichkeit der Mitteilbarkeit« für den

Zusammenhang von Bildung und Artikulation anders zu gewichten.

1.3.5 Kritik II: Bildung und Erfahrung

Die zweite Kritik, die hier diskutiert sei, bezieht sich auf die Thematik der Bil-

dung. Ganz im Lichte seiner Analysen zur (Un-)Möglichkeit von Autonomie, erläu-

tert Schäfer: »[…] während pädagogische Theorien eher den paradoxen Charakter

von sich verleugnenden technologischen Konzepten haben, sind Bildungstheori-

en eher als Möglichkeitstheorien für Selbstbildung zu verstehen« (Schäfer 2017,

S. 164). Orientiert am Bildungsverständnis Wilhelm von Humboldts führt Schäfer

aus, dass die Idee der Bildung eine freie und selbstgestaltete Auseinandersetzung

mit der Welt mit dem Ziel der Ausprägung der Individualität jedes einzelnen Men-

schen beinhalte. Dies sei – zumindest im Sinne Humboldts – nur in der freien

Auseinandersetzung mit einer Mannigfaltigkeit von Situationen und Gegenstän-

den möglich: »Die Zielvorstellung ist die Einheit der individuellen Person, die To-

talität einer bestimmten Individualität, zu der diese über Auseinandersetzung mit

der Welt gekommen ist und die sich als Einheit in ihrem Umgang mit der Welt

ausdrückt.« (S. 166) Am Duktus dieser Passage deutet sich an, dass sich Schäfer

an der scheinbar harmonischen Bildungsidee Humboldts stösst und auch daran,

dass Selbstkonstitution über aneignende Auseinandersetzung mit Welt möglich

sein soll (vgl. S. 167).

Es ist an dieser Stelle weder möglich noch notwendig, vertieft der Frage nach-

zugehen, ob Schäfer Humboldt etwas einseitig liest. Folgende Aussage weist in

diese Richtung: »Individualität, die individuelle Bewältigung der Welt bedeutet

– für Humboldt wie schon für Leibniz – nicht Konflikt« (ebd.). Hier muss der

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Die Arbeit am Ausdruck

Hinweis genügen, dass das Vollkommenheitsideal bei Humboldt in eine grössere,

menschheits- und kulturgeschichtliche Entwicklungsperspektive gestellt ist, inter-

essiert er sich doch für den Zusammenhang zwischen der »Idee der Menschheit«

(Gesellschaft) und der Bildung und Entwicklung des einzelnen Menschen. Den in-

dividuellen Auseinandersetzungsprozess zwischen »Ich« und »Welt« beschreibt er

keineswegs als reibungslos, sondern als widerständige Auseinandersetzung, im

Laufe derer die individuellen Kräfte Ausdruck finden.4

Schäfer intensiviert seine Kritik anhand der Interpretation von Hegels Erfah-

rungsbegriff, der eine Nähe zu Humboldts Bildungskonzept aufweise. Hegels Er-

fahrungsbegriff konstituiere sich durch »deviante« Formen des Umgangs mit der

Welt, welche eigentliche Erfahrung gerade verhindern würden. Im ersten Fall wird

subjektivistisch vorgegangen: »Man hält sich dieWelt dadurch vomHals, dass man

sie in die eigene bisherige Weltsicht zwingt.« (Schäfer 2017, S. 170) Im zweiten Fall

verfährt man objektivistisch: »Alles, was man über die Welt sagt, mag ja stimmen,

aber es hat doch mit der eigenen subjektiven Wirklichkeit nichts zu tun.« (Ebd.)

Damit wird ex negativo definiert, was – nach Hegel – gelingende Erfahrung aus-

macht. Es gehe darum, »dass das Individuum bereit ist, seine Sicht der Dinge und

damit sich selbst in Frage zu stellen angesichts einer neuen Situation« (ebd.). He-

gel bezeichnet diesen Prozess als Entfremdung; sie ist die Voraussetzung von Erfah-

rung, d.h. die Bedingung der Möglichkeit, sich und die Welt neu und anders wahr-

zunehmen. Lässt sich das Individuum auf diesen Prozess ein, erfährt es sich und

die Welt (möglicherweise) anders als bisher. Es verlässt die Situation als »verän-

derter Mensch« und kehrt zu sich selbst als einem anderen zurück (ebd.). Dieses

Konzept beschreibt Bildung als einen gelingenden Prozess und als ein am Ende

souveränes Unterfangen. Zwar ist die Entfremdung gegenüber sich selbst Voraus-

setzung für Erfahrung und damit für Bildung, sie ist aber nur vorübergehend, denn

schliesslich kehrt das Individuum sozusagen gestärkt zu sich selbst zurück:

»Die zeitweiseUnterwerfungunter die Fremdheit derWelt dient in diesemModell

dazu, die eigene Autonomie zu steigern. […] Das Modell sieht keine Situation vor,

in der man aus der Fremdheit bzw. der Selbstfremdheit nicht wieder als strahlen-

der Sieger hervorgeht. Das Individuum behält hier immer die Kontrolle darüber,

ob und wie weit es sich Fremdheit zumutet.« (Schäfer 2017, S. 171)

Die Konzepte einer sich sukzessive entfaltenden Individualität durch die Verknüp-

fung von Ich und Welt bei Humboldt und/oder der Erweiterung der Subjektivität

bei Hegel verführen nach Schäfer dazu, den Verfügungsfantasien eines souverä-

nen, sich selbst und die Welt kontrollierenden Subjekts zu verfallen (Schäfer 2017,

S. 174).

4 Siehe bspw. Koller, H.-C. (1999). Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer Bildungs-

prozesse in der (Post-)Moderne. München: Wilhelm Fink.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 57

Diesem affirmativen, neuhumanistischen Bildungs- und Erfahrungsbegriff

stellt Schäfer Adornos Figur der doppelten Differenz von Erfahrung, die eigent-

lich Bildung auszeichnen würde, entgegen: »Nur wenn in einer Erfahrung diese

doppelte Differenz wahrnehmbar ist, handelt es sich […] um Bildung« (ebd.). Der

Hintergrund dieses Denkens ist die von Adorno und Horkheimer in der Dialektik

der Aufklärung formulierte Dekonstruktion des neuzeitlichen Wissenschaftsver-

ständnisses. Das von Adorno so genannte »identifizierende Denken« trete mit

dem Anspruch der Selbst- und Weltbeherrschung auf. Diese Einstellung setze

voraus, dass Wirklichkeit nur beanspruchen könne, was objektiv beschreibbar sei.

Das, was die Welt nicht rational errechenbar und damit verfügbar mache, müsse

als störend empfunden werden (vgl. Schäfer 2017, S. 175). »Damit«, so Schäfer,

»sind auch Verpflichtungen für das sich dieser Wirklichkeit nähernde Subjekt

angegeben. Es muss jede andere Einstellung zur Wirklichkeit als diejenige, sie

sich im Begriff verfügbar machen zu wollen, in sich ausschliessen.« (Ebd.)

Der Erfahrungsbegriff, welcher der negativen Dialektik entspreche, enthält

das Konzept der doppelten Differenz. Schäfer bezeichnet diese mit Adorno als

den zweifachen Vorrang des Objekts (vgl. Schäfer 2017, S. 176). Der erste Vorrang

des Objekts meint die unhintergehbare Nachträglichkeit des Subjekts. Diese Figur

wurde von Schäfer schon für die Individualgenese von Ich und Welt beansprucht.

Dasselbe gelte auch für die Erfahrungen des Subjekts, welche immer nur in der

symbolischen Ordnung der Sprache erfasst werden und somit nur im gesell-

schaftlichen Rahmen erfolgen können. Dieser Rahmen ist nie ganz präsent zu

machen; er liegt dem Subjekt als symbolischer Horizont gesellschaftlicher Ver-

ständigung immer schon voraus. »Der ›Vorrang des Objekts‹ meint also in diesem

Fall die Unmöglichkeit für das Subjekt, hinter die es ermöglichenden (›objektiven‹)

Bedingungen zurückgehen zu können.« (Ebd.)

Der zweite Vorrang des Objekts bezieht sich auf die Nichtidentität des Objekts

mit seiner im Rahmen der symbolischen Ordnung erfolgten Bestimmung.

»Die Identität, unter die man die Welt begrifflich zu bringen versucht, ist unse-

re, von Menschen unter kulturellen Vorgaben hergestellt: ›die‹ Welt aber hat im-

mer noch andere Seiten, sie bleibt jedemVersuch ihrer Identifikation zugleich ein

Nichtidentisches. Nie geht sie in den Begriffen, mit denen wir sie erfassen wol-

len, auf. Sie bleibt uns ebenso fremd, ein Rätsel, wie wir uns selbst jenseits unse-

rer Selbstbestimmungmithilfe sozialer Kategorien immer fremd bleibenwerden.

Das – und damit ein anderes Verhältnis zur Welt wie zu uns selbst in ihr, ein Ver-

hältnis, das nicht auf einer Selbst und Welt verdinglichenden Selbstbehauptung

beruhen würde – wäre für Adorno das Kennzeichen einer gelingenden, einer bil-

denden Erfahrung.« (Schäfer 2017, S. 177)

Die Kritische Theorie hat in Schäfers Bildungskritik eine zweifache Funktion. Ei-

nerseits dient sie als Hintergrund, um das neuzeitliche Subjektverständnis und

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Die Arbeit am Ausdruck

damit die idealistischen Bildungsvorstellungen gelingender Erfahrung zu kritisie-

ren. Andererseits sieht Schäfer im Erfahrungsbegriff Adornos das moderne Bil-

dungsdenken an die Grenze geführt. Er sieht darin eine bildungstheoretische Auf-

fassung formuliert, die eine kritische Einschätzung der Möglichkeit von Bildung

und Erfahrung bedeutet. Insgesamt werden die Erziehungs- und Bildungskonzep-

te nach Schäfers Dekonstruktion zu höchst problematischen Kategorien, d.h. Ka-

tegorien, die auf dem Gerüst des frühneuzeitlichen Subjektverständnisses errich-

tet worden sind, welches sich als »untragbar« erwiesen habe. Mit Adorno versucht

Schäfer aufzuzeigen, was diesem Verständnis entgehe: ein Sinn für das Andere,

das Nichtbegriffliche. Genau dies sei es aber, was unter Bildung »eigentlich« ver-

handelt werden solle und diesen Begriff überhaupt verdiene. Alles andere sei blos-

ser Ausdruck von Vergesellschaftungsprozessen, von Unterwerfung unter rationale

Kontrolle und Herrschaft.

In seiner Schlussbetrachtung macht Schäfer deutlich, was nach seiner Kritik

noch unter dem Stichwort »Bildung« verhandelt werden könne. Immer noch stehe

das »Subjekt« im Zentrum des Nachdenkens. Allerdings gehe es um jene Aspekte

des Subjekts, welche die Möglichkeiten des Symbolischen sprengen. Bildung be-

ginnt (und endet?) mit Schäfer an der Grenze der symbolischen Ordnung unse-

rer für selbstverständlich gehaltenen Selbst- und Weltverständnisse (vgl. Schäfer

2017, S. 217). »Diese muss als Grenze des Symbolischen, des Fassbaren, respektiert

werden, wenn man der Singularität des Einzelnen gerecht werden will.« (ebd.)

In dieser Diskussion des Bildungsbegriffs wird deutlich, dass es scheinbar kein

affirmatives Verständnis von Bildung geben kann, da dieses letztlich auf einem

»idealistischen Bildungssubjekt« beruhe. Es handelt sich um ein Subjekt das sich

hauptsächlich für eine Welt als funktional erweise, deren Beschaffenheit und ge-

sellschaftliche Bedingungen auf idealistischen Versprechungen beruhen würden,

die aber nicht haltbar seien und daher insgesamt als unmenschlich gelten könnten.

Individualität, Autonomie und Freiheit seien hier Versprechungen unter falschen

Voraussetzungen.

Ein solcher Ansatz operiert mit einem fundamental oppositionellen Verständ-

nis der Begriffe Gesellschaft und Individuum. Allerdings behält sich Schäfer vor,

jenseits dieser Verhältnisse durchaus vom Individuum auszugehen, allerdings nur

im Modus einer unwahrscheinlichen Möglichkeit. Bildungssubjekte haben es al-

so doppelt schwer, soll heissen: Ihnen bleibt nicht nur der Zugriff auf sich selbst

und dieWelt verwehrt, auch ihre vermeintliche Subjektivität erweist sich als blosse

Wirkung sozialer Mächte. Verständlicherweise kann dann von Bildung nur »jen-

seits« oder »abseits« dieser Verhältnisse gesprochen werden, ja, Bildung ermög-

liche und/oder erfordere deren Überschreitung. Das Problem, das sich aus die-

ser radikalen und letztlich ausweglosen Perspektive ergibt, ist m.E., dass Bildung

dann zwar noch denkbar, aber nicht oder kaum beschreibbar ist, geschweige denn

als realisierbarer Prozess erscheint. Im Gegenteil: Jeder »positive« Ausdruck von Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 59

dung steht unter dem Verdacht des Motivs, das Unverfügbare verfügbar machen

zu wollen, und verfehlt aus dieser Sicht die entscheidende »Pointe der Bildung«,

wie Schäfer sie verstanden haben möchte.

Die Kategorie des Unverfügbaren dient dabei zur Kritik an einer bestimmten

Rationalität, der es sich zu entziehen gelte. Zugleich erweist sich aber diese Ratio-

nalität als konstitutiv für diese Grenzziehung, da jeglicher symbolische Ausdruck

mit ebendieser Rationalität identifiziert wird. Es drängt sich der Gedanke auf, dass

hier möglicherweise ein performatives Moment negativer Affirmation vorliegt. Ein

so starker Unergründlichkeitsbegriff konstituiert möglicherweise gerade das, wo-

gegen er sich abgrenzen will, und verleiht ihm dadurch eine zusätzliche, wahr-

scheinlich nicht intendierte Bedeutungsmacht. Das Vorgehen kann auch als eine

Strategie normativer Sprachregelung beurteilt werden, wobei diese unter ande-

remmit der Ethik eines Alteritätsdiskurses zu überzeugen versucht. Exemplarisch

soll dieses Vorgehen an einer bildungsphilosophischen Reflexion des Begriffs der

Erfahrung gezeigt werden, die in ihren theoretischen Grundannahmen auf den

Argumentationen Schäfers beruht.

1.3.6 Verabsolutierung der Grenzen der Erfahrung?

Christiane Thompson, die Bildung als einen zu spezifizierenden »Erfahrungspro-

zess« (Thompson 2009, S. 16) versteht, greift mit »Erfahrung« auf einen sowohl für

die neuzeitliche als auch für die nachmetaphysischeModerne zentralen Begriff zu-

rück, mit dem das komplexe Verhältnis von Ich undWelt reflektiert werden könne.

Exemplarisch soll anhand zentraler Momente dieser bildungstheoretischen Argu-

mentation gezeigt werden, was als »Beschwörung des Unverfügbaren« bezeichnet

und problematisiert werden kann.

Thompsons Anliegen ist es, mit Rekurs auf die basalen »Grenzen der Erfah-

rung« zu zeigen, dass auch das Konzept der Bildung durch tiefgreifende, »unüber-

windbare« Grenzen geprägt sei (ebd.). Dieser Ansatz, der »das Thema der Grenze

bis in das Innerste der Bildung« (Thompson 2009, S. 21) hineintrage, liefere so am

Ende die Prämissen für eine Bildungstheorie, die weder den Bildungsbegriff gene-

rell verabschieden noch am klassischen Bildungsbegriff festhalten wolle. Vielmehr

gehe es darum, die konstitutive »Widerständigkeit der Bildung« (ebd.) zu entfal-

ten.

Mit der Betonung des Unbestimmten und der Grenzen von Verfügbarkeit und

Erfahrung wird, ganz allgemein gesagt, aus der Perspektive einer Ethik der Alteri-

tät argumentiert. Diese bezieht ihre Argumente im vorliegenden Fall vornehmlich

aus der Dialektik der KritischenTheorie, und es geht ihr darum, die Nichtidentität

von Ich und Welt als regulative Einsicht für die Bildungskategorie zu nutzen. Die

Vehemenz, mit der die Unverfügbarkeit und Grenzbestimmungen postuliert wer-

den, richtet sich dabei gegen »die gesellschaftliche Funktionalität des neuzeitlichen

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Die Arbeit am Ausdruck

menschlichen Selbstverständnisses als allgemeinen, tätigen und selbsttransparen-

ten Subjekts« (Thompson 2009, S. 140). Da Bildung die »Erfahrung einer Entzo-

genheit von Selbst undWelt fest[hält], die nicht überwunden werden kann«, werde

sie zur »Rätselkategorie für unser Verhältnis zur Welt und zu uns selbst« (S. 144).

Damit gehe keine Absage an das Denken einher, sondern es bestehe die Möglich-

keit der verstehensmässigen Auseinandersetzung mit den Grenzen der Rationa-

lität und ihren imperialistischen Zügen (vgl. S. 145). Die Aufmerksamkeit gilt hier

insgesamt der Etablierung des sich selbst entzogenen und für Erfahrung nicht ver-

fügbaren Subjekts.

Die »Selbstentzogenheit« dieses Subjekts plausibel zu machen und zu vertei-

digen, darauf richtet sich, ähnlich wie bei Schäfer, die gesamte Energie der Stoss-

richtung vonThompsons Ansatz. Die Idee des Selbstentzugs bei Adorno (der zwei-

fache Vorrang des Objekts) scheint insofern noch überboten (bzw. auch subversiv

unterwandert) zu werden, da Subjektivität mit Foucault als blosse Wirkung sozia-

ler Macht konzipiert und das (klassische) Bildungsmotiv der Selbstwerdung damit

letztlich als Farce entlarvt wird. Die Argumentation Thompsons ist dabei sehr dif-

ferenziert; so analysiert sie ihre Rekonstruktionsbemühung zur Möglichkeit von

Erfahrung wie folgt:

»Eine Grenzerfahrung, die das Subjekt von sich selbst losreißt, wurde mit einer

Umkehr der Machtverhältnisse in Verbindung gebracht. Foucault ist jedoch weit

davon entfernt, diese Erfahrung als Realität zu behaupten. Die Aura einer – für ein

Subjekt verbindlichen – Erfahrung wird dort als massiv entlarvt oder zerstört, wo

Foucault die Realität der Erfahrung einklammert. Es ist vorliegend argumentiert

worden, dass es sich bei der Grenzerfahrung um eine Leerstelle handelt, einen

nicht-identifizierbaren Übergang; denn auf welcher Grundlage sollte ein solcher

Übergang identifiziert werden?« (Thompson 2009, S. 211)

Und weiter:

»Wenn nun die Erfahrung im Hinblick auf das sich auf diese Erfahrung verste-

hende Subjekt in Bewegung gerät, dann lässt sich die bildende Erfahrung kaum

noch im Sinne von Identifikation und Zuschreibung verstehen. Der Versuch, ein

Geschehen zu identifizieren, durch das ein Individuum sein Selbst-, Welt- und

Fremdverhältnis wandelnd hindurchgegangen sein soll, scheitert an der Unmit-

telbarkeit der Selbstbeziehung, die bei diesem Geschehen vorausgesetzt werden

müsste. Wenn das Subjekt der Bildung auch und gerade der Effekt von Macht-

verhältnissen ist und wenn Macht keine reine Identifikationsarbeit, sondern ein

Herausarbeiten der widerständigen, fluktuierenden Machtverhältnisse darstellt,

ist es sinnlos, vom Subjekt als Ausgangspunkt bildender Erfahrung auszugehen.«

(Thompson 2009, S. 211)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 61

Auch wenn es nicht Thompsons Anliegen sein mag, stellt sich angesichts dieser

Schlussfolgerungen die Frage, inwiefern überhaupt noch auf sinnvolle Weise am

Bildungsbegriff festgehalten werden kann oder soll. Jedenfalls scheint die Idee ei-

nes zur Erfahrung und damit zu Bildung fähigen Menschen nur noch einer utopi-

schen Kategorie anzugehören.

Ralf Beuthan stellt in seiner Besprechung von Thompsons Arbeit fest:

»Der Gedankenfigur von ›Selbstentzug‹ […] und ›Selbstüberschreitung‹ verpflich-

tet, stellt Thompsonmit Adorno die ›Erfahrung des Scheiterns unserer verstehens-

mäßigen Zugriffe‹ […] heraus und konzipiert Bildung als einen ›subversiven Be-

griff, derUnsicherheit in unser Verhältnis zurWelt unduns selbst bringt‹ […] – eine

Subversivität, diemit Foucault zu Ende gedachtwird: Bildungwird vondemklassi-

schen Motiv der ›Selbstwerdung‹ […] auf der Basis einer Theorie, die Subjektivität

als Machteffekte konzipiert und pluralisiert, abgelöst. Die Diagnose des ›Selbst-

entzugs‹ wird zum Programm einer ›Entsubjektivierung‹ […] erhoben.« (Beuthan

2010, S. 2)

Das Motiv, diesen radikalen Schritt zu gehen, sei bei Thompson – wie auch an-

deren Bildungstheoretikerinnen und -theoretikern, die mit dem zeitgenössischen

Bildungsdiskurs hadern – einerseits nachvollziehbar. Es folge der verständlichen

Beobachtung, dass Bildung heute oft auf instrumentelle, funktionale Verhältnis-

se verkürzt werde. Doch so vertraut das Motiv auch sein möge, so führe dieser

Schritt doch nur zu einer negativen Bestimmung von Bildung. Sie wird vor allem

in scharfem Kontrast zu instrumentell-funktionalen Vorstellungen gedacht. Mit

der Prämisse der stets zu überschreitenden Machtverhältnisse und der aufdring-

lichen Logik des Entweder-Oder (z.B. funktional vs. dysfunktional) werde Bildung

am Ende trotz der zunächst vielversprechenden Erweiterung zur »bildenden Er-

fahrung« vor allem als das thematisiert, was sie nicht sein dürfe (vgl. ebd.).5

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die skizzierten bildungsphilosophi-

schen Konzepte idealistische Bildungsverständnisse kritisieren, die – scheinbar –

auf der Möglichkeit einer souveränen, sich selbst verfügbaren Subjektivität basie-

ren. Die entsprechende Dekonstruktion basiert auf erkenntniskritischen Prämis-

sen einerseits sowie auf gesellschaftskritischen Annahmen andererseits,wobei vor-

nehmlich der Argumentation der Kritischen Theorie Adornos und den Machtana-

5 »Wenn es ein Volk von Göttern gäbe, würde es sich demokratisch regieren. Eine so vollkom-

mene Regierung passt für Menschen nicht«, schrieb Rousseau im Contrat Social (Rousseau

2008, S. 74).

Das Problem des hier kritisierten Bildungsbegriffs lässt sich analog zu Rousseaus kritischer

Feststellung gegenüber der Möglichkeit einer (ideal gedachten) Demokratie beschreiben

und damit vergleichen: Wären wir von Göttern als Bildungssubjekte vorgesehen, so würden

wir uns bilden können. Doch ein so vollkommenes Konzept der Selbstgestaltung ist unsMen-

schen nicht gegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Die Arbeit am Ausdruck

lysen Foucaults gefolgt wird. Zudem geht es ihnen darum, einem (rein) funktio-

nalistischen und positiv-empirischen Bildungsverständnis Widerstand zu leisten.

Bildung soll mehr sein als etwas, das gesellschaftlichen Ansprüchen oder wissen-

schaftlichen (eigentlich: empirisch-quantitativen) Kriterien genügt. Gesellschaftli-

che und wissenschaftliche Brauchbarkeit des Bildungsdenkens scheint störend zu

sein, weil darin »der Bezug zur Realität als (zu verbessender oder festzustellender)

Bestimmtheit [als] ungebrochen [erscheint], während sich doch gerade die Un-

möglichkeit von Bestimmung als wesentliches Motiv des Bildungsgedankens auf-

weisen lässt« (Thompson & Weiss 2008, S. 11).

Die überzeugende und ernst zu nehmende Kritik der Selbstverfügbarkeit

des Subjekts erteilt der Rede von Autonomie eine klare Absage, denn der Hand-

lungsraum des Bildungssubjekts ist ja immer schon konventionell geordnet und

bestimmt, in symbolischer und sozialer Hinsicht.6 Bildung sei daher von gesell-

schaftlichen und wissenschaftlichen Bestimmungen und Funktionen abzuheben,

ja sogar als Kategorie des Widerstands gegen die soziale Ordnung zu charakteri-

sieren. Zugleich wird aber auch die Möglichkeit solchen Agierens infrage gestellt.

Unter der Verwendung von Kategorien wie Subjekt, Identität und Autonomie

werde hingegen – so der Vorschlag der sich als modern verstehenden Pädagogik

– »ein[] gegenüber sozialen Normierungen transzendente[r] Raum [konstituiert],

der nicht als wirklich behauptet werden kann, der sich jedoch für ästhetische

Inszenierungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels von Selbst- und Weltverhält-

nissen oder hinsichtlich pädagogischer Einflussnahme« (Thompson &Weiss 2008,

S. 14).

Die Frage drängt sich auf: Wird mit solchen dramatischen Schlussfolgerungen

nicht das »Kind der Bildung« mit dem Badewasser der Kritik ausgeschüttet? Wäh-

rend die Kritik an der Bestimmbarkeit eines idealistischen wie auch rein operativ-

funktionalistischen Bildungsverständnisses in vielerlei Hinsicht überzeugt und vor

allem grundlegend erscheint, ist die Aufgabe jedes Realitätsbezugs zugunsten eines

rein diskursiven und ästhetisch-transzendenten »Möglichkeitsraumes« kritisch zu

befragen. Ist dieser Raum letztlich nichts anderes als ein imaginärer Ort, an dem

genau jene essenzielle Idee der Bildung doch noch verhandelt werden soll, die ja

abgelehnt wird? Handelt es sich um einen Raum, in welchem von den Attributen

des starken Subjekts und dem unaussprechlichen und nicht benennbaren »ganz

Anderen« geträumt werden kann? Ist man in diesem Raum von denmühsamen Be-

zügen der Realität des menschlichen Alltags endlich befreit? Soll in diesem Raum

6 Hier ist auf Käte Meyer-Drawes Analyse Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und

Allmacht des Ichhinzuweisen.Die Absage an ein absolut souveränes Verständnis des autonom

verstandenen Subjekts impliziert umgekehrt nicht eine absolute Ohnmacht des Menschen

(Meyer-Drawe 1990).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 63

die Eigentlichkeit des Selbst und der Bildung, wenn sie schon nicht gerettet wer-

den kann, wenigstens aufbewahrt werden? Zu welchem Preis soll dies geschehen?

Wie gut sind die Gründe für die Annahme, es sei sinnlos oder nicht mehr möglich,

vom Subjekt als Ort bildender Erfahrung auszugehen? Die alltäglichen Bemühun-

gen persönlicher, biografischer, aber auch pädagogischer Praxis können aus der

Perspektive dieses Raumes wohl nur belächelt werden. Das normale »Bildungs-

subjekt« ist allenfalls noch zur Halbbildung à la Adorno fähig, doch die »wahre«

Bildung hat mit unserer Welt offenbar nichts zu tun.

Ganz abgesehen davon könnte gefragt werden, ob es strategisch geschickt und

theoretisch überzeugend ist, eine derart radikale Einschätzung zu vertreten. Die

bildungsphilosophische Perspektive ist ja hauptsächlich durch die Kritik an einem

(nicht dem!) sogenannten »neuzeitlichen Selbstverständnis« motiviert und stark

subjektphilosophisch geprägt. Die (postmoderne?) Einsicht in die Grenzen der

Selbstbestimmung und die Absage an das (neuzeitliche) Ideal einer souveränen

Selbstbegründung sind mittlerweile ja unbestritten zentrale und konstitutive

Momente spätmoderner bildungsphilosophischer Reflexion und Theoriebildung.

Dennoch: Subjektphilosophie und Bildungsphilosophie fallen nicht einfach zu-

sammen. Die subjektkritische Perspektive führt die bildungsphilosophische

Theoriebildung an eine zweifelhafte Grenze, wenn mit ihr argumentiert wird,

dass das Individuum, die Person als das schlicht »ineffable« (Unaussprechbare)

verstanden werden müsse. Bei Thompson (2009), Thompson & Weiss (2008) so-

wie Schäfer (2017), so wurde aufzuzeigen versucht, wird diese Grenze zu einer

ethisch-normativen Sprachregelung, die in die Restriktion mündet, über bildende

Erfahrungen des Subjekts liesse sich nichts sagen, da diese unverfügbar seien.

Dies kann als Beschwörung des Unverfügbaren bezeichnet werden.

Auch wenn man die »Unmöglichkeit von Bestimmtheit als wesentliches Motiv

des Bildungsgedankens« (Thompson & Weiss 2008, S. 10) ernst nimmt und ihr im

Grundgedanken zustimmt, kann die Frage gestellt werden, ob die Unmöglichkeit

»bildender Erfahrung« aufgrund der »Unmöglichkeit einer identifikatorischen

Selbstbestimmung oder objektivierenden Vereinnahmung« (Thompson 2009,

S. 220) eine solche Grenzziehung notwendig macht. Führt »Bildung« in Anbe-

tracht ihrer konstitutiven Grenzen in ein »informiertes« Schweigen, in welchem

die Grenzen der Erfahrung und des Wissens bzw. Nicht-Wissens zwar vorbehalten

werden, aber nicht weiter auszuformulieren sind?

1.4 Resümee und Zwischenbilanz

Die drei exemplarisch skizzierten und kritisch kommentierten bildungstheoreti-

schen Konzepte sollten das Problembewusstsein für die Fragestellung dieser Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Die Arbeit am Ausdruck

beit schärfen, aber auch der Komplexität des Gegenstandes Rechnung tragen. Die

Befragungen zeigten Folgendes:

Mit der transformatorischen Bildungstheorie versucht Koller Bildung als Pro-

zessgeschehen zu begreifen. Das Konzept einer starken Transformation, in und mit

welcher sich die Selbst- und Weltverhältnisse grundlegend verändern, überzeugt

dabei bildungstheoretisch nicht. Es stellt sich die Frage, ob es sich dabei über-

haupt um einen bildungstheoretischen und nicht vielmehr sozialisationstheoreti-

schen Ansatz der Transformation handelt. Allerdings sensibilisieren die kritische

Rezeption und Analyse sowie Kollers Selbstkritik dafür, dass der Frage nach den

»Vollzugsformen« nachzugehen ist, wenn man Bildungsprozesse verstehen möch-

te. Damit rückt die Frage nach den konkreten Praxen, d.h. nach den Möglichkeiten

von Bildungsprozessen, überhaupt erst in den Blick.

Stojanov versteht diesen Prozess als eine (positive) Dialektik vernünftiger Arti-

kulation zwischen subjektiver Erfahrung und objektivierender Begründungspra-

xis. Dieses enge, eher wissenschaftlich orientierte »klassisch-idealistische« Ver-

ständnis des gelingenden Artikulationsprozesses erweist sich als ebenso logozen-

trisch und reduktionistisch wie auch normativ geschlossen. Dies wird spätestens

dann deutlich, wenn es mit Fragen eines nicht-souveränen menschlichen Selbst-

undWeltbezugs konfrontiert wird bzw.mit Fragen nach demVerhältnis von Erfah-

rung und sprachlich-diskursiven Artikulationsformen sowie überhaupt mit nicht

primär begriffssprachlich-diskursiven Artikulationsformen. Wie bei Kollers Vor-

schlag stellt sich auch hier die offene bzw. kaum behandelte Frage nach den Voll-

zugsformen menschlicher Bildungsprozesse. So zeigt die kritische Befragung des

von Stojanov eingeführten Begriffs der Artikulation, dass für eine Verständigung

über die Struktur des menschlichen Selbst- und Weltbezugs eine möglichst sorg-

fältige Beschreibung der charakteristischen Momente eben dieses Artikulations-

prozesses theoretisch gefordert ist.

Im Unterschied zu den ersten beiden Perspektiven steht die dritte Position ei-

ner positiven Bestimmbarkeit der Kategorie Bildung grundlegend kritisch gegen-

über. Gegen einen starken Transformationsbegriff oder den souveränen Umgang

mit Erfahrung hat sie unbedingte Vorbehalte. Diese gründen vornehmlich in der

Hinterfragung individualtheoretisch justierter pädagogischer Grundbegriffe (vgl.

Thompson & Weiss 2008, S. 14). Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Perspek-

tive stellen das Konzept eines transparenten und souveränen Subjektbegriffs und

damit ein unmittelbar validierbares Selbstverhältnis infrage und betonen die inter-

subjektive Strukturmenschlicher Existenz. Zudembetonen sie die notwendigeUn-

bestimmtheit modernen pädagogischen Denkens, das sie mit zwei Momenten des

Widerständigen identifizieren, die als konstitutiv für ihre pädagogische Perspekti-

ve zu verstehen sind. Das erste Moment betrifft die Form der Erfahrung, die dann

als bildungstheoretisch bedeutsam erachtet wird, wenn sie mit Irritation, mit Ver-

unsicherung verbunden, im weitesten Sinne widerständig ist und den Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 65

mit seinemNicht-Wissen, seinenVorurteilen und blossenMeinungen konfrontiert.

Hierbei steht nicht ein bestimmter Inhalt im Vordergrund, sondern vielmehr die

Erfahrung des Verlusts des Bestimmbaren.7 Das zweite Moment schliesst an diese

Einsicht an: Die Erfahrung derNegativität kann nur in einem »unbestimmten« Sin-

ne relevant sein; was als Bildung gelten könne, sei daher auch etwas Unbestimmtes

(vgl. S. 13).

Unter drei Gesichtspunkten sollen nun etwas systematischer zusammenge-

fasst bedeutsame Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den Positionen

verdeutlicht sowie ihre spezifischen Eigenheiten hervorgehoben werden:

1) Modell des Bildungsprozesses: Die drei dargestellten und diskutierten Positionen

zeichnen sichm.E. durch eine (negative) Gemeinsamkeit aus: das Fehlen eines Mo-

dells des Bildungsprozesses, man könnte auch sagen: das Fehlen einer genetischen

Perspektive. Keines der drei Verständnisse expliziert, wie man sich den Prozess

von Zustand A (eine konkrete Variation des Selbst- und Weltverhältnisses) nach B

(eine veränderte konkrete Variation dieses Selbst- und Weltverhältnisses) aus der

jeweiligen theoretischen Perspektive vorzustellen hat bzw. vorstellen könnte.

2) Anthropologische Grundannahmen: Keine der drei Positionen – eine weitere, hier

negativ formulierte Gemeinsamkeit – expliziert auf problematisierende Weise die

anthropologischen Prämissen oder Grundannahmen der favorisierten Perspektive.

Dabei ist es natürlich nicht so, dass das jeweilige Bild des Bildungssubjektes in

den drei Positionen sozusagen »anthropologisch neutral« ausfällt.

In der transformatorischen Perspektive ist der Mensch als Subjekt seiner Bil-

dung primär ein Bewältiger biografisch bedeutsamer Probleme und Ereignisse. Als

solcher ist er von einem »blossen« Sozialisationssubjekt kaum zu unterscheiden.

In der argumentationstheoretischen Perspektive ist das Bildungssubjekt pri-

mär ein der rationalen Argumentation fähiges Wesen, das sich im »Raum der Grün-

de« zu verorten sucht.

In der widerspruchstheoretischen Perspektive ist der Mensch ein Grenzgänger,

der seine Erfahrungen als letztlich nicht benennbare ertragen lernen muss.

Die drei »Menschenbilder« – Bewältiger, rationaler Argumentierer und Grenz-

gänger – treffen sicherlich einen je zentralen Aspekt der bildungstheoretischen

Möglichkeiten und Anliegen.Was aber zu fehlen scheint, ist jeweils eine Selbstver-

ständigung der impliziten anthropologischen Grundannahmen. Dies würde eine

Perspektive ermöglichen, aus welcher diese Aspekte verstanden bzw. vergleichend

gedeutet werden können. Diese Perspektive fehlt allerdings in keiner der drei Po-

sitionen vollständig, vielmehr taucht sie an manchen Stellen auf: die Perspektive

7 DiesesMoment erinnert natürlich ganz andieBedeutungderNegativitätmancher sokratisch

bzw. platonisch inspirierter Ideen zur Bildung.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Die Arbeit am Ausdruck

des Menschen als Ausdruckswesen, dessen Bildungsprozesse der Artikulation nicht

nur bedürfen, sondern im Grunde mit den Artikulationsbemühungen zusammen-

zufallen scheinen. Aber keine der drei Positionen expliziert ein jeweils in Anspruch

genommenes anthropologisches Konzept von Artikulation und Artikulierbarkeit.

Dieses zeigt sich vielmehr jeweils implizit als Differenz in der Beurteilung dessen,

wie die Möglichkeiten der Artikulation normativ bestimmt werden.

3) Bedeutung der Sprache und des Ausdrucks von Erfahrung: In allen diskutierten Positio-

nen ist der sprachliche Ausdruck (von Erfahrung) zentral, was bildungstheoretisch

natürlich nicht verwunderlich ist.

In der transformatorischen Perspektive geht es primär um die biografische Re-

konstruktion von – im weitesten Sinne – Lebensbewältigung. Diese Perspektive

könnte narrationstheoretisch vertieft werden.

In der argumentationstheoretischen Perspektive wird die bildungstheoretische

Bedeutung der Sprache bzw. des Ausdrucks von Erfahrung letztlich ausschliesslich

diskursiv-logisch verstanden. Dieses Bemühen um Klarheit muss mit dem hohen

Preis der logozentrischen Verengung des Bildungsverständnisses bezahlt werden;

was nicht der Logik der Gründe unterzogen werden kann, fällt aus der Betrachtung

weg.

In der widerspruchstheoretischen Perspektive schliesslich wird diese Engfüh-

rung abgelehnt, da hier der Sinn für das diskursiv nicht Einholbare bzw. für die

Grenzen des Diskursiven, sofern es um Ausdruck und Artikulation von Erfahrung

geht, sehr ausgeprägt ist. Allerdings wirkt die Grenze zwischen dem Aussagbaren

und dem Nicht-Aussagbaren in dieser Perspektive nahezu absolut gesetzt. Sie ist

eine Folge der begrifflichen Kritik an subjektphilosophischen Vorstellungen, wel-

che in ihrer »Unmöglichkeit« sowohl als nicht haltbar als auch als nicht hintergeh-

bar markiert werden sollen.

In der widerspruchstheoretischen Sicht soll die Idee der Bildung in ihrer Un-

aussprechbarkeit oder Unaussagbarkeit gegen funktionalistische und rationalisti-

sche Vorstellungen bewahrt werden. Daher kann diese Perspektive als eine Art ver-

kappte Romantik betrachtet werden, denn das Eigentliche der Bildung bleibt dem

Subjekt verborgen und ist auch bildungstheoretisch nicht benennbar. Bildung und

Bildungstheorie haben mit einer negativen Transzendenz zu tun, »positiv« aus-

gedrückt mit der Entwicklung des Sinns für die Unverfügbarkeit über das, was im

Zentrum der Bildung steht. Diese Probleme kennt die argumentationstheoretische

Perspektive nicht, da sie sich ganz dem rationalen Diskurs verpflichtet sieht. Die

transformatorische Perspektive kennt das Problem der Grenzen des Aussagbaren

und/oder Ausdrückbaren, aber nimmt es nicht als theoretisch konstitutives Mo-

ment in ihre Reflexion auf. Insofern hat sie kein Problem.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen 67

Die dritte Perspektive, verdeutlicht mit Alfred Schäfer sowie Christiane Thompson

und GabrieleWeiss, scheint mir daher jene zu sein, deren Problembewusstsein von

den hier diskutierten Positionen am grössten ist. Es wird aber zu zeigen sein, dass

auf eine Beschwörung und »Verabsolutierung« der Grenze des Erfahr- und Aus-

sagbaren verzichtet werden kann, ohne zugleich das »Unergründlichkeitsmoment«

von Bildung aufzugeben. Dazu sollen der Zugriff auf anthropologische Grundein-

sichten Helmuth Plessners (vgl. Kapitel 3) und ein artikulationstheoretisches Ver-

ständnis des Menschen und seiner Bildung (vgl. Kapitel 4 und 5) beitragen.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460344-002 - am 14.02.2026, 06:12:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

