62

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

2 VoN DER ANALYSE DER DENKTATIGKEIT zuMm HANDELN

Innerhalb des im Folgenden bearbeiteten Praxisbegriffs stellt das Handeln
im eigentlichen Sinn der Deliberatio vom Standpunkt der Bewusstseinsphilo-
sophie aus gesehen die elaborierteste Dimension dar; von einem holistischen
Standpunkt der Praxis her gesehen, ob aus stirker psychoanalytisch, psycho-
logisch oder kulturwissenschaftlich gewichteter Perspektive, ist die Delibera-
tio nur die schmale, durch Habituierungen, Zwinge und Pflichten eingeengte
und eingetibte Dimension der bewussten Praxis. Die durch das Bewusstsein
kontrollierte und als diskrete Entitit beschreibbare Handlung ist nicht nur vom
Unbewussten umgeben und unterfiittert, sondern auch von allen vorbewuss-
ten und nicht bewussten Vorstellungen, Affekten, Wiinschen und Titigkeiten
sowie von leiblichen Geschehnissen, die sich irgendwie in diesem Geschehen
einschreiben bzw. niederschlagen, so wie sich umgekehrt das psychische und
geistige Geschehen im Korper bzw. auf der haptisch-organischen Ebene des
Psyche-Soma niederschligt.!

1 | Der Kognitionspsychologe Daniel Kahneman unterscheidet, fiir manche zu dicho-
tom, zwischen einem System 1 (bewusste, kontrollierte intellektuelle Handlungen bzw.
Denkakte, die er dem ,langsamen Denken® zuordnet) und einem System 2 (intuitive,
nicht bewusste und unbewusste, automatisierte etc. ,Handlungen®, die ich Akte nen-
ne). Er untersuchte dafiir vor allem die Beschranktheit und die geringe Reichweite von
System 1: Thinking, Fast and Slow, New York 2011. Antonio Damasio hingegen unter-
sucht aus neurowissenschaftlicher Perspektive die biologische bzw. physiologische
Struktur der Bewusstseinsbildung bzw. bewusster Prozesse und stoft seinerseits,
gleichsam aus der entgegengesetzten Richtung kommend, auf die unscharfe Grenze
zwischen diesen Prozessen und jenen, die Kahneman unter ,System 2 reiht, die er also
nicht den bewussten Denkprozessen zuordnet. Mir geht es um die Verschrankungen in
diesen Bereichen, z.B. um die dem ,langsamen, intuitiven Denken“ Kahnemans von
der Bewusstseinsphilosophie abgesprochene Rationalitét. Ich ziehe es vor, nicht von
Systemen zu sprechen, weil System zumal im philosophischen Kontext dem, gerade von
Damasio betonten, kreativen Potential spontaner Einfélle und Schopfungen kaum oder
keinen begrifflichen Raum lasst. Das Selbst - wie es Damasio in Anschluss an Searle
u. a. tut - ausschliefilich auf die Seite des Bewusstseins zu stellen, ist ebenfalls, auch
wenn Damasio sich auf Spinoza zu berufen scheint, eine nicht hinreichend begriindete
Annahme, die ich nicht teile, weil das Selbst sich auch die getraumten, unbewussten
und allméhlich ins Bewusstsein gelangenden Dimensionen seiner Phantasie- und Denk-
tatigkeit zuschreibt, um die es mir, auch auf kollektiver Ebene, gerade geht. A. Dama-
sio, Self Comes to Mind, New York 2010. Das ontognoseologische Hauptproblem bei
all diesen simplifizierenden Kategorisierungen, Klassifikationen und Zugangsweisen
ist die wiederkehrende, offenbar ,intuitive“ Verkennung eines der Grundprinzipien der
empirischen Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften: Begriffe kdnnen nicht durch

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Ich mochte dieses Kapitel daher zuerst dem Denken als Tun, also den
Denkakten widmen, bevor ich auf die herkdmmlichere Perspektive des vor al-
lem planenden Denkens im Handeln und des Nachdenkens im bzw. tiber das
Handeln als Deliberatio komme. Das Feld des Agierens und Probehandelns in
Gedanken — zuweilen auch in Traumgedanken — ist dabei der Ausgangspunkt.
Es geht zuerst um das Denken als Titigkeit innerhalb von Denkresonanzriu-
men, die unter anderem als container fir unerlaubte, uneingestandene, ver-
worfene Ansinnen und Taten fungieren, fiir Wiinsche und ihre Realisierung.
Die Rolle, die fiir Freud dem Denken als Probehandeln zukommt, 6ffnet auf
den Versuchscharakter des Agierens, das abgewandelt auch Probehandeln
genannt werden konnte oder, wie bei Timo Storck unter Hervorhebung von
Sprachlosigkeit und Denkhemmung im Ausagieren, ,Probedenken®? Aber
auch dem Denken eignet — wenn {wir} es auf der Ebene dessen betrachten,
was man auch Protodenken in Denkresonanzriumen nennen kann — dieser
Probehandlungscharakter des Agierens.

Wenn {wir} die Philosophie nicht nur als Disziplin, sondern auch als ge-
sellschaftlich-geschichtliche Institution des Denkens betrachten, dann lisst

empirische Erhebungs- oder Beobachtungsmethoden bewiesen oder mit dem Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit als diskrete, d. h. klarvoneinander abgegrenzte, Entitten dar-
gestellt werden, weil sie sprachliche Phdnomene sind, die ,etwas” (andere Phdnomene)
zu fassen zu bekommen suchen, und zwar maf3geblich gepragt von der Sprache, iber
die die_der Theoretiker_in in ihrer_seiner Gesellschaft je verfiigt. Als solche sind Be-
griffe hinreichend allgemein und unscharf, um moglichst viele beobachtbare Details
des jeweiligen Phanomens zu umfassen, und hinreichend ein- bzw. ausgrenzend, um
begrifflich minimal konzise, von anderen Begriffen unterscheidbar zu sein fir den je-
weiligen - ,gemeinen®, philosophischen oder wissenschaftlichen - Sprachgebrauch.
Das schmaélert nicht die Relevanz der erwdhnten Forschung und der davon ausgehenden
Theoriebildung fiir die vorliegenden Fragestellungen. Besonders interessant sind daran
die Riickgriffe auf szenische Modelle, auch wenn oft nicht klar unterschieden wird zwi-
schen Szenen, Metaphern und Bildern. Schlie8lich werden solche Theorien der Sprache
als gesellschaftlichem Phanomen iiberhaupt nicht gerecht, wenn sie das Bewusstsein
der Sprecher_innen nur unter dem solipsistischen Blickwinkel des einzelnen Ich/Selbst
oder ,first person“ untersuchen. Auch wenn dieser Blickwinkel fiir die Erforschung des
Handelns und Denkens aus Sicht des eng auf das Hirn ausgerichteten Neurowissen-
schafters gerechtfertigt erscheinen mag, so ist sie doch problematisch, wenn {wir} die
Matrix unseres Denkens als eine nicht nur sprachlich, sondern vor allem auch affektiv
mit den anderen verbundene begreifen, wie ich das im Anschluss an Foulkes tue.

2 | T. Storck, ,How to do things without words. Worum handelt Es sich beim Agieren?*,
Das Enigma von Agency, Klagenfurt 2016: https://www.youtube.com/playlist?list=-
PLMGyOxIQHu_VHfsSLuYAjF6g1vczg8RkK (25. Juli 2016), erscheint in: H.-H. Kdgler, A.
Pechriggl, R. Winter (Hg.), Enigma Agency, Bielefeld 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

63


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

sich das Spannungsfeld von Agieren und Handeln im scholastisch bzw. akade-
misch institutionalisierten Denken als eine Geschichte der Dogmatisierung,
Entdogmatisierung und Redogmatisierung erhellen. Das Ausagieren von
Angsten im Sinne von Probedenken wire der Zwang zum Dogma, in dem die
akademische Abwehr gegen das freie philosophische Denken und der damit
einhergehenden mise en abime etablierter Gewissheiten bzw. Dogmen auftritt.
Wie eine Philosophie, auch als universitire Institution, aussehen konnte, die
diesen Zwang nicht nur durchschaut, sondern auch aufklirerisch abzuindern
im Stande ist, wird den Abschluss dieses Kapitels bilden, das mit einer Ein-
stimmung auf das Denken als sinnliche Erfahrung beginnt.

a Denkakte im Leibbezug®

Zur Gestik des Denkens
,Denken aus dem Konkreten“ ist hier als eine Technik gewihlt, das Agieren
im Denken als Denktdtigkeit und als Denkakte an bestimmten Schliisselstellen
explizit zu machen.* Der Denkakt ist und ist nicht die Denktitigkeit; er ist das
zur Entitit zuriickgeschraubte Denken und er ist als Tatigkeit zugleich mini-
mal praktisch — also Akt. {Wir} horen uns, wenn {wir} denken; {wir} denken
immer schon sprechend, aber zugleich sprechen {wir} nicht immer aus, was
{wir} — bei {uns} — denken; auch denken {wir} oft nicht einmal an, was {wir}
am liebsten sagen wiirden, wenn {wir} den Wunsch, es zu sagen, eingestehen
kénnten. Dann wieder héren {wir} {uns} Dinge sagen, die {wir} gar nicht sagen
wollten, die {uns} dann aber doch mehr oder weniger sinnvoll, zu {uns} geho-
rig oder doch wieder fremd erscheinen.

Im stindigen Wechsel des Gedankenflusses sind die Uberginge, das He-
raustreten aus dem Schweigen und das Wiederzurtiicksinken in das Schwei-
gen zentral, und zwar nicht nur aus der von Bergson systematischer einge-

3| Die beiden folgenden Unterkapitel basieren auf einer experimentellen Lec-
ture-Performance, die erstmals als Text unter dem Titel ,Versuch einer gedanklichen Vi-
sualisierung vielstimmig sich gebardenden Denkens*” verdffentlicht wurde in: A. Bohler,
Ch. Herzog, A. Pechriggl (Hg.), Korporale Performanz, Bielefeld 2013, S. 157-180 und
nach weiterer Bearbeitung unter dem Titel ,Denkakte im Leibbezug®, in: M. Soboleva,
Das Denken des Denkens, Bielefeld 2016, S. 137-154.

4 | Ausfihrlicher, vor allem korporealer, zu diesem Denk-Akt-Experiment siehe die Per-
formance ,Denkakte. Denken das sich gebardet”, gemeinsam mit M. Cizek (Musik), M.
Brandstatter (Film) und F. liger (Live-Video). Aufgefiihrt im Rahmen von Philosophy on
Stage #3, 24.-27. November 2011, Haus Wittgenstein, Wien: http://homepage.univie.
ac.at/arno.boehler/php/?p=4379 (15.11.2016)

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

nommenen Perspektive der Wahrnehmung des Wechsels,® sondern bereits im
Zuge aufmerksamer Selbstbeobachtung beim Denken. Begrifflich beginnen
{wir} die unterschiedlichen affektiven Qualititen dieser Uberginge aber erst
allmihlich nachzuvollziehen, etwa wenn {wir} {uns} die Frage stellen: ,War-
um sage ich jetzt nichts?“ Die Antwort kénnte eine An-a-lysis der epoché, des
Innehaltens inmitten des Sprechens sein. ,,Un ange passe” oder ,Hermes zieht
voriiber” heifit es auf Franzésisch bzw. auf Altgriechisch, wenn eine Gruppe
plétzlich in Schweigen verfillt. Es gibt so viele Moglichkeiten und Motivatio-
nen fiir das Nichtreden, das Schweigen, das Ohne-Einfall-Sein (in der Grup-
penpsychoanalyse wird genau das zum Problem gemacht als der stille bzw.
unsagbare Kern der Sozialitit und ihrer Beredsamkeit).

In der Analyse der vier Phasen des Vollzugs, hier des Denk- und Sprech-
vollzugs, nimmt das plétzliche Eintreten des Schweigens eine spezifisch onto-
logische Firbung an.® Das plétzliche Innehalten in dem unablissigen (Selbst-)
Gesprich beim Fassen eines Gedankens ist dann wie der Kairos inmitten ei-
nes Handlungsgeschehens: Der vorsitzliche Gedankengang wird verlassen, ja
verworfen, ein anderer wird eingeschlagen oder gar keiner, weil der statt des
ersten zu verfolgende Gedankengang nur erst diffus sich abzuzeichnen be-
ginnt, vielleicht noch keine sprachliche, auch keine bildhafte Gestalt (eidos) an-
genommen hat, noch nicht einmal eine schemenhafte; er ist erst in Form einer
Ahnung gegenwirtig, als ein Gedanke, der gedacht werden will, von dem aber
die, die ihn denken wird, noch nicht weif, dass sie ihn gleich denken wird: Es
denkt (sich) unablissig in {uns}.

Dieser Moment des Schweigens als Moment des Wechsels, als kairos im
Sinne der hippokratischen ,Zeit, in der nicht viel Zeit ist“, wird dann abime,
d.h. Abgrund schlechthin, ein Kippen in die Leere oder Starren. Das Starren
ins ,Narrenkastl®, wie es umgangssprachlich heifit, ist ein Herausfallen aus
der herkdmmlichen Kommunikation, also aus der Sprache als Verkehrs- und
Verstindigungsmittel. Es ldsst sich nichts darin ausmachen und zugleich be-
ginnt ein hochst verdichteter Gedanke, sich dabei zuzutragen und zu formie-
ren, das heifdt, die mise en abime ist immer schon irgendwo, ganz unterschwel-
lig oder bereits manifester, mit der nichsten mise en scéne et en sens verbunden.

Mit dem nun folgenden Szenenwechsel im Gedankenfluss werde ich ein
Denkexperiment vorstellen, im Zuge dessen ich der Frage nach der Rolle des

5| H. Bergson, La perception du changement, 2 Vortrage, gehalten 1911 an der
Universitat Oxford, https://frwikisource.org/wiki/La_Perception_du_changement/
Texte_entier

6 | Zu diesem Aspekt siehe vor allem ,Der Einfall der Einbildung als ontologischer
Aufbruch bei Castoriadis®, in: A. Pechriggl, Utopiefahigkeit und Verdnderung: Der Zeit-
begriff und die Mdglichkeit kollektiver Autonomie, Kapitel 4, Bielefeld 1991.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

65


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Kérpers im Denkakt metaphorisch-deskriptiv nachgegangen bin, weil der Kor-
per im Sprachbild besser in Erscheinung tritt als im argumentativen Denken.

Die Organe der Gedanken: Hande, Stimmen, Ohren, Zunge/n ...

Es gibt Denkfiguren und Handlungsformen, aber was macht der Kérper in
Bezug auf das Denken? {Wir} reden mit den Hinden und {wir} denken mit
dem ganzen Korper. Wenn ich etwa schreibend denke und denkend schreibe,
bewege ich meine Finger, aber auch meine Darmtitigkeit verdndert sich und
die neuronalen Verbindungen geraten in spezifische Schwingungen wie ein
frei improvisierendes Orchester — ohne Noten, ohne Dirigent; ein Orchester,
das zu einer Symphonie in verschiedenen Ebenen ansetzt; die motorische, die
funktionale, die sprachliche und alle anderen Ebenen, welche die Medizin erst
allmihlich in den Blick nimmt, wie etwa die Mikroebene der Lichtdurchlissig-
keit der Kérperzellen: Das Denken und Vorstellen hat gewiss Auswirkungen
auf die Lichtdurchlisssigkeit des Gewebes, auf die Konsistenz und Prozessua-
litat auf der quantischen Ebene des Leibgeschehens.

Das neuronale Orchester bewegt alles, den Korper und die Vorstellungs-
welt. Die Stimme vermag im Denken kaum zu versagen, die beim Denken
schreibenden Finger ,wollen“ in dieser und nicht in einer anderen Weise be-
wegt werden, weil der Gedanke ihnen schon diktiert ist, bevor sie noch zum
Driicken der Tasten ansetzen. Wenn ich handschriftlich notiere, sind Gestal-
ten, Buchstaben von mir selbst auszufithren, sodass wieder eine andere Ebe-
ne der Gestaltung und Verkniipfung von Motorik und Formbildung aktiviert
wird. Wie soll man dieser Vielschichtigkeit gerecht werden, ohne die Konzen-
tration ganz zu verlieren, ohne das Denken in den Miandern schlechter Un-
endlichkeit ganz aufzulésen?

,Ich denke“ ist insofern eine Illusion, als es sich in mir unablissig denkt,
sich das Denken zutrigt als unausgesetzte mise en acte und subliminale mise
en sens. Ich kann bestenfalls die Richtung angeben, die Gedankenansitze und
die Denktitigkeit mehr oder weniger ausrichten; ich kann die Relationen zwi-
schen den Phasen des Denkvollzugs erhellen, die Gewichtungen markieren
und diese Verhiltnisse explizit machen. Wenn ich dem Ganzen in einer wei-
teren Uberlegung als mise en sens eine strikte logische Form geben méchte,
dann entgehen moglicherweise alle anderen Dimensionen der Denkaufmerk-
samkeit; wenn ich hingegen in einer Art Meditation diese Dimensionen her-
einhole, dann geht dies auf Kosten der logisch-argumentativen Rigorositit. Der
Korper ist der Rastplatz der Aufmerksambkeit, in ihm halten sich die Gedanken
vorerst auf, lassen sich aufheben, um spiter, wenn der richtige Zeitpunkt ge-
kommen ist, wieder aufgegriffen und weitergedacht zu werden.

Wir sollten also, um nicht reduktionistisch und trivial zu philosophieren,
hin- und hergehen zwischen Assoziation in die Vielschichtigkeit hinein und
Konzentration auf die rigorose mise en sens. Descartes hat das getan, Freud

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

auch, Platon hat das Hin- und Hergehen als Gesprich inszeniert, Aristoteles
institutionalisiert im Peripatos.” Es ist ein Denken-Gehen-Sprechen, in dem
Sinnlichkeit, Phantasie und Logos, Denk-Gezeiten und Kérperverortung stets
miteinander verwoben werden, sei es auf der Ebene des Szenarios (innen/au-
Ren, miteinander, allein, korperlich-stimmungsmifig), sei es inhaltlich auf
der Suche nach Philosophemen im Zuge der Begriffsarbeit.

Die Stimme und das Ohr — vor allem das ,dritte Ohr“ — sind die Organe
der Vernunft, die von Vernehmen kommt, aber auch die Zunge, lalangue® ist
Organ der Vernunft, wenn {wir} sie an das Sprechen koppeln: Ohne Sprache
lasst sich Denken vielleicht als eine Art geistiger Betrachtung (contemplatio)
vorstellen, aber gewiss nicht artikulieren. Langue heifdt im Franzésischen so-
wohl Zunge als auch Sprache. Das Wort bezeichnet die Sprache aller, nicht
die Sprache der Einzelnen (parole), wihrend im Englischen die Muttersprache
auf der Zunge beruht, mothertongue. Das riickt die Zunge und ihre leibliche
Umgebung, den Mund und Rachen, in diesen Sprachen noch deutlicher ins
Zentrum der Sprachphilosophie.

Ich hére meine innere Stimme, ich hére mich mit ihr zu mir sprechen.
Denken ist ein reflexiver, autoerotischer (sentendre parler) innerer Resonanzakt.
Auch wenn {wir} in Bildern denken, begleiten {wir} dieses Denken durch ein
Gemurmel von Worten, sobald {wir} sie einmal erlernt haben.

Denkakt-Meditation zur Gestik des Denkens

Ich sitze in einem Lokal und méchte meine Gedanken dazu denken, sammeln,
niederschreiben. Ich erhebe leise die innere Stimme, wihrend die Stimmen
derer, die am Nebentisch sitzen, in meine Gehérginge eindringen. Sie un-
terhalten sich gerade aggressiv miteinander {iber Aggressionen anderer, die
nicht anwesend sind. Was wissen sie tiber die Eindringlichkeit riicksichtslo-
ser Stimmen gegen eine still vor sich hin Schreibende? Leises Lachen kommt
in mir auf. Die Stimmen zerfurchen meine Gedankenginge, erschweren die
Zusammenfigung, Denkzerfall bahnt sich an, mise en abime der Denk- und
Vorstellungstitigkeit. Zugleich bestirken diese eindringenden Stimmen mei-
ne Konzentration, animieren mich zu neuen Gedanken, Beobachtungen. Sie
ruinieren meine Gedanken nicht, wie die Angst das im Sinne der ihr eigenen
mise en abime vermag: Wenn ich zum Beispiel heftig erschrecke oder in Panik
gerate, verliere ich den Faden. Doch irgendwie lisst sich das Denken ,halten*,
aushalten. Starke Geriiche strémen plotzlich in meine Nase, Kohlgeriiche.
Ebenfalls penetrant wie die Stimmen, e-i-n-d-r-i-n-g-l-i-c-h.

7 | ,Wandelhalle® und zugleich Name der Schule, die Aristoteles gemeinsam mit Theo-
phrastim Lykeion, einem Park im Siiden Athens, gegriindet hat.
8 | Zu diesem Ausdruck Lacans siehe J.-C. Milner, LAmour de la langue, Paris 1978.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

67


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Die innere Gedankenstimme erhebt sich also oder unterliegt den Stimmen
der anderen und den diversen, relevanten Wahrnehmungen meiner anderen
Sinne. Die Stimmen der anderen, die in meinen leiblichen Denkresonanzraum
eindringen und dort nachhallen, beeinflussen meinen Gedankenfluss, heben
und schieben bestimmte Gedanken auf. Doch was geschieht weiter, wenn ich
gegen die Stimmen der lauten Sitznachbarn selbst laut andenke, indem ich
meine Gedanken leise zu sprechen beginne, sodass ich mich besser an sie
halten kann? Der Ubergang zwischen Denken und Aussprechen ist flieRend.
Ich lese auch meist sehr langsam, weil ich — wenn mich das Gelesene inter-
essiert — alle Worte innerlich ausspreche, aus einer Art Liebe zu den Worten
und ihren Klingen, die mir schmecken und von denen ich keines tiberfliegen
mochte. Es kime mir vor, als wiirde etwas verfehlt, verpasst. Ich sitze in einem
Gasthaus und mir fillt auf, dass mir die Worte guter Gedanken oder guter
Literatur wie die Speisen und Garnituren, aus denen sich ein gutes Gericht
zusammensetzt, schmecken. Ich habe mein Denken nun in das Ambiente des
Speiselokals eingefiigt und hore die Stimmen am Nebentisch nur noch als
Hintergrundgerdusch.

Meditativ philosophieren oder philosophisch nachdenken ist nicht nur
Dichten, es ist auch Richten, tiber die Gedanken, die weiter verfolgt werden,
iiber jene, welche verworfen oder aufgehoben werden. In diesem Sinn verfah-
ren {wir} im Denken — analog zum Handeln — tiberlegend, abwigend, auswih-
lend, mit {uns} und zuweilen mit anderen, die {wir} in die Entwicklung unse-
rer Gedankenginge tatsichlich oder imaginir einbeziehen, immer wieder zu
Rate gehend. In diesem Sinne sind philosophische, theoretische Uberlegun-
gen immer auch Denkhandlungen, nicht nur Denkakte.

Wenn ich abschweife, dann aber auch, weil mein Gedankenfluss stockt,
weil ich innehalte, kurz in dem Zweifel befangen, ob der Gedanke auch einen
guten, relevanten Verlauf nimmt. Was ist ein relevanter Verlauf? Mir fillt Pla-
ton/Sokrates im Theaitetos ein und der Wind (das Windei): Ein philosophisch
relevanter Verlauf des Gedankenflusses wire einer, der keinen Wind (sprich
Furz), sondern eine gute oder interessante Idee hervorbringt oder auch nur
nach-vollzieht. Die Winde werden, so Sokrates, ,abgetrieben®, sie werden ge-
waltsam verworfen. Was ist ein zu verwerfender Gedanke? Oder gar ein ver-
werflicher Gedanke? Ein ideelles Kind, fiir das niemand einstehen kann, das
keiner auf sich nehmen kénnte? Hier trigt sich Agieren zu und aus, in der
metaphorisierten Denkbeziehung zwischen den Denkenden und zu den Ge-
danken bzw. von thnen weg im Akt der — nicht psychoanalytisch gesprochenen
— Verwerfung. Es ist eine mise en sens et en abime, denn gerade auch Sinnstif-
tung kann in den klaffenden (chaind) Abgrund fithren — aus der Illusion der
Klarheit und der klaren Wahrheit, aus der Reinheit und der reinen Einheit di-
rekt ins Chaos.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Andererseits erhebt sich die innere Gedankenstimme immer aus der Un-
bestimmtheit des noch nicht Gedachten in die Unbestimmtheit dessen, was
sie am Ende gedacht haben wird. Sie tut dies auf die Gefahr hin, solch ver-
werfliche, vielleicht fiir die Psyche oder das Leben der Denkenden gefihrli-
che Gedanken zu sprechen, erst leise, und dann vielleicht einmal laut, zu laut
fur die Ohren solcher, die das nicht héren kénnen/sollen/diirfen/wollen und
entsprechend re-agieren! Ich stimme einen Gedanken an im Inneren meines
lautlosen Wortlautsprechers. Die innere Gedankenstimme, so leise sie ist, l4sst
so manchen Gedanken verhallen, nachdem er im Gedanken-/Denkresonanz-
korper erklungen ist. Seine Stimme, kaum horbar, verliert sich dann wieder
im Geraune der nichsten andringenden Gedanken — manchmal als Gedanke
unerkannt. Andere Gedanken, sobald sie angedacht sind, verfliegen unmit-
telbar — nicht auszudenken, wenn sie sich in andere Ohren verirren wiirden,
wenn die Stimme sich mit ihnen zum lauten Ausdruck erheben wiirde, in den
Raum einer ganzen Zuhdrer_innenschaft. Die Stimmigkeit meiner Gedanken
will im Inneren erprobt werden, doch zuweilen brechen Gedanken unkontrol-
liert aus mir hervor, verschaffen sich Gehor, weil das Ich sie nicht halten kann.
Erst an der Wirkung, die sie im Ausdruck m/einer Stimme und iiber die Re-
aktion der anderen auf mich haben, erst durch die Stimmung, die sie als diese
bestimmten Gedanken erzeugen, erlangen sie ihre eigene Stimmigkeit, ihre
weitere Richtung in mir, nachdem ich sie in mich zuriickgenommen habe, um
sie weiter zu bearbeiten.

Diese Unwigbarkeiten mit dem offenkundig Horbaren liegen der Briichig-
keit der inneren Gedankenstimmen und -stimmungen zugrunde. Sie machen
ihre transzendentale Unsicherheit, ihr Zittern zu Beginn des Denkens eines
bestimmten Gedankengangs, des Sprechens und des Schreibens aus. {Wir}
werden gerichtet, zugerichtet, und die leise Stimme philosophischer Gedan-
ken muss sich gegen diese Zumutung der Zurichtung immer wieder aufrich-
ten, ja aufbdumen und dagegen aufbegehren. Agieren im Aufbiumen gegen
einengende Disziplin.

Der Aufschub, den die Unausgesprochenheit und die Unerhértheit des nur
erst Gedachten in negativer Weise vollzieht, schafft einen gréferen Moglich-
keitsraum fiir die Gedanken, die gedacht werden sollen, kénnen und — wie Bion
schreibt — ,wollen®. Er geht von der seltsam anmutenden Vorstellung aus, dass
in der Gruppe ein Gedanke danach sucht, gedacht und letztlich ausgesprochen
zu werden.’ Der Gedanke hat fiir Bion also eine orexis, d.h. eine Art Bestre-

9 | W. R. Bion, Seminar 29 May 1977, in: Taming Wild Thoughts, ed. By Francesca
Bion, London 1997, S. 27: ,If a thought without a thinker comes along...“. Siehe auch
M. Epstein, Thoughts Without a Thinker, New York 1995. Epstein entlehnt Bion nicht
nur seinen Buchtitel, er behandelt genau die Frage der Anonymitat des Denkens und
der Aufmerksamkeit fiir diese anonymen Denkprozesse, die {uns} - als Einzelne/n und

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

69


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

ben oder eine Tendenz, gedacht und ausgesprochen zu werden. Auch wenn
manche Gedanken lieber im Verborgenen bleiben wollen, so ist der Gedanke
selbst schon Wunsch, als Gedanke weitergedacht zu werden, wie der Traum
zugleich Wunsch ist, getraumt und vielleicht sogar erinnert und erzihlt zu
werden. Ohne den Gedanken und seine stimmliche oder bildliche AuRerung
sind beide nicht, weder der Wunsch noch das Wiinschen.

So ist also auch auflerhalb der Wunschgedanken Denken immer schon
Wiinschen, der Wunsch, etwas zu denken und den verinnerlichten Befehl
,Nicht auszudenken!“ zu tiberwinden, die Verwerfung im starken — Freud'-
schen — Sinn nicht zu vollziehen. Mise en sens ist also auch die dem Wunsch,
etwas auszudenken, geschuldete Uberwindung jeglicher Zensur als auferleg-
ter und nicht hinterfragbarer mise en abime.

Stile - Stille

Die Streitigkeiten ob der Form bzw. der Art der philosophisch-reflexiven Prosa
sind nie enden wollend und es bleibt letztlich Konventions- und Geschmacks-
sache oder akademisches bzw. Verlagskonzern-Diktat, was bevorzugt rezi-
piert wird.'® Aus dieser Perspektive betrachte ich das Denken — vorerst einmal
,mein“ Denken — als eine kiinstlerische Titigkeit. Das heifit, dass ich mir die

als Gruppen - gleichsam passieren, auch im Sinn von durchqueren. Wer dann den ,Ge-
danken der Gruppe“, also den Gedanken, der sich in und durch die Gruppe allmahlich
formiert, letztlich formuliert, ist relativ egal, wenn man ihn als Gedanken der Gruppe
begreift. Das Wichtige an der Emergenz eines Gedankengangs in einer analytischen
Gruppe ist nicht die Brillanz des Gedankens oder seine objektive Sinnhaftigkeit, son-
dern sein Wahrheitsgehalt in Bezug auf die aktuelle Situation der Gruppe: Die Struk-
tur der Emergenz des Gedankengangs und die ihn begleitende Stimmung sind es, die
in der analytischen Gruppe interessieren, weil sie das Agieren und eventuell auch die
Handlungsfahigkeit der Gruppe nachvollziehbar machen. Analog dazu ist es relativ egal,
wann und wo ein Gedanke eines denkenden Einzelnen genau aus dem Denkresonanz-
raum heraus ausgesprochen oder aufgeschrieben wird, wenn es die Emergenz von Ge-
danken(géngen) in und aus diesem Raum ist, die interessiert.

10 | Es ist klar, dass der viel beschworene akademische Nachwuchs in der Philoso-
phie sich denkend kaum entfalten wird kdnnen, wenn er sich karriere(un)bewusst
ausschliefilich diesem Diktat fligt; vielmehr zeugt eine totale Fiigung unter die totale
Qualitatskontrolle nurvon der Unfahigkeit, philosophisch zu denken, sprich alles zu hin-
terfragen, und zwar nicht nur pro forma sondern im Bewusstsein eines zu riskierenden
Absturzes in den Abgrund der Sinnlosigkeit bzw. des Sinnzerfalls, sowohl im logisch-se-
mantischen als auch im damit verbundenen existenziellen Sinn. Auch um diese immer
schon kulturelle Verbindung geht es philosophisch betrachtet in der Gruppen/psycho-
analyse: um das Oszillieren zwischen Zerfall und Emergenz von logisch-semantischem
und existenziellem Sinn.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Stil- und Formfrage unablissig stellen muss, dass ich aus meinem bisherigen
akademischen Abhandlungseklektizismus heraustreten mochte, dass ich ihn
aber zuweilen gezielt wihle, denn seine Ordnung beruhigt mich, macht mein
wildes Denken gefiigiger, hilft mir, an meinem Begriffsgefiige systematischer
zu arbeiten und dabei der Heterogenitit der Seinsweisen besser gerecht zu
werden als in einem eindimensionalen, der Illusion der Klarheit verpflichteten
Abhandlungsstil. In dieser Art, das Denken anzuordnen, wird es selbst zur
Para-Handlung. Doch deren Prosa erscheint mir, wenn ich im poetischen Mo-
dus philosophischer Begriffsschopfung denke und vorstelle, trivial, ja banal,
trocken und steif.

Zugleich ist der stilistisch und methodologisch mehrdimensionalen Ab-
handlung, der in ihr vollzogenen prizisen Wortwahl und Anordnung der Wor-
te in gleichsam mathematisch konstruierten Sitzen eine besondere Art der
Eleganz eigen. Es ist eine hinkende, gratwandernde Eleganz, durchsetzt von
Umstindlichkeit, die der Illusion der Klarheit schelmischer spottet als deren
explizite Kritik, die sich am debattierenden, sich herumschlagenden Handeln
orientiert: planmifig, deliberativ und zielgerichtet. Diese notwendige Um-
stindlichkeit ist die Performanz der Komplexitit der Zusammenhinge, die
nicht fein sduberlich auseinandergelegt werden kénnen, ohne dass die Prozes-
se und Gestalten, die {wir} andenken, zerstort oder reduktionistisch triviali-
siert und plattgedriickt wiirden.

Philosophieren ist immer auch poiésis, Dichtung: Dichte herstellen, aber
eben schopferische Herstellung dieser Sinndichte; es ist das Herstellen aber
vor allem die einfallsreiche mise en scéne von Stringenz zwischen den Phino-
menen und den Begriffen bzw. Begriffsgefiigen, die {wir} philosophisch aus
ihnen herauswinden, die {wir} an sie anlegen, mit denen {wir} sie auffalten,
durchdringen, erhellen oder die {wir} ihnen gerade einmal nur tiberstiilpen.
Dies sind nicht nur reine Form- und Stilfragen, vielmehr driickt sich in ihnen
unser Verhiltnis zur Sprache, zur Welt und zu den Phinomenen, die {wir}
philosophisch denken, am deutlichsten aus. Im Denkstil agieren {wir} — mehr
denn tiber den blofen Gehalt der Aussagen, jedenfalls mehr als {wir} gemein-
hin annehmen: Die Stimmungen, die Wendungen, der Rhythmus, sie alle sind
im Denken genauso am Werk wie im ausgesprochenen Satz, genauso wie in
der Lyrik, denn jeder Gedanke ist immer schon ein leise vor(aus)gesprochener,
und die Anordnung trigt als diese und nicht als eine andere Anordnung all
diese Stilelemente in sich. Auch ohne zu philosophieren, denken Menschen
stilvoll, stellen sich unablissig die Stilfrage beziiglich ihrer Gedanken, und
seien es Gedanken iiber die Nachbarn, die gerade Lirm erzeugen und damit
die Aufmerksamkeit fesseln.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

71


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Derrida hat dies in Bezug auf Nietzsche ausgefiithrt,"! und {wir} kénnten
derartige Untersuchungen bei allen Philosophen machen; auf implizite Weise
tun {wir} es bei der Lektiire, ohne es zu bemerken, schitzen die Texte iiber
ihren Stil ein — gering oder hoch — meist ohne zu bedenken, dass unsere Ein-
schitzungen {uns} etwas iiber {uns} selbst, unsere spezifische Affizierbarkeit
durch diesen oder jenen Stil, diesen oder jenen Gedanken inmitten einer Um-
gebung sagen. Durch die Frage nach dem Stil kommt nicht nur die Frage nach
dem/der Autor_in und seiner/ihrer Beziehung zum Objekt der Denkbegierde
in den Blick.

Diese Frage zieht vor allem eine andere nach sich, die fiir das Spannungs-
verhiltnis Denken—Agieren—Handeln relevant ist: Die Frage: ,Wie wiirde ich das
formulieren oder weiterdenken? Es ist die Frage nach Mimesis und Abwandlung
von schon Gedachtem. Es gibt im Denken, auch im philosophischen Denken,
keine Schule im strengen Sinn, denn die Gedanken sind frei, schnell wie der
Wind, und es gibt theoretisch so viele Denkschulen wie historisch und aktu-
ell relevante Philosoph_innen. Zwar lernen und lehren Denker_innen in der
Schule und an der Universitit, wie stringente Argumentation, wissenschaftli-
ches Schreiben etc. zu vollziehen sind, was eine Gliederung ,lege artis“ ist, was
begriffliche Systematik und Architektonik sind, wie die Regeln des Intellekts
gedacht wurden und vielleicht noch werden kénnten oder sollten; sobald je-
doch die Philosophien genauer studiert werden, relativieren sich die erlernten
Anweisungen und jede_r erfihrt die unendliche Schwierigkeit im Umgang
mit der Pluralitit der Denkstile, auch innerhalb eines Autors, einer Autorin
bzw. des so genannten Textkorpus. Das riickt die Philosophie in die Nihe der
Literatur und unterscheidet sie von den an den exakten Wissenschaften ori-
entierten ,Wissenschaften®, denen die Philosophie immer wieder Grund zur
Selbstinfragestellung gibt.

Schon der erste Philosoph, an dem die meisten von {uns} sich intensiv ab-
zuarbeiten hatten, Platon, weist eine die je etablierten philosophischen Denk-
stile massiv tiberfordernde Buntheit und Heterogenitit auf, die dem Dogma
einer angeblichen Ideenlehre literarisch und performativ widerspricht, aber
auch rhetorisch und argumentativ. Die Statthalter der Institution Philoso-
phie vernahmen das selten, wohl weil ihre Vernunftohren und -augen taub
bzw. blind waren und sind (schlieflich haben ja viele in dem irrigen Glauben
Philosophie zu studieren begonnen, dass sie in der Philosophie weitgehend
ohne Sinnlichkeit, rein geistig und ohne die anderen, so solipsistisch wie das
Ich = Ich leben kénnten).

Doch die Philosophie bedurfte zuerst der Sinnlichkeit; ebenso bedurfte
und bedarf sie der Sinne und der Sinnstiftung im Medium der Leiblichkeit. Je

11 | J. Derrida, ,Sporen. Die Stile Nietzsches®, in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche
aus Frankreich, Frankfurt/M., Berlin 1986, S. 129-168.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

vehementer die Philosophie diese auszuschlieRen tendierte, desto vehementer
begehrte sie sie auf verschlungenen Wegen. Und so hat die Philosophie als
historische Titigkeit die Leiblichkeit samt ihrer Pluralitit und Gemeinschaft-
lichkeit — koiné aisthésis, common sense als Gemeinsinn und Gemeinschaft der
Sinne — gegen viele Widerstinde und Dogmen immer wieder reinstituiert, kul-
tiviert, integriert, in den Logos hineinreklamiert."

Ebenso schwer zu bewiltigen — auch hier geht es wieder um ein Heraus-
treten aus der anfinglich Ohnmacht des Nicht-Kénnens, des Unvermégens —
ist zu Beginn die Pluralitit der Regeln des Verstandes, der Differenzierung der
Begriffe ganz allgemein. Denn jede aufgestellte Regel kommt systematisch,
fur leicht zu beeindruckende Geister mit ungebrochener, gleichsam géttlicher
Allein- und Allgemeingiiltigkeit daher. Deshalb die Frage, die alle, die sich fiir
das Philosophieren entschieden haben, nicht mehr verlassen wird: ,Wie wiirde
ich es machen, wenn ich mich nur getraute?“ und dann: ,Wie soll ich es ma-
chen?“, ,Wie soll ich dies oder jenes am besten, am trefflichsten, am schénsten
denken?“

Die Denkstil-Frage betrifft immer schon unsere Vorstellung von gut, schén
und wahr; die drei sind auf einer praktischen Ebene nicht voneinander zu tren-
nen. Eine Gnoseopathologie und -dsthetik ist immer schon mit einer epistemi-
schen und einer ethischen Komponente versehen, so wie Erkenntnistheorie
und Ontologie niemals strikt zu trennen sind, es sei denn, das philosophische
Denken ist gespalten und damit ein immer schon, immer nur auf Spaltung
ausgerichtetes. Und eben das ist die Crux der Philosophie, von Anfang an,
auch und gerade bei Platon, der sich dessen bewusst war wie kein_e andere_r.
Platon inszeniert, bearbeitet, ironisiert die Spaltung und versucht unablissig,
sie aufzuheben oder zu tiberbriicken. Nicht nur im Kratylos, wo es — partout in

12 | Die Rolle Platons bzw. von Platons Sokrates in der Philosophiegeschichte und in
der zeitgendssischen Philosophie ist nicht zu unterschdtzen. lhre Rezeption und das
Bild, das von Platon/Sokrates in ihr gezeichnet wird, sagt vielleicht mehr aus Uber die
Philosophie einer Zeit als das Ensemble der akademischen Abhandlungen, die in die-
ser Zeit verdffentlicht werden, weil diese sich ja schwerlich zu allgemeinen Aussagen
versammeln lassen. Platon und vor allem seine Darstellung von Sokrates ist so zent-
ral, so paradigmatisch fiir das Fach und zugleich so vielschichtig und widerspriichlich,
dass die Interpretationen seiner Texte oder auch die Ignoranz ihnen gegeniber immer
auch als unbewusste Interpretationen der Philosophie und ihrer Beziehung zur Welt ge-
lesen werden kdnnen. Genau das unterscheidet ihn von einem Dogmatiker, als den ihn
die Dogmatiker gerne darstellen, von einem Guru oder von einem Propheten; das ist
es auch, was {uns} zu verstehen hilft, warum die Philosophie der Vermagdung durch
die Theologie letztlich widerstehen konnte und warum nur in minimal demokratischen
Regimen Philosophie unterrichtet wird (die als Philosophie firmierende Indoktrinierung
durch Marxismus-Leninismus nicht miteingerechnet).

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

73


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

einer sprachphilosophischen Abhandlung — explizit um die Stasis im doppel-
ten Sinn von Biirgerkrieg und Stillstand geht.”.

Heute kann die psychoanalytische Technik, dhnlich wie Platons Arbeit an
und mit der Spaltung, als eine kontrollierte Spaltung im Sinne der Dissozia-
tion gesehen werden. Da das Auseinanderhalten im Modus der Spaltung rea-
listischerweise schwer bis gar nicht méglich ist, muss das spaltende Denken
unablissig titig sein, bis es sich erschopft und in trivialer, autorepetitiver Be-
deutungslosigkeit, im performativen Widerspruch oder seiner obsessiven Fest-
stellung beim Gegner versinkt."

Spaltendes Denken, spaltendes Philosophieren ist Agieren im Denken
schlechthin, auf das Schlechte, das Abjekte hin, d.h. stindig darauf aus, es aus-
zugrenzen, aus dem integrierenden Denken drauflen zu halten. Und dabei fi-
xiert sich das spaltende Denken gerade auf dieses Abjekte — ohne es zu merken
— in unmifRiger Art und Weise. Integrierendes, containendes Denken dagegen
ist das Aushalten und in gewisser Weise auch das Hegel'sche Aufheben der
Konflikte und Spannungen im Denkresonanzraum,; es ist das Aushalten von
Widerspriichlichkeit und Komplexitit in einem Geist, zuweilen sogar in einem
Satzgefiige, ohne sofort durch die formale Logik zensuriert werden zu miissen;
es ist das Halten-Konnen eines Satzes durch die Spannung und den Rhythmus
und damit — stilistisch gesprochen — der Verzicht auf die permanente Kiir-
zung der Sitze, das Zerteilen der Sitze in — dem Lauf der Gedanken véllig
unangemessene — Teile, Hippchen fiir die Gierigen im Geiste, die alles als
Uberschrift verpackt rasch aneignen méchten, auf einen Uberblick reduziert,
ohne es mehrmals nachzulesen, ohne es nachhallen und einwirken zu lassen.

Die Propagandisten der Klarheit leugnen, was alle wissen, nimlich dass
die Sprache kein Vehikel zur Vermittlung von Sinn ist, schon gar nicht die
philosophische Sprache. Philosophische Gedankengefiige wollen, ja miissen
mehrdimensional nachvollzogen werden, um ihre Wirkung zu entfalten. Das
impliziert jedes Mal das Erlernen einer neuen Sprache, mit allen sinnlichen,
rhythmischen, ja denkmotorischen Aspekten, die eine derartige Anstrengung
beinhaltet, bis hin zum Abschreiten der Gedankenginge beim Sprechen oder
Lesen. Philosophieren heifdt begriffliche und eben nicht oder nicht vordergriin-
dig lyrische o.4. Sprachen zu entwickeln, die dem Feld der Begriffsbildung in
seiner Vielschichtigkeit moglichst gerecht werden.

13 | Siehe hierzu Nicole Loraux, ,Cratyle a I'épreuve de stasis®, in: La tragédie d’Athé-
nes, Paris 2005, S. 109-124.

14 | Nach dem Motto ,Alles ist relativ!®; die -isten da gegen die -isten dort; der Kom-
mentar vom Kommentar vom Kommentar ...; Sein ist, Nicht-Sein ist nicht ...

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

b Gedankengidnge im Denkresonanzraum:
Versuch iiber die mise en sens

Ich werde mich im Folgenden systematischer mit der Frage nach der Emer-
genz des Denkens aus einem untrennbar seelischen wie auch leiblichen Af-
fekt-Vorstellungs-Wunsch-Geschehen befassen, das seinerseits in das gesell-
schaftliche Imaginire der philosophisch-begrifflichen Sprache, der damit
verbundenen Stimmungen und Praktiken eingebettet ist. Dabei ist nicht nur
der unumgingliche Leibbezug oder das Psyche-Soma mit seiner ebenso repri-
sentationalen wie somatischen vis formandi relevant, sondern auch die Art und
Weise, wie diese Emergenz zwischen Agieren und Handeln begrifflich vorge-
stellt werden kann, sowie das ,Woraus“"® derselben. Es kann sich beim Versuch
der Beantwortung dieser Fragen weder um die Anwendung eines psycholo-
gistischen Verfahrens handeln, noch um ein bewusstseinspsychologistisches
Verfahren, das auf das Problem des Leibbezugs der Denkakte angewendet
wiirde. Am gerade erorterten begrifflichen Problem des Leibbezugs der Denk-
akte und des sie umgebenden ,Apeiron‘ vorbeigehen wiirde ich auch mit einem
formallogischen Elenxis-Verfahren, dem sich die Frage immer nur entziehen
wiirde; vielmehr wird es mir um eine ontologische Zugangsweise gehen.

Je nach Seinsweise ist der magmatische bzw. der identititslogische Anteil
unterschiedlich gewichtet. Ich greife hier den Begriff des Magma auf, wie Cas-
toriadis ihn im Anschluss an die Mathematikergruppe Bourbaki weiterfiihrte
und fiir die Ontologie prigte. Er definiert diesen Begriff so, dass sich innerhalb
eines Magma unendlich viele Mengen identitits- und mengenlogisch bestim-
men lassen, wobei als Residuum stets ein Magma bleibt.’® Das heifdt nichts
anderes, als dass es unterschiedliche Dichtegrade oder variierenden identitits-
logischen Gehalt gibt. Nach diesem Kriterium koénnen ihrerseits verschiedene
Seinsweisen gruppiert und klassifiziert werden. Eine mathematische Formel
hat in dieser Hinsicht eine andere logische Dichte fiir {uns} als ein Gedicht
oder eine Notationsgraphik wie etwa jene des Komponisten Haubenstock-Ra-
mati.” Die musikalische Gestalt einer solchen Notation kann nur crossmodal
halbwegs erschlossen werden, also fiihlend, sehend, akustisch vorstellend,
dann denkend, bis es schliefllich motorisch mit der Stimme und den Instru-
menten nachvollzogen wird. Dies setzt seinerseits die Beherrschung vieler

15 | Im Sinne eines ,spezifischen’ (nicht universalontologischen) Apeiron in Abwand-
lung von Anaximander: Woraus die Dinge entstehen, dahin vergehen sie.

16 | C. Castoriadis, Gesellschaft als imaginére Institution sowie ,La logique des mag-
mas et la question de 'autonomie®, in: Domaines de I’Homme, Paris 1986.

17 | R. Haubenstock-Ramati, z.B. Alone 1, 1974: https://i.pinimg.com/736x/b0/
ca/7a/b0ca7a33eb81dfael739bb755a144804.jpg (15.11.2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

75


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

sensomotorischer Fihigkeiten und Verstehensmodi voraus, die Notation kann
aber auch als Bild fiir sich stehen.

Eine dichotome Korper-Geist-Unterscheidung erscheint in diesem Zusam-
menhang als begrifflich unstimmig und der Erfahrung bestenfalls als Grenz-
begriff angemessen. Grundsitzlich begreife ich das vorstellende, denkende,
orektisch und affektiv bewegte Psyche-Soma als eine aporetische Einheit, die
in sich sowohl eine unumgingliche Verwobenheit der beiden Seinsmodi (see-
lisch/leiblich) als auch eine Tendenz zu deren Auseinanderklaffen birgt; eine
Tendenz, aus der sich, metapsychologisch gesprochen, die Kérper-Geist-Dicho-
tomie ebenso speist wie diverse psychische Spaltungsmechanismen.

Relevant am Problem der leiblichen Erfahrung im Denkakt und des Denk-
aktes als solchem sind die Modi des permanenten ,Rekurses‘ der ,denkenden
Seele auf diese Erfahrungen bzw. die stindige Prozessualisierung von Gedan-
ken aus einem immer schon psychosomatischen Erleben und Agieren heraus.
Die mise en acte ist unterschwellig immer schon in Gang, wenn Menschen
vorstellen, ja sogar vor der Entwicklung von Vorstellungen im Sinne der cogi-
tationes; der Wunsch-Affekt-Vorstellungs-Fluss ist unablissig in Gang gesetzt.
Bei der Erschliefung dieser Fragestellung kann die Leib-Kérper-Differenzie-
rung im Anschluss an Husserl und vor allem Merleau-Ponty begriffsanalytisch
hilfreich sein, sie steht aber nicht im Vordergrund, schon gar nicht als absolu-
te oder substanzielle Differenz. Ich kniipfe vielmehr an das bereits erwihnte
und im vorigen Abschnitt teilweise dargestellte Experiment (Denken, das sich
gebdrdet) an, das im Sinne einer performativen Versuchsanordnung Denken
aus dem konkreten Akt heraus als das zu erkunden versuchte, was sich in actu
auf sich als leibseelische Denkerfahrung zuriickwendet (Reflexion). Was sich
mir im Zuge dieses Experiments erschloss, war der bereits angesprochene Be-
griff des Denkresonanzraums, den ich im Folgenden in seiner ontologischen
Dimension, d. h. die Seins-, Entstehens- und Vergehensweisen des Denkens
im Leibbezug betreffend, genauer darstellen méchte.

Denken ist aber nicht nur im Einzelnen leiblich verankert bzw. verkorpert,
es verkorpert sich noch mehr im Miteinander und tiber die Formierung des
politischen Koérpers und im Leibvollzug des Kollektivs. So mag etwa eine po-
litische Protestbewegung abgeschlossen sein, im Nachhinein lebt sie weiter
in den Akteur_innen, die durch diese Bewegung die Welt verinderten und
durch sie verindert worden sind: Deren Handlungen und damit verbundene
Denkakte werden immer wieder abgerufen, erinnert, in der Vorstellung abge-
indert und mit anderem Ausgang vorgestellt. Ein Leben ohne sie ist nur noch
schwer vorstellbar, zumindest eine Zeit lang. Derart ereignishaftes Handeln
im Kollektiv dhnelt in dieser Hinsicht der Verliebtheit: Nach ihr ist kein Stein
mehr auf dem anderen; die Menschen verindern sich darin gegenseitig, tau-
schen Positionen ein, ihre Identititen vermischen sich, auch wenn Fronten
gebildet, Konflikte ausgetragen werden. All das instituiert ein neues Verhilt-

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

nis zwischen den Menschen und ihren Institutionen, zwischen den bewussten
und den nicht- bzw. unbewussten Anteilen ihres Tuns und Denkens, egal wie
sie sich entschieden haben, egal, ob sie ganz oder nur halbherzig hinter ihren
Entscheidungen stehen.

Dieser Handlungsraum, in dem Entscheidungen bedacht, denkend abwi-
gend getroffen und immer auch schon erlitten wurden, ist der Raum, der die
Freiheit begriindet, und zwar nicht als naiv vorgestellte Willensfreiheit, son-
dern vielmehr als begrifflich konstituierte Fahigkeit der Menschen, im wei-
testen und im besten Sinn miteinander zu handeln, d. h. ihr Tun denkend
anzuleiten, zu begleiten und zu begrenzen. Handeln und die Freiheit, denkend
zu handeln, ist nicht eine Frage von verhaltenstheoretisch konstruierten Ex-
perimenten wie Knépfe driicken, sondern Deliberatio als eine vor(aus)- und
nach-denkende Tatigkeit (im Sinne prometheischer und epimetheischer Hal-
tungen). Aber umgekehrt ist auch Denken als vom Vorstellen und Phantasie-
ren unterschiedener Prozess ein kohirentes, konzentriertes und dem Reali-
titsprinzip oder dem Prinzip des jeweils instituierten Logos folgendes (Probe-)
Handeln, Sprechen im Stillen, dann lautes Nachdenken und schlieflich Ent-
scheiden niederzuschreiben, zu vergessen, auszusprechen oder weiterzuden-
ken. Es sind dies unmerklich voneinander unterschiedene Aspekte des Denk-
und Handlungsvollzugs, die zu den bereits erwidhnten Phasen des Vollzugs
(mise en acte, mise scéne, mise en abime, mise en sens) hinzukommen.

Das Denken als Denkaktivitit und Hervorbringung von Denkakten im
Leibvollzug zu begreifen, impliziert die Abstrahierung aus dem Hier und Jetzt
der leiblichen Verortung im Vollzug des Denkaktes und ihr Wiedereinlassen
in diesen Leibvollzug in einer begrifflichen Perspektive. Es kann etwa begin-
nen mit der Re-flexion darauf, diesen und keinen anderen Gedanken (weiter-)
gedacht zu haben, so und nicht anders, etwa mit anderen Worten. Jetzt zum
Beispiel: Ich konnte die Themenstellung und die damit verbundene Gliede-
rung ganz anders vornehmen, eine ,Metatheorie der Denkakte“ ankiindigen
und eine solche Ankiindigung nicht als anmafiend empfinden und (v)erach-
ten; oder sie anlegen als Ausdruck philosophisch-akademischer Brillanz in
der ideellen Verkérperung einer eher abstrusen Groflenphantasie, die bereits
damit beginnt, dass sie den Sprechakt im Denken als nicht signifikant heraus-
stellt. Stattdessen beginne ich mit einem Aspekt dessen, was Freud ,Probe-
handeln“ nennt und was sich innerhalb der Gedankengenese spezifischer als

Probedenken betrachten lisst.’®

18 | ,Die unter dem Druck der Realitdt notwendig gewordene Aufhaltung der motori-
schen Abfuhr (des Handelns) wurde durch den Denkprozess besorgt, welcher sich aus
dem Vorstellen herausbildete. Das Denken wurde mit Eigenschaften ausgestattet, wel-
che dem seelischen Apparat das Ertragen der erhdhten Reizspannung wéhrend des Auf-
schubs der Abfuhrerméglichten. Es istim Wesentlichen ein Probehandeln mit Verschie-

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

77


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Mit der Entscheidung, etwas so und nicht anders zu denken, entsteht be-
wusst herbeigefithrtes Denkgeschehen, aber es geschehen im Zuge dieser Ent-
scheidung auch Dinge, die nicht absehbar waren, die zuweilen Subjekte in die
Lage versetzen, eine Handlung, also den fiir sie dann fiir andere ausgesproche-
nen bzw. verdffentlichten Gedanken, riickgingig machen zu wollen. In diesem
Sinn der Gespaltenheit erleiden {wir} selbst die relativ stille Handlung eines
Gedankengangs oder auch unausgesprochener, zum Beispiel psychisch héchst
brisanter Gedanken, die {wir} aktiv herbeigefithrt haben und die {uns} zuwei-
len, unmittelbar leiblich-reaktiv, die Rote ins Gesicht schief3en lassen.

Dieses Chiasma von aktiver und passiver Dimension des Denkens vermag
das titige Nach-denken sowohl iiber Handlungen und Handeln als auch tiber
Denkakte und Denken zu erhellen: Wenn Akteur_innen iiber ihre Handlun-
gen nachdenken, dann auch, weil sie durch dieses Nachdenken die in Ohn-
macht umschlagende Passivitit eines sie iberwiltigenden Denk- und Hand-
lungsgeschehens durchbrechen. Das Denken im Zeichen der Nachtriglichkeit
(und irgendwie ist Denken das immer) setzt die Akteur_innen des Denkens
in stindige Beziehung zum bereits in der Verwirklichung unabdnderlich Ge-
schehenen.

Auf der Ebene des Unbewussten wird dieser Wunsch unterschiedlich aus-
agiert. Insbesondere das zeitliche Verhiltnis der Handlung zu ihrem Vorher und
Nachher steht hier auf dem Spiel. Riickgingigmachen ist nur in der Phantasie
moglich, aber diese phantasmatische Nach-Behandlung versetzt die Handeln-
den in ein neues Verhiltnis zur Zeit, ja zur Zeitlichkeit als einer bestimmten,
durch konkrete Gedanken und (innere wie duflere) Ereignisse strukturierten,
die rhythmischen Affekt-, Wunsch- und Vorstellungslegierungen strukturie-
renden (dies ist im Kontext des ,Wiederholungszwangs' relevant).

Etwas riickgdngig machen oder wiederholen und abindern zu wollen, spielt
sich in nachtriglichen Gedanken ab, die ihrerseits wieder Probehandlungen
sind, sowohl riickwirtsgewandte als auch in die Zukunft hinein entworfene.
Dabei wirken Handeln und unbewusstes oder vorbewusstes Agieren wieder
stirker ineinander als in der konzentrierten Phase der Entscheidungsfindung
im akuten Handlungsgeschehen, welches vom Handlungszwang geprigt ist.
Das Nachdenken (oder Re-flexion, Riickwendung) ist durchsetzt mit Nachsin-
nen, einem frei flottierenden, kreativen Wunsch-Affekt-Vorstellungs-Fluss, der
die Auswirkungen der Handlungen und ihre Griinde auslotet und fiir welchen
es im akuten Handlungsgeschehen kaum Zeit gibt. Durch die neuerliche Er-

bung kleiner Besetzungsquantitaten unter geringer Verausgabung (Abfuhr) derselben.”
Sigmund Freud: Formulierungen (ber die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens
(1911). Gesammelte Werke. Band VIII, Frankfurtam M. 1945, S. 233. Das Probedenken
innerhalb des Begriffs des Probehandelns wére das noch nicht veréffentlichte, erstins-
geheim ausprobierte Denken, der versuchsweise Gedankengang.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

6ffnung des Agierens- und Handlungsresonanzraums im Nachdenken relati-
viert sich das Ziel oder das Resultat der Handlung, die sich dadurch in ihrer
gesamten Plastizitit und Zeitlichkeit in die Akteuer_innen einschreibt. Das
gilt auch fiir — ausgesprochene oder unausgesprochene — Denkakte.

Denkresonanzraum

Inmitten des unablédssigen Vorstellungs- und Denkprozesses gibt es kein Ru-
hen, kein Innehalten, es sei denn, {wir} stoppen den Gedanken- und Vorstel-
lungsfluss per Entscheidung, einem Gedanken konzentriert und aufmerksam
zu folgen und ihn willentlich weiterzufithren. Das Rauschen der Stimmen
aller anderen Gedanken und Vorstellungen tritt zuriick als eine Art Hinter-
grundgerdusch. {Wir} kénnen {uns} dies als in einem Denkresonanzraum
gehaltenes anonymes Denken-Vorstellen-Wiinschen-Fiithlen vorstellen. Der
Gleichklang der so genannten Fremdworte résonner (resonieren) als widerhal-
len und risonieren, im Sinne von logisch schliefRen oder verniinfteln, ist nicht
nur ein gliicklicher Zufall; dieser Gleichklang lisst sich verkniipfen mit der
deutschsprachigen ,Vernunft’, die bekanntlich von ,Vernehmen‘ kommt und
in die Schichten- und Phasenanalyse des Denkakts das Bewusstsein einer zeit-
rdumlichen Mehrdimensionalitit bringt, wie {wir} sie am besten im Theater
im Anschluss an Artaud verwirklicht sehen.”

Auch in der Gruppenpsychoanalyse spielt die Resonanz eine zentrale Rol-
le: Die analytische Gruppe wird seit Foulkes mit einem Orchester verglichen,
in dem die unbewussten, vorbewussten und bewussten Vorginge, Gedanken,
Sprechakte, Affekte, Vorstellungen, Wiinsche etc. widerhallen (résonnent) und
in vielschichtig verwobenen Rhythmen in der Gruppenmatrix zirkulieren. Ich
gehe davon aus, dass jeder Gedanke inmitten einer solchen Matrix entsteht.

19 | Ahnlich verhélt es sich mit Lacans Sprache, die immer auch - und zwar vornehm-
lich mit Hilfe von calembours - eine mise en scene (Inszenierung) des Unbewussten
ist. Deshalb kann sie schwerlich in einer Ubersetzung, auch nicht in einer Ubertragung
angemessen erfasst werden, weil die Ubersetzung von Lacan sich fast ausschlieRlich
auf den Sinn konzentriert und nur am &uflersten Rande fiir die anderen Phasen des
Denkvollzugs empféanglich ist. Wer also mit einer englischen oder gar deutschen La-
can-Ubersetzung, auch wenn franzésische Begriffe wiedergegeben und erlautert wer-
den, dogmatisiert, d. h. zu wissen behauptet, was genau gemeint oder Kern der Ge-
danken ist, irrt unweigerlich. Uberhaupt ist jede Dogmatisierung Lacans irrig, weil sie
seine bewusst polysemische, widerspriichliche, dann wieder koh&rente und immer viel-
schichtige Sinnstiftung verkennt, eine Sinnstiftung, der etwas von einer esoterischen
Lehre anhaftet, einer Lehre, die ja tatsachlich in erster Linie fir Psychoanalyse-Initiierte
bzw. Kandidat_innen verkiindet wurde. Siehe hierzu vor allem M. de Certeau, Histoire
et psychanalyse entre science et fiction, Kapitel X ,Lacan: une éthique de la parole“, S.
278-311.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

79


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8o

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Ich mochte meine Ausfithrungen nun in die Beantwortung von zwei Fra-
gen gliedern:

1) Was verstehe ich unter Denkresonanzraum genauer und inwiefern handelt
es sich dabei um einen metaphysischen Begrift?

2) Wie hilft dieser Begriff das Problem des Denkaktes im Leibbezug zu er-
hellen?

Ad 1) Denkresonanzraum ist ein Erfahrungsbegriff, der zugleich metaphysisch
wirkt, weil er — gleichsam als konkretes a priori — die Bedingung der Moglich-
keit des Vorstellens und Denkens und erst recht eines philosophischen Denk-
aktes darzustellen vermag. Das Denken spielt sich ab, vollzieht sich in Bewe-
gungskaskaden des leiblich-orektischen Vorstellungs-Affekt-Flusses, wobei
einmal mehr der funktionale bzw. dysfunktionale Kérper, dann wieder mehr
der ausdrucksvoll sich bzw. etwas manifestierende Leib, dann wieder mehr
die Wortvorstellungstitigkeit den Ton anzugeben scheint. Dieses skandieren-
de Moment im Denkakt ist immer mit der Aufmerksamkeit verbunden, also
mafgeblich durch die orektisch-intentionale Qualitit des Denkakts bedingt.
Zugleich unterliegt die Aufmerksamkeit, awareness, auch einem dem Denken
nicht entsprechenden, aber ihm zugehérigen Oszillieren zwischen Trigheit
und ereignishafter Aktivierung eines durch leibliche Anzeichen sich manifes-
tierenden, im Denkresonanzraum emergierenden Gedankens, der dann sei-
nen mehr oder weniger regulierten (oder gar regulierenden) Lauf nimmt.

Von besonderer Bedeutung ist das containment im Denkresonanzraum.
Dieses das Be-greifen antizipierende, immer schon bedingende Halten oder
Aushalten (statt Agieren) von schwierigen Affekten im Sinne von Bion? ist
nicht statisch. Vielmehr hilt sich darin der Affekt-Vorstellungs-Gedan-
ken-Fluss in stindiger Bewegung, sodass die nachdenkende und schlieflich
begrifflich ordnende dianoia ihn darin als in einem affektiv-phantasmatischen
Medium zirkulierenden Fluss bearbeiten kann und eigentlich auch unablissig
bearbeitet, auch ohne unser Wissen, implizit, teilweise nicht bewusst und, das
ist fiir meine Zugangsweise wichtig, immer auch unbewusst im Freud’schen
Sinne.

Diese fiir die Begriffsbildung transzendentale Funktion des Denkreso-
nanzraums ist gleichsam die Wurzel des Denkakts im Leibbezug. Es gibe
zwar noch vieles zu sagen iiber die empirische Phinomenalitit, zum Beispiel,
dass es problematisch ist, empirisch von einer primiren Einbildungskraft zu
sprechen, auf die die sekundire Bearbeitung durch die dianoia oder die geisti-
ge Titigkeit des Verstandes bzw. die verkniipfende Titigkeit der Vernunft folgt.
Denn {wir} haben es hier mit einem zeitrjumlich komplex verwobenen Pro-

20 | W. Bion, Lernen durch Erfahrung.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

zess zu tun; begrifflich-metaphysisch ist eine solche Anordnung aber durchaus
sinnvoll.

Gehen {wir} nun weiter in der Frage, inwiefern es sich beim Denkreso-
nanzraum nicht nur um einen Erfahrungsbegriff, sondern auch um einen
metaphysischen Begriff handelt. Ich mache diese Unterscheidung, obwohl
ich die scharfe Trennung Kants nicht annehmen kann, weil ich mich mit den
metapsychophysischen oder genauer mit den metapsychophysiologischen As-
pekten des Denkens befasse, die in sich seltsame Verwobenheiten und Unter-
scheidbarkeiten aufweisen, an die Kant nicht explizit gertihrt hat. Aber grob
gesprochen macht sie doch Sinn, eben im Sinne eines konkreten a priori, das
unter einer anderen Perspektive zu einem a posteriori werden kann — dhnlich
wie das platonische mimema, das immer auch als eidos fiir weitere mimemata
betrachtet werden kann, wie bereits Victor Goldschmidt gegen die , Ideenleh-
re“-Dogmatik aufzeigte.” Ich werde deshalb oszillieren zwischen empirischem
und ontologischem Begriffsgebrauch und aus der Beschreibung der Erfah-
rungsebene die ontologischen Implikationen explizit zu machen versuchen.

Ein wichtiger Aspekt dieser ontologischen Dimension des Denkresonanz-
raums ist seine zeitrdumliche Verfasstheit. Rdumliches und Zeitliches ver-
halten sich darin relational zueinander, sind ineinander verschrinkt. Es gibt
eine innere Zeitlichkeit, die zugleich bewegliche innere Riumlichkeit und als
solche immer auch schon Verrdaumlichung ist. Die zeitlichen und raiumlichen
Grenzen des Denkresonanzraums sind biologisch-anatomischer Art, es sind
die Grenzen des zoon, denn das gesamte Psyche-Soma ist Denkresonanzraum,
in ihm gibt es keine klaren oder fixen Grenzen, weil sie dort erst — in An-
lehnung an iuferliche und im Inneren des Leibgeschehens wahrnehmbare
Grenzen - entstehen fiir die Psyche bzw. das sich entwickelnde Vorstellen,
Wahrnehmen und Denken.

Ein zweiter zu behandelnder Aspekt betrifft die Dynamik, d. h. die Ver-
sammlung und Schichtung, das Oszillieren zwischen bestimmten Af-
fekt-Wunsch-Vorstellungs-Legierungen und ihrer Auflésung, Re-legierung
und De-legierung. Diese Versammlung ist sowohl als eine zwischen physikali-
schen Modi als auch an der Grenze gegensitzlicher physikalischer Seins- und
Bewegungsmodi vorstellbar.”? Zugleich — und hier kommt die Einbildungs-
kraft ins Spiel — ist das Ritsel des Auftauchens von Vorstellungen im Denkre-
sonanzraum bis heute ungeldst. Am besten kann man dieses Auftauchen im

21 | V. Goldschmidt, Le paradigme dans la dialectique platonicienne, Paris 1985.

22 | Neurophysiologisch und biochemisch betrachtet wiirde dies etwa die elektromag-
netische, die quanten- oder die makrophysikalische bzw. chemische Ebene der neuron-
alen Funktionsbeschreibungen betreffen, also elektrische Spannung, Neurotransmit-
ter, Hormone, unterschiedliche Gewebestrukturen mit unterschiedlichem Dichtegrad
und unterschiedlicher Lichtdurchlassigkeit etc.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

81


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Modus der freien Assoziation beobachten, in der Mediation oder der écriture
automatique der Surrealisten.?®

Dies fithrt zum dritten Aspekt der metaphysischen Dimension des Denk-
resonanzraums. Dieser Aspekt betrifft die Frage nach der minimalen Materi-
alitit der Vorstellungen und der leiblichen Dimension ihrer Entstehung, nicht
nur entwicklungstheoretisch gesprochen, sondern in jedem Moment der Ge-
nese eines Gedankengangs. Fiir Aristoteles schien es klar zu sein, dass die
denkende Psyche immer auch eine leibliche Angelegenheit ist. In seiner Ab-
handlung Uber die Seele sticht nicht nur der bekannte Satz im IV. Buch, ,nie-
mals denkt die Seele ohne Phantasmen“®, hervor, sondern auch die Vorrangig-
keit des Tastsinns, hapsis. Ich mdchte dazu die aus Neurowissenschaften und
Psychoanalyse inspirierte These aufstellen, dass die in Anlehnung an die friih-
kindlichen, leiblichen Fiitterungs-, Verdauungs- und Ausscheidungsprozesse
sich allmihlich entwickelnden Vorstellungsprozesse in dieser Verbindung am
Werk bleiben, ob {wir} wachen oder schlafen.

Dies pragt das Denken von Beginn an auch als Agieren und macht die Pro-
zessstruktur des Denkresonanzraums aus, die {wir} schwerlich unabhingig
von der Materialititsfrage betrachten konnen. Ich gehe dabei nicht nur von
einer primiren oder Formen schopfenden Einbildungskraft als Vorstellungs-
kraft aus, die in jedem Denk- und Vorstellungsakt am Werk ist, manchmal
mehr, manchmal weniger dezidiert hervortritt, sondern ebenso von einer
somatischen vis formandi, wobei keine der beiden in Reinform zu existieren
scheint, auch dann nicht, wenn ein fast kérperloser Physiker eine neue Formel
ersinnt. Denn das reine Denken ist zwar eine philosophisch sinnvolle Abstrak-
tion, zugleich ist es aber eine gedankenexperimentelle Illusion. Es kann nicht
als real postuliert werden im Sinne einer Existenz des reinen Denkens bzw. des
reinen Gedankens oder im Sinne einer Substanz, die begrifflich ebenso wider-
spriichlich ist wie die Existenz Gottes, die ja gerade deshalb Glaubenssache ist.

Ich kehre also zu einem provisorisch physikalistischen Ansatz zuriick, der
eventuell Denkstiitzen liefern kann fiir die weitere Bestimmung des erst noch
metaphorischen Begriffs des Denkresonanzraums. {Wir} wissen aus der Hu-
manmedizin, dass das Gedirm ein eigenes, autonom arbeitendes Nervensys-
tem aufweist, das maflgeblich und vor allem fiir die Verdauungstitigkeit zu-
stindig ist, das enterische Nervensystem.? Die Beteiligung dieses leiblicheren

23 | Wobei diese bei André Breton - wie die critique génétique herausfand - mehr ein
Programm als eine verwirklichte Praxis war. Siehe B. Didier, N. Jacques (Hg.): Collection
,Manuscrits Modernes*. Manuscrits surréalistes. Aragon, Breton, Eluard, Leiris. Paris
1995.

24 | Uber die Seele, 431a16-17.

25 | Dieses ist nach heutigem medizinischem Wissensstand mit dem ZNS (zentra-
len Nervensystem) verbunden und sendet rund 90 % seiner Informationen ins Gehirn,

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Nervensystems am Denkakt ist fiir die metaphysische Frage nach dem contai-
nenden und prozessualen Denkresonanzraum nicht irrelevant. Denn obwohl
dort nach heutigem Stand keine Vorstellungs- und Urteilstitigkeiten stattfin-
den bzw. prozessualisiert werden, gibt es interessante und noch unerforschte
Verbindungen zwischen beiden Systemen, und zwar auflerhalb der Verdau-
ungstitigkeit, wie vor allem aus der Psychosomatik bekannt ist.

Vielleich lisst sich eines Tages iiber die physiologische Briicke des Para-
sympathikus, der diese beiden Systeme verbindet, auch eine Briicke legen zwi-
schen Intuition und Verstand, d.h. rationaler Uberlegung des Gehirns, denn
die Intuition ist die beste aller affektiv bedingten Vorstellungs-, Denk- und Ur-
teilsarten, wenn das rational planende Bewusstsein nicht iiber den Grofteil der
fur eine Entscheidung relevanten Informationen verfiigt.

Aber unabhingig von den noch zu erwartenden naturwissenschaftli-
chen Beweisfithrungen, begniige ich mich einstweilen damit, dass das in
der deutschen Alltagssprache seit langem gebriduchliche ,aus dem Bauch Ent-
scheidungen treffen hiermit ein wenig fundierter erscheint. Die stringente
Verstandestitigkeit des computing ist dagegen vornehmlich, aber eben nicht
ausschliefilich, Kopfangelegenheit. Sie ist immer auch sensomotorischer Na-
tur, das heifdt unter dominanter Beteiligung der Hand, somit haptischer und
objekthaft-gegenstindlicher ausgerichtet auch im Umgang mit Begriffen, die
vom Umfassen (conceive, concevoir) des haptischen Begreifens abgeleitet sind.
Man kann sagen, dass sie nach Abstrahierung vom Motorisch-Handwerkli-
chen noch strukturell von diesem geprigt sind.

Denken vollzieht sich also aus verschiedenen Gesichtspunkten immer
auch im und durch den Leib als materieller Vorstellungsfluss. Es entsteht als
spezialisierte Vorstellungstatigkeit zuerst in Anlehnung an die Schluck-, Ver-
dauungs- und damit an die Darmtitigkeit, und es vollzieht sich stets unter
Mobilisierung aller méglichen, vielleicht sogar aller Areale des Kérpers, ins-
besondere aber der Hand, die im Homunculus eine im Vergleich zu unseren
sonstigen Korperproportionen iiberdimensionale Gréfe annimmt, noch gro-
Rer als die im Zuge des Denkens aktivste Extremitit des Kérpers, die Zunge.

Denkresonanzraum ist also ein Erfahrungsbegriff, insofern er aus den
(immer provisorischen) Beobachtungen der Denkaktivitit als einer leiblichen
und aus den (ebenso provisorischen) empirisch-medizinischen Theorien her-
vorgeht. Er ist aber auch ein metaphysischer Begriff, insofern er den Verschie-
bungen, den Umschichtungen im Begreifen des Leib-Seele- und Geist-Korper-

funktioniert aber auch unabhéngig von diesem. Auch die Verbindung zwischen ZNS und
Immunsystem ist in diesem Zusammenhang interessant. Sie wurde von den meisten
Arzt_innen lange als unmdglich vorgestellt bzw. ,dogmatisiert’, wahrend Immunolog_
innen und Psychosomatiker_innen langst mit der Hypothese einer solchen Verbindung
arbeiteten, einer Hypothese, die sie schlieflich belegen konnten.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

33


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Verhiltnisses gerecht zu werden vermag. Er ermdglicht das containment auf
der transzendental-begrifflichen Ebene, denn diese Dinge sind weit davon
entfernt, wissenschaftlich geklirt zu sein. Der Leib bzw. Korper als Denkre-
sonanzraum ist immer schon seelisch, bewegt/bewegend, titig/affiziert bzw.
erleidend, und als Begriff ent/hilt er alle Modi des Vorstellungsflusses, aus
dem das Denken hervorgeht und in den es wieder diffundiert.

Wie trigt nun der Denkresonanzraum dazu bei, die metaphysische bzw.
ontologische Dimension des Problems des Denkens in seinem Leibbezug kon-
kreter zu erhellen? Analog zur Problematik der transzendentalen Einbildungs-
kraft in Verbindung mit dem Schema bei Kant stellt sich aus heutiger Sicht
die Frage nach dem metaxy als Uberlappung im Leib-Seele- und Kérper-Geist
Chiasma. Wihrend der Leib zumeist als stark mit der Seelen- bzw. Vorstel-
lungstatigkeit verwoben gedacht wird, dient das Begriffspaar Korper-Geist der
klareren Differenzierung, ja Trennung von leiblichen bzw. kérperlichen Phi-
nomenen und geistigen Tatigkeiten. Wenn der Denkresonanzraum diesseits
der begrifflichen Einteilung angesiedelt ist, dann weil in ihm diese Differen-
zierungsarbeit ansetzt.

Ich mochte das mit den vier Phasen des Vollzugs eines Denkaktes veran-
schaulichen, die iiber den Denkresonanzraum in ihrer Gleichzeitigkeit — wenn
auch nur sehr partiell — erfahrbar und reflektierbar sind. Zur Erinnerung sei-
en sie hier nochmals in Hinblick auf die Denktitigkeit angefiihrt: 1) mise en
scéne als Phantasieren und als Versuchsanordnung eines Gedankens (mehr
unbewusst, weniger bewusst); 2) mise en acte, etwa als Agieren in Gedanken
oder in protogedanklichen Vorstellungen, als Aufbegehren und als probehand-
lungsartiges Aus-denken im Sinne einer sprachlichen Handlung, in mir und
fur mich, also nur gedacht, oder laut ausgesprochen fiir andere (unbewusst/
bewusst); 3) mise en sens, logisch-kohirente bzw. argumentative sekundire Be-
arbeitung (mehr bewusst/weniger unbewusst, im Traum anders bzw. am Lust-
prinzip orientiert); 4) mise en abime, krisenhaftes Agieren im und durch die
Denktitigkeit oder gedankliches Chaos-Stiften, aber auch Zwangsgedanken,
die das Chaos nur perpetuieren in dem Glauben, es zu ordnen, bzw. in einen
unendlichen Regress fithrendes Nicht-Denken, Denkhemmung bis hin zu den
Manifestationen schizophrener Denktitigkeit wie Denkzerfall und dessen Ab-
wehr in Form von konkretistischen Gedanken und Phantasmen?, d.h. wenn
abstrakte Symboliken plétzlich rein sinnlich ,gedacht“ und erlebt werden, Me-
taphern nicht im metaphorischen, sondern nur im wértlichen Sinn verstanden
werden konnen.

Die vier Phasen sind in keinem titigen Denkprozess als konsekutive Pha-
sen zu betrachten, die sich immer nur in der gerade genannten Reihenfolge
abspielen wiirden. Vielmehr sind sie im Denkresonanzraum immer gleich-

26 | W. Bion: ,Attack on linkings®, op. cit.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

zeitig am Werk, wobei das jeweilige Hervortreten oder Dominieren einer der
vier Phasen hinsichtlich des Denkaktes oder Denkprozesses nicht nur der Auf-
merksamkeit, also dem intentionalen Bewusstwerdungsprozess geschuldet
ist, sondern auch den endogenen Impulsen aus dem Psyche/Soma sowie den
exogenen Impulsen, den Verdringungs- und Machtverhiltnissen zwischen
den Instanzen etc. Die mise en scéne tritt auf allen Ebenen der leiblichen und
seelischen sowie der geistigen Titigkeit in Erscheinung, hallt auf allen Ebenen
wider, verdndert sich also je nach Impulsen und vermag sich entweder mehr
uiber leibliche Manifestationen oder mehr iiber bewusstseins- und aufmerk-
samkeitsbedingte Prignanz in den Vordergrund zu bringen.

Anders als in der gestaltpsychologischen Zugangsweise scheint mir al-
lerdings die Tédtigkeit im psychosomatischen bzw. korperlichen Denkreso-
nanzraum als selbst Gestalten hervorbringende zentral. Die vis formandi ist
als Tatigkeit an einem begrifflichen und zugleich irgendwie empirischen Ort
anzusiedeln, der zugleich ein Nicht-Ort ist. Ich rekurriere allerdings nicht auf
eine Freud’sche Topik, sondern auf eine — wenn man so will — postkantsche
Topik, in der eine Raumzeit sich als konkretes a priori des Vorstellens und
Denkens immer von neuem als materialisierte Form der Hervorbringung von
Gestalten, eiden, hervorbringt, als res extendenda sozusagen, die dennoch in
den zeitrjumlichen Grenzen des Psyche-Soma bleibt, dessen Potenzial aber bis
zum Tod zugleich schier unendlich, unfassbar im doppelten Sinn ist.

Der so genannte Kontext ist dabei im Grunde kein Kontext, sondern Milieu,
Material und Bedingung, also das, woraus Gedanken emergieren. So kann das,
was {wir} gemeinhin als leiblichen Kontext eines Gedankengangs wahrneh-
men, plétzlich, etwa durch akute Schmerzen oder eine Bedrohung, so zentral
werden, dass es mafigeblicher Anstofl wie auch einziges Objekt der Denkti-
tigkeit wird. Hier setzt die mise en abime ein. Der Denkresonanzraum gerit
dann in Aufruhr, d. h. in einen Zustand der Aufgel6stheit (siehe weiter oben zu
alytos als Aufgeldstheit die, in einer Art Oxymoron, zugleich Verstrickung ist).
Dieser Zustand des alytos geht nimlich mit dem der reinen Gegensitzlichkeit,
stasis, einher, der keine frei flottierende Aufmerksambkeit, Assoziation oder
sonst eine flexible Gedankentitigkeit mehr zulisst. Manche philosophischen
Gedankenexperimente mimen diese Zwangssituation, aus der in erster Linie
logisch saubere, also vom Schmutz der Affekte und unscharfen Grenzen zwi-
schen den Vorstellungen gereinigte Zwangsgedanken emergieren. Sie mimen
sie nicht nur durch ihre perverse, weil fiir die einfallsreiche Einbildungskraft
oftmals todbringende mise en scéne ethischer Dilemmata® oder realer kriegeri-
scher Auseinandersetzung (z.B. um das iota im Streit iiber die Dreifaltigkeit).
Sie mimen sie auch durch ihre eingeengt-zwanghafte mise en sens im Zeichen

27 | Dabei werden Menschen in Situationen versetzt, in denen durch ihr Tun bzw. Unter-
lassen auf jeden Fall andere Menschen zu Tode kommen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

85


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

der Spaltung, die alles ausschlieRen muss, was nicht einer bestimmten Lo-
gik des Wachbewusstseins oder des ausgeschlossenen Dritten gehorcht. Sie
kommen damit, analog zum Rationalisierungsschub durch die vermeintliche
Liickenlosigkeit scholastischer Gottesbeweise, also der Beweise des empirisch
und eigentlich auch begrifflich Absurden, ja Wahnhaften, durchaus auf neue,
gleichsam reine Formen des Denkens. Dass sie in dieser Art zu agieren einer
ebenso theoretischen wie praktischen Anankastik folgen, bleibt ihnen aber
meist ebenso verborgen wie die spaltend-aggressive affektive Charge, die sie
nicht nur begleitet, sondern geradezu hervorbringt, und zwar nicht erst seit
Kant.

Zwangsgedanken, ,Dogma und Zwangsidee*, um es mit Reik zu sagen?,
sind eine pathologische oder dysfunktionale Blockade des Denkresonanz-
raums bzw. der Stellen, an denen die Gedanken aus ihm emergieren und sich
durch gerichtete Aufmerksambkeit ausdifferenzieren, ohne die Vielfalt der Ver-
kntipfungsmoglichkeiten zu schmilern, wie es im Dogma des logisch zwin-
genden Settings oder im spaltend-blockierenden Zwangsgedanken zumeist
der Fall ist, ja sein muss. Es muss sein, weil das stindige Eindringen von Ein-
fillen in den Vorstellungs-Affekt-Gedanken-Fluss die saubere Ordnung und
die Illusion der Klarheit st6rt. Was nicht abgeschnitten werden sollte, wenn ein
Gedankengang sich frei und zugleich konzentriert sowie kohirent entwickeln
soll, ist die Zirkulation und das Oszillieren zwischen Abschweifen und Kon-
zentration, aber ebenso zwischen den Phasen des Denkvollzugs.

Die mise en acte, mise en scéne, mise en abime, mise en sens sind in einer mehr
auf Wittgensteins Sprachgebrauchstheorie angelegten Perspektive angesiedelt,
die sich durchaus mit Merleau-Pontys Auffassung vom Zusammenhang zwi-
schen Denken und Sprechen verbinden lisst.? Es geht dabei nicht um den je
konkreten Sprachgebrauch als vielmehr um die Struktur der Gedanken und
ihrer Anordnung, in der die Denkweise bereits eine Benennung der Methode
(als methodos, gr. fiir Zugangsweise) ist, Gedanken so und nicht anders aufei-
nander folgen zu lassen; eine Praxis des Denkens, die — wie oben ausgefiihrt
— immer schon eine Frage des Stils gewesen sein wird.

Die serielle mise en scéne, en sens et en abime ist nicht nur fiir die Hervor-
bringung eines Gedankengangs zentral, sondern auch fiir die Analyse des
Denkvollzugs als eine spezifische Art von Handlungsvollzug, etwa im Nach-
vollzug von imaginatio als mise en scéne, von Denkauftakt als mise en acte, vom
Verlieren eines Gedankenganges in der Verwirrung bzw. Aufgel6stheit oder
vom spaltenden Nicht-wahrhaben-Wollen als mise en abime und dem Wieder-
einsetzen kohirenten Denkens als mise en sens.

28 | T. Reik: Dogma und Zwangsidee..
29 | Siehe hierzu C. Herzog, ,Sprechen als Geste®, in: A. Bohler, C. Herzog, A. Pechriggl
(Hg.), Korporale Performanz, S. 57-83.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Rationalisieren, Dogmatisieren oder Philosophieren kénnen dann als je
spezifische Kombination dieser mise en sens mit den drei anderen erhellt wer-
den und damit verbunden in ihrer unterschiedlichen Affekt-Wunsch-Vorstel-
lungs-Gedanken-Legierung (als Oszillieren zwischen loserer und dichterer
Verbindung).

Gesellschaftlich-Geschichtliches

Der subjektive Denkresonanzraum der Denkenden ist als ebenso Affekte wie
Vorstellungen containender (aus/haltender) Behilter in uns. Er ist leiblich, aber
auch den jeweiligen Leib nach auflen hin transzendierende kulturelle Raum-
zeit. In diesem Sinn ist das Denken immer schon eingebettet in den gesell-
schaftlich-geschichtlichen Denk-, Vorstellungs-, Wunsch- und Affektzusam-
menhang, das gesellschaftliche Imaginire sowie den gesamten Kontext der
Sprache. Etwas hypostasiert gesprochen ist dieser weitere Denkresonanzraum
eine kollektive Matrix aller singulidren Denkresonanzriume, in dem — kultu-
rell gesprochen — Gedanken {iberhaupt denkbar werden, sich anbahnen, in
dem sie sich — ,schnell wie der Wind‘ — tummeln oder seit langem tot und
begraben ruhen.

Das systematisierte und damit auch selbst systematisierende Archiv mit
seinen Mitarbeiter_innen, seinen vielfiltigen Speichern, darin Dokumenten,
Bildern, Texten, Audio-, Video- und anderen Aufzeichnungen, ist einer seiner
vorziiglichen Orte der Be- und Verwahrung, aber keineswegs sein einziger. Es
sind vielmehr die alltiglichen Praktiken, in denen sich Gedanken verkérpern,
aufhalten und erhalten, in denen sie als Gedachte vergehen oder weiterentwi-
ckelt werden. Sie sind es, viel mehr als die Archive und ihre Verwalter_innen,
welche den lebendigen gesellschaftlich-geschichtlichen Denkresonanzraum
ausmachen, aus dem heraus {wir} alle unsere Vorstellungen, Bilder und Ge-
danken mit den damit untrennbar verbundenen Affekten und Wiinschen
schopfen.

Dieser kollektiv gefasste Denkresonanzraum ist nicht nur der allgemeine
nous, der seit Aristoteles als universeller Begriff alles Wissen und Denken der
Welt, Vergangenes, Gegenwirtiges und Zukiinftiges enthilt, auch nicht der
Hegel’'sche Weltgeist oder der zeitgendssisch kursierende general intellect, die
alle in Anlehnung an diesen nous entwickelt wurden. Der Begriff skizziert
vielmehr immer schon die gesellschaftlich-geschichtlich spiirbare Stimmung,
die Getaktetheit und die Poesie des gesellschaftlichen Imaginiren mit, aus
denen heraus das Denken im Vollzug als mise en acte agiert wird: imaginativ
durch die mise en scéne, chaotisch bzw. chaotisierend durch die mise en abime,
logisch durch die mise en sens. Es ist ein imaginir-begrifflicher Container, in
dem unweigerlich alle Gedanken entstehen und Platz finden bzw. vergessen
oder verworfen werden, aber auch als solche zumindest angedacht gewesen
sein werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

87


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Ob all diese Gedanken und Vorstellungen, auch wenn sie nie geteilt, nie-
dergeschrieben und rezipiert wurden, ,tatsichlich‘ existieren, und wann bzw.
wo diese Existenz beginnt und wieder aufhért: Dies sind durchaus metaphysi-
sche Fragen, die ich hier nicht zu beantworten beanspruchen méchte. Beden-
kenswert sind sie dennoch.

¢ Vordenken, Nachdenken, Umdenken und die Auswirkungen
des NS-Erbes

Die Einfiigung von Agierensmomenten in bewusste Handlungsgefiige ist un-
ablassig am Werk in der alltiglichen Sinnstiftung. Nachtrigliche Einfiigung
ist die Begriindung, zumeist als Rationalisierung, die jene Nachtriglichkeit als
Vorsitzlichkeit prisentiert.

Bei kollektiv veriibten Verbrechen setzen eigene Legitimierungsweisen ein,
die regimebedingt das Denken einer Gesellschaft nachhaltig prigen. Die Sho-
ah und die, insbesondere auch sprachlichen, Agierensweisen des NS-Staates in
die Auseinandersetzung mit dem Handlungsbegriff einzubeziehen, ist nicht
nur fur die Analyse einer die deutsche und 6sterreichische Kultur prigenden
Soziopathie im Umgang mit Menschen aus anderen Kulturen erhellend; das
Eingedenken soll die Auswirkungen dieser Agierensweisen auf zeitgendssi-
sche Modi des gesellschaftlich sanktionierten Rationalisierens und damit auch
der instituierten technobiirokratischen Rationalitit deutlicher machen, die
sich als gleichsam zentraler zeitgendssischer Agierensmodus behauptet hat.*

Dabei sind nicht nur die semantischen Felder von Schuld, Verantwortung,
Wiedergutmachung und/oder Verleugnung relevant, sondern auch die damals
eingeiibten Fabulierungen, durch welche die bis dahin tabuisierten, mit dem
NS-Regime plétzlich verordneten moérderischen Agierens- und Handlungswei-
sen bis heute nachwirken. Das gilt zum Einen fiir Handlungsweisen, die im
NS-Regime als solche explizit am Werk waren und danach, im Zuge der Ent-
nazifizierung negiert wurden, aber als verborgene, verhohlene, verdringte und
im Geheimen kultivierte Agierensweisen weiterexistierten. Zum Anderen gilt
es fiir die permanente Legitimierung und Anordnung jener Uberreste des effi-
zienten und griindlich sdubernden Nazi-Imaginiren, die auf das Handlungsden-
ken eingewirkt haben und sich auf die Strukturen des Nachdenkens tiber das
Tun und Lassen sowie auf das Trauern und dessen Verhinderung in der kol-
lektiven, kaum reflektierbaren Trauer- und Wutabwehr weiterhin auswirken.

Im Zentrum stehen dabei die gruppenpsychoanalytisch relevante Wieder-
holung und Wiedergutmachung, die beschénigenden oder verharmlosenden

30 | Wie so oft vermag die Literatur das logisch-argumentativ nicht genau Festmach-
bare auch fiir diese Verbindung liberzeugender darzustellen: M. U. Kling, QualityLand,
Berlin 2017.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Zurechtriickungen, und vor allem die fabulatorischen Einfligungen verbreche-
rischen Agierens in eine zumindest implizite, im totalen und zunehmend tota-
litdiren Qualititsmanagement aber durchaus auch explizit exekutierte Theorie
des rationalen Handelns.

Das sogenannte Mitldufertum und die von Arendt, nicht zuletzt im Sinne
einer unbewussten Exkulpierung bestimmter deutscher Geister, vorgebrachte
Theorie von der ,Banalitit des Bésen“ verdecken — als beschworene Phino-
mene, nicht als mogliche Analysekategorien — das historiographisch minuti-
0s aufbereitete Massenverbrechen und seine juristischen (C. Schmitt), philo-
sophischen (Heidegger et al.), polizeibiirokratischen (Himmler et al.) sowie
wahnhaft-ideologischen (Hitler et al.) und sprachmanipulativen (Goebbels et
al.) Planungen und Rationalisierungen.*

Die betriigerische und die Nachfolgegenerationen in die Irre fithrenden
Selbst-/Entschuldigungen inszenieren und verwirklichen bis heute eine Ra-
tio, die nur solange reibungslos funktionierte, bis der Krieg der Alliierten sie
stoppte. Die Nazi-Rationalitit als Irrationalitit abzutun oder ihre Nachfolger
als dumme oder gar brav naive Gefolgsleute, trigt nur zur weiteren Leugnung
von verbrecherischem Agieren und Handeln bei, und damit zur Bereitschaft,
die Verbrechen zu wiederholen.

Da Handeln als Deliberatio sich auf das logon didonai und damit auf die
Vernunft bzw. Ratio beruft, muss eine zeitgemifle (praktische und theoreti-
sche) Vernunftkritik die Aufspaltung in (neutralen) Verstand (oder instrumen-
telle Vernunft) und (Ideen oder Begriffe bildende) Vernunft (Zweckrationali-
tat) dezidiert hinter sich lassen. Wenn Denken immer schon Vollzug, immer
schon in actu ist, dann muss Vernunft als eine Fakultit angenommen werden,
die sich durch Angabe von wahrhaftigen, die Affektivitit und Motivation ein-
beziehenden Griinden und nicht durch Angabe von Pseudobegriindungen,

31 | Zum wahnhaft-verbrecherischen Moment der minutiés geplanten NS-Vernich-
tungspolitik und ihrer Leugnung siehe mein Vorwort zu P. Vidal-Naquet, Die Schléchter
der Erinnerung, Wien 2003, sowie die Literaturverweise dort, v. a. auf H.T. Roper. Zum
Aufbau und der biirokratischen Verwirklichung dieses Regimes siehe vor allem J. Lozo-
wick, Hitlers Birokraten. Eichmann, seine willigen Vollstrecker und die Banalitat des
Bdsen, Miinchen - Ziirich, 2000. Was die Sprache betrifft, so sei auf das herausragende
Werk von V. Klemperer zur ,Lingua Tertii Imperii“, LTI. Notizbuch eines Philologen. Halle
a. d. Saale 1957, verwiesen, dessen Lektiire {uns} auch die Augen und Ohren iiber das
Weiterwirken der kodifizierten NS-Kiirzelsprache im ,Totalen Qualitdtsmanagement”
heutiger Technobiirokratie 6ffnet. Was Heideggers Part angeht, so sei vor allem auf die
seit Erscheinen der Schwarzen Hefte eingesetzte Forschung von Marion Heinz verwie-
sen, zuletzt in: M. Heinz, S. Kellerer (Hg.), Heideggers ,Schwarze Hefte“. Eine philo-
sophisch-politische Debatte, Berlin 2016. Zu Carl Schmitt siehe v. a. W. Pircher (Hg.),
Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl Schmitt, Wien 1999.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

89


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

also Rationalisierungen vollzieht. Es geht daher nicht um eine Aufspaltung der
Ratio denn vielmehr um das Aufzeigen der Verschrinkung beider, der mehr
berechnenden Verstandestitigkeit und der mehr auf Intuition aufbauenden
Begriftsbildung in der abwigenden Vernuntft.

Legitimation und nachtrigliche Rationalisierung sind dabei nur Scheinge-
fechte der Vernunft, in der sie gegen das bewusste oder unbewusste Schuld-
und Schamgefiihl instrumentalisiert wird, anstatt sich der praxisphilosophi-
schen Aufgabe zu widmen, handelnde Verinderung zu denken oder zumindest
denkbar zu machen im Sinne einer ihr gemiflen Begriffsbildung. In der ge-
nannten Aufspaltung dagegen wird die Vernunft im Leblosen einer philosophia
perennis fixiert, fur die Wahrheit bloR eine Funktion Gottes oder der Natur ist.

Agieren und Handeln erscheinen vor diesem Hintergrund im Spiegel einer
ebenso gepragten Praxisreflexion und ihrer zuweilen auftretenden Verkennun-
gen bzw. ihrer selbstkritischen Rickwendung auf die Auswirkungen und de-
ren Erkennbarkeit im Re-spekt vor den Folgen oder zumindest ,nachtraglich”
(apres coup) als Grundlage fiir die aus Erfahrungen zu ziehenden Erkenntnisse.

... et respice finem -

Zur Nachtraglichkeit der Reflexion als Riickwendung

Die Folgen und Konsequenzen des Handelns zu bedenken, auf sie vorausbli-
ckend Riicksicht zu nehmen, gilt als ein selbstverstindliches Grundprinzip
des Handelns, das dieses vom Agieren oder bloflen Tun und Verrichten unter-
scheidet. Es setzt voraus, dass {wir} diese Folgen zumindest teilweise kennen,
und dass {wir} dem Erkennen dieser Folgen fiir das Wohl (in) der Zukunft
Rechnung tragen. Das setzt jedoch ein ,Realisieren®, ein durchaus auch die
Aufbruchsstimmung der Handelnden dimpfendes Einsehen, Eingestehen von
Fehlern, Riickschligen, Aussichtslosigkeiten voraus, also genau jene Denkdis-
positionen, welche die nachtrigliche Rationalisierung unter dem Diktat der
Angst vor Strafe und Scham geradezu manisch vermeidet.

Im Spannungsfeld zwischen Agieren und Handeln setzt das Problem also
nicht nur dort ein, wo diese Folgenabschitzung eben nur eine Abschitzung
sein kann — doch das ist trivial — oder wo sie — aus unterschiedlichen Griinden
— ausbleibt, sondern vornehmlich dort, wo die Riicksicht nehmende Voraus-
sicht als nur beschworene, aber nicht realistisch vollzogene ,Praxisreflexion”
der illusioniren Verkennung Vorschub leistet.*” Was das Probehandeln oder
Probesprechen im Traum bzw. in tagtriumerischen Gedanken noch eher an-
zuerkennen und einzubeziehen vermag, nimlich die moglichen unangeneh-
men, ja katastrophalen Konsequenzen einer Entscheidung bzw. ihres handeln-
den Vollzugs, das wird fiir die Reflexion der eigenen Praxis dadurch erschwert,

32 | D. A. Schon, The Reflective Practitioner: how professionals think in action, New
York 1983.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

dass die Handlung schon vollzogen ist, die Folgen daher in Gang gesetzt und
schwerlich riickgingig zu machen sind. Was dann als Praxisreflexion agiert
wird, ist vor allem Rationalisierung, die das (nicht nur im negativen Sinn)
sriicksichtslose“ Agieren weiterhin als solches leugnet bzw. als nicht Auszu-
denkendes aufrecht erhilt.

Das Handeln gegen besseres Wissen ist dann als fehlgeleitetes Agieren zu
bezeichnen, wenn es eben dieses ,bessere Wissen“ fiir die Tater_innen und
ihre Anhinger_innen nicht gibt, also wenn die Tat unter Ausblendung der Fol-
gen geschieht, die entweder abgespalten im Unbewussten verborgen bleiben
oder sogar ins Vorbewusste gelangen, wo die Leugnung sie zum Schweigen
bringt. Ahnliches geschieht, wenn die Folgen tatsichlich im Reich des ver-
dringten Unbewussten gehalten werden, weil sie Affekte mobilisieren, welche
die Psyche um jeden Preis vermeiden méchte.

Auf individueller Ebene ist derartiges Agieren im Sinne des verdringten
Unbewussten durchaus iiblich und nachvollziehbar, auf kollektiver Ebene
schwerlich, denn es ist unwahrscheinlich, dass alle Mitglieder einer Gruppe
dasselbe verdringen — im psychoanalytischen Sinn —, zumal wenn es sich um
die fatalen Folgen von politischen Entscheidungen handelt: Es gibt immer eini-
ge, die etwas wahrhaben wollen kénnen, er-innern wollen, ja miissen, zu deren
Agieren dieses Er-innern vielleicht sogar mehr gehort als zu ihrem Handeln
(aus Griinden der Scham, der Familiengeschichte, der Rache, der ethischen
oder politischen Vorlieben etc.). Aus diesem Grund wird historisch und ge-
sellschaftlich immer wieder von der Wiederkehr des Verdringten gesprochen,
und zwar nicht nur im Sinne eines blinden Ausagierens irgendwelcher Affek-
te, sondern durchaus im Wissen darum, um welche Inhalte, d.h. Vorstellun-
gen-Wiinsche-Affekte, es geht. Im Kollektiv wirken eher Spaltungsmechanis-
men, die —anders als die der Verdringung — zwischen unbewusst und bewusst
hin- und herschalten.

»Ungeschehenmachen“ ist ein Terminus, den Freud fiir eine spezifische
Abwehr verwendet;* es ist ein Bestandteil dessen, was er das ,magische Den-
ken“ nennt, ein mythischer Modus des Denkens, in dem dieses das Innewer-
den umgeht, womit beschimende Eingestindnisse der Fehler oder der Mitti-
ter_innenschaft vermieden werden, damit gerade nicht dariiber nachgedacht,
aber vor allem nicht getrauert werden muss. In der von der autoevaluierungs-
maschinellen Qualititssicherung verordneten Praxisreflexion wird all das un-
geschehen gemacht, was eine solche Reflexion im Dienste des Managements
vor allem aus Zeitgriinden (Trauern braucht Zeit und impliziert Verinderung)
nicht einzubeziehen vermag, wo sie doch als die riicksichtsvollste, effizienteste
und kliigste aller Denkhandlungen ausgegeben wird.

33 | S. Freud, Hemmung, Symptom, Angst in: Werke XIV, S. 197.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

o1


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Erst das merkliche Agieren in der Nachtriglichkeit, im Angesicht der
Triimmer, das etwa durch Traurigkeit, Gewissensbisse oder durch beunruhi-
gende, nicht rationalisierend revanchistische, sondern zuallererst verworrene
Ansinnen einsetzt, macht das Nachdenken zu einem verdndernden, Veridnde-
rung suchenden; gerade weil die erfahrene Verwirrung und Verstrickung, das
alytos (die Aufgelostheit) nach einer A-na-alysis ruft. Die Verinderung kann
etwa im Erkennen des Agierens begriindet liegen, mit dem {wir} {uns} einer
Tat enthalten oder sie — doch — bewusster ausfiihren, ihre Konsequenzen tra-
gend. Diese Re-aktion und das Gesprich dartiber sind wie Schleifen des Han-
delns; mit dem unbewussten Agieren und seiner innewerdenden, sprachlichen
Auflésung erméglichen diese es, eine neue Beziehung zu den zuvor vollzoge-
nen Handlungen herzustellen; eine neue — erst unbewusste — Interpretation
des Geschehenen und Getanen, die neue, andere, vielleicht riicksichtsvollere
Handlungsweisen erschlieflen helfen kann.

Das vorschnelle ,Reflektieren“ findet im Rahmen einer Reflektion statt,
also einer Spiegelung ohne die Riickwendung der Re-flexion. Es ist eine Ri-
tualisierung der Politik des Vergessens, die gerade im Anschluss an die Auf-
deckung der Verbrechen der Nazis und anderer totalitirer, aber auch nicht tota-
litirer Regime zu beobachten waren und sind. Sie gehen einher mit der ebenso
absurden wie anmaflenden Geste, im Namen der Opfer zu verzeihen und alle
anderen zum allgemeinen Verzeihen aufzurufen, wo Verzeihen bekanntlich
eine personliche, ja nachgerade intime Angelegenheit ist. Die 6ffentliche Ent-
lassung aus der Schuld wird Amnestie genannt, nicht Amnesie, wie Loraux
schon fiir die antike athenische Polis aufgezeigt hat.**

Wirkliche, die moglichen oder effektiven Abgriinde realisierende Reflexion
der eigenen Praxis kann nur eine sein, die sich erinnert im Benjamin’schen
Sinn des Innewerdens; eine, die sich zuriickwendet inmitten des gegenwarti-
gen Treibens und technobiirokratischen Getriebes, das {uns} in die Zukunft
hin fortreifdt und das Leben im Hier und Jetzt vergessen lisst. Sie erfordert
nicht nur Innehalten, epoché, Aussetzen des Urteils, sondern auch Innewer-
den und Aussetzen der Zeit vermittels eines Widerstands gegen das Fortge-
rissen-Werden durch den Lauf der Dinge, den {wir} unweigerlich zuerst als
Fortschreiten, wenn schon nicht als Fortschritt wahrnehmen.

Diese Bewegung ist eine zutiefst anachronistische, die Aufmerksamkeit
dabei in einem Hin- und Hergehen zwischen Vergangenheit, Zukunft und
Gegenwart verstrickt. Dieses nachdenkende, nachhinkende, zuriickfallende
und wieder vorausblickende Erinnern und Lernen aus Erfahrung ist selbst
eine Praxis, nicht eine (Pseudo-)Reflexion, die sich iiber die Praxis erhebt und
die schon vorher weif}, was am Ende dabei herauskommen soll. Eisenstein hat
sie, obschon etwas dogmatisch dem ,Diamat“ (dialektischen Materialismus)

34 | N. Loraux, La cité divisée. L'oubli dans la mémoire d’Athenes, Paris 1997.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

verhaftet, als eine spezifische Bewegung des Ausholens beschrieben. In sei-
nem 1934 verdffentlichten Text ,Bewegung und Gegenbewegung® (in der ers-
ten deutschen Ubersetzung ,Uber die Otkas-Bewegung*)® behandelt er sie als
ein allen Bewegungsinitiativen inhidrentes Phanomen des vorbereitenden Aus-
holens vom Punkt A ausgehend, des anschlieflenden reflexiven Riickwendens
und Distanznehmens (Riickschritt von A nach C). Diese ,Gegenbewegung®
wird vollzogen, bevor die Bewegung iiber A ,zuriick und vor“ zu dem anfangs
anvisierten Ziel B ausgefiihrt wird. Die Graphik sieht so aus:

A===========B
C<====A
C=====A=====B

Wihrend es hier um eine in die Zukunft gerichtete Bewegung tiber eine in
der Gegenwart vollzogene, kurz dauernde Riickwendung im Raum geht, ha-
ben {wir} es bei lange nachwirkenden morderischen Geschehnissen mit ei-
nem Erleben in der Erinnerung zu tun, das von flashbacks geprigt ist, d. h. von
Geschehnissen, die immer wieder unerwartet und affektiv bedrohlich im Hier
und Jetzt auftauchen, ohne in einem kontinuierlichen Erleben integriert wer-
den zu kénnen, weil sie im Kontext dessen, was stattgefunden hat, nicht mehr
erinnerlich sind und/oder sein diirfen. Die negative affektive Charge dieser
Erinnerungsfetzen macht die Erinnerung schwierig bis unméglich, und durch
ihr Hereinbrechen — das einer aus der Erinnerung verbannten Vergangenheit
— gerit die Gegenwart aus den Fugen. Mit dieser ,Regression” in die verdeckte,
noch weiter zuriickliegende Erinnerung realisiert sich etwas, das es gar nicht
geben kann: eine Erinnerung, die nicht und zugleich schon eine Erinnerung an
eigene (kollektive) Erlebnisse ist und eine Erinnerung, die nicht und zugleich
schon Erinnerung an von anderen erlebte Ereignisse und Erlebnisse ist.

In der von Eisenstein beschriebenen Gegenbewegung vergewissert sich
das zur Bewegung/Handlung ansetzende und sein Ziel anvisierende Selbst;
es bereitet sich vor, indem es zuriicktretend ausholt. In der nicht antizipier-
baren Nachwirkung frither veriibter Verbrechen geraten dagegen die geord-
neten Bahnen der Erinnerung der Nachfahren immer wieder aus den Fugen.
Ohne hier allzu weit in die gruppen/psychoanalytisch-technischen Details ge-
hen zu kénnen, ist begrifflich festzuhalten, dass alles in der Bewegung des
von Benjamin betonten Innewerdens im Zuge der Erinnerung vergangener
Handlungen und Taten mit — vermiedener oder vollzogener — Trauerarbeit zwi-
schen Agieren und Handeln zu tun hat. Auf kollektiver Ebene ist Trauerarbeit
einerseits das, was jede_r Einzelne und alle zusammen als Gruppe oder als

35 | S. M. Eisenstein, ,Bewegung und Gegenbewegung®, in: Jenseits der Einstellung.
Schriften zur Filmtheorie, Frankfurt/M. 2006, S. 145-157.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

93


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Gesellschaft genommen aus tiefenpsychologischer Sicht dabei durchmachen
(Scham, Angst, Abwehr der Trauer durch Wut, Abwehr der Wut durch Trauer,
Wunschpsychose, Schuldgefiihle, Schuldaushalten, Anerkennen, Verantwor-
tung tibernehmen etc.); andererseits ist es das, was ein Kollektiv affektiv und
vorstellungsmafig als Kollektiv fiir sich und fiir einander mit der Schuldfrage,
also auch der Verursachungsfrage macht, wie es mit der Verteilung der Schuld
bzw. der Verantwortung umgeht, wie es sie realistisch oder fabulatorisch bzw.
ideologisch zuschreibt.

Rationalisierung im Fall verbrecherischer Handlungen mag eine Art des
Agierens sein, die Struktur dieser nachtriglichen Exkulpierung wird selbst als
zu Recht exkulpierendes Handeln verstanden, durch das die Téter(innen) sich
nachtriglich entmachten, ihre zur Zeit der Veriibung und Konzertierung noch
minutiés geplanten Handlungen zu Taten machen, die ihnen passierten, und
die Opfer zu den eigentlichen, weil die Tat induzierenden Titer_innen. Die mo-
ralisierende sowie die strafrechtliche Struktur der Handlungsbeurteilung mag
dieser Art der Verdrehung und Leugnung Vorschub leisten, sie wurzelt aber
auch in der je gesellschaftlich-geschichtlichen und vor allem in der politischen
Struktur der Verschrinkung von Agieren und Handeln zwischen verantwort-
licher Deliberatio und rationalisierender Verleugnung, je nach Regime und der
damit verbundenen strukturellen wie auch brachialen Gewaltausiibung.

Die Diskursivierungen verponter, ja krimineller Handlungen, in die alle
mehr oder weniger involviert waren bzw. sind, bestehen vor allem aus einer
Zerlegung der Handlungen in ihre Elemente, aus Einteilungen zwischen Ei-
genem und Anderem, in ,uns“ (im Ich/im Wir) und ,andere“. Dieser Akt der
Rationalisierung mag einerseits zumindest oberflichlich beruhigen, vor allem
weil er den Eindruck, ja die Illusion verstirkt, auf der er beruht: dass nimlich
der Anteil des — unbewussten, unkontrollierbaren — Agierens im Handeln gar
kein eigenes Agieren war.

Die Anerkennung des Agierens ist deshalb so schwierig — nicht nur im Feld
der philosophischen Handlungstheorie — weil sie eben ein Sich-Aussetzen und
einen Umgang mit hochgradig anxiogenen ,Abjekten” erfordert. Dazu sind
Menschen aber meist nur bereit, wenn der Leidensdruck grofS ist und die iibli-
chen psychischen Spaltungstaktiken der Projektion und Externalisierung, der
Verschiebung auf den Anderen nicht méglich sind; wenn sie darauf verzichten
und stattdessen an sich halten miissen.*

36 | Nach dem Zweiten Weltkrieg waren die Deutschen und Osterreicher_innen von
den Alliierten dazu gedrangt und gezwungen worden. Auch wenn die Entnazifizierung
vielen zu wenig durchdringlich, zu wenig umfassend erscheinen mag und fir die Opfer
viel zu lange dauerte, ja flir die Getoteten genauso zu spat kam wie die all zu lange auf
sich warten lassenden Restitutionen und Reparationen: Der Zwang zum Innewerden,
begleitet von offentlich dokumentierten Gerichtsprozessen und pédagogischer Arbeit

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

In der gebriuchlichen Redewendung ,Verantwortung fiir seine Taten {iber-
nehmen“ wird oft vergessen, dass die Verantwortung fir ein (vermeintliches)
Handeln leichter zu tibernehmen ist als die fiir das Agieren, das ja tiberhaupt
einmal in den Vorraum des Bewusstseins und des 6ffentlichen Diskurses ge-
holt werden muss. Sich beredt aus der Verantwortung zu ziehen durch Leug-
nung der eigenen (Mit-)Autor_innenschaft einer Handlung, ist oftmals nur
eine Ablenkung von der tiefer liegenden Vermeidung, das eigene Agieren, sei-
ne verborgenen ingstigenden oder beschimenden Dimensionen anzuerken-
nen.

Die Rationalisierung, die dieses Agieren fiir Handeln ausgibt, ist selbst ein
Agieren. Es ist die unbewusste Strategie, durch welche sich die Subjekte die
Freiheit nehmen, unter dem Deckmantel eines Zwangs zu handeln ihr Agie-
ren nicht nur als Handeln zu verkleiden, sondern im selben Zug auch noch zu
legitimieren. Als Handeln verkleidet ist es deshalb, weil die Bosheit solcher Ta-
ten nicht mit guten Griinden geschehen konnte, es sei denn zum Zweck eines
expliziten Unrechtsvollzugs in einem den mérderischen Wahn zur Normalitat
erhebenden Unrechtsregime.

Umgekehrt, wie bereits angedeutet, ist auch auf der Seite des Innewerdens,
auf der Seite derer, die um jeden Preis nicht vergessen, nicht vorschnell ver-
zeihen oder zur Tagesordnung iibergehen wollen oder kénnen, immer auch
ein Agieren am Werk, das im historisch-politischen Kontext einer Demokratie
gute Griinde finden kann, in ein erinnerndes Handeln integriert zu werden.
Die von Wut und Thanatos gespeisten Triebfedern dieses Agierens bleiben
gerade in einem demokratisch-rechtsstaatlichen Kontext verborgen und kén-
nen, ja sollen kanalisiert werden, weil die Rache eben nicht erlaubt ist; dass sie
zuweilen verschoben gegen andere ausgetragen wird, ist ein anderer Aspekt
dieses Problems.

mit Zeitzeugen vor allem in den Schulen, hat den bis dahin Gblichen Kreislauf von Rache
und Vergeltung - zumindest bis auf weiteres - durchbrochen, der noch fiir die Machter-
greifung Hitlers und den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs mitverantwortlich war. Das
ware mit dem blofen Aufruf zur ,Praxisreflexion!“ nicht mdglich gewesen. An den Reak-
tionen nicht nur der Neonazis gegen Filme, Zeitzeugen und ,Aufarbeitung” konnte und
kann man sehr deutlich die unbewussten Abwehrreaktionen auf die oben angesproche-
ne Auseinandersetzung mit dem marderischen Agieren (und nicht nur Handeln) erken-
nen, zu dem ein Kollektiv - in unterschiedlichen Beteiligungsgraden - sich hinreifien
lieB. Anders die scheinbar harmlose Verwendung bestimmter Vokabel wie ,das Lager”
firandere, neue Phdnomene, die ganz nebenbei das KZ und NS-Vernichtungslager ver-
gessen machen, fiir die ,das Lager” im deutschen Sprachraum steht.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

95


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

d Philosophie zwischen Agieren und Handeln

Wieso die ungebrochene Vorherrschaft strikter Kausallogik, trotz bestindiger
und gut begriindeter Kritik an ihr in diversen Handlungstheorien, insbeson-
dere den 6konomischen? Wieso die Jahrtausende wihrende Einkesselung des
Denkens und Handelns innerhalb einiger Begriffspaare wie Zwang der Not-
wendigkeit und Freiheit der Mufle, Determiniertheit und Chaos? Wieso diese
Beharrlichkeit, wo doch schon in der Mikrophysik seit bald hundert Jahren
klar und deutlich geworden ist, dass eine solche Logik der Seinsebene mensch-
licher Tatigkeit und menschlichen Handelns keinesfalls gerecht werden kann
und sich immer in Aporien verlduft? Was lasst {uns} vor der von Unbestimm-
barkeit durchdrungenen Ebene des Handelns zurtiickschrecken, vor dem, was
hier als Agieren aufgefichert wird?

Das Denken muss sich offenbar, ebenso wie das Handeln, stabile, jeden-
falls verlissliche Grenzen setzen, sonst irrt es — so die Befiirchtung — sinn- und
orientierungslos umbher, verliert sich und die Kontrolle {iber die Lage, was be-
klemmende Ohnmachts- und Angstgefiihle auslést. Der Zwang ist dabei von
grofiter Relevanz und es dringt sich die Frage auf, ob die Idee der Freiheit
tiberhaupt ohne ihn bzw. ohne den Begriff, ohne den Zugriff des Zwangs her-
vorgebracht worden wire.

Auch wenn der Freiheitsbegriff sich rasch tiber diese blofle Dichotomie hi-
naus entwickelt hat zu einem Begriff hin, in dem die Selbstbestimmung und
damit die positive Bestimmung der Freiheit zentral wird, ist die Negativitit im
Auftauchen der Freiheit als Abwesenheit von Zwang nicht zu unterschitzen,
gerade was das Begehren, also den Freiheitsdrang als Befreiungsdrang und
als Aufbegehren angeht. In extremis ist dieser Befreiungsdrang einer von den
Fesseln des Lebens selbst, und wenn in der existentialistischen Philosophie der
,Freitod“ begriindet und legitimiert wird als die Freiheit, eine — aus Sicht des
Lebens ungeheure — Entscheidung zu treffen, dann kann dies sowohl als die
Heroisierung einer Flucht aus gréfiter Not gesehen werden als auch als konse-
quentes Abriicken von einer blinden Abhingigkeit vom Leben, egal wie leidvoll
sich dieses gestalten mag.

Institutionen des Denkens

Fir die Philosophie stellt sich die Frage, mit welcher Art von Agieren die
Einordnung in eine Institution einhergeht, die sich zwar — als Institution we-
niger denn als institutionalisierte Titigkeit — ihre Regeln selbst gibt, die es
also schafft, mehr oder weniger frei zu sein und auch — bis auf weiteres — zu
bleiben (frei vom Diktat der Regeln anderer); die dafiir den Zwang der argu-
mentativen Stringenz zum obersten methodologischen Gebot macht, was eine
praktisch relevante Instituierung ist, d.h. das Resultat von spezifischen, philo-

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

sophisch-politischen Agierens- und Handlungsweisen im Zeichen des demo-
kratischen logon didonai.

Bevor ich hier zu einer Antwort kommen kann, mochte ich die Rolle des
sich verselbststindigenden Zwangs in der Philosophie aus gruppen/psycho-
analytischer Sicht skizzieren. Das betreffende Feld reicht vom ,Dogma als
Zwangsidee“ tiber die Zwangsgedanken und das Denken als Zwangshandlung
zur immer neuen Befreiung der Gedanken aus dem Korsett althergebrachter
Denkmuster. Das ist der Sinn der permanenten Infragestellung durch die und
in der Philosophie und nicht das viel beschworene Staunen, das zwar eine Rol-
le spielen mag, das aber schon bei kleinen Kindern einsetzt, die noch keine
Ahnung von Philosophie haben.

Der Streit, der Kampf, ja der Krieg zwischen Dogmen, Religionen und phi-
losophischen Schulen ist dabei die Seite des Zwangs, die andere spielt sich
mehr im Inneren der Denktitigkeit und jener Menschen ab, die im kollektiven
Umgang mit Ideen agieren, zuweilen sinnvoll und an einer an der Wahrheit
bzw. an Freiheit und Gerechtigkeit orientierten Sinnstiftung, zuweilen aber
auch unter Ablegung aller guten Sitten, indem sie sich fiir ihre Glaubens-
grundsitze sogar gegenseitig ermorden — nicht fiir die Philosopheme als sol-
che, aber fiir die Philosopheme, insofern sie religics oder politisch und nicht
nur in trivialer Weise affektiv besetzt sind. Hier stellt sich Denken im Zeichen
radikaler Spaltung als Ausagieren auf.

Auf der Ebene des Einzelnen sind alle Philosopheme, Ideologeme, Propage-
me irgendwie besetzt und in eine spezifische Wunsch-Affekt-Vorstellungs-
Legierung eingefiigt, die in einem — immer irgendwie konflikthaften — sozi-
alen bzw. politischen und zumeist auch ,familiiren Kontext entstanden ist.
Dieses Phianomen gibt sich im Rahmen von ,szenischem Verstehen“ in Grup-
pen gut zu erkennen. Dabei wird die psychoanalytische Regel befolgt, zu Text-
sequenzen, welche aus dem Zusammenhang genommenen sind, moglichst
frei zu assoziieren.”

Nun setzt sich eine Gruppe oder auch eine Gruppierung, die sich nicht
in einem experimentellen oder therapeutischen Setting zusammenfindet, oft-
mals aus Mitgliedern verschiedener Kulturen und Sprachen zusammen. Das

37 | Ich arbeite seit ca. 10 Jahren immer wieder mit Studierenden nach dieser Methode
bzw. in diesem Setting an philosophischen Texten (,Philosophische Sequenzanalyse:
Szenisches Verstehen in der Gruppe®). Die Methode habe ich in Anlehnung an Lorenzers
»Szenisches Verstehen® unter Einbeziehung meiner eigenen Erfahrung in der gruppen-
psychoanalytischen Arbeit entwickelt. Es geht dabei um das Agieren und Inszenieren
und davon ausgehend um das Bewusstmachen (mise en sens) affektiver Besetzungen,
des Wunsch-Vorstellungs-Affekt-Flusses im Umgang mit philosophischen Texten, der
Grundannahmen (in) der Gruppe, was die unterschiedlichen Philosopheme, ja die Phi-
losophie als solche angeht.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

97


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

hat zur Folge, dass die Kreativitit der Gruppe oder der Gruppierung eine eigene
Gruppenmatrix (von unbewussten, vorbewussten, bewussten Vorstellungen,
Wiinschen und Affekten), ihr eigenes kollektives Imaginires hervorbringt. In
diesen sind Agierens- und Handlungsmodi aus diesen verschiedenen Kultu-
ren und Sprachen miteinander vermischt. Im Zuge zunehmender Migration
und Kommunikation verindern diese Prozesse auch immer rascher das ge-
sellschaftliche Imaginire der verschiedenen Kulturen bzw. differenzieren es
nach Zonen mehr oder weniger starker Uberlappung bzw. Durchmischung
mit dem Imaginiren anderer Kulturen. Diese Zonen geraten dann ihrerseits
miteinander in Konflikt und fithren zu Auseinandersetzung um Vorherrschaft
bestimmter philosophisch-imaginirer Bedeutungen. Auf analoge Weise ver-
indern sich die Agierens- und Handlungsmodi einzelner Gruppenmitglieder
durch die Arbeit in Gruppen (aber auch schon durch das Reisen, wenn auch
auf viel implizitere Art und Weise).

Die unbewussten, aber auch bewussten Prozesse im Umgang mit zentra-
len Bedeutungen, Philosophemen oder Ideologemen einer bestimmten Kultur
verindern die Bedeutung von Interpretation mafigeblich, sowohl die Semantik
als auch die Effektivitit betreffend. Eine Bedeutung, ein Gott oder eine Idee
der Freiheit erlangen durch diese Prozesse auf gesellschaftlicher Ebene véllig
neue ,Gesichter”, neues Leben, oder sie sterben ab und werden von anderen
Bedeutungen abgelGst, geraten in Vergessenheit und hallen nur noch in veral-
tetem Wortgebrauch nach. Dabei verindern sich die unbewussten Annahmen,
mit denen die expliziten Bedeutungen oder die angebeteten Gotter verkniipft
sind, ebenso.

Zwangsgedanken/Denkzwédnge und die Dispositive

des Kontrollzwangs

Was treibt {uns} aber an, zu denken und nicht vielmehr nicht zu denken, wenn
{wir} von Geburt an in eine bereits bestehende Sprache, in bestehende Insti-
tutionen hineingeworfen, fiir viele gar hineingezwungen sind; in eine Welt,
die ohne {uns} genauso gut sein oder eben vergehen konnte? Es muss in den
Menschen nicht nur eine Soziabilitit und eine Befihigung zum Spracherwerb
angelegt sein, sondern mit diesen auch so etwas wie ein psychosomatischer
Drang, sich verstindlich zu machen und zu verstehen. Dass {wir} symbolisie-
rende Wesen sind, wie Cassirer es als erster systematisch herausarbeitete, er-
fordert auch, dass diese Symbolisierungstitigkeit wie ein Zwang in {uns} wiitet
und aus {uns} herausdringt; es erfordert auch, dass diese Titigkeit orektisch
und affektiv so stark besetzt ist, dass sie den kleinen Menschen — infans — aus
seinem Schweigen herauszulocken vermag, damit er die titanische Aufgabe
des Sprechen-Lernens und des tatsichlichen Sprechens auf sich zu nehmen
wagt. Es bedarf der affektiven Besetzung, ja des Begehrens, das den erwach-

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

senen Menschen in jeder kommunikativen Situation immer von neuem aus
seinem Schweigen herausdringt.

Das immer von neuem vollzogene Heraustreten aus dem Schweigen zeigt,
dass das Zur-Sprache-Kommen alles andere als eine Selbstverstindlichkeit
ist, die sich im Register der Kommunikation erschépfend erhellen liefe. Und
wenn der Zwang in unserer Rede vom Denken und Tun, vom Sein und Las-
sen eine grofle Rolle spielt, dann wohl auch, weil sich in diesem schwierigen
Prozess des Zur-Sprache-Kommens der Zwang als ein wahrnehmbarer Drang
konstituiert, der nicht nur von aufen kommt.*®

Der Zwang zu denken, der Zwang zu reden, oder gar Zwangsgedanken,
also Gedanken, die sich aufdringen, die den betroffenen Menschen nichts an-
deres mehr denken und tun lassen und in denen er sich mit im Kreis dreht,
lassen erahnen, welche Macht das Denken iiber {uns} hat. Aber sie zeigen
ebenso, welche affektive Kraft das Denken zu entwickeln vermag, oder besser
formuliert, mit welcher affektiven, ja wirklichkeitsverindernden Kraft es sich
zu verbinden vermag.

Zwangsgedanken und erst recht Zwangsideen, die im Kollektiv zu zentra-
len Bedeutungen geworden sind bzw. erhoben wurden (niemand weif}, durch
wen und warum genau), kénnen zum Beispiel in Funktion eines Zusammen-
halts des gesellschaftlichen Imaginiren gesehen werden. Ziel einer solchen
Funktion kénnte es sein, alles Stérende, Widerspriichliche, alles, was Unlust
hervorrufen konnte, jeden anflutenden Affekt, der mit einem unvorhersehba-
ren Einfall, einer neuen Bedeutung einhergehen kénnte, abzuwehren, d. h. au-
Rerhalb des aktiven und bewussten Denk- und Vorstellungsfeldes zu halten.

Der kollektive Denkresonanzraum ist somit abgesichert wie ein Territori-
alstaat gegen Eindringlinge, d.h. falsche Vorstellungen und damit verbundene
verponte Wiinsche und Affekte; gegen Verinderung. Zwangsideen und starre
Ideologien identitirer Abgeschlossenheit, die keine Konkurrenz dulden, treten
personifiziert oder verkorpert in Erscheinung, gleichsam konkretistisch. Sie
haben eine vordergriindig beruhigende Wirkung, wenn sie als Wichter {iber
die Ataraxia der gedanklichen Gleichschaltung, der Wiederholung des Immer-
gleichen fungieren. Thr Pendant ist der Kontrollzwang, der sich auf Regime-
ebene mit Wichterstaaten und auf zivilgesellschaftlich-institutioneller Ebene
mit Foucaults Dispositiven der Uberwachung trifft. Dagegen sind Freiheiten
gegen Denkzwinge, freie Rede und erst recht die Praxis des freien Assoziie-

38 | Der Mutismus ist eine Form des Schweigens, in der dieser unbewusste Glaube
an den blofen Zwang von aufien noch weitgehend ungebrochen ist; es ist das Gefan-
gen-Sein im double bind von Sprechzwang und Redeverbot. Das Symptom, die Unféa-
higkeit/Weigerung zu sprechen, driickt sich klar aus und 18st sich dann auf, wenn lange
genug eine (zumindest teilweise therapeutische) Situation erlebt wird, in der freimUtig
gesprochen werden kann, ja soll, aber nicht muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

99


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

rens permanente Gefahren fiir die auf mehreren Ebenen erzwungene Gleich-
miitigkeit.

Wenn nun das Heraustreten aus dem Schweigen, wenn schon nicht als
erzwungen, so doch als einem Drang folgend betrachtet werden kann, so ist
umgekehrt das Zur-Sprache-Kommen, aber auch das Sprechen-Konnen als sol-
ches, immer auch mit einer Befreiung verbunden. Die bei Homer oftmals wie-
derkehrende Metapher, ,Welche Worte passieren den Zaun Deiner Zihne?!,
die in Form einer Ermahnung ausgesprochen wird, zeugt bereits vom Spre-
chen als einem mit Geziigeltheit, Zensur, Zwang einhergehenden Agieren.

So wie die Befreiung des Sprechens und der Sprecher_in aus dem prikom-
munikativen Schweigen durch die parrhesia, das Sagen-was-ist, ein aktives, die
Angst vor der Zensur oder der Strafe tiberwindendes Aussprechen ist, das man
zuweilen als Drang, es sagen zu miissen (& nos risques et périls), ausagiert, so er-
leiden alle irgendwann auch das Denken anderer, die {iber sie bestimmen wol-
len. Das gilt auch dann noch, wenn man es aktiv in einer geistigen Geste der
Aneignung nachvollzieht. Der Akt des Verstehens oder seine Verweigerung im
durch Verwirrung gekennzeichneten Unverstindnis liegt jeder Frage nach der
Annahme oder dem Verwerfen von Gedanken, von Einsichten bzw. Sichtwei-
sen zumindest begrifflich zugrunde. In diesem Sinn ist er bereits ein Schritt
in Richtung Deliberatio, ein Verstehen-Wollen, das sich gegen das Nicht-wahr-
haben-Wollen abzusetzen vermag.

Und doch schlagen {wir} oftmals den Weg der Fiigung, der Unterwerfung
unter scheinbar zwingende Gedanken oder Griinde ein, ohne sie noch recht
verstanden zu haben. Es bedarf dann einer noch gréeren Uberwindung, sich
wieder auf den Weg der kritischen Uberpriifung und des tieferen Verstindnis-
ses zu begeben, und dieser Uberwindung bedarf es nicht nur aufgrund der in
Kants Text tiber Aufklirung nicht leicht zu entschliisselnden ,Bequemlich-
keit“; sie hat, so wie die Schwierigkeit der atopischen Aussage (atopos gr. fiir
seltsam, ,jenseits“), etwas mit Angst und zuweilen mit Beschimung zu tun.*
Platon versetzt Sokrates mehrfach in die Lage, sich fiir das, was er vorbringen
wird, zu schimen (Phaidros) oder auch, sich davor zu fiirchten, ausgelacht zu
werden (Politeia, V. Buch).

Philosophie als Praxis im Erscheinungsraum

zwischen Agieren und Handeln

Wie bereits erwihnt hat Arendt in ihrem Buch Vita activa das Handeln als
wesentlich politischen Akt im ,Erscheinungsraum® des Sprechens und der
Deliberatio angesiedelt. Aufgrund ihrer relativ strikten Einteilung zwischen
bios politikos und bios praktikos war es ihr offenbar kein Anliegen, die Philoso-

39 | I. Kant, Beantwortung der Frage ,Was ist Aufkldrung?“, in: Kants Gesammelte Wer-
ke. Akademie-Textausgabe. Band VIII, Berlin 1968, S. 33-42.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

phie als einen solchen Erscheinungsraum zu analysieren, sie hat es nicht ein-
mal fiir notig gehalten, sich selbst in diesem Erscheinungsraum anzusiedeln,
hat sie sich doch explizit dagegen verwehrt, sich als Philosoph (nota bene) zu
bezeichnen oder bezeichnet zu werden. Es war Flasch, der mit seinem Buch
Kampfplitze der Philosophie den Versuch dazu unternommen hat, und zwar fir
den Zeitraum, den er dezidiert nicht ,das Mittelalter* genannt haben mchte.*°
Und ganz zu Beginn der Philosophiegeschichte steht Platons bereits erwihnter
Dialog Kratylos, in dem die Kampfplitze der Philosophie explizit mit der stasis,
dem Biirgerkrieg in Verbindung gebracht werden.

Das mag daran liegen, dass auch in der bis zu Feuerbach, Nietzsche und
Marx von der Theologie iiberschatteten Philosophie das Dogma der Einhellig-
keit, der zwingend/erzwungenen oder freiwillig-konsensuellen Einmiitigkeit
dieses Eingottglaubens sui generis alle Grundannahmen iiber Differenzen,
Pluralitit, Abweichungen im Ideellen, Noetischen noch viel ausschliefllicher
beherrschte als bei Platon und Aristoteles, deren skeptische, pluralistische, ja
hiaretisch-diskutierenden Elemente dadurch weitgehend unterdriickt wurden.
Durch das entsprechende Dogma wurden diese ,Hiresien“ und die um die
Deutungshoheit ausgebrochenen Kimpfe verdeckt, ja verleugnet und gegen-
tiber dem scholastischen Zwang des Syllogismus oder der Wahrheit als un-
wichtig betrachtet.”

Wenn die Wahrheit als Eine geglaubt wird, die als sich selbst Gleiche allem
Unterschiedenen zugrunde liege, dann wird sie sich auch dementsprechend
manifestieren und durchsetzen; die Kimpfe um die Vorherrschaft von Auffas-
sungen erscheinen dann als kontingentes Beiwerk weltlicher Beschrinktheit
der Einzelnen und der Zeit, in der sie denken und diese géttliche, absolute,
sjenseitige“ Wahrheit je spezifisch in Erscheinung treten lassen.

Die Wahrheit wird erst nach der Ablésung der Vernunft und der Philoso-
phie von der Theologie zunehmend als eine Grenzbewegung zwischen Illusion
und Enttduschung, zwischen Realitits-, Moglichkeits- und Wirklichkeitssinn
einerseits, Wunschpsychose im Zeichen des Un-/Lustprinzips andererseits be-
greifbar. Und aus dieser stets auch konflikthaften Bewegung erscheinen die
Kampfe heute, im Zeitalter der modernen Sikularisierung oder postmodernen
Anti/aufklirung, als widerstreitendes Agieren um ein Jota oder um des Kai-

40 | K. Flasch, Kampfplatze der Philosophie, Frankfurt/M. 2008.

41 | Derridas 130-seitige Antwort auf Searles unflatige Krankungen in seiner Replik
auf dessen kritischen Austin-Kommentar ist ein Glanzstiick, stilistisch, philosophisch,
rhetorisch und psychoanalytisch. Manche fragten sich allerdings, ob sich hier nicht
zwei ein narzisstisches Scheingefecht liefern, zumal Derrida das immer wieder ironisch
anklingen l&sst, um es in lbertriebener Weise zu wiederholen. Dieser vordergriindig
méannerbiindische Zug philosophischer Debatten schliefit nicht aus, dass sich an ihm
mittlerweile nicht nur M@nner gerne beteiligen. J. Derrida, Limited Inc., Paris 1990.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

101


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

sers sprichwortlichen Bart. In ihrer akribischen Uberzogenheit wirken diese
Kimpfe, ja Wortgefechte oftmals licherlich®, pathetisch, aber eben dadurch
auch relevant, jedenfalls interessant fiir das bessere historische Verstindnis
philosophischer Theorien und Debatten.

Heute erscheint das, wofiir sich vor Jahrhunderten Menschen bekriegt ha-
ben, als irrelevant, manche Frage als surreal, die Frage etwa, ob es sich bei
Gott, Jesus Christus und dem Heiligen Geist um eine Person oder um drei
Personen handelt. Nun kénnte daraus der Schluss gezogen werden, dass es
sich bei solchen Fragen nur um ausgewihlte Anlisse handelt, einen Krieg vom
Zaun zu brechen bzw. eine Spaltung zu vollziehen, die ohnehin vollzogen wor-
den wire. Doch bei niherem Hinblicken ist der Konflikt auf der affektiven,
auf der effektiv kriegerischen wie auch auf der symbolischen Ebene durch die
ihn auslésende Frage strukturiert und zumindest die Auswahl genau dieser
ideologisch-theologischen Frage im genannten Fall (und nicht einer anderen,
z.B. den Kult betreffenden Frage) ist relevant fiir die mdoglichst genaue Be-
schreibung des Konflikts, ob aus institutionengeschichtlicher, aus psychoana-
lytischer oder aus theologischer Perspektive.

Was dem Umbkreis der anerkennbaren Wahrheit nicht angehéren soll, was
epistemologisch als falsch erwiesen und somit ,solide“ und ,rigoros“ aus dem
Reich wissenschaftstheoretischer und philosophiewissenschaftlicher An-
erkennung ausgegrenzt wird, hat stets etwas mit den Illusionen zu tun, die
sich eine Tradition tiber ihre eigene, mit dem gegnerischen Lager verstrickte
Geschichte macht. Die Verweigerung der epistemischen Anerkennung ist im-
mer schon das Ergebnis eines Agierens auf der Ebene der unbewussten und
gegen die Bewusstwerdung abgeschotteten Grundannahmen, welche ein La-
ger als solches konstituieren, auch und gerade in der Philosophiegeschichte.
Unrecht hat in der Philosophie (und nicht nur dort) immer der (selten die)
andere; schlechte Philosophie oder keine Philosophie betreibt immer nur das
andere Lager. Auch noch im Postulat des Widerstreits (le différend) als unum-
gingliches Prinzip des Denkens und Philosophierens wird der ,andere®, in
diesem Fall derjenige, der den Konsens zur allmichtigen Vernunftidee erhebt,
angegriffen, wenn auch nicht ausgegrenzt.

Der Schulenstreit, der heute sogar als Ausschlussgrund von Gutachter_in-
nen fungiert, wird nicht zuerst am Inhalt der gegen ein zur Finanzierung
beantragtes Forschungsprojekt vorgebrachten Argumente abgelesen, sondern
vornehmlich an den affektiven Anzeichen der Abwehr, an den Lapsi des Gut-
achtens, am Agieren der Gutachter_innen, denen nur selten eine liickenlose

42 | Fiir eine psychoanalytisch-philosophiehistorische Analyse des Trinitatsstreits so-
wie der Kriege, die darin um das iota in der Beziehung zwischen den Dreien (Gottvater,
Sohn, Heiliger Geist) geflihrt wurden und die zur Spaltung des Christentums fiihrten,
siehe Th. Reik, Dogma und Zwangsidee.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von der Analyse der Denktétigkeit zum Handeln

Vortduschung rein argumentativer Rationalitit gegen das betreffende Projekt
gelingt. Die meisten verraten sich bereits durch die Naivitit, mit der sie ihre
Glaubenssitze als Argumente vorbringen, sie agieren also gerade heraus und
erleichtern somit die Aufgabe, sie als Gutachter_innen unter Rekurs auf den
Schulenstreit zuriickzuweisen. So brachte ein anonymer Gutachter gegen ei-
nen Projektantrag unumwunden vor, dass es nicht statthaft sei, Merleau-Ponty
als Primirquelle zu behandeln, das sei und bleibe nun einmal Husserl.

Ich fithre dieses Beispiel an, um das religise Erbe der akademischen Phi-
losophie und vieler Student_innen, die Gefolgschaftsmentalitit anzusprechen,
die viele philosophische , Schulen“ oder Richtungen bis heute im antiaufkli-
rerischen Gestus grundsitzlich wie Sekten auf der Suche nach ewigem Heil
in Gott agieren ldsst. Es ist dies eine Mentalitit oder psychische und geisti-
ge Haltung, die das philosophische Agieren im Zeichen der Grundannahme
der Abhingigkeit kennzeichnet und es als ein der Heteronomie im Denken
Unterworfenes ausmacht. Sie ist die Kehrseite der Kritik (von gr. krinein, un-
terscheiden), die spitestens seit Kant das eigentlich philosophische Handwerk
ausmacht. Solange dies nicht hinreichend diskutiert und anerkannt wird, auch
didaktisch und forschungspolitisch, wird Denken als freies Agieren und Han-
deln, d.h. als kritisches, sich immer wieder in Frage stellendes Bilden und
Verfolgen kohirenter Gedankenginge, unterminiert und gehemmt.

Sekten agieren so, dass sie anders Denkende und Glaubende nicht dulden
oder schlichtweg ignorieren, solange es geht, und sie zwingen ihre Mitglieder,
die fiir dieses Setting empfinglich sind, dazu, so zu denken wie der_die Sek-
tenfiihrer_in. Wenn Ignorieren nicht méglich ist und Waffen zur Verfiigung
stehen, bekidmpfen sie einander in der Annahme, dass der andere erst Ruhe
gibt, wenn er von der Bildfliche verschwunden ist. Die psychotische Struk-
tur der Sekte ist analog zu jener in totalitiren Regimen und in bestimmten
Formen der Denkabhingigkeitspsychose®: Sie alle haben genau diese Verun-
moglichung eigenen Denkens, Vorstellens und Empfindens des Kindes, der
Schiiler_innen, der Gefolgsleute und Untertanen gemein.

Die Verfechtung der ausschliellichen Wahrheit wird allerdings im Feld der
»Wissenschaftsphilosophie®, dem gerade vorherrschenden Metadiskurs mit re-
ligis-fanatischen Ziigen, nicht mehr so offen inszeniert; stattdessen wird fiir
den Methoden- bzw. Methodologienstreit rhetorisch und forschungspolitisch
aufgeriistet. Derartige Gruppierungen, denen es um die Vorherrschaft nicht
nur im akademischen Feld der Philosophie geht, werden ausschlieflen, weil
und solange sie in Zwingen und aus Zwingen heraus sich am Leben erhalten,

43 | Ich nenne so das Phanomen, das mir in der klinischen Praxis, aber auch an der
Universitat immer wieder begegnet und das Piera Aulagnier in bestimmten Psychosen
beschreibt, ohne es als solches zu benennen: La violence de I'interprétation.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

seltener wohl, wenn sie im Sinne der Freiheit der philosophischen Infragestel-
lung und um dieser Freiheit willen arbeiten.

Das diesbeziigliche Strukturniveau philosophischen Agierens lisst sich
unschwer an den Methoden selbst erkennen und an der Beziehung zu deren
Genese. Doch da die Angehdérigen von philosophischen Gruppierungen viel-
filtig sind und der identitire Zwang nicht uneingeschrankt herrscht, gibt es
stets Vermischungen der Schulen, Migrationen zwischen ihnen, Zonen der
Pluralitit im metaxy, dem Zwischendrin, sowie der kreativen Widerspriiche,
geistigen Anregungen und Inspirationen (ein Unwort fiir die Herr_innen der
Debattenhoheit). Genau darauf will Platon/Sokrates im Kratylos hinaus.

Die philosophische Debatte kann als eine Art kultivierte Sublimierung der
kriegerischen Auseinandersetzung um religiése Dogmen gesehen werden. Sie
ist ein zivilisierteres, also stirker im Zeichen der Affektkontrolle stehendes
Ins-Feld-Fithren von Ideen, Philosophemen oder Ideologemen zum Zwecke
der Rechthaberei und der — meist minnlichen — Diskurshegemonie, und sie
hat ihren Zenit eigentlich schon tiberschritten. Riickschlige und Regressionen
sind allerdings nicht auszuschliefen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830442816-004 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839442616-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

