
Verkennungen Mahomeds

Charakterisierung und Stereotypisierung

bei Karoline von Günderrode

Sebastian Schönbeck

Karoline von Günderrode veröffentlicht im Jahr 1805 unter dem Pseudonym Tian

das DramaMahomed. Der Prophet vonMekka.1 Die titelgebende Hauptfigur des Dra-

mas,Mahomed, verfolgt im Verlauf der Handlung den Plan, die Bürger:innenMek-

kas von seiner Rolle als gütiger, menschlicher Prophet zu überzeugen. Sie sollen in

ihm den Propheten und ihren Herrscher erkennen. Aber die Überzeugung gelingt

nur in Teilen, die Hauptfigur wird immer wieder verkannt. Zentral für weite Teile

der Handlung ist also einWechselspiel zwischen Erkennen und Verkennen und da-

mit die offene Frage nach der Identität Mahomeds. Die Unsicherheit, ob es sich bei

ihm um einen Propheten handelt, wird auch auf den:die Leser:in übertragen: Ist er

es? Ist er es nicht? Wer ist er? Woher wissen wir, wer er ist?

Wenn Günderrodemit ihremDrama, das sie gegen die erheblichenWiderstän-

de aus ihremUmfeld publiziert (vgl.Hilger 2009: 98f., Schönbeck 2024, im Erschei-

nen),2 die Frage nach der Identifizierung undCharakterisierung ins Zentrum stellt,

dann weicht sie hierbei vom scheinbar konsistenten Bild des Betrügers, Fanatikers

und falschen Propheten, das bis heute die antiislamischen Ressentiments prägt, ab.

Diese Abweichung wird vor allem im Verhältnis von Günderrodes Drama zu Vol-

taires Le fanatisme ou Mahomet le prophète (1742) und zu Goethes Übersetzung des-

selben deutlich. Denn Voltaires und Goethes Charakterisierungen der Figur Ma-

homeds weisen genau in die entgegengesetzte Richtung – sie reproduzieren und

verhärten das Stereotyp und prägen es nachhaltig, ungeachtet der Komplexität der

Entstehungsbedingungen von Voltaires Drama und der feinen Differenzierungen,

die Goethe in seine Übersetzung einwebt. Im Folgenden werde ich den Fokus auf

1 Das Drama erscheint in einer Sammlung zusammen mit anderen Texten (neben Mahomed

das Drama Hildgund sowie vier Gedichte) unter dem Titel Poetische Fragmente von Tian bei

Friedrich Wimans in Frankfurt a.M.

2 Zum Komplex einer ›weiblichen Dramatik‹ um 1800 vgl. die Arbeiten von Dagmar von Hoff

(1989, 1992, 1995) und von Susanne Kord (1992, 1996).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Historische und theoretische Signaturen

Günderrodes Bearbeitung der Figur Mahomeds legen, die Texte Voltaires und Goe-

thes als Kontexte heranziehen, und dabei die Frage ins Zentrum rücken, welchen

Charakter und welche Charakterisierung sie ihren Vorläufern entgegenstellt. Wei-

terhin frage ich, ob sie dabei eine individuellere und komplexere Mahomed-Figur

entwirft oder ob sie sich in eine andere – anders funktionierende – Form der Ste-

reotypisierung verstrickt.

Der Beitrag verfolgt die Hypothese, dass die poetologische Entscheidung, die

offene Frage der Identifizierung und Charakterisierung ins Zentrum ihres Dramas

zu stellen, das Stück für eine Auseinandersetzungmit der Frage nach einer diversi-

tätssensiblen literaturwissenschaftlichen undmuseologischen Darstellung roman-

tischer Texte und Kontexte prädestiniert.3 Im Umgang mitMahomed. Der Prophet in

Mekka lässt sich etwas über die Bildung und Reproduktion von Stereotypen lernen.

Da sich der Hauptkonflikt Mahomeds in Günderrodes Drama an demWechsel-

spiel von Erkennen und Verkennen ausbildet, ist die Auseinandersetzung mit der

Selbst- und Fremdcharakterisierung der Figurmit einer Reflexion darüber verbun-

den, wie das Stereotyp des islamischen oder gar ›islamistischen‹ Fundamentalis-

ten entsteht, funktioniert und reproduziert wird. Denn mit der Charakterisierung

Mahomeds wird zugleich pars pro toto eine Identifizierung – und eine wiederum

durch die literarischeDarstellung gestützte soziale Verkennung– jener ermöglicht,

die an ihn oder an ›den Islam‹ glauben. Jede Analyse der Verkennungsszenen Ma-

homeds und ihrer Aufnahme in verschiedenen Rezeptionskulturen lässt sich dem-

zufolge auch als Erhellung der literarischen Bildung von Stereotypen perspektivie-

ren.

Dass Mahomed sich selbst als Prophet erkennt und die Bürger:innen Mekkas

ihn als Propheten erkennen oder als Schwindler verkennen, ist zentraler Bestandteil

seiner überlieferten Vita, die den genannten Dramen zugrunde liegt und die im

18. Jahrhundert zu einer reichen Auseinandersetzung mit dem Propheten führt

(vgl. Saviello 2015, Cyranka 2018). Der gemeinsame Nenner der Dramen von Vol-

taire, Goethe und Günderrode ist, dass es in ihnen um die Position des religiösen

Glaubens in der Entstehungsgeschichte des modernen Individuums im Rahmen

von klassischen und romantischen Dramenentwürfen geht. Das Wechselspiel von

Erkennen, Anerkennen und Verkennen – Begriffe, für die die antike Dramentheo-

rie den Ausdruck ›Anagnorisis‹ kannte4 – ist in ihnen allen zentral sowie jeweils

spezifisch gewichtet und ausgestaltet. Im Mittelpunkt der Darstellungen steht

3 Dass Günderrode als Schriftstellerin der Romantik zu verstehen ist, setze ichmit Becker-Can-

tarino (2000) voraus, obgleich diese Frage im Detail zu diskutieren wäre. Zu Günderrodes

romantischen Gattungsexperimenten vgl. Ilbrig (2024).

4 Die interdisziplinären Filiationen der Anagnorisis zeigen sich bei Kennedy (2009), zur Theo-

riegeschichte des Begriffs vgl. Cave (1988).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 63

dabei durchweg Mahomed als Person und Prophet,5 Mahomed als jemand, dessen

individuelles Sprechen zugleich GottesWort bezeugen soll.

Karoline von Günderrodes Geburtshaus in Karlsruhe, in dem sie 1780 zur Welt

kam, ist nicht wie andere Dichter:innenhäuser als Ort literaturgeschichtlicher Ver-

mittlung erhalten.6Wenig ist über dieses Haus bekannt. Auch das Haus, in dem sie

mit ihrerFamilie inHanau lebte,stehtnichtmehr (vgl.Schneider 1997).7 ImAlter von

siebzehn JahrenwurdeGünderrode in dasCronstett-HynspergischeDamenstift am

Roßmarkt in Frankfurt a.M. gegeben (vgl. von Gersdorff 2011: 21); in ein Haus, an

dessen Stelle sichmittlerweile eine Drogeriefiliale befindet. In Oestrich-Winkel am

Rhein erinnert ein Gedenkstein an den Freitod der Dichterin im Jahr 1806. Es exis-

tiert kein zentraler Ort der literaturgeschichtlichen Vermittlung ihrer Texte, kein

Geburts- oderWohnhaus.

Aus diesen Gründen kann ich im Folgenden nur in Richtung einer denkbaren

Ausstellung vonGünderrodes Texten an einemVermittlungsort,der sich dieser Auf-

gabe annähme, argumentieren. Insbesondere geht es mir also um die Möglichkei-

ten undPotentiale einer literaturwissenschaftlich informiertenAusstellung desMa-

homed-Dramas, seiner Paratexte und Kontexte. Im Folgenden möchte ich drei suk-

zessive Schritte vorschlagen, die bei der Entstehung einer solchen Ausstellung oder

im Ausstellungsraum selbst realisiert werden können: erstens den einer kontextua-

lisierendenHistorisierungundzweitens den einer reflektierendenTheoretisierung.

Diese beiden Schritte möchte ich in einem dritten resümierenden Schritt als Be-

standteile einer diversitätssensiblen, kuratorischen Praxeologie vorschlagen.

5 Um die Person Mahomeds geht es hier insofern, als seine Anerkennung sich auf seine Rolle

als Prophet bezieht. So gesehen versuchtMahomed in denDramendie Person des Propheten

zu spielen. Ein Teil der ihn umgebenden Figuren erkennt dies an, ein anderer Teil verkennt

und verbannt ihn. Die Etymologie des Person-Begriffs, wie sie sich im Grimmschen Wörter-

buch nachlesen lässt, geht auf den lateinischen Ausdruck persona (Maske) zurück und zeigt

dessen theater- und dramentheoretische Implikationen. Zur Gleichsetzung von Person und

Maske vgl. Weihe (2004). Zur historischen Semantik des Begriffs ›Person‹ vgl. entsprechen-

des Lemma im Grimmschen Wörterbuch. Das lateinische persona »bedeutet ursprünglich die

den ganzen kopf des schauspielers bedeckende maske mit trichterförmiger mundöffnung

zum verstärken der stimme, sodann die darzustellende rolle des schauspielers, das von ihm

darzustellende oder dargestellte individuum, den schauspieler in seiner rolle, welche bedeu-

tung im 16. jahrh. durch die übersetzung lateinischer komödien mit dem fremdwort in die

deutsche sprache gekommen ist.« (»person, f.«, Kleinschreibung im Original, S.Sch.)

6 Einen wunderbaren Überblick über Orte literaturgeschichtlicher Erinnerung und Vermitt-

lung der Romantik in Literaturhäusern, Gedenkstätten und Literaturmuseen bieten Bohnen-

kamp-Renken/Bunzel/Ilbrig (2021).

7 Hinweise zumGedenken an Karoline vonGünderrode inHanau verdanke ich AstridHohlbein

und Matthias Weber.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Historische und theoretische Signaturen

1. Kontextualisierende Historisierung

Neben VoltairesMahomet und Goethes Übersetzung desselben wurden bereits von

Erich Regen im Jahr 1910 zwei weitere grundlegende Quellen für GünderrodesMa-

homed benannt. Zum einen Count de Boulainvilliers’ Vie de Mahomet (frz. 1730, dt.

1740, 1742, 1786), zum anderen Jean Gagniers La vie de Mahomet traduite et compilée de

l’Alcoran (frz. 1732, dt. 1802/04), zwei Bücher also, die auch Voltaire zur Verfügung

standen (vgl. Regen 1910: 29, Todd 2002: 7–17).8 Wie schon bei Regen und kürzlich

auch in Stephanie M. Hilgers Lektüre des Dramas deutlich wird, stehen sich die

Charakterisierungen Mahomets von Gagnier und Boulainvilliers diametral gegen-

über, wobei Günderrode, wie Hilger zeigt, letzterem (Boulainvilliers) und damit ei-

ner positiven Charakterisierung näher steht (vgl. Hilger 2009: 112). Hilger kontras-

tiert die Positionen anhand der Kritik vonGagnier an Boulainvilliers, letzterer hätte

nur einen Roman, aber keine Geschichte verfasst und stelle der eigenen vermeintli-

chenObjektivität die Subjektivität des anderen gegenüber.Gagniers Charakterisie-

rung kulminiere – so Hilger weiter – schließlich in dem Urteil, es handele sich um

und Christentum zu behaupten, die sich bei Boulainvilliers nicht finde (vgl. ebd.:

112).

Dabei geht es, wie Daniel Cyranka in seiner MonographieMahomet. Repräsenta-

tionen des Propheten in deutschsprachigen Texten des 18. Jahrhunderts (2018) verdeutlicht,

in einemgrößerenMaßstabderSchriften,die sichmitdemReligionsstifterbeschäf-

tigen, nicht um zwei gegenübergestellte und voneinander abgegrenzte Religionen

(etwa Islam und Christentum), sondern meist mittels einer pejorativen Charakte-

risierung um eine »Polemik gegen eine als falsch bezeichnete Auffassung von Gott,

von Jesus, von den Propheten […] – was eine prinzipielle, geschichtliche und theo-

logische Zusammengehörigkeit voraussetzt« (Cyranka 2018: 487). Diese Auseinan-

dersetzungmit dem ›falschenGlauben‹werde, soCyrankaweiter, »anhandderQua-

si-Person«Mahomets, »einer konstruierten prophetischen Figur« (ebd.) aufgezeigt,

was im Prinzip sowohl für positive als auch für negative Darstellungen gelte, wenn-

gleich letztere –wie auch Alberto Saviello (2015) unterstreicht – imDiskurs der Auf-

klärung dominiert hätten.9

8 Weiterhin kommenHumphrey Prideaux’ The True nature of imposture fully display’d in the life of

Mahomet (1697) und der Eintrag ›Mahomet‹ in Pierre Bayles Dictionnaire historique et critique

(1697) als Quellen in Frage.

9 »Die Spielarten der Repräsentationen des Propheten im 18. Jahrhunderts schwanken zwi-

schen zugeschriebenem Betrug oder Wahnsinn, Ehrgeiz, Wollust, List, Beredsamkeit, Klug-

heit, Moralität, Amoralität und Vernunft. Sie sind von der Konstruktion einer grundsätzlich

fremden und absolut eigenen Religion weit entfernt.« (Cyranka 2018: 488) Alberto Saviello

argumentiert, dass die »Beurteilung Mohammeds im 18. Jahrhundert vor allem von einem

einen »faux Prophéte Mahomet, & sa Religion, ou plutôt sa folle & impie Supersti-

tion« (Gagnier nachHilger 2009: 111),umschließlich auch eineOpposition von Islam

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 65

Saviello beschreibt indes in seinerMonographie Imaginationendes Islam (2015) ei-

nenweiteren und für denKontext vonGünderrodesMahomed bedeutsameEntwick-

lung im18. Jahrhundert inderbildlichenund textuellenBeschäftigungmitdemPro-

pheten, nämlich die Entstehung und Verbreitung des Propheten als »Kunstfigur«

mitsamt einer »epistemischen Unabhängigkeit« in den Bildwelten auf den Bühnen

Europas (vgl. ebd.: 170). Saviello weist darauf hin, dass die auf Objektivität zielen-

den historischen Darstellungen und die subjektiv-autonomen Darstellungen Ma-

homedsmitunter aufeinander Bezug nehmen (vgl. ebd.). Ungeachtet dessen unter-

streicht Saviello, dass die Darstellung Mahomeds als Betrüger Teil einer durch die

eigenen Interessen geleiteten Charakterisierung ist, die mehr darauf zielte, die ei-

gene Vorstellung vom ›richtigen Glauben‹ zu kontrastieren (vgl. ebd.: 173).

Im Vergleich zu den variierenden Schreib- und Argumentationsweisen des

historischen Diskurses im 18. Jahrhundert ist die literarische Charakterisierung

Mahomeds als Imposteur, Imposter oder Betrüger (je nach Kontext), wie sie bis heu-

te die antiislamischen Ressentiments bestimmt, eindeutig pejorativ ausgeprägt.

Diese pejorative Charakterisierung ist durch Voltaires Mahomet und durch die

Übersetzungen von Lessing und Goethe für die deutschsprachige Literatur topisch

geworden.Mahomet wirdmit den erstenWorten der Tragödie im ersten Akt durch

eine direkte Fremdcharakterisierung in das Stück eingeführt:

Zopire.

Qui moi, baisser les yeux devant ses faux prodiges?

Moi de ce fanatique encenser les prestiges?

L’honorer dans la Mecque après l’avoir banni !

Non. Que des justes dieux Zopire soit puni,

Si tu vois cette main, jusqu’ici libre et pure,

Caresser la révolte et flatter l’imposture!

(Voltaire 2002: 167)

//

Sopir.

Was? ich? vor falschen Wundern niederknieen?

Dem Gaukelspiele des Betrügers opfern?

In Mekka den verehren, den ich einst verbannt?

Nein, straft, gerechte Götter! straft Sopiren,

Wenn ich, mit diesen freien, reinen Händen,

religiösen Standpunkt aus überwiegend negativ« (Saviello 2015: 169) blieb, dass jedoch die

»eschatologische Interpretation als Antichrist weitgehend an Bedeutung« (ebd.) verlor und

der Islam auch nicht mehr als akute Gefahr angesehen wurde: »[S]tattdessen wurde der Pro-

phet im Zuge einer sich durchsetzenden säkularisierten Auslegung seiner Taten der Leser-

schaft als Eroberer, Gesetzgeber und Reformer, bisweilen sogar als ein bedeutender Akteur

der Weltgeschichte vorgestellt.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Historische und theoretische Signaturen

Dem Aufruhr schmeichle, den Betrug begrüße!

(Voltaire/Goethe 1998: 529)

Nahezu holzschnittartig wird hier eine oppositionelle Logik konstruiert, die mit

Gegensatzpaaren operiert. Zopire stellt sich mit den rhetorischen Fragen, die das

Stück eröffnen, den falschen Wundern (»faux prodiges«) des Fanatikers (»ce fana-

tique«) Mahomet entgegen und nimmt – so scheint es – im selben Atemzug eine

indirekte Selbstcharakterisierung vor. Eine Einigung lehnt Zopire gleich im vierten

Vers kategorisch (»Non.«) ab, adressiert sich selbst in der dritten Person (»Zopi-

re«) als frei (»libre«) und rein (»pure«) im Sinne von unschuldig und schließlich

unbeeindruckt vom Betrug (»l’imposture«) seinesWidersachers.

Zopire charakterisiert Mahomet also in den ersten Versen des Dramas – und

in der eigens zu analysierenden Übersetzung Goethes zeigt sich dies deutlich – als

»Betrüger«, als Imposteur, der dieHerrschaft durch betrügerische »Gaukelspiele« er-

langenwolle.Diese direkte und in den ersten Versen vorweggenommene Charakte-

risierungwird im Laufe des Stücks durch eine indirekte Charakterisierung, die sich

durch die eigenenHandlungenundWorte der Figur des Propheten entfaltet, ›gesät-

tigt‹.Mahomet zeigt sich durch seine Anstiftung zum Vatermord (Seide soll unwis-

sentlich seinen Vater Sopir töten), durch die Vergiftung Seides (nach vollbrachtem

Vatermord) und durch den Suizid Palmires (aus Verzweiflung) als rachsüchtiger Be-

trüger und grausamer Herrscher, dessen Handeln allein durch die Interessen des

eigenen Machtgewinns und -erhalts geleitet wird. Dabei ist für die Zuschauer:in-

nen und Leser:innen transparent, dass die Annahme, bei Mahomets Machtgewinn

handele es sich um einWunder, einer radikalen Fehldeutung gleichkommt.

Eine markante Station in der sättigenden Charakterisierung Mahomets als Im-

posteur findet sich im dritten Auftritt des zweiten Aufzugs, in dem die Hauptfigur

erstmals selbst dasWort ergreift und zu ihrem Gefolge sagt:

Mahomet.

Invincibles soutiens de mon pouvoir suprême,

Noble et sublime Ali, Morad, Hercide, Hammon,

Retournez vers ce peuple, instruisez-le en mon nom.

Promettez, menacez, que la vérité règne;

Qu’on adore mon dieu, mais surtout qu’on le craigne.

(Voltaire 2002: 199f.)

//

Mahomet.

Unüberwindliche Gefährten meiner Macht,

Mein edler Ali, Morat, Pharan, Ammon,

Begebt euch zu meinem Volk zurück, belehrt’s

In meinem Namen, droh’t, versprecht. Die Wahrheit!

Allein soll sie regieren, wie mein Gott.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 67

Anbeten soll man ihn, man soll ihn fürchten.

(Voltaire/Goethe 1998: 544)

Hier wird die direkte Fremdcharakterisierung des Beginns durch eine indirekte

Selbstcharakterisierung ergänzt. Deutlich wird bereits das für das Stück zentra-

le Moment der fortgesetzten Stellvertretung, das sich zudem in der Etymologie

von ›Prophet‹ aufspüren lässt (vgl. »prophet, m.«). Mahomet, der als Prophet und

Stellvertreter Gottes dessen Wort verkündet, überzeugt seine Gefährten, in sei-

nem Namen das Volk durch Versprechen und Bedrohungen zu belehren und es

damit demütig und folgsam zu machen. Diese Struktur der qua Rolle autorisier-

ten und damit vorausgesetzten Überzeugung wird durch die drohende Gewalt,

die bei potentiellem Widerspruch eingesetzt wird, stabilisiert. Dieselbe Logik der

Stellvertretung greift auch in dem Moment, in dem Mahomet Seide auffordert,

Zopire zu ermorden, ohne ihm zu sagen, dass es sich um seinen Vater handelt:

»Quiconque ose penser n’est pas né pour me croire./Obéir en silence est votre seule

gloire./Savez-vous qui je suis? Savez-vous en quels lieux/Ma voix vous a chargé des

volontés des cieux?« (Voltaire 2002: 238) Mahomet selbst geht von einemGegensatz

zwischen Denken und Glauben aus und fordert einen stillen Gehorsam, bevor er

auf die Identifikation seiner Person verweist: ›Weißt Du wer ich bin?‹ Oder in der

Übersetzung Goethes: »Verkennst du wer ich bin?« (Voltaire/Goethe 1998: 562) Der

Satz liest sich wie eine rhetorische Frage.

Als Zuschauer:innen und Leser:innen wissen wir, dass sich damit die direkte

Fremdcharakterisierung Zopiresmit der indirekten Selbstcharakterisierung deckt.

Die pejorative Charakterisierung Mahomets wird in diesem Sinne im Dramentext

›ausgemalt‹, die Figur über die Tragödie als Betrüger typisiert und vor Augen ge-

stellt.Mahometwird als Repräsentant fanatischenGlaubens dargestellt,womit sich

bei Voltaire eine grundsätzliche Religionskritik verbindet: »Voltaire’s play is propa-

ganda, and inevitably entails simplification and the sacrifice of truth to the expres-

sion of a message.« (Todd 2002: 11)10

Zwar wurde aufgezeigt, dass Goethe mit seiner Übersetzung von VoltairesMa-

homet die pejorative Charakterisierung Mahomets im Detail abschwächt – er tilgt

etwa den fanatisme aus dem Titel des Stücks, überträgt die Alexandriner in Blank-

verse und streicht den abgründigen Schlussmonolog (vgl.Mommsen 1988: 218–238,

10 Hinzuzufügen ist, dass Voltaire Todd zufolge an anderer Stelle ein ausgewogeneres Bild –

das Boulainvilliers näher steht – zeichnet: »Under the influence of Boulainvilliers and others

Voltaire himself eventually subscribed to a softer, more balanced, view of Islam. In the Essai

sur lesmœurs, for instance, he directly echoes Boulainvilliers in stressing thatMohammed did

not invent polygamy. He also defends him against the charge of ignorance, and sees Islam

as following an opposing path to Christianity by becoming progressively more humane and

tolerant.« (Todd 2002: 9)

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Historische und theoretische Signaturen

Betz 1996, Eke 2008: 92–94) – gleichwohl bleibt aber trotz dieser feinenDifferenzie-

rungen in der Übersetzung die grundsätzliche Typisierung als Imposteur bestehen.

Karoline vonGünderrode dagegen setztmit ihremDramaMahomed.Der Prophet

von Mekka (1805) der stereotypen Charakterisierung des Imposteurs wiederum ein

anderes, gleichsam fabriziertes Bild des Propheten entgegen. Besonders markant

zeigt sich der Kontrast in der Charakterisierung aufgrund des analogen Settings:

Sowohl Voltaires Mahomet als auch Günderrodes Mahomed heben am gleichen Ort

(vor bzw. in Mekka) und zum gleichen Zeitpunkt (nach der Verbannung) in der Vita

des Propheten an. Der Text Günderrodes zeigt am Beginn jedoch keine Personen,

die Mahomed direkt charakterisieren, sondern ihn selbst:

Mahomed. SchonMorgen!Wahrlich, ja! jener Purpurstreif in Osten verkündet das

Licht des Tages, das schon der Sonne Feuerschoos entquillt. Das Gestirn der Zwil-

linge, das auf dieser ganzen Reise mich stets begleitet, auf das ich hoffend stets

geblickt, erlischt im Morgenstrahl. Zweifaches Leben floß aus diesem Gestirn

auf mich herab, und ein Sinnbild war es mir, meines doppelten Lebens, das mich

theilweise an die Erde und die Geschäfte derWelt knüpft, undmich theilweise zu

dem Ueberirrdischen und zu seltsamen Offenbarungen führt. Wenn die Gestirne

umMitternacht hoch über meinem Scheitel ste’n, so fallen mit ihren senkrechten

Strahlen allerlei wunderliche Lichter in meine Seele, die dann verschwinden,

wenn die Sterne vom Sonnenlicht verschlungen werden. (SW I: 111)

Gezeichnet wird ein orientalistisch anmutendes Bild einer morgenländischen

Landschaft, die an der Schwelle von Nacht (»Gestirn der Zwillinge«) und Tag (»Son-

ne Feuerschoos«) steht.11 Der Moment des Dazwischen, in dem nicht mehr Nacht

aber auch noch nicht Tag ist, korrespondiert mit Mahomeds besonderer Dispo-

sition. Denn im Anschluss reflektiert er seine eigene Position als Person, der qua

Natur ein »zweifaches Leben« gegeben wurde, eines, das ihn an die »Erde und die

Geschäfte der Welt« bindet und eines, das ihm durch »Offenbarungen« Zugänge

zum »Ueberirdischen« gewährt. Mahomed charakterisiert sich am Beginn dieses

ersten »Zeitraums«12 damit als selbstreflexives, doppelt codiertes Individuum.

Wenig später wendet er sich gegen die präskriptiven Vorgaben seines eigenen Cha-

rakters. Sein »liebste[r] Freund« (ebd.: 112) Nahlid berichtet ihm bei seiner Ankunft,

11 Im zweiten Zeitraum fällt der lutherische Ausdruck »Morgenland[ ]« (SW I: 138), mit dem ge-

meinhin ›der Orient‹ und damit das Gegenstück zumAbendland assoziiert wird. Zum Begriff

vgl. etwa Polaschegg (2008: 16).

12 Offenbar hat Günderrode die Akte als Reaktion auf eine Kritik von Christian Gottfried Nees

in »Zeiträume« umbenannt: »Die Abtheilung in 5 Akte wiederspricht offenbar dem Titel ei-

nes Fragments; denn ein Fragment in 5 Akten, d.h. mit der Form der Vollendung ist nur ein

mißlungenes Drama. Diese Eintheilung darf also nicht bleiben.« (Christian Gottfried Nees an

Karoline von Günderrode, 2. Juli 1804, in: Preitz 1962: 246)

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 69

dass die Koreschiten ihm Entschädigungsleistungen verwehren würden, mit der

Begründung, er hätte mit den verfeindeten Sahamiten »geheime Unterhandlung

gepflogen« (ebd.: 113). Mahomed hingegen erwidert, er wolle von wichtigeren

Dingen sprechen:

Mahomed. Du staunest? Wohl gab es eine Zeit, wo nichts meinen Geist so be-

schäftigte, als derWunsch nach rächender Gerechtigkeit fürmeine gute Sache, wo

nichts mir so am Herzen lag, als die Hoffnung, meine stolzen Feinde zu demüthi-

gen. Doch alles ist nun anders, ein Höheres liegt mir ob und andere Sorgen. Ob

die Koreschiten mir Gerechtigkeit wiederfahren lassen oder nicht, mir gleichviel,

ich bedenke dies, und alle die kleinenHändel, das tägliche Getreibemenschlicher

Geschäftigkeit nicht ferner. (Ebd.: 113f.)

MahomedsWorte klingen wie ein poetologischer Kommentar auf jene Texte, durch

die sich die Wahrnehmung als religiöser Fanatiker weiter verfestigt hatte. Mit der

Frage »Du staunest?« mag sich nicht nur Nahlid, sondern auch der:die irritierte Le-

ser:in angeredet fühlen, dem:der es Probleme bereitet, diesen Mahomed mit dem

Voltaires und Goethes zu identifizieren. Ist er es? Dieser Mahomed charakterisiert

sich selbst, indemer sich von seiner vormaligenRachlust und Feindseligkeit distan-

ziert. Es darf vorweggenommenwerden, dass sich der Verdacht, bei diesenWorten

könne es sich gleichsam um eine rhetorische List handeln, nicht erhärtet. Vielmehr

deuten seineWorte auf einenWandel seinesCharakters in seiner Lebensgeschichte.

Der erste ›Zeitraum‹ handeltmaßgeblich davon,wie seine Vita, die er in langen pro-

saischen Einlagen erzählt, zu dem Punkt hinführt, an dem die Handlung einsetzt.

Zentral in der an Nahlid adressierten Lebensgeschichte ist, dass er sich in der Ver-

gangenheit selbst als Prophet erkannt hat.Nachdem ihn seine »innernOffenbarun-

gen« quälen und sichMahomed in eineWüste verirrt, erscheint ihm ein »tröstender

Engel« (ebd.: 117) und spricht zu ihm:

[S]iehe! glaube! thue! Aber ich antwortete: ich bin ein Sterblicher nur, und dies ist

ein unsterblichesWerk.Danahmder Engel dasHerz ausmeiner Brust unddrückte

es gewaltig, bis ihm ein dunkler Tropfen entquoll, es war die irdische Angst und

der Zweifel; und als er dasHerzwieder inmeineBrust gefügt hatte,war esmir sehr

wohl und leicht, denn die enge Schranke der Sterblichkeit war vonmir abgefallen.

(Ebd.: 117f.)

Mahomed überzeugt also zunächst Nahlid davon, dass er sich selbst als Prophet er-

kannt hat und dass dies der Grund ist, weshalb er irdische Konflikte wie den zwi-

schen den Koreschiten und Sahamiten für irrelevant hält. Weiterhin ist die Selbst-

erkenntnis als Prophet durch die Begegnung mit dem Engel der Grund dafür, dass

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Historische und theoretische Signaturen

er sich selbst als über der Zeit stehend darstellt.13 Auch andere von ihrer irdischen

Endlichkeit zu befreien, ist Teil desVersprechens,das er demVolk nach demEintritt

nachMekka gibt:

Mahomed. Freunde! Mitbürger! Ich habe euch berufen mit euch zu reden, nicht

wie ein Mensch zu den Menschen, nein, ein höh’rer Geist spricht durch mich zu

euch, und er will euch durch mich zum Leben führen; nicht versteh ich der Rede

Künste noch Schmeichelei, die die Herzen gewinnt, wie der Geist mir gebietet, so

thue ich (ebd.: 127).

Günderrodes Mahomed gewinnt das Volk Mekkas nicht durch den manipulativen

Einsatz Dritter, wie es bei Voltaire der Fall war (vgl. Voltaire 2002: 199f.), sondern

durch seine eigene Redekunst. Mit seiner ersten Rede an das Volk teilt Mahomed

selbiges in zwei Hälften, in jene, die seinen personalen Status erkennen und aner-

kennen, ihm folgen und gehorchen und jene, die ihn verkennen und »verläumden,

hassen, verfolgen.« (SW I: 126)14 Soufian, zentraler Vertreter seiner Widersacher,

reproduziert in seiner missgünstigen Widerrede jene negativen Eigenschaften aus

dem Spektrum des Stereotyps, wenn er davon ausgeht, dass Mahomed »den Pro-

pheten« spielt, »nicht nur um ihn zu spielen, o nein! er spielt ihn um des Gewinnes

halben.« (Ebd.: 141) BegleitetwirdderVerdacht, es handele sichbeiMahomedumei-

nen Betrüger von einer Vernichtungsphantasie, so heißt es,manmöge ihn »mit der

Wurzel aus[reißen]« (ebd.: 142). In der Darstellung Mahomeds dagegen verzichtet

der Textweitestgehend auf die Kernpunkte der pejorativenCharakteristik, die noch

Voltaires Tragödie bestimmt hatten: Rachlust, Grausamkeit und Gewalt zählen da-

gegen zur Charakteristik seiner Widersacher. Das eigene Erkennen und die Aner-

kennung als Prophet werden der Verkennung und dem Vorwurf des Betrugs und

der Täuschung gegenübergestellt. Dies ist der zentrale Konflikt des Stücks, zu dem

sich Leser:innen und Besucher:innen einer potentiellen Literaturausstellung posi-

tionieren können.

Nach seiner abermaligen Verbannung aus Mekka wird Mahomed von Soufian

mit einer vorauseilendenMorddrohung verfolgt und schließlich vor demGroßemir

Habib-Ebn-Malec »des Hochverraths, der Gotteslästerung, des Aufruhrs und des

Mordes« (ebd.: 175) angeklagt. Aber durch den Einsatz eines Wunders (Mahomed

verdunkelt und erhellt den Mond; vgl. ebd.: 181) wird er in einer Art Gerichtsszene,

inderHabibüberdenKonflikt entscheiden soll,nochmals in seinerRolle als Prophet

13 »Ich habe, seit ich von dir entfernt war, mehr denn hundert Jahre verlebt, denn ich war nicht

in der Zeit, nein! über ihr, und sah, wie sie in ihren Strudeln das sterbliche Geschlecht dahin

reißt.« (SW I: 114)

14 An der Stelle, an der dieseWorte fallen, warnt Abu-TalebMahomed davor, vor das Volk Mek-

kas zu treten und seinen Herrschaftsanspruchmit Verweis auf seinen personalen Status gel-

tend zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 71

anerkannt: »Ja wahrlich,Mahomed ist ein Prophet; ihr Völker/Arabiens! ihrMänner

vonMekka! hörtmich! Es ist nur ein/einziger Gott undMahomed ist sein Prophet.«

(Ebd.) Nach dieser ›richterlichen‹ Anerkennung schlichtet Mahomed den aufflam-

mendenKampf zwischenSoufianundseinenGefolgsleutenunduntermauert damit

seinen göttlichen Auftrag, »daß Friede, Eintracht und Gesundheit widerkehren auf

Erden« (ebd.: 163) im Glauben an einen, nämlich seinen Gott.

Auch imDramavonGünderrode ist esMahomedsZiel,dieHerrschaft überMek-

ka zu erlangen. Allerdings wird dabei nicht – wie bei Voltaire und Goethe – eine

grausame, allein auf Gewalt zielende rhetorische List eingesetzt (der initiierte Va-

termord amWidersacher), um das politische Ziel der Machtergreifung über Mekka

zu erreichen. Stattdessen ist Mahomeds Ziel hier primär die Anerkennung als Pro-

phet, als menschlicher Stellvertreter Gottes, als Zeuge und Verkünder von dessen

Wort. Günderrodes Drama kreist um die Frage, wie Mahomed mit einem Verzicht

auf physische Gewalt, mit Güte, Erhabenheit und rhetorischem Geschick seine An-

hänger um sich versammelt, indem er sie von seiner Rolle überzeugt, indem sie ihn

als Prophet erkennen und anerkennen. Mahomed reproduziert damit weniger das

Stereotypdes religiös verblendetenFanatikers, sondern stellt dieHauptfigur als tak-

tisch klugen Herrscher vor, der seine Anhänger durch wundersame Taten und eine

begeisternde Selbstcharakterisierung für sich einnehmen kann und der so auch die

Macht über Mekka erlangt. Die vorgeführtenWunder lassen sich dabei nicht ratio-

nal verstehen, sie lassen sich nur zeigen und erfahren. In diesem Sinne wird die

ästhetische Erfahrung bei der rhetorischen Überzeugung und damit bei der Aner-

kennung als Person im Vergleich zur rationalen Erkenntnis stärker gewichtet.

2. Reflektierende Theoretisierung

Wie lassen sich diese Vorgaben in der Geschichte der deutsch-französischen Verar-

beitungen Mahomets bzw. Mahomeds, dessen Charakter in den Texten zwischen

Verkennen und Erkennen, zwischen Individualisierung und Stereotypisierung

schwankt, im Rahmen einer diversitätssensiblen Literaturausstellung aufgreifen?

Diese Frage lässt sich besonders erhellend mit der Rezeptionsgeschichte von Gün-

derrodesMahomed undmit derTheoriegeschichte, in diesemFall der postkolonialen

Theorie, beantworten.

Zunächst öffnet Ingeborg Solbrig in ihrem Aufsatz Die orientalische Muse Mele-

tes (1989) den Blick für sämtlicheMahomed-DichtungenGünderrodes, darunter ne-

ben demDrama der EssayGeschichte eines Braminen (1803) und dasGedichtMahomets

Traum in derWüste (1804). Solbrig zufolge lässt sich der Orientalismus Günderrodes

vor demHintergrund ihrer Religiosität und ihrer geschichtsphilosophischen Studi-

en verstehen. Günderrodes Glauben stehe »demNeuplatonismus nahe, wonach die

Welt in ihremStufensystem zumeinen Emanation, zumanderenHeimkehr aus der

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Historische und theoretische Signaturen

Entfremdung« (Solbrig 1989: 302) sei. ›Der Orient‹ ist dabei für sie kein lokalisierba-

rer, sondern ein abstrakter Ort, wie er sich auch in der Geschichtsphilosophie ihrer

Zeit, etwa in Herders Ideen zur Philosophie derMenschheit (1784–1791) findet (vgl. etwa

Hofmann 2008). In ihrer Lektüre legt Solbrig Wert auf die Abweichungen Günder-

rodes von den islamischen Quellen, vielmehr zeige sich im DramaMahomed die ei-

gene Vorstellung einer »dynamische[n], reinigende[n] Kraft«, die mit dem Vorgang

der »mystischen Erleuchtung« (Solbrig 1989: 305), wieMahomed sie proklamiert, in

Beziehung stehe.Weiterhin gehe der Text von einer essentialisiertenNatur aus,mit

der das Ich in einer uniomystica verschmelzen kann.15 Ähnlich kulminieren auch Al-

mors Gedanken inGeschichte eines Braminen in der spinozistischen Vorstellung einer

»unendlichen Kraft«: »Es ist eine unendliche Kraft, ein ewiges Leben, das da Alles

ist, was ist, was war und werden wird, das sich selbst auf geheimnisvolle Weise er-

zeugt, ewig bleibt bey allemWandeln und Sterben.« (SW I: 309)

Solbrig argumentiertweiter,dass sich dieseVorstellung,die sich in derGeschich-

te eines Braminen zeige, weit »vom strengen Monotheismus des Islam« distanzie-

re und die »Person des arabischen Religionsgründers« hierin eine »untergeordnete

Rolle« spiele (Solbrig 1989: 311). Auch für das Drama Mahomed diagnostiziert Solb-

rig, dass sich nicht nur die »Verherrlichung des sieghaften Gottesgesandten« (ebd.:

314), sondern auch »Günderrodes Geschichtsphilosophie par excellence« (ebd.: 315)

und insbesondere in der »Mahomed-Figur christliche Züge« (ebd.: 319) zeigen wür-

den. Solbrigs Pointe, dass die »historisch tradierte VisionMahommeds« Günderro-

de allein als »Gestaltungsvorlage« diente, »indem sie den religiösen Mythos gemäß

ihren philosophischenVorstellungen aktualisierte« (ebd.: 321),weist in die Richtung

einer Lektüre, die Günderrodes Orientalismus stärker konturiert.

Denn Günderrode – so ließe sich im Anschluss an meine kontextualisierende

Historisierung formulieren – wendet sich mit ihrer Charakterisierung nicht nur

gegen die Stereotypisierung von Mahomed als Imposteur, sondern bedient sich

ihrerseits einer orientalisierenden Darstellung, die aus der Perspektive einer di-

versitätssensiblen, literaturwissenschaftlichen Theorie zu beleuchten wäre. Die

Sensibilität gegenüber orientalisierenden Darstellungsweisen und ihren internen

Machtmechanismen wurde maßgeblich durch Edward Saids 1978 veröffentlichte

Monographie Orientalism befördert. Saids Studie ist sowohl historisch, was das

frühe 19. Jahrhundert betrifft als auch systematisch mit Blick auf Günderrodes

Umgang mit Stereotypen und trotz zahlreicher kritischer Auseinandersetzungen

seit ihrem Erscheinen (vgl. Polaschegg 2005: 28–38) immer noch aufschlussreich.

Die durch die postkoloniale Theorie Saids geprägten Lektüren des Dramas Ma-

homed –wie ich im Folgenden anhandweiterer Stationen der Rezeptionsgeschichte

15 Diese Vorstellung mag Günderrode aus der Philosophie Schellings bezogen haben. Zur Be-

ziehung von Günderrode zur Philosophie Schellings vgl. Ezekiel (2016), Raisbeck (2019), Nas-

sar (2022).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 73

zeigen werde – konnten an seiner Argumentation trotz ihrer fraglichen historisch-

systematischen Korrektheit anschließen, da in Orientalism ›der Orient‹ grundsätz-

lich als ein Konstrukt westlicher Imagination,Wissenschaft und Gelehrtenwissens

(genauer als »geographical, cultural, linguistic and ethnic unit«; Said 1979: 51, Said

2009: 66) behandelt wird. Teil dieser Einheit, von der Said ausgeht und die mit

einer problematischen, antagonistischen Gegenüberstellung ›des Orients‹ und

›des Okzidents‹ und damit des Islams und des Christentums (bei gleichzeitiger

Konzentration auf englisch- und französischsprachigen Quellen) einhergeht, ist

die Typisierung Mohammeds (so die Schreibweise Saids) als »Imposter« (Said 1979:

60), deren Entstehung er mit der osmanischen Bedrohung des christlich gepräg-

ten Europas in Verbindung bringt. Ungeachtet der Frage nach der historischen

Tiefenschärfe16 von Saids Argumentation beschreibt Said Mohammed in dramen-

theoretischer Anlehnung als »generic type« im Rahmen einer »general theatrical

representation called orientale« (ebd.: 66), die er etwa in d’Herbelots Bibliothèque

orientale, seinem Dictionnaire universel contenant tout ce qui regarde la Connoissance des

peuples de l’Orient (1697) amWerk sieht.

Wenn Günderrode mit der Charakterisierung ihres Mahomeds gegen die ste-

reotype Darstellung als Imposter anschreibt, opponiert sie damit auch gegen eine

Aneignung ›des Orients‹ durch eine orientalisierende Darstellung? Wie Andrea Po-

laschegg darlegt, zeigt sich im 18. Jahrhundert auch im deutschsprachigen Kontext

eine Faszination für die »Parallelkultur« (Polaschegg 2008: 19, 23) des Morgenlan-

des, die sich in der höfischen Repräsentation widerspiegele und die an das aufklä-

rerische Interesse für »rationale[ ] Erkenntnis«, für »Geheimwissen und Mysteri-

en« und an den »Aufstieg des Bürgertums« anknüpfen kann (ebd.: 20). Die Kon-

tinuität des deutschen Orientalismus führt Polaschegg auf die Wahrnehmung des

Morgenlandes als eine »der eigenen Kultur analogen, wenngleich differenten, Zivi-

lisation« (ebd.: 24) zurück. Um 1800 setze sich über alle Kontinuitäten hinaus auch

eine »grundlegende Neuordnung des deutschen Orientalismus« durch, die mit ei-

ner Faszination für Sprache und Geschichte verbunden sei (ebd.: 30). Gemeinsam

ist beiden Feldern (Sprache, Geschichte), dass über die Parallelität von Abend- und

Morgenland, sprachliche und kulturelle Ursprünge aufgeschlossen werden sollen:

Goethes »West-östlicher Divan« ist vom selben Licht der orientalischen Frühzeit

durchstrahlt, das auch Günderrodes Gedichte illuminiert, Achim von Arnims »Isa-

bella von Ägypten« den Weg in die Heimat weist und den preußischen Kronprin-

zen Friedrich Wilhelm IV. in die phantasierten Arme seiner »Königin von Borneo«

getrieben hat. (Ebd.: 32)

16 Der Vorwurf eines ahistorischen Verfahrens zählt zu den Hauptkritikpunkten in der Rezepti-

on von Orientalism (vgl. Polaschegg 2005: 30–32).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Historische und theoretische Signaturen

Wechselt man von dieser punktuellen Beschreibung eines ›romantischen Orienta-

lismus‹ zurück in den engeren Rahmen der Rezeptionsgeschichte von Günderrodes

Mahomed, dann verwundert es wenig, dass auch im Anschluss an Solbrig Analysen

an Bedeutung gewinnen, die sich ihrem spezifischen Orientbild widmen. Lucia

Licher hat 1995 das Potential eines interkulturellen Zugriffs auf das Drama auf-

gezeigt und damit auch Impulse für eine Darstellung von Diversität im Rahmen

von Literaturausstellungen oder literaturwissenschaftlichen Lektüren gegeben. Im

Aufsatz »Du mußt dich in eine entferntere Empfindung versetzen« geht Licher von der

Prämisse aus,dass die Autorin »die ihr auferlegten geographischen, kulturellen und

Geschlechtergrenzen überschreitet.« (Licher 1995a: 22) Untersucht wird der Weg

zur individuellen Identitätsfindung einerseits und der zu einer politischen Identi-

tätsfindung der Kulturen andererseits.Mahomed wird als Beispiel für den zweiten

Weg herangezogen. Licher beschreibt den Propheten als »historisches Exempel«

und als »Metapher der Zeitgeschichte« (ebd.: 28). Seit seinem Ägyptenfeldzug 1793

inszeniert sich Napoleon als Soldat und Wissenschaftler und seine Zeit verdanke

ihm die Erinnerung an die Isis-Weisheit: »Ich bin alles, was ist, was war und was

sein wird« (ebd.), seine Machtübernahme werde von der Hoffnung einer Synthe-

se des deutsch-französischen Weges nach der Revolution verstanden: »Deutsche

Philosophie und französischer Revolutionsgeist sind symbolisiert in Mahomeds

Politik mit ›Buch und Schwert‹« (ebd.). Das Drama Mahomed thematisiere die

Möglichkeit dieser Synthese jedoch bereits als versäumte: Mit den napoleonischen

Eroberungsfeldzügen werde das Bedürfnis der Beschreibung einer »Herkunfts-

Kulturgemeinschaft« (ebd.: 29) geweckt, die bei Günderrode jedoch nicht auf einer

xenophoben Vorstellung von ›Nation‹, sondern auf einem »universale[n] Kulturmo-

dell« (ebd.) basiere.DiesesModell zeichnet sich Licher zufolge durch die Aufhebung

der Geschlechterhierarchie, der feudalen Herrschaftsverhältnisse, des Krieges zwi-

schen den »verschwisterten Religionen Judentum, Christentum und Islam« und

der »Zersplitterung und Verfeindung innerhalb der Nationen« (ebd.) aus.

Diese utopisch anmutenden politischen Dimensionen gleichen Licher zufolge

bereits zum Zeitpunkt der Veröffentlichung des Dramas einem Anachronismus.

Aber gerade deshalb ist es möglich, im Drama einen Gegenentwurf zu Tendenzen

der Nationalisierung und der Ausgrenzung zu erblicken. Die »Gemeinschaft der

Gläubigen« (SW I: 157) erkennt Licher als Gegenmodell zu den Begriffen des Staates

und des Volkes, in der Figur Mahomeds lässt sich demnach auch ein »Bild des

möglichen ›Göttlichen‹ zwischen den Menschen« (Licher 1995a: 31) erkennen; eine

Figur also, die die Aufhebung kultureller und sozialer Differenzen symbolisiert.

Mahomed erscheint als Verkörperung jenes Ideals der kulturellen Identität, von

der Licher schreibt, sie bestehe in der »Identifikation mit der eigenen Lebensge-

schichte innerhalb der Herkunfts- und/oder Lebens-Kulturgemeinschaft und der

Menschengemeinschaft der Völker.« (Ebd.) Dies gilt zumindest bis zu demMoment

am Ende der Handlung, an demMahomed Halima, Soufians Tochter (die sich ihm

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 75

angeschlossen hatte) im Rahmen eines Handels mit seinemWidersacher als Pfand

einsetzt und damit ihr »Selbstbestimmungsrecht« (ebd.: 30) übergeht, um an die

Macht überMekka zu gelangen. Damit mag auch auf die Enttäuschung über Napo-

leons Wandel vom politischen Hoffnungsträger zur imperialistischen Bedrohung

angespielt sein.

Geht man also von Saids Beobachtung aus, dass sich gerade um 1800 und mit

Napoleons Ägyptenfeldzug eine westlich codierte und gewaltsame Wissenseinheit

›des Orients‹ ausbildet, dann partizipiert Günderrode an derselben. An diese Prä-

misse anschließend lässt sich die CharakterisierungMahomeds als maskierter Na-

poleon verstehen und die Analogien des Dramas zum Gedicht Buonaparte in Egyp-

ten (1799) hervorheben. Nicht nur sind die Parallelen zwischen dem ersten Auftritt

Mahomeds im gleichnamigen Drama und dem Napoleons in Buonaparte in Egypten

offensichtlich. Im Gedicht wird darüber hinaus deutlich, dass die Leistung der Re-

aktivierung der Vorzeit ganz dem französischen Feldherrn zugeschrieben und da-

mit die Taten Mahomeds implizit zu einer Leistung westlicher Konvenienz umge-

deutet werden: »Wer ruft der Vorwelt/Tage zurük? wer reiset Hüll’ und Ketten vom

Bilde/Jener Jsis, die der Vergangenheit Räthsel/Dasteht, ein Denkmal vergessener

Weisheit derUrwelt?/Buonaparte ist’s, JtaliensEroberer,/Frankreichs Liebling« (SW

I: 369). In dieser Hinsicht ist der Umgang des Dramas mit den islamischen Quellen

vor allem als Form und Praxis einer Aneignung und als Geste einer europäischen

»Überlegenheit« (Hofmann 2006: 92) zu verstehen: »Ce que l’Orient offre à Karoline

von Günderrode, c’est tout d’abord un répertoire inépuisable demythes et de héros,

dont elle clamme le besoin pour échapper au conflit existentiel« (Dallet-Mann 2007:

65).DerCharakterMahomeds, so ließe sich imAnschluss an diese Beobachtung for-

mulieren, interessiert Günderrode als Mythos (vgl. zum Mythos u.a. Hilliard 1997,

Becker-Cantarino 2008), der die Grundlage des Dramas bildet und der ihr die poli-

tische Utopie (vgl. Licher 1995b) liefert.

Diese vonder FigurMahomedausgehendeUtopie resultiert aus derVerbindung

seiner Lebensgeschichte zur »Gemeinschaft der Gläubigen« (SW I: 157). Zwar ist das

Ziel Versöhnung und Frieden, allerdings wird Gewalt als Mittel zum Erreichen des

Ziels in Kauf genommen: »Daß Friede, Eintracht und Gesundheit wiederkehren auf

Erden, dazu hat mich Gott gesandt, die Völker sollen in einen Tempel versammelt,

das Heidenthum an dem neuen Altare als ein Gott wohlgefälliges Opfer geschlach-

tet werden« (ebd.: 163). Nachdem Mahomed erneut aus Mekka verbannt wird, be-

auftragt er Nahlid, Sofian zu töten. Dieser Plan wird nur nicht erfüllt, weil Halima

ihn bittet, ihren Vater am Leben zu lassen.Die politische Utopie, dieMahomed ver-

körpert, ist also eine gebrochene, eine, die auf Frieden zielt, aber den Krieg in Kauf

nehmen würde, wenngleich er nicht eintritt. Günderrodes Mahomed ist zwar kein

Imposteur im Sinne Voltaires oder Goethes mehr, aber er ist immer noch ein ambi-

valenter, individualisierter Charakter eines Herrschers.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Historische und theoretische Signaturen

In ihrer Monographe Woman Write Back widmet sich Hilger im Rahmen eines

Kapitels (»Staging Islam«) GünderrodesMahomed und legt dabei Wert auf die Dif-

ferenzen im Zugriff auf den Charakter im Vergleich zu Voltaire und Goethe. Das

Drama Günderrodes entziehe sich einer vorschnellen Charakterisierung des Pro-

pheten und lege Wert auf die Nähe des Islams zum Christentum. Gleichwohl wird

Mahomed als eine »figure of German idealism« (Hilger 2009: 107, 108) und damit

abermals als überschreibende Aneignung dargestellt. Diese Aneignung beschreibt

Hilger als sympathetische Identifizierung: »In order to achieve this identification,

she uses a number of strategies to highlight similarities between Occident and

Orient, Christianity and Islam.« (Ebd.) Die erste Strategie bestehe darin, dass

in Günderrodes Drama Mahomed als zweifelndes Individuum mit einer eigenen

Lebensgeschichte präsentiert werde, die zweite Strategie darin, dass Günderrode

Mahomed als einen »protagonist with relatable Christian traits« (ebd.: 113) darstel-

len würde, indem Passagen aus den islamischen Quellenmit denen der Lutherbibel

überblendet werden.Der Protagonist erscheint hierdurch als »agent of higher force

but a character who thinks and questions« und letztlich als »strong yet humane

religious and political leader« (ebd.: 115).

3. Kuratorische Praxeologie

VoltairesMahomet, so ließe sich resümieren, schöpft aus der Nähe der Hauptfigur

zum Typus. Der Text bedient und verfestigt das Stereotyp des Imposteur mit seiner

Darstellung,undzwarmit denMitteln einer zunächst direktenund schließlich auch

indirekten, sättigenden Charakterisierung. Günderrode wählt mit ihremMahomed

einen anderen Weg. Sie individualisiert und vermenschlicht mit ihrer indirekten

Charakterisierung die Hauptfigur und geht auf Distanz zum Stereotyp. Zugleich

verstrickt sie sich aber in eine neue Form der Stereotypisierung, indem sie das Bild

desHerrschersmit ›orientalischen Farben‹ koloriert und damit das einlöst, was Au-

gust Wilhelm Schlegel in seinen Vorlesungen über dramatische Kunst (1809–11) an Vol-

taire bemängelt.Dessen »Gewebe von Abscheulichkeiten« (Schlegel 2018: 238) weise

über die »Gränzen der poetischen Darstellung« hinaus, dem Stück fehle zudem das

»orientalische Colorit« (ebd.: 239). Mahomed sei nicht nur ein »falscher Prophet«,

schreibt Schlegel, sondern auch ein »zuverlässiger Begeisterer, sonst hätte er nicht

durch seine Lehre die halbe Welt umgestaltet.« (Ebd.) Günderrode arbeitet sich an

dieser Fähigkeit, Herrschaft durch Begeisterung zu erlangen, ab. Besonders deut-

lich wird das Interesse daran, wie Politisches und Ästhetisches im Verfahren der

Aneignung Mahomeds zusammenspielt, schon im Gedicht Buonaparte in Egypten,

wenn es heißt: »Der Begeisterung Funke erwekt die Söhne Egyptens« (SW I: 370).

Allerdings ist auch hier die politische Utopie am Schluss gebrochen, denn die letz-

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 77

ten Verse verweisen auf einen »schrecklichen Kampf mit finsteremWahn« und auf

»des Volks Verblendung« (ebd.).

Im Vergleich zu Voltaire wird in Günderrodes Mahomed der Charakter der

Hauptfigur nuancierter dargestellt. Dass es sich jedoch hierbei ebenfalls um ei-

ne vereinnahmende Orientalisierung handelt, wird deutlich, wenn im Anschluss

an Said in Betracht gezogen wird, dass Günderrode ›den Orient‹ – wie Barbara

Becker-Cantarino es ausdrückt – als einen »zeitlosen, symbolischen Raum des Os-

tens« (Becker-Cantarino 2008: 284) begreift. Zudem wird Mahomed als eine Figur

entworfen, die eine neue, echte, göttliche, religiös-vereinende Herrschaft stiftet

und die die Vorgaben der romantischen Naturphilosophie einzulösen scheint.

GünderrodesMahomed ist besonders geeignet für eine diversitätssensible Lite-

raturausstellung. Zum einen deshalb, da das Werk von Günderrode in Literaturge-

schichten,sowohl imHinblickaufdieRomantikalsEpocheals auchaufGattungsge-

schichten oder nationale Literaturgeschichten immer noch vergleichsweise selten

untersucht wird. Oft erregt Günderrode allein als Figur des gleichnamigen Brief-

romans von Bettina von Arnim Interesse. Zum anderen findet sich immer noch ei-

ne dominante Pathologisierung der Autorin und eine starke Fokussierung auf ih-

ren Suizid am Rheinufer. Werke von Karoline von Günderrode auszustellen, ver-

breitert und diversifiziert also (wenngleich minimal) das Bild, das sich Leser:innen

vom frühen 19. Jahrhundert zumachen gewohnt sind. Eine solche Ausstellungwür-

de auch die Herstellung diverser Bezugnahmen und räumliche Positionierungen

zu heterogenen Figuren und deren schwankenden Charakterisierungen ermögli-

chen. Denn genau solche intersubjektiven bzw. interpersonalen Beziehungen und

Haltungen zwischen Figuren und Rezipierenden können diversitätssensible Aus-

stellungen besser initiieren als literaturwissenschaftliche Perspektivierungen, die

meist problemorientiert angelegt sind.Dies bedeutet indes nicht, dass literaturmu-

seale Darstellungen keine Probleme adressieren und ebenso wenig, dass literatur-

wissenschaftliche Lektüren keine Positionierungen voraussetzen, imGegenteil: Ich

plädiere dafür, das literaturwissenschaftliche Vorgehen in die kuratorische Praxis

zu implementieren und es für diversitätssensible Ausstellungen einzusetzen.

Das Drama Mahomed eignet sich besonders gut für eine diversitätssensible

Literaturausstellung: Erstens, weil die Figur Mahomeds polarisiert, da sie unter

dem Eindruck einer Erkennung und Verkennung agiert und sich das Schwanken

zwischen Erkennen und Verkennen auch in der Rezeptionsgeschichte und po-

tenziell auch in musealen und literaturwissenschaftlichen Rezeptionsmomenten

niederschlägt.Zweitens eignet sichdasDramaaber auchdeshalb,weil –wiedie ver-

gleichende Charakteranalyse gezeigt hat – in Günderrodes Drama die Vorstellung

von Mahomed als Betrüger zurückgestellt wird und es deshalb mit antiislami-

schen Ressentiments in Widerspruch steht. Zugleich findet sich im Text eine neue

Form der Stereotypisierung, indem Mahomed als Figur ausgewiesen wird, die die

Herrschaft über Mekka durch ihre Fähigkeit, andere durch Reden und Wunder zu

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Historische und theoretische Signaturen

begeistern, erobern kann. Dies bedeutet indes nicht, dass Günderrodes Mahomed

nicht gewaltsamvorgeht, es handelt sichumeine subtilere, anders funktionierende,

ästhetisierte Form der Gewalt.

Drittens schließlich eignet sich das Drama als Gegenstand für eine diversitäts-

sensible Literaturausstellung, weil die Hauptfigur eine der zentralen Figuren der

von Said beschriebenen ›orientalist Stage‹ und damit der postkolonialen Theorie

selbst ist. Erst aus der Perspektive der Postcolonial Studies zeigt sich, dass es sich so-

wohl bei Voltaire als auch bei Goethe und Günderrode um christlich-europäische

Projektionen handelt, um Vereinnahmungen also, die theoretisch schon allein des-

halb systematische Identifizierungen und zugleich Verkennungen Mahomeds sind

undseinmüssen.DieMotivationundKontextedieserVereinnahmungenzuergrün-

den, wäre die zentrale Aufgabe einer diversitätssensiblen Darstellung dieses Zu-

sammenhangs.

Im Rahmen einer Literaturausstellung zumDramaMahomed ginge es nicht nur

darum, die historischen Kontexte und die theoretischen Prämissen der Darstellung

aufzuzeigen, sondern die Problematik des Wechselspiels zwischen Erkennen und

Verkennen auf die Perspektive der Museumsbesucher:innen auszuweiten, um ih-

nen damit die Möglichkeit zu eröffnen, an einer Vielzahl von Perspektivierungen

mitzuwirken, die zugleich zu Effekten und Gegenständen dieser Ausstellung wer-

den könnten.

Bibliografie

Becker-Cantarino, Barbara (2000): Schriftstellerinnen der Romantik. Epoche –

Werke –Wirkung,München: C.H. Beck.

Becker-Cantarino,Barbara (2008): »Mythos undSymbolik bei Karoline vonGünder-

rode und Friedrich Creuzer«, in: Friedrich Strack (Hg.), 200 Jahre Heidelberger

Romantik, Heidelberg: Springer, S. 281–298.

Betz, Albrecht (1996): »Voltaire-Übersetzungen:Mahomet, Tancred«, in: BerndWit-

te et al. (Hg.), Goethe Handbuch in vier Bänden, Bd. 2, hg. v.Theo Buck, Stutt-

gart/Weimar: J.B.Metzler, S. 304–308.

Bohnenkamp-Renken, Anne/Bunzel, Wolfgang/Ilbrig, Cornelia (2021): Schatzhäu-

ser der Romantik. Ein Wegweiser zu Museen, Wohnhäusern und Gedenkstät-

ten, Stuttgart: Reclam.

Cave,Terence (1988): Recognitions.AStudy inPoetics,Oxfordu.a.: ClarendonPress.

Cyranka,Daniel (2018):Mahomet: Repräsentationen des Propheten in deutschspra-

chigen Texten des 18. Jahrhunderts, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dallet-Mann, Véronique (2007): »›Nur das Wilde, Große, Glänzende gefällt mir‹.

L’Orient de Karoline von Günderrode«, in: Philippe Alexandre/Sylvie Grimm-

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 79

Hamen (Hg.), L’Orient dans la culture allemande aux XVIIIe et XIXe siècles,

Nancy: Presses Universitaires de Nancy, S. 61–72.

Eke, Norbert Otto (2008): »Orient und Okzident. Mohammed, der Islam und das

Christentum. Zur Darstellung kultureller Alterität um 1800 (mit einem Seiten-

blick auf die Bestände der Fürstlichen Bibliothek Corvey)«, in: Goer/Hofmann,

Der DeutschenMorgenland, S. 85–102.

Ezekiel, Anna C. (2016): »Introduction. The Work of Karoline von Günderrode«, in:

Karoline von Günderrode, Poetic Fragments, hg. v. Anna C. Ezekiel, New York:

Sunny Press, S. 1–37.

von Gersdorff, Dagmar (2011): Die Erde ist mir Heimat nicht geworden. Das Leben

der Karoline von Günderrode, Frankfurt a.M.: Insel.

Goer, Charis/Hofmann, Michael (Hg.) (2008): Der Deutschen Morgenland. Bilder

des Orients in der deutschen Literatur und Kultur von 1770 bis 1850, München:

W. Fink.

von Günderrode, Karoline (1990–1991): Sämtliche Werke und ausgewählte Studi-

en. Historisch-kritische Ausgabe, hg. v.Walter Morgenthaler, 3 Bde., Frankfurt

a.M.: Stroemfeld. (= SW 1–3)

Hilger, Stephanie M. (2009): Woman Write Back. Strategies of Response and the

Dynamics of European Literary Culture, 1790–1805, Amsterdam/New York:

Rodopi.

Hilliard,KevinF. (1997): »Orient undMythos:Karoline vonGünderrode«, in:Marian-

ne Henn/Britta Hufeisen (Hg.), Frauen. MitSprechen, MitSchreiben, Stuttgart:

Heinz, S. 244–255.

von Hoff, Dagmar (1989): Dramen des Weiblichen: Deutsche Dramatikerinnen um

1800, Opladen: Westdeutscher Verlag.

von Hoff, Dagmar (1992): »›Ich kann es nur mit großer Blödigkeit sagen, ich schrei-

be ein Drama…‹. Die Dramatikerin Karoline von Günderrode. Aspekte einer

Inszenierung«, in: runa. Revista portuguesa de estudos germanísticos 17–18,

S. 277–280.

vonHoff, Dagmar (1995): »Censorship in theWork of Karoline von Günderrode«, in:

Woman in German Yearbook 11, S. 99–112.

Hofmann,Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einführung,

Paderborn: W. Fink.

Hofmann, Michael (2008): »Humanitäts-Diskurs und Orient-Diskurs um 1780:

Herder, Lessing, Wieland«, in: Goer/Hofmann, Der Deutschen Morgenland,

S. 37–55.

Ilbrig, Cornelia (2024): Auf dem Weg zu einer Mythologie der Romantik. Karoli-

ne von Günderrodes Gattungsexperimente, in: Frederike Middelhoff/Martina

Wernli (Hg.),NochZukunft haben.ZumWerkKaroline vonGünderrodes,Stutt-

gart: J.B.Metzler. (im Erscheinen)

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Historische und theoretische Signaturen

Kennedy, Philip (Hg.) (2009): Recognition. The Poetics of Narrative. Interdisci-

plinary Studies on Anagnorisis, New York u.a.: P. Lang.

Kord, Susanne (1992): Ein Blick hinter die Kulissen. Deutschsprachige Dramatike-

rinnen im 18. und 19. Jahrhundert, Stuttgart: J.B.Metzler.

Kord, Susanne (1996): Sich einenNamenmachen: Anonymität undweibliche Autor-

schaft 1700–1900, Stuttgart: J.B.Metzler.

Licher, Lucia M. (1995a): »›Du musst dich in eine entferntere Empfindung verset-

zen‹. Strategien interkultureller Annäherung imWerk Karoline von Günderro-

des (1780–1806)«, in: Hannelore Schulz/Brita Baume (Hg.), Der weibliche mul-

tikulturelle Blick. Ergebnisse eines Symposiums, Berlin: Trafo Verlag, S. 21–36.

Licher, Lucia M. (1995b): »A Sceptical Muhammedan. Aesthetics as aTheory of Life’s

Practice in thewritings ofCaroline vonGünderrode«, in: InternationalCongress

on the Enlightenment 9, S. 1450–1452.

Mommsen, Katharina (1988): Goethe und die arabischeWelt, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Nassar, Dalia (2022): »TheHuman Vocation and the Question of the Earth: Karoline

von Günderrode’s Philosophy of Nature«, in: Archiv für Geschichte der Philoso-

phie 104, S. 108–130.

»person, f.«, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm,

digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center for Digital Hu-

manities, Version 01/23, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991 vom

28.03.2023.

Raisbeck, Joanna (2019): »›Diese Unwissenheit ist mir der unerträglichste Mangel,

der grösteWiderspruch‹.TheSearch for Pre-rational Knowledge inKaroline von

Günderrode«, in: Juliana de Albuquerque/Gert Hofmann (Hg.), Anti/Idealism.

Re-interpreting a German Discourse, Berlin/Boston: De Gruyter, S. 131–146.

Regen, Erich (1910): Die Dramen Karolinens von Günderode, Berlin: Ebering.

Said, EdwardW. (1979): Orientalism, New York: Vintage Books.

Polaschegg, Andrea (2005): Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlän-

discher Imagination im 19. Jahrhundert, Berlin/Boston: De Gruyter.

Polaschegg, Andrea (2008): »Die Regeln der Imagination. Faszinationsgeschichte

des deutschen Orientalismus zwischen 1770 und 1850«, in: Goer/Hofmann, Der

DeutschenMorgenland, S. 13–36.

Preitz, Max (1962): »Karoline von Günderrode in ihrer Umwelt. I. Briefe von Lisette

undChristianGottfriedNees vonEsenbeck,Karoline vonGünderrode,Friedrich

Creuzer, Clemens Brentano und Susanne von Heyden«, in: Jahrbuch des freien

deutschen Hochstifts, S. 208–306.

»prophet, m.«, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm,

digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center for Digital Hu-

manities, Version 01/23, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896 vom

29.03.2023.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P01991
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=P07896


Sebastian Schönbeck: Verkennungen Mahomeds 81

Said,EdwardW.(2009):Orientalismus.AusdemEngl.vonHansGünterHoll,Frank-

furt a.M.: S. Fischer.

Saviello, Alberto (2015): Imaginationen des Islam: Bildliche Darstellungen des Pro-

pheten Mohammed im westeuropäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert,

Berlin/Boston: De Gruyter.

von Schlegel, AugustWilhelm (2018): »Vorlesungen über dramatische Kunst und Li-

teratur (1809–1811)«, in: Georg Braungart/Stefan Knödler (Hg.), Kritische Aus-

gabe der Vorlesungen, Bd. 4.1, Paderborn: F. Schöningh.

Schneider, Ina (1997): »Die ›Arche Noah‹ und ihre Bewohner«, in: Magistrat der

StadtHanau (Hg.), Auswirkungen einer Stadtgründung,Hanau: CoCon-Verlag,

S. 122–131.

Schönbeck, Sebastian (2024): »›Darumbin ich sowechselnd, so uneinsmitmir‹. Ka-

roline vonGünderrodesÜberschreitung vonGeschlecht undGattung (Mahomed,

derProphet vonMekka)«, in: FrederikeMiddelhoff/MartinaWernli (Hg.),NochZu-

kunft haben. ZumWerk Karoline von Günderrodes, Stuttgart: J.B. Metzler. (im

Erscheinen)

Solbrig, Ingeborg (1989): »Die orientalische Muse Meletes. Zu den Mohammed-

Dichtungen Karoline von Günderrodes«, in: Jahrbuch der Deutschen Schiller-

gesellschaft 33, S. 299–322.

Todd,Christopher (2002): »Introduction«, in:Voltaire,LesŒuvres complètesdeVol-

taire, Bd. 20B, hg. v. Christopher Todd, Oxford: Voltaire Foundation, S. 7–139.

Voltaire (1998): »Mahomet«, in: Johann Wolfgang von Goethe, Sämtliche Werke,

Briefe, Tagebücher und Gespräche, Bd. 11, hg. v. Hans Georg Dewitz/Wolfgang

Proß, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag, S. 527–588.

Voltaire (2002): »Le fanatisme,ouMahomet leprophéte«, in:Ders.,LesŒuvres com-

Weihe, Richard (2004): Die Paradoxie derMaske. Geschichte einer Form,München:

W. Fink.

plètes de Voltaire, Bd. 20B, hg. v. Christopher Todd, Oxford: Voltaire Founda-

tion, S. 141–326.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464489-004 - am 13.02.2026, 21:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

