
5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens 

bei Kafka und Lovecraft 

Die obige Analyse hat einige Querschnittsthemen identifiziert, die die Werke der bei
den Autoren kennzeichnen und deren Interpretation ich mich im Folgenden systema
tisch vertiefend widmen möchte, um Ergebnisse zu bündeln. Dabei unterscheide ich 
zwischen diegetischen und narrativischen Aspekten, um aufzuzeigen, wie Form und In
halt in den untersuchten Texten zusammenwirken. 

5.1 Diegetische Aspekte 

Als diegetisch zentral hat sich in der bisherigen Analyse das Thema des Tierwerdens und 
sein Zusammenhang mit dem agencement erwiesen, die ich nun noch einmal systema
tisch unter Bezugnahme weiterer Texte untersuchen möchte. Ein besonderer Fokus wird 
dabei auf Verwandlungsmomenten liegen. Anschließend wird es um die Ausgestaltung 
von Menschlichkeit gehen. Diese Erkenntnisse zusammenführend, wird sich der drit
te Teil dieses Kapitels dem Themenkomplex Naturwissenschaft und Soziologie widmen, 
um aufzuzeigen, wie die in den Texten angelegte Wissenschaftskritik zusammenwirkt 
mit soziologischen Darstellungen. 

5.1.1 Tierwerden und agencement 

Zunächst möchte ich Merkmale von Tierlichkeit sowie Mensch-Tier-Verhältnisse in den 
Blick nehmen, die eine zentrale Rolle in den Texten spielen. Wie sehr sich Tierlichkeit und 
Menschlichkeit an- und gegeneinander definieren, soll dabei herausgearbeitet werden. 

5.1.1.1 Merkmale von Tierlichkeit 
Das Tierwerden bei Kafka und Lovecraft macht, wie oben exemplarisch analysiert, zum 
einen tierliche Erfahrungshorizonte nachvollziehbar und sorgt zum anderen für eine 
Verunsicherung der anthropologischen Grenze, wobei es stets zwischen Horrorvorstel
lung und Befreiungsversprechen oszilliert. Beide Autoren arbeiten dabei mit zoologi

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

schem Wissen, das jedoch bewusst Ungenauigkeiten enthält, die Kategorisierungen er
schweren. 

Dieses Kapitel soll umfangreicher herausarbeiten, mit welchen Merkmalen das Tier
werden bei Kafka und Lovecraft in seinen verschiedenen Ausgestaltungen assoziiert ist 
und welche Implikationen dies in Bezug auf menschlich-tierliche Beziehungen hat. Das 
soll anhand einer etwas vergrößerten, exemplarischen Textauswahl geschehen, die auch 
weniger prominente Texte der beiden Autoren in den Blick nimmt. Als Merkmale von 
Tierlichkeit möchte ich Vielheit1, Sinnlichkeit2, Abjekthaftigkeit, Krankheit sowie deren 
Zusammenhang mit Darstellungen ökologischer agencements in der Konzeption Deleuze/ 
Guattaris aufzeigen. Im Anschluss daran soll sich zeigen, was das für Definitionsgren
zen und Berührungspunkte zwischen Mensch, Tier, Pflanze und Monster bedeutet. 

Viele von Kafkas Texten setzen die in Kapitel 4 festgestellte Strategie von konkreter 
Gestaltung anhand von zeitgenössischem Tierwissen und Oszillation zwischen Tier und 
Mensch um: So sind etwa die Mäuse in Josefine, wiederum in Anlehnung an Brehms Thierle
ben, konkret nach realen Mäusen gestaltet, zugleich aber mit menschlichen Eigenschaf
ten überblendet.3 

Das von Deleuze und Guattari angebrachte Spannungsfeld von Einzelheit und Viel
heit (vgl. RZ 31f.), von Individualität und Kollektiv, ist als zentrales Prinzip in den Tex
ten Kafkas angelegt: Tierlichkeit und Menschlichkeit werden hier mit Gemeinschaft bzw. 
Einsamkeit assoziiert. Besonders produktiv wird dieser Aspekt, wenn er im Zusammen
hang mit Deleuzes und Guattaris Prinzip des agencement gelesen werden, das die Veror
tung in der Umwelt betont, die sich auch schon anhand der zuvor analysierten Körper- 
und Raumerfahrung der Tiere äußert. Deleuze und Guattari schreiben über das agence
ment bei Kafka, dass es auch nichtmenschliche Elemente einbezieht: 

Au contraire, elle n’est technique que comme machine sociale, prenant des hommes et 
des femmes dans ses rouages, ou plutôt ayant des hommes et des femmes parmi ses 
rouages, non moins que des choses, des structures, des métaux, des matières. (KA 145, 
vgl. auch 15) 

Dies ist zunächst rein deskriptiv, jedoch existiert diese Vorstellung bei Kafka auch in po
sitiver Besetzung, wie Schramm beschreibt: »[I]mmer wieder sehen wir bei [Kafka] die 
Sehnsucht nach einer Fundierung des Einzelnen in einer natürlich definierten Gemein
schaft, die teilweise direkt mit organologischen Metaphern beschrieben wird.«4 Dieser 
These möchte ich mich im Folgenden anschließen und dabei die organologischen Meta
phern noch genauer in den Blick nehmen, deren ökologische Ausdeutung bei Schramm 
fehlt. 

1 In Anlehnung an Deleuze/Guattari verwende ich Vielheit im Sinne von Vielzahl, zahlenmäßiger 
Überlegenheit. 

2 Sinnlichkeit ist hier wortwörtlich zu verstehen als Wahrnehmung mithilfe der Sinne. 
3 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 122f.; Harel: Kafka’s Zoopoetics. S. 158; Zeller, Hans: »›Ist es denn über

haupt Gesang? Ist es nicht vielleicht doch nur ein Pfeifen?‹. Josefine, die Sängerin oder Das Volk der 
Mäuse im Lichte von Brehms Thierleben«. Sinn und Symbol. Festschrift für Joseph P. Strelka zum 60. Ge
burtstag. Hg. von Karl Konrad Polheim. Verlag Peter Lang, 1987. S. 316, 318. 

4 Schramm, Moritz: »Schrecken der ›Naturwahrheit‹«. S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 93 

Die Vielheit ist am wichtigsten wohl in Josefine: Zu Beginn wird die kollektive Erzähl
instanz durch die Verwendung des Wortes »unsere« (JS 350) markiert. Wichtig erscheint 
hier vor allem die Wechselwirkung zwischen Gemeinschaft und Einzelnem. So gibt es 
durchaus Texthinweise auf ein harmonisches Zusammenwirken im Mäusevolk. Das Kol
lektiv arbeitet zusammen für die Zufriedenheit von Josefine als Individuum, vereinbarte 
Kommunikation erleichtert das Verständnis: 

Josefine [muß] meist nichts anderes tun, als mit zurückgelegtem Köpfchen, halboffe
nem Mund, der Höhe zugewandten Augen jene Stellung einnehmen, die darauf hin
deutet, daß sie zu singen beabsichtigt. […] Aber selbst ein solches Verhalten schadet 
ihrem Rufe nicht; statt ihre übergroßen Ansprüche ein wenig einzudämmen, strengt 
man sich an, ihnen zu entsprechen; es werden Boten ausgeschickt, um Hörer herbei
zuholen; es wird vor ihr geheim gehalten. (JS 356f.) 

Dabei wird auch individuelles Fehlverhalten toleriert und von der Gemeinschaft abge
fangen. Dieses Verhältnis der Sorge ist reziprok: »Josefine ist nämlich der gegenteili
gen Meinung, sie glaubt, sie sei es, die das Volk beschütze.« (JS 359) Das kollektive Zu
sammenleben bietet Vorteile: »[K]ein Einzelner könnte es, was in dieser Hinsicht das 
Volk als Ganzes zu tun imstande ist.« (JS 359, vgl. auch 355f.) Dabei ist von verschie
denen Seiten auf den ›oder‹-Titel als Kafkas expliziten Versuch der Herstellung eines 
Gleichgewichts hingewiesen worden.5 Das ›oder‹ impliziert jedoch nicht nur Balance, 
sondern auch Spaltung – diese Idee der Gleichzeitigkeit zieht sich durch den gesamten 
Text. Um dies vorzuführen, wird in einem Gedankenexperiment die Konstellation umge
kehrt: »Stünde hier an Stelle des Volkes ein Einzelner: man könnte glauben, dieser Mann 
habe die ganze Zeit über Josefine nachgegeben […]. Nun, so verhält es sich ganz gewiß 
nicht, das Volk braucht solche Listen nicht.« (JS 371) Das Abhängigkeitsverhältnis funk
tioniert eben nur durch seine kollektive Gegenseitigkeit. Dabei wird die Frage nach dem 
Antrieb als obsolet erklärt, diese Lebensweise ist schlichtweg Tatsache (vgl. JS 357f.). 

Das kollektive Hauptziel ist die Sicherung der Existenz und des Überlebens der Ge
meinschaft, der Alltag wird beschrieben als »Sorge um das tägliche Brot« (JS 368) und 
»Existenzkampf« (JS 363, 369). Im Zuge dessen wird der:die Einzelne unbedeutend: 

Sie ist eine kleine Episode in der ewigen Geschichte unseres Volkes und das Volk wird 
den Verlust überwinden. […] Vielleicht werden wir also gar nicht sehr viel entbehren, 
Josefine aber, erlöst von der irdischen Plage, die aber ihrer Meinung nach Auserwähl
ten bereitet ist, wird fröhlich sich verlieren in der zahllosen Menge der Helden unseres 
Volkes, und bald, da wir keine Geschichte treiben, in gesteigerter Erlösung vergessen 
sein wie alle ihre Brüder. (JS 376f.) 

Die Balance, das Spannungsfeld, das der Text am Beispiel der tierlichen Gemeinschaft 
entfaltet, ist das der Frage nach gleichzeitiger Bedeutung des:r Einzelnen für die Sorge 

5 Vgl. z.B. Wucherpfennig, Wolf: »Individualität im Zeitalter des Positivismus: ›Josefine, die Sänge
rin oder Das Volk der Mäuse‹«. Jenseits der Gleichnisse. Kafka und sein Werk. Hg. von Luc Lamberechts 
und Jaak De Vos. Verlag Peter Lang, 1986. S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

des Kollektivs angesichts der Unbedeutsamkeit von Individuen für das Kollektiv auf lan
ge Sicht. Diese wird hier jedoch als irrelevant deklariert, Sorge und Gleichgültigkeit kön
nen gleichzeitig bestehen, die langfristige Überlebensfähigkeit der Gemeinschaft beruht 
auch auf der Bewahrung der Sicherheit des:r Einzelnen. 

Es zeigt sich so ein ökosystemisches Zusammenwirken des Kleinen und des Gro
ßen (vgl. JS 355). Hierbei wird ein Mensch-Tier-Vergleich verwendet: Josefine »sucht den 
Überblick über ihre Herde wie der Hirt vor dem Gewitter« (JS 360). Darin klingt zugleich 
eine Machthierarchie an, die impliziert, dass das ökosystemische Gefüge nicht so egali
tär ist, wie es erscheint. Die Gemeinschaft erweist sich zunächst als familiär: »So sorgt 
also das Volk für Josefine in der Art eines Vaters, der sich eines Kindes annimmt, das sein 
Händchen – man weiß nicht recht, ob bittend oder fordernd – nach ihm ausstreckt.« (JS 
359, vgl. auch 371) Dabei wird das Mäusevolk auch in seiner Umwelt verortet und in ne
gativer Konnotation seine Verbundenheit damit beschrieben: »[D]as dünne Pfeifen Jose
finens mitten in den schweren Entscheidungen ist fast wie die armselige Existenz unse
res Volkes mitten im Tumult der feindlichen Welt.« (JS 362) Die Formulierung beschreibt 
ein synekdochisches Verhältnis, das das Motiv des ökosystemischen Zusammenhangs 
formell aufgreift und unterstützt. 

Wiederum wird die Verletzlichkeit des Tieres, die es mit dem Menschen gemeinsam 
hat, offenbar (vgl. JS 356). Dieser Ausgeliefertheit gegenüber bietet das Kollektiv eine Zu
flucht: »Hier in den dürftigen Pausen zwischen den Kämpfen träumt das Volk, es ist, als 
lösten sich dem Einzelnen die Glieder, als dürfte sich der Ruhelose einmal nach seiner 
Lust im großen warmen Bett des Volkes dehnen und strecken.« (JS 366) Das Bett evo
ziert hier auch wiederum die Sehnsucht nach Ruhe, Geborgenheit, Schlaf in menschli
cher Begrifflichkeit. So ist das Volk keineswegs bloß ein »anonymes Interpretenkollek
tiv«6, sondern eine tierliche Gemeinschaft, die ökosystemisch funktioniert – zugleich 
aber menschliche Merkmale aufweist. Die politischen Implikationen des agencement, die 
sich hier andeuten, sollen in Kapitel 5.1.3.3 tiefergehend diskutiert werden. 

Das Bau-Tier als Einzelwesen sieht sich den anderen Tieren gegenübergestellt,7 ins
besondere der Vielheit des »Kleinzeug[s]« (DB 582), das es auch als »Volk« (DB 579) be
zeichnet. Außerhalb des Baus ist »der Verkehr […] sehr groß« (DB 591), dort finden sich 
»Tiere […] in Mengen« (DB 610). Der Text verhandelt auch die Sehnsucht, einen sicheren 
Ort zu schaffen,8 die sich besonders in der darin herrschenden Ruhe und Einsamkeit 
äußert (vgl. DB 579, 601). Damit einher geht auch eine Dichotomie von Gemeinschaft 
und Isolation. Zunächst erscheint dem Tier die Isolation im Bau als Sicherheit, es deu
tet sich dann aber an, dass in der Gemeinschaft Vertrauen und somit auch Sicherheit 
im Bau möglich wäre: »Hätte ich doch irgendjemanden, dem ich vertrauen könnte, den 
ich auf meinen Beobachtungsposten stellen könnte, dann könnte ich wohl getrost hin
absteigen.« (DB 596f.) Nach einigen weiteren Argumentationsschleifen kommt es jedoch 

6 Rotheimer, Andreas: »Kunst am Nullpunkt? oder Die Auferstehung des Interpreten. Eine system

theoretisch inspirierte (Re-)Konstruktion von Kafkas Erzählung Josefine, die Sängerin oder Das Volk 
der Mäuse«. Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur. Ausg. 9, Sonderheft. Hg. 
von Oliver Jahraus et al. Niemeyer, 1999. S. 69. 

7 Vgl. Niehaus: »Das Bau-Tier, das logische Tier«. S. 393. 
8 Vgl. Emrich: Franz Kafka. S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 95 

wiederum zu dem Schluss: »Vertrauen aber kann ich nur mir und dem Bau.« (DB 598) So 
existiert Gemeinschaft nur in der Erinnerung und/oder der Vorstellung: »[D]as ist keine 
Mühe, das ist ein Plaudern mit Freunden, so wie ich es tat in alten Zeiten oder – ich bin 
noch gar nicht so alt, aber für vieles trübt sich die Erinnerung schon völlig – wie ich es tat 
oder wie ich hörte, daß es zu geschehen pflegt.« (DB 604) Trotz dieser Andeutung ande
rer tierlicher Subjekte bleibt das Tier laut Niehaus das einzige Exemplar seiner Art,9 was 
seine festgestellte zoologische Unterdeterminierung bestärkt. Zugleich hinterfragt der 
Text aber diese isolierte Existenz des Bau-Tiers auf ironische, selbstreferenzielle Weise: 
»Zugeben aber will ich, daß darin ein Fehler des Baus liegt, wie überhaupt dort immer 
ein Fehler ist, wo man von irgendetwas nur ein Exemplar besitzt.« (DB 584) 

Das Tier fühlt sich mit dem von ihm selbst geschaffenen Orten verbunden und kom
muniziert damit: 

Euretwegen, ihr Gänge und Plätze und Du vor allem, Burgplatz, bin ich ja gekommen, 
habe mein Leben für nichts geachtet, nachdem ich lange Zeit die Dummheit hatte sei
netwegen zu zittern und die Rückkehr zu euch zu verzögern. Was kümmert mich die 
Gefahr jetzt, da ich bei euch bin. Ihr gehört zu mir, ich zu euch, verbunden sind wir, 
was kann uns geschehen. Mag sich oben auch das Volk schon drängen und die Schnau
ze bereit sein, die das Moos durchstoßen wird. Und mit seiner Stummheit und Leere 
begrüßt nun auch mich der Bau und bekräftigt was ich sage. (DB 605) 

Laut Jochen Schmidt gibt es diegetisch keine Vermittlung zwischen dem Bau-Tier und 
den Lebewesen in seiner Umgebung.10 Die Möglichkeit von »Verständigung« (DB 630f.) 
mit anderen Tieren erscheint jedoch nicht völlig unwahrscheinlich. Kommunikation 
funktioniert jedoch vor allem außersprachlich, etwa anhand von »Witterung« (DB 579, 
593). Das Potenzial des ökosystemischen Zusammenwirkens tierlicher Gemeinschaft 
wird dadurch angedeutet: »Ich habe es verstanden, [die Waldmäuse] in meinen Bau 
richtig einzubeziehen. Sie bieten mir auch die Möglichkeit weitreichender Witterung 
und geben mir so Schutz. Auch kommt durch sie allerlei kleines Volk zu mir, das ich 
verzehre.« (DB 579) 

Das Tier in Eine Kreuzung wird von den anderen Tieren nicht ausgeschlossen, viel
mehr zeigt sich tierliche Toleranz, auch gegenüber dem Unbekannten: »[E]s kam aber 
entgegen ihren Erwartungen zu keinen Erkennungsscenen, die Tiere sahen einander ru
hig aus Tieraugen an und nahmen offenbar ihr Dasein als göttliche Tatsache gegenseitig 
hin.« (KR 373) So deutet sich an, dass nur der Mensch versucht zu erklären und dadurch 
zu beherrschen, während Tiere es vermögen, sich gegenseitig als Tatsache zu akzep
tieren. Jedoch lernt der Erzähler aus der Erfahrung mit dem Mischwesen: »In meinem 
Schooß kennt das Tier weder Angst noch Verfolgungslust. An mich angeschmiegt fühlt 
es sich am wohlsten. Es hält zur Familie die es aufgezogen hat.« (KR 373f.) Sie werden 
zu Companion Species: »Manchmal muß ich lachen, wenn es mich umschnuppert, zwi
schen den Beinen sich durchwindet und gar nicht von mir zu trennen ist.« (KR 374) Das 
Potenzial menschlich-tierlicher Gemeinschaft wird also keineswegs negiert. 

9 Niehaus: »Das Bau-Tier, das logische Tier«. S. 398. 
10 Vgl. Schmidt: »Am Grenzwert des Denkens«. S. 340. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Gegenüber den tierlichen Kollektiven erscheint die rein menschliche Gemeinschaft 
häufig als dysfunktional und losgelöst vom Naturzusammenhang. In Blumfeld ist der 
Mensch im Gegensatz zum Kollektivwesen Tier einsam und isoliert. Während sich im 
Bericht Rotpeters Affenleben im Kollektiv, »inmitten eines Rudels« (BA 301), abspielt, ist 
seine Existenz in der menschlichen Gesellschaft von Einsamkeit geprägt, die sich anhand 
seiner Gefangenschaft in der Kiste und somit Ausschluss aus dem interagierenden Leben 
zeigt. Auch in Erinnerungen an die Kaldabahn wird menschliche Gemeinschaft als geschei
tert vorgeführt. Das Leben des Bahnangestellten, der vom Stadtraum in den Landraum 
wechselt, ist geprägt von »Einsamkeit« (EK 549, 551). Zwar lebt er zunächst mit den Men
schen im Ort »in gutem Einverständnis« (EK 551) und »große[r] Verträglichkeit« (ebd.), 
jedoch »[e]in regelmäßiger Verkehr war es natürlich nicht.« (Ebd.) Die meisten seiner 
Kontakte sind von wirtschaftlichem Interesse geprägt: »[W]ie freundlich sie auch wa
ren, es war leicht zu erkennen, dass sie nur kamen, um vielleicht ein Geschäft mit mir 
zu machen, sie verbargen übrigens auch ihre Absicht gar nicht.« (EK 552) Die Sehnsucht 
nach Gemeinschaft äußert sich auch in dem Wunsch nach Wärme:11 

Dann kam das Zugspersonal, das aus 3 Mann bestand, zu mir herein, um sich zu wär
men, aber sie fanden nicht viel Wärme, denn ich vermied es womöglich den alten leicht 
explodierenden Eisenofen zu benützen. Ich lag lieber in einen alten warmen Mantel 
eingepackt und mit verschiedenen Fellen zugedeckt, die ich den Bauern nach und nach 
abgekauft hatte. (EK 553) 

Die Felle als tierliche Produkte bieten einen Ersatz für menschliche Wärme, auch ist hier 
wiederum das Motiv der Felle als Erinnerung der gewaltvollen Basis der Mensch-Tier- 
Beziehung präsent. Die Ratten nimmt der Erzähler in Erinnerungen an die Kaldabahn als 
Kollektiv wahr. Dabei erscheinen sie zunächst als nichtmenschliche, dingliche Elemente, 
die in Bewegung sind, als »viele schwarze Punkte« (EK 686). Er benutzt dafür Metaphern 
aus der menschlichen Sphäre: »Es waren ganze Gesellschaften, ganze Trupps.« (Ebd.) 
Die Kohabitation der Ratten mit dem Erzähler in seiner Hütte (vgl. EK 690f.) ist schließ
lich nicht erfolgreich, sondern eskaliert in einer gewaltvollen Begegnung. 

In Die Verwandlung deutet sich an, dass die hier gezeichnete menschliche Gesell
schaft vor allem von Entfremdung geprägt ist; es herrscht »ein immer wechselnder, 
nie andauernder, nie herzlich werdender menschlicher Verkehr« (VW 116). Gregors 
Verwandlung bedeutet einen Ausschluss aus »de[m] menschlichen Kreis« (VW 132), 
der in der Mikro-Gemeinschaft der Familie gespiegelt wird. Im Gegensatz dazu steht 
Gregors Wunsch nach Kollaboration und Unterstützung, insbesondere innerhalb der 
Familie: Ihm erscheint, »wie einfach alles wäre, wenn man ihm zu Hilfe käme« (VW 124), 
wenn alle »ihm zurufen« (VW 133) würden. Dies wird verhindert durch Fehlkommuni
kation (vgl. VW 156, 168). Diese beruht vor allem auf einer Fehleinschätzung tierlicher 
Kommunikationsfähigkeit auf Seiten der Menschen, »denn da er nicht verstanden 
wurde, dachte niemand daran, auch die Schwester nicht, daß er die Anderen verstehen 
könne« (VW 149). Nicht einmal die Schwester versucht, mit ihm zu kommunizieren, 
er wird nicht direkt angesprochen (vgl. VW 150). Es deutet sich jedoch an, dass mit 

11 Vgl. Beutner: Die Bildsprache Franz Kafkas. S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 97 

besserer Verständigung, mit der Erkenntnis »[s]eine[r] gute[n] Absicht« (VW 192) auch 
ein harmonischeres Zusammenleben möglich wäre: »Wenn er uns verstünde, […] dann 
wäre vielleicht ein Übereinkommen mit ihm möglich. Aber so –« (VW 90) Der Ausdruck 
der Absicht (vgl. VW 153, 165f., 168, 181, 186, 194, 200) wird auffällig oft verwendet, die 
Frage nach Intentionalität als menschlicher Eigenschaft wird somit gestellt. Auch das 
Potenzial von Gestik und anderer nonverbaler Kommunikation deutet sich an – wie 
etwa durch den Blick. 

Wie oben analysiert spielen diese Aspekte auch bei Lovecraft eine Rolle. Auch in The 
Rats in the Walls treten die Ratten als Kollektiv, als Vielheit auf, eine »rodent army« (RW 
380), »a mighty swarm« (RW 384), »in numbers apparently inexhaustible« (RW 385), spä
ter auch als »viscous, gelatinous, ravenous army« (RW 395). Die tierliche Überzahl wird 
hier zusammengebracht mit dem Motiv des Flüssigen, Schleimigen – was die Gefahr der 
drohenden Überschreitung der anthropologischen Grenze zusätzlich betont. 

Dem gegenüber steht die Katze als individuelles Wesen, die im Angesicht der Rat
ten menschliche Züge entwickelt und zum »baffled hunter« (RW 385) wird. Menschlich
keit und Tierlichkeit erscheinen somit als arbiträre Zuschreibungen, die sich aneinander 
definieren. Dies wiederholt sich in der Wendung der Katze gegen den zur Ratte gewor
denen Erzähler: »with my own cat leaping and tearing at my throat« (RW 396). Auch hier 
deutet sich eine produktive Spannung zwischen der Wahrnehmung der tierlichen Herde 
als Masse und in ihrer Individualität an: 

I saw again the twilit grotto, and the swineherd with his unmentionable fungous beasts 
wallowing in filth, and as I looked at these things they seemed nearer and more distinct 
– so distinct that I could almost observe their features. Then I did observe the flabby 
features of one of them – and awaked with such a scream that N*-Man12 started up, 
whilst Capt. Norrys, who had not slept, laughed considerably. (RW 387f.) 

An dieser Stelle ergibt sich anhand der »fungous beasts« (vgl. auch »fungous, flabby 
beasts«, RW 384) eine Verbindung zwischen Tierlichkeit und Pflanzlichkeit, die beiden 
Sphären können im grauenhaften Keller nicht mehr klar voneinander unterschieden 
werden. 

Das Tierliche erscheint auch in Mountains als Vielheit, als »great clouds of frantic pen
guins squawking and scurrying« (MM 141). Auch in Innsmouth sind das Kollektiv, das Ge
wimmel Kennzeichen der Hybridgestalten. Sie werden beschrieben als »teeming horde 
of shapes« (SI 214) oder »bobbing heads and flailing arms […] alien and aberrant in a way 
scarcely to be expressed or consciously formulated« (ebd.). Sie sind so zahlreich, dass 
sie Zählbarkeit übersteigen: »Their number was past guessing. It seems to me that there 
were limitless swarms of them – and certainly my momentary glimpse could have shewn 
only the least fraction.« (SI 223) Sie sind also weder mit sprachlichen Begriffen noch mit 
mathematischen Kategorien zu fassen – die bei Lovecraft im Anblick des Natürlich-An
deren häufig scheitern. 

12 Ich verzichte bewusst auf die (hier keineswegs notwendige) Ausschreibung des Namens, um die 
Reproduktion rassistischer Bezeichnungen zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Dies weckt beängstigende Assoziationen für die menschliche Distinktion, wie Har
man feststellt: 

This yields troubling suggestions of a group mentality or purpose as embodied in a 
mass physical existence of the horde, as if a single body were shared by all. This unified 
horde-object would be no more visible if it were directly before us; indeed it would 
even be less so, since at close range we could only be distracted by the specific details 
of its individual creatures. (WR 193) 

Die Vorstellung der Zusammengehörigkeit zu einer als Vielheit gedachten Umwelt er
scheint hier als erschreckend – eben weil sie in der vollumfassenden Unifikation und 
somit wieder im Einzelnen endet. 

In diesem Zusammenhang ist insbesondere in Innsmouth die Wassermetaphorik von 
Bedeutung, die die Unbeherrschbarkeit des Natürlich-Tierlichen andeutet: »And yet I 
saw them in a limitless stream – flopping, hopping, croaking, bleating – surging inhu
manly through the spectral moonlight in a grotesque, malignant saraband of fantastic 
nightmare.« (SI 222) Das offenbart das Wasser als Ursprung der menschlichen Entwick
lung und schließt so wieder an Evolutionsdiskurse an: »Seems that human folks has got 
a kind o’ relation to sech water-beasts – that everything alive come aout o’ the water onct, 
an’ only needs a little change to go back again.« (SI 189) Wiederum eröffnet sich auch die 
umgekehrte Entwicklung als Möglichkeit. 

Wie sich gezeigt hat, erscheint das Tierliche in den untersuchten Erzählungen als das 
Körperlich-Abjekthafte und definiert sich in Abgrenzung zur performierten Menschlich
keit. Dabei sind insbesondere Sinneseindrücke von Bedeutung. 

Immer wieder kündigen bei Lovecraft Gerüche oder Geräusche die schrecklichen Ge
stalten an (vgl. z.B. CC 53, SI 220, RW 382f., MM 137–139). Über die Geräusche in The 
Dunwich Horror schreibt Harman: »They are perfectly accessible to us, yet are somehow 
sufficiently disturbing as not to be easily grasped or categorized as sound in a normal 
sense.« (WR 118) So bieten sie laut ihm alternative Wahrnehmungsmodi an: 

Thus, we are really being asked to aim our attention at vocal tones midway between 
those of a normal human and those of slopping sounds. This is nowhere near as diffi
cult as imagining a color that is color only by analogy, yet the effect leaves us uneasy 
nonetheless. (WR 177) 

Die Aufmerksamkeit liegt somit auf der körperlichen Wahrnehmung als Prozess. 
In einer seltsam umständlichen Formulierung wird in Mountains der Akt des Hö

rens beschrieben: »the sounds finally reached our consciousness« (MM 130). Hier
bei wird der Übergang von körperlicher zu bewusster Wahrnehmung markiert. 
Sinneswahrnehmung offenbart sich als körperliche Reaktion: »[O]ur nostrils were 
assailed almost simultaneously by a very curious intensification of the strange prevail
ing foetor.« (MM 139f.) Handlungsentscheidungen sind nicht mehr als ein »automatic 
attempt to answer a subconscious question raised by one of our senses« (MM 148), die 
auf einem komplexen körperlichen Zusammenspiel beruhen: »[Y]et even so our latent 
brain-cells must have wondered at the message brought them by our nostrils.« (Ebd.) Es 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 99 

übernimmt der Instinkt, der körperliche Affekt anstelle der Rationalität (vgl. MM 149) 
als Reaktion auf die sinnliche Gefahrenwahrnehmung: 

At first we could not precisely say what was wrong with the formerly crystal-pure air, 
but after a few seconds our memories reacted only too definitely. Let me try to state 
the thing without flinching. There was an odour – and that odour was vaguely, subtly, 
and unmistakably akin to what had nauseated us upon opening the insane grave of the 
horror poor Lake had dissected. […] It was probably sheer irrational instinct which made 
us dim our single torch – tempted no longer by the decadent and sinister sculptures 
that leered menacingly from the oppressive walls – and which softened our progress 
to a cautious tiptoeing and crawling over the increasingly littered floor and heaps of 
debris. Danforth’s eyes as well as nose proved better than mine. (MM 120f.) 

Das »bizarre musical piping« (MM 131) stellt sich dann heraus als »simply the raucous 
squawking of a penguin« (ebd.) So liegt der Horror bei Lovecraft, wie bei Kafka und doch 
anders gelagert, in der Natur selbst, die Angst führt zurück auf das körperliche Ich. 

Körperlichkeit, und somit Tierlichkeit, ist bei Lovecraft eng verknüpft mit Ekel
empfindungen, die anhand der Sinneseindrücke erfahrbar werden – vergleichbar zur 
Verfahrensweise bei Kafka, die oben angeschnitten worden ist. Es ist der schlechte 
Geruch, »the most nauseous fishy odour imaginable« (SI 174), der das Geheimnis von 
Innsmouth vorausdeutet. Dies verweist zugleich auch auf den tierlichen Ursprung des 
in Innsmouth herrschenden Grauens. Auch entsteht der Horror aus dem Eindruck des 
Toten, »the nameless stench of those others which had gone before us« (MM 140) und 
»the thick, dark-green pool gathering around them« (ebd.) Tierlichkeit ist zudem asso
ziiert mit »filth« (RW 387). Der stets mit Tieren assoziierte schlecht Geruch erzeugt ein 
Gefühl von Ekel13, das einhergeht mit Darstellungen von Tierlichkeit als »Gewimmel und 
Gekribbel«14. Smuda beschreibt Ähnliches: »Grundsätzlich gehören die Komponenten 
Schleim, Halbflüssiges, Klebriges und der mit allen diesen Auflösungssekreten zusam
menhängende Geruch zu den wesentlichen Ekelkonstanten in den Texten Lovecrafts.«15 
Damit werde eine »Zwischenexistenz«16 assoziiert, wobei sich auch Natur und Kultur 
begegneten17. 

Tatsächlich präsentiert sich das Ekelhafte in der Regel in Form nichtmenschlicher Le
bewesen. Das Pflanzliche und Tierliche in Form von »Pilze[n], Schwämme[n] und Flech
ten«18, »wechselwarmen Kriechtiere[n], Insekten, Fische[n] und auch Säugetiere[n]«19 
sowie der Ratten20 ist laut Smuda Medium des Schmutzig-Ekelhaften. Ihm wohnt dabei 
auch etwas Abjekthaftes inne,21 das mit Schmutz und Krankheit assoziiert ist22 und ins

13 Vgl. Fischer: »Produktiver Ekel«. S. 317. 
14 Ebd. S. 318. Vgl. auch Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 167. 
15 Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 153. 
16 Ebd. S. 154. 
17 Vgl. ebd. S. 155. 
18 Ebd. S. 157. 
19 Ebd. S. 164. 
20 Vgl. ebd. S. 164f. 
21 Vgl. ebd. S. 159. 
22 Vgl. ebd. S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

besondere im Mischwesen zwischen Mensch und Tier kulminiert.23 Die Bedrohlichkeit 
der Körperflüssigkeiten betrifft dann auch die menschliche Subjektivität: »Every sub
ject is formed at the expense of some viscous, slightly poisoned substance, possibly tee
ming with bacteria, rank with stomach acid.«24 Es erscheint jedoch wenig zielführend, 
dies mit Lovecrafts persönlicher Biographie in Verbindung zu bringen und psychoana
lytische Schlüsse daraus abzuleiten, wie etwa Fischer es tut.25 Vielmehr erscheint es von 
Interesse, aus der Darstellung des Tierlichen als ekelhaft Erkenntnisse zu gewinnen zu 
Darstellungen von Mensch-Tier-Beziehungen und Natur- und Kulturräumen bei Love
craft. 

Auch bei Kafka finden sich vergleichbare Darstellungen. So reagiert die Schwester 
vor allem mit Ekel auf ihren verwandelten Bruder und schützt sich vor ihm mit hygie
nischen Vorsichtsmaßnahmen:26 Sie fasst seinen Napf »nicht mit den bloßen Händen, 
sondern mit einem Fetzen« (VW 147) an, ebenso wie die Überbleibsel seines Essens, die 
sie »hastig in einen Kübel schüttete, den sie mit einem Holzdeckel schloß, worauf sie 
alles hinaustrug« (VW 148f.). Dies hängt auch zusammen mit seinem Geruch, wie sich 
dadurch andeutet, dass Grete jedes Mal beim Betreten von Gregors Zimmer lüftet (vgl. 
VW 156). Bernhard Winkler macht auf den Aspekt des Ekligen in der Erzählung und sei
ne Verbindung zum Abjekthaften des Tieres aufmerksam.27 Es ergibt sich so eine Ver
bindung zu zeitgenössischen Hygiene-Diskursen, die stets auch eine rassistische Kon
notation haben.28 Interessant sind diese Darstellungen besonders vor dem Hintergrund 
von Kafkas eigener »heftige[r] Abwehr gegen Schmutz jeder Art«29. Entgegen diesem In
stinkt erscheint der Schmutz in der Erzählung aus Perspektive Gregors als weniger ekel
erregend. Das Tierwerden erlaubt die Hinterfragung internalisierter Zuschreibungen. 

Tierlichkeit ist somit eng verwoben mit dem Tabuisierten, unter anderem auch der 
Sexualität. So trifft die in der Forschung häufig geäußerte Vermutung, Lovecrafts Werk 
sei gänzlich asexuell,30 nicht zu, wie auch etwa Stephen King in seiner Einführung zu 
Houellebecqs Lovecraft-Essay anmerkt.31 So ist es gerade die Andeutung verbotener, 
auch Spezies-übergreifender Sexualität, die soziale Ordnungsgefüge außer Kraft setzt32 
– insbesondere in Bezug auf Ordnungsmuster von Natur und Kultur, Mensch und Tier. 
Die Angst vor dem Tabubruch zeigt sich dabei als vereinendes, enthierarchisierendes 

23 Vgl. ebd. S. 163. 
24 Morton: Hyperobjects. S. 31. 
25 Vgl. Fischer: »Produktiver Ekel«. S. 318, 328f. 
26 Vgl. Winkler, Bernhard: »Der kontaminierte Käfer«. S. 80. 
27 Vgl. ebd. S. 75. 
28 Vgl. dazu Mallon, Stefanie: Das Ordnen der Dinge. Aufräumen als soziale Praktik. Campus Verlag, 2018. 

S. 197f. 
29 Stach: Kafka. Die frühen Jahre. S. 488. 
30 Vgl. exemplarisch Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 57. 
31 Vgl. King: »Introduction«. S. 17f. 

13. Auch wäre die häufig vorschnell abgelehnte (vgl. Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 58) oder auf feh
lende Erfahrung mit Frauen geschobene (vgl. Shreffler 30) Hypothese latenter queerer Andeutun
gen (vgl. Poole: In the Mountains of Madness. S. 163f.) bei Lovecraft sicherlich eine umfangreichere 
Untersuchung wert, die hier jedoch nicht geleistet werden kann. 

32 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 175f., 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 101 

Gefühl: Lovecrafts Horror ist ein »objective terror […] unbound from any human or psy
chological connotations […] capable of terrifying all creatures endowed with reason«33. 
Laut Smuda eint Lovecrafts Texte die Angst vor dem Unbekannten.34 Dies offenbart 
auch einen menschlich-natürlichen Gesamtzusammenhang. 

Die Verbindung von Tierlichkeit mit Körperlichkeit und Tabu assoziiert sie auch mit 
Krankheit, wie sich bereits in der Analyse gezeigt hat. Frederike Middelhoff befürwortet 
eine zoopathographische Betrachtung von Kafkas Tierfiguren.35 Diese könnte in der Tat 
Überschneidungen zwischen den beiden Themen umfangreicher herausarbeiten. 

So offenbart sich der Körper selbst als Grenze in der menschlichen Gesellschaft; 
Krankheit und Alter verhindern die Partizipation darin (vgl. VW 154f.). Sie sind Atavis
men des tierlichen Lebens im menschlichen Körper.36 Die Angewohnheit der kranken 
Mutter, am offenen Fenster zu sitzen (vgl. VW 155), lässt auch die Assoziation der Au
ßenwelt als Natur zu und stellt eine Verbindung zu Gregors eigener tierlicher Vorliebe 
her, am Fenster zu sitzen, die er nach seiner Verwandlung entwickelt und die gleich im 
Anschluss geschildert wird (vgl. VW 155f.). Dabei wird die Vorstellung eines Atavismus 
selbst in Frage gestellt, vielmehr wird offenbar, dass Tierlichkeit (auch) als Krankheit im 
Menschen aktuell und allgegenwärtig ist. Sie ist das »abject«37, das nur durch Unter
drückung im Zaum gehalten wird. Genau diesen Akt führt der Text performativ vor und 
spricht damit auch genau jene tierlichen Aspekte in den Leser:innen an.38 Interessant ist 
in diesem Zusammenhang, dass Gregor von seinem Fenster auf ein Krankenhaus blickt 
(vgl. VW 155), »dessen nur allzu häufigen Anblick er früher verflucht hatte« (ebd.), der 
ihm aber jetzt kaum noch auffällt. Die früher unliebsame Erinnerung an die Möglichkeit 
der Krankheit – und somit an seinen eigenen tierlichen Ursprung – erscheint Gregor 
weniger schlimm, da seine Verwandlung zum Tier vollzogen ist. Die Krankheit wird 
beschrieben als Einbruch in das alltägliche Leben, wobei Menschlichkeit explizit betont 
wird: »Wie das nur einen Menschen so überfallen kann!« (VW 129) Als Angestellter ist 
Gregor gezwungen, diese »einfach [zu] überwinden« (VW 127, vgl. auch 130), um im 
ökonomischen System weiter geduldet zu werden. 

Wie oben beschrieben, klingt diese Parallele auch in Arthur Jermyn an. Auch die Ge
schehnisse in Innsmouth werden in pathologischen Begriffen geschildert: »epidemic« (SI 
163, vgl. auch 170), »the germ of an actual contagious madness« (SI 221). Es wird über
legt, »whether the ›Innsmouth look‹ were not a strange and insidious disease-phenome
non« (SI 178), das radikale körperliche Veränderungen, etwa der Schädelform (vgl. ebd.), 
mit sich bringt. Die Parallele zu zeitgenössischen rassistischen Diskursen um race und 
Schädelform ist offensichtlich. Nachdem der Erzähler erkannt hat, dass seine Ahnen aus 
Innsmouth stammen und er ihnen zunehmend ähnlich wird, bis er den Innsmouth look 

33 Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 77. 
34 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 139. 
35 Vgl. Middelhoff, Frederike: »›Mit Josefine aber muss es abwärts gehen.‹ Josefine, die Sängerin oder 

Das Volk der Mäuse als Zoopathographie.« Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko 
Steffens. Königshausen & Neumann, 2015. S. 384–390. 

36 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 169. 
37 Vgl. dazu auch Winkler, Bernhard: »Der kontaminierte Käfer«. S. 75. 
38 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

annimmt, nimmt seine Gesundheit ab (vgl. SI 228f.). Zentral ist dabei auch die Verbin
dung zu Diskursen um psychische Krankheit oder ›Wahnsinn‹39. Das »monstrous« (CS 
392) Grauen in Colour löst eine psychische Erkrankung bei Mrs. Gardner aus. Es hat, wie 
der Erzähler bemerkt, bisher keine Menschen »of unweakened mind« (ebd.) befallen, was 
die Assoziation des Tierlichen mit psychischer Erkrankung bestärkt. 

Als Zwischenfazit lässt sich festhalten, dass in den hier untersuchten Texten Mensch
lichkeit mit Isolation und Tierlichkeit mit Kollektivität assoziiert werden. Tierlichkeit 
ist zudem verbunden mit Sinnlichkeit, Ekel und Krankheit, also liminalen Erfahrun
gen. Diese werden erfahrbar im Tierwerden als grenzüberschreitendem Moment. Ihr 
Schock-Effekt ist dabei unterschiedlich. 

Daraus ergibt sich im Tierwerden die Vorstellung eines agencement als ökologischem, 
menschlich-tierlich-organischem Natur-Zusammenhang, der stets kontrastiert wird 
mit dysfunktionalen, hauptsächlich menschlichen Beziehungen zueinander und zur 
Umwelt. Die Verbundenheit der Tierfiguren mit ihrer Umgebung ist auch sprachlich 
angelegt, wie Thermann bemerkt: 

Kafkas Tiere sind mit dem Raum, den sie bewohnen, wie das Tier aus »Der Bau« aufs 
engste verbunden. Als literarische Lebewesen hausen sie in den seltenen ökologischen 
Nischen zwischen dem Codierten und noch nicht oder nicht mehr Codierten. […] Kafkas 
Kreuzungen von Wissen und Fiktion lassen sich […] mit unterschiedlichen Konzepten 
von Wegen beschreiben. Die Raster bekannten, kulturell geprägten Wissens, in denen 
die Tiere sich bewegen, werden von den Wegbahnungen der Fiktion gekreuzt und in 
neue Richtungen gelenkt.40 

Michael Karlsson Pedersen beschreibt vergleichbar in Bezug auf Lovecraft: »For Love
craft, the inhuman is the prehuman in a both temporal-geological and spatial-object- 
oriented sense, testifying to the limits of human understanding and descriptive pow
ers.«41 

In beiden Fällen ist also Tierlichkeit negativ konnotiert und eine Mensch-Tier-Hier
archie angedeutet. Bei Kafka entspringt jedoch die Frage, ob nicht auch das Ekelhafte 
seine eigene Ästhetik hat, die in der Literatur erfahrbar wird. So klingt dort dann auch 
stärker die Ungerechtigkeit des Machtgefälles an. Bei Lovecraft hingegen ist die Erkennt
nis des Widerlich-Tierlichen Quelle des Schock-Effekts, die Umkehr der Hierarchie Hor
ror-Vorstellung – mit wenigen Ausnahmen, wie etwa im Innsmouth-Text. In beiden Fäl
len muss sich das Tierliche als Thema der Literatur behaupten: Während dies bei Kafka 
Möglichkeiten offenbart, bringt es bei Lovecraft die Literatur an ihre Grenzen, indem sie 
Gefahr läuft, dem Anderen zu nahe zu kommen. Diesen Gedanken möchte ich in Kapitel 
5.2 wieder aufgreifen. 

39 Vgl. zu Begriffsbildung und Ausgrenzungsmechanismen Foucault, Michel: Histoire de la folie à l’âge 
classique. Folie et déraison. Plon, 1961. 

40 Thermann, Jochen: »Kafkas Kreuzungen«. Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko 
Steffens. Königshausen & Neumann, 2015. S. 459f. 

41 Pedersen, Michael Karlsson: »The Descriptive Turn in German Nature-Oriented Neue Sachlichkeit 
(1913–1933). An Essay on Nonhuman Literary Genres«. Narrating Nonhuman Spaces. Form, Story, and 
Experience Beyond Anthropocentrism. Hg. von Marco Caracciolo et al. Routledge, 2022. S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://opac.sub.uni-goettingen.de/DB=1/SET=2/TTL=7/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=folie
https://opac.sub.uni-goettingen.de/DB=1/SET=2/TTL=7/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=a%CC%80
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://opac.sub.uni-goettingen.de/DB=1/SET=2/TTL=7/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=folie
https://opac.sub.uni-goettingen.de/DB=1/SET=2/TTL=7/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=a%CC%80


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 103 

Im Folgenden möchte ich tiefergehend erkunden, wie diese Darstellungen von Tier
lichkeit im wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Kontext der Texte zu verorten sind 
und wie sie mit sprachlicher und literarischer Selbstreflektion zusammenhängen. 

5.1.1.2 Menschen, Tiere, Pflanzen, Objekte und Monster: 
Berührungspunkte und Marginalisierung 

Aus den analysierten Merkmalen von Tierlichkeit lassen sich Hinweise auf das Verhält
nis von Mensch und Tier ableiten. Die Texte Lovecrafts und Kafkas stellen Mensch- 
Tier-Beziehungen als gewaltvollen Zusammenhang dar, der anhand von Symbolen und 
Praktiken in seiner materiellen und seiner sprachlichen Dimension greifbar wird. So 
ist die nichtmenschliche Perspektive die marginalisierte. Dabei zeigen sich zugleich 
immer wieder Momente der Egalisierung. Lovecraft lenkt dabei noch stärker den Fokus 
auf die Zwischenbereiche dieser Sphären: Pflanzen42 und Monster. 

Bei Kafka zeigen sich Tiere als gesellschaftliche Randfiguren. Das Thema der Tier
lichkeit wird verstärkt durch die Anwesenheit diegetischer, realistischer Tiere und deren 
reale Behandlung als das Andere. In Der Bau sind es die als Kleinvolk zusammengefassten 
anderen Tiere, über die sich das erzählende Tier erhebt. So werden menschliche Unter
drückungsmechanismen der Natur evident. Das Tier ordnet und hierarchisiert andere 
Tiere in einer an gesellschaftliche Strukturen erinnernden Weise (vgl. DB 595f.). Manfred 
Jauslin liest die Erzählung als eine über den »Willen zur Macht«43 und die »Koinzidenz 
von Macht und Ohnmacht«44. Macht platziert sich, wie im Anschluss an die hier vorge
nommene Analyse festgestellt werden kann, in einem Spannungsfeld von Menschlich
keit und Tierlichkeit, wobei der Text mit der Codierung der Zuschreibungen spielt. Dies 
hängt zusammen mit der selbsterklärten Rationalität des Tieres, die, wie Niehaus be
schreibt, auch eine Aussage über die Definition von Menschlichkeit trifft, indem Denken 
als nichts anderes als Verhalten beschrieben wird.45 Eben durch diese Ambiguität wer
den Prozesse der Naturbeherrschung und Unterdrückung tierlicher Instinkte zugleich 
nachvollziehbar und fragwürdig. 

Dabei zeigt sich häufig ein latent gewaltvolles Verhältnis zwischen Menschen und 
Tieren. In Erinnerungen hofft der Erzähler auf die Möglichkeit zur Jagd (vgl. EK 688f.), 
Waffengewalt kommt auch in seinem Verhältnis zu den Ratten zur Anwendung (vgl. ebd. 
689). Dies kulminiert in seiner Begegnung mit einer individuellen Ratte: 

In der ersten Zeit als ich noch alles neugierig auffaßte, spießte ich einmal eine solche 
Ratte auf und hielt sie vor mir in Augenhöhe an die Wand. […] Im letzten Krampf, in 
dem die Ratte vor mir an der Wand hieng, spannte sie dann die Krallen scheinbar gegen 
ihre lebendige Natur straff aus, sie waren einem Händchen ähnlich, das sich einem 
entgegenstreckt. (ebd. 689f.) 

42 Ein weiteres Zeugnis von Lovecrafts Interesse an pflanzlichem Leben ist das Pilz-Gedicht »Fungi 
from Yuggoth« (1929/1930). Eine ausführliche Analyse ist hier ausgespart, da diese Arbeit sich auf 
erzählende Texte fokussiert, erscheint aber interessant für weiterführende Forschungsvorhaben. 

43 Jauslin, Manfred: »Die Sorge des Baumeisters. Kafkas ›Bau‹ und sein Bewohner«. Schweizer Monats
hefte für Politik, Wirtschaft, Kultur. Ausg. 74, 1994. S. 30. 

44 Ebd. 
45 Niehaus: »Das Bau-Tier, das logische Tier«. S. 404f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Es deutet sich ein »flüchtige[s] transspezifische[s] Verständnis«46 mit der einzelnen Rat
te an. Es zeigt sich eine grundsätzliche Gemeinsamkeit zwischen Mensch und Tier, die 
Ähnlichkeit von Kralle und Hand wird evident. Dieses hier angedeutete Potenzial der 
Gewaltüberwindung wird jedoch vertan; der Erzähler tötet die Ratte (vgl. EK. 691). Sein 
Versuch, das Tier wahrzunehmen, scheitert, denn »einen Gegenstand kann man nicht 
rein objektiv in seiner Ganzheit kennen, schon gar nicht, wenn man ihn nur als etwas 
grundsätzlich fremdes, vollkommen anderes betrachten will«.47 Dies stellt menschliche 
Erhöhung über tierliche Objekte grundsätzlich in Frage. 

In Die Verwandlung markieren Gegenstände als subtile Texthinweise die Ausnutzung 
von Tieren und Natur als Alltagspraxis: Die Frau auf dem Bild in Gregors Zimmer ist in 
Pelz gekleidet (vgl. VW 116, 165), die Bedienerin trägt eine Straußfeder an ihrem Hut (vgl. 
VW 198) und die Alltäglichkeit des Fleischkonsums wird nicht nur durch die Beschrei
bung von Mahlzeiten (vgl. VW 147, 182) signalisiert, sondern auch durch den Auftritt des 
Fleischergesellen nach Gregors Tod (vgl. VW 197). Auch die menschliche Behandlung von 
Tieren und insbesondere Insekten zeichnet sich durch Gewalt aus, wie sich an der ge
waltsamen Konfrontation zwischen Gregor und dem Vater zeigt (vgl. VW 140f.), die auch 
eine generelle Einstellung gegenüber Insekten als Spezies offenbart. Dies entspricht den 
oben analysierten Darstellungen von gewaltvollen Mensch-Tier-Beziehungen im Bericht 
und anderen Texten Kafkas. 

Wie oben analysiert, sind diese Gewaltpraktiken auch in der Sprache verankert. Sie 
entscheidet darüber, wer Mensch und wer Tier bzw. Ungeziefer ist.48 Rotpeters Forde
rung nach »offen[en]« (BA 300) Worten anstelle von Metaphorik wird parallel gesetzt mit 
der »offen zutage« (BA 302) liegenden Wahrheit des Körpers, auf dem die Schusswunden 
von der ihm materiell und diskursiv angetanen Gewalt zeugen. Der Körper, das Objekt 
des Tierwerdens, ist der Sprache und ihrer Gewalt unmittelbar ausgesetzt. Neumann 
beschreibt treffend: 

[Kafkas] Versuche, Kultur zu verstehen, richten ihre Aufmerksamkeit genau auf die 
Grenze zwischen Sprache und Körperpraktiken; sie richten sie auf die Rituale, die die 
Differenz von Körper und Sprache organisieren; und sie fragen nach derer noch mög

lichen Leistung in diesem kulturellen Gefüge.49 

Doch bleibt Kafkas Vorgehen dabei nicht stehen – er entwickelt in der Sprache selbst 
Strategien, eben diese gewaltvollen Zwänge der Sprache zu untergraben und sogar aus
zunutzen. Mit diesen soll sich Kapitel 5.2 beschäftigen. 

Auch in Rats wird die Rolle von Tieren in der Kultur reflektiert und so ein größerer 
Kontexthorizont eröffnet: »I realise how trite this sounds – like the inevitable dog in the 
ghost story, which always growls before his master sees the sheeted figure – yet I cannot 
consistently suppress it.« (RW 382) Es wird auf Unterschiede in tierlicher und menschli
cher Wahrnehmung hingewiesen und positive Zuschreibungen werden umgekehrt: »im

46 Driscoll: »›Ohne Ergebnis wurde die Kralle wohl niemals eingesetzt‹«. S. 48. 
47 Ebd. 
48 Vgl. Horn: »Tier werden, um der Sprache, der Macht, zu entkommen«. S. 106. 
49 Neumann: Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. S. 591f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 105 

perceptible to human senses, but affecting the delicate organs of cats even through the 
new woodwork« (RW 382f.). Die menschlichen Charaktere versuchen, der Bedrohung zu 
begegnen, indem sie Mittel zur Tierbekämpfung einsetzen, wie »traps and paris-green« 
(RW 384). 

Die wiederholte Erwähnung von »furs« (z.B. MM 63, 66) in Mountains weist auf ein 
bestehendes Ausnutzugsverhältnis hin, das die Geschichte zugleich kritisiert. Auch hier 
sind es die Hunde, die als erste Expeditionsmitglieder Angst ausdrücken (vgl. MM 37f.). 
Als die Leichen der Expeditionsmitglieder von den restlichen Wissenschaftlern gefun
den werden, wird die Gleichheit von Mensch und Tier auffällig betont: »men and dogs 
alike« (MM 61). Die gefundenen Exemplare zeichnen sich durch Sternförmigkeit (vgl. 
MM 37–39, 64) sowie Tentakeln (vgl. MM 38) aus, also einer Form, die sich, wie oben be
schrieben, der typischen Strukturierung von Tieren und Pflanzen anhand des den Wis
senschaftlern zur Verfügung stehenden Wissens widersetzt. 

Die Passage über Shoggoths und Old Ones kombiniert Elemente einer biologischen 
und anthropologischen Studie (vgl. MM 96–100), die Machtstrukturen unter den Spezi
es analysiert. Immer wieder wird dabei der Status der Shoggoths als Hybridwesen zwi
schen Mensch, Tier und Pflanze deutlich (vgl. MM 98) bzw. ihre Lebensorganisation als 
Kombination aus Natur- und Kulturelementen (vgl. MM 99). Sie zeichnen sich durch 
eine besondere Anpassungsfähigkeit an ihre Umgebung aus, die durch die Aufnahme 
bestimmter Chemikalien noch verbessert (vgl. MM 98) und nur durch die »deadly cold« 
(ebd.) eingeschränkt wird. Auch Umweltveränderungen überleben sie durch evolutionä
re Anpassung (vgl. MM 100). Hier öffnet sich auch die lokale Perspektive zu einer univer
salen, indem Zusammenhänge zwischen der Umwelt der Erde und jener des Universums 
angedeutet werden. 

Die Mensch-Tier-Pflanze-Hierarchie wird anhand der Trias von Old Ones, Shog
goths und »vertebrates« (MM 100) nachvollzogen und so als arbiträr vorgeführt. Dies 
wird explizit im grammatikalisch auffällig parallel aufgebauten Vergleich: »[S]hoggoths 
were tamed and broken by armed Old Ones as the wild horses of the American west 
were tamed by cowboys.« (MM 103) Am Beispiel der Old Ones zeigt sich auch die Gefahr 
klimatischer Veränderungen (vgl. MM 112), die schließlich den Wechsel unter Wasser 
erforderlich machen (vgl. MM 113). Dies bedeutet auch eine körperliche Anpassung, die 
aber aufgrund des Bestehens tierlicher Körpermerkmale problemlos möglich ist (vgl. 
ebd.) Es ist die Fauna, die Indikator für die Bewohnbarkeit der Landschaft ist (vgl. MM 
116). Schließlich bleibt ihnen als einzige Konsequenz ein nomadisches Leben (vgl. MM 
115). So enthält die Erzählung konkrete Hinweise auf ökosystemische Zusammenhänge. 

Hier zeigt sich wiederum, dass die Frage nach der Definition des Menschseins zen
trales Anliegen ist, die hier performativ anhand der möglichen Existenz eines höheren 
bewussten Wesens gestellt wird. Die Angst vor den Außerirdischen zeigt sich als fun
damental auf einer Verunsicherung bezüglich der anthropologischen Grenze beruhend. 
Diese wird auch deutlich in den immer wiederkehrenden Vergleichen, anhand derer die 
Unterlegenheit der menschlichen Spezies gegenüber den Great Old Ones offenbar wird: 

There could now be no further merciful doubt about the nature of the beings which had 
built and inhabited this monstrous dead city millions of years ago, when man’s ances

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

tors were primitive archaic mammals, and vast dinosaurs roamed the tropical steppes 
of Europe and Asia. (MM 91) 

Das Erschreckende an der Entdeckung dieser Spezies ist, dass sie eben nicht, wie die 
Dinosaurier, »almost brainless objects« (ebd.) sind. Dies ist hier auch als Figurenrede zu 
verstehen, die der Text selbst ad absurdum führt, indem er selbst immer wieder auf die 
agentische Wirkung von Naturelementen aufmerksam macht und somit die Wahrneh
mung des erzählenden Forschers untergräbt. 

Lovecrafts Darstellungen des Werdens sind somit noch radikaler als die Kafkas, in
dem er sie auf den Bereich der Pflanzen ausweitet: Michael Marder etwa argumentiert, 
dass Pflanzen noch marginalisierter seien als Tiere.50 Dawn Keetley beschreibt das Un
heimliche der Pflanzen: 

At its most basic, plant horror marks humans’ dread of the ›wildness‹ of vegetal na
ture – it untameability, its pointless excess, its uncontrollable growth. Plants embody 
an inscrutable silence, an implacable strangeness, which human culture has, from the 
beginning, set out to tame.51 

Das Bild der Pflanze eröffnet also noch erschreckendere Assoziationen als das des Tieres 
– somit verstärkt sich hier aber auch durch die größere Fallhöhe die negative Konnota
tion des Nichtmenschlichen. 

Auch in Colour laufen in der Erwähnung der »skunk-cabbages« (CS 376) Pflanzen- 
und Tierwelt zusammen. Diese Phänomene werden als Symptom einer grundlegenden 
Naturanomalie verstanden: »[A]ll agreed that plants of that kind ought never to sprout in 
a healthy world.« (CS 377) Der Akteurstatus des Wesens, in das sich Nahum verwandelt 
hat, ist nicht eindeutig, kann es doch weder zweifelsfrei als Mensch, noch als Tier, noch 
als Pflanze, noch als Objekt klassifiziert werden: »Whether it had crawled or whether it 
had been dragged by any external force, Ammi could not say.« (CS 387) 

So steht das Pflanzliche in enger Beziehung zum Tierlichen. Lovecrafts Erzählung 
The Tree kann als Beispiel dienen für einen Text, der sich dezidiert mit pflanzlichem Leben 
beschäftigt. Der beschriebene Baum wächst in den Ruinen einer Villa (vgl. TT 145). Skulp
turen erinnern als Abbilder an die einstigen menschlichen Besitzer dieses Ortes. Mit »its 
curios roots displacing the time-stained blocks of Pentelic marble« (ebd.) erobert sich die 
Natur hier unterirdisch ihre Welt zurück. Der Baum hat eine »oddly repellent shape; so 
like to some grotesque man, or death-distorted body of a man, that the country folk fear 
to pass it« (ebd.). Der Baum steht in Verbindung mit Mystik und Aberglaube (vgl. ebd.). 

Die Geschichte erzählt ein Bienenhüter (vgl. ebd.), also eine Vermittlergestalt zwi
schen Mensch und Tier, die auch eine zweite Erzählebene einschiebt. Kalos’ »statues were 
but images of the fauns and dryads he met there [in the olive grove] – for he patterned his 
work after no living model« (TT 146). So schafft Kalos Bilder aus purer Imagination, nicht 

50 Vgl. Marder, Michael: Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life. Columbia University Press, 2013. 
S. 2. 

51 Keetley, Dawn: »Introduction: Six Theses on Plant Horror; or, Why Are Plants Horrifying?«. Plant 
Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Hg. von Dawn Keetley und Angela 
Tenga. Palgrave Macmillan, 2016. S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 107 

als Abbildung realer Objekte. Kalos und den Olivenhain verbindet eine innige Liebe (vgl. 
TT 148). Nachdem er (psychisch) krank wird (vgl. TT 147), verlangt Kalos, dass »twigs from 
certain olive trees in the grove be buried by his resting-place – close to his head« (TT 148). 
Die für ihn gefertigte Statue ist »[b]eautiful beyond words« (ebd.), die Arbeit wird für 
Musides »a vent for his emotions« (ebd.). Aus Kalos’ Grab wächst neben seinem Kopf un
gewöhnlich schnell ein seltsam geformter Baum (vgl. ebd.). Der Baum ist singulär auffäl
lig, »exceeding all other trees of its kind, and sending out a sigularly heavy branch above 
the apartment in which Musides laboured« (TT 149). Auch die restliche Natur zeigt eine 
unheimliche, anthropomorphe Eigenmacht: »The bleak mountain wind, sighing through 
the olive grove and the tomb-tree, had an uncanny way of forming vaguely articulate 
sounds.« (Ebd.) Daraus entsteht »a violent storm of wind« (ebd.), der »shrieked […] horri
bly« (ebd.) und »had done strange things« (ebd.). Auch andere Objekte haben nun agency: 
»Lone and shaken mourned the humble courts and the lower walls.« (Ebd.) In der Statue 
als »stately poem in marble« (TT 150) fließen die Künste zusammen und vereinen Neben
einander und Gleichzeitigkeit,52 Zeit und Raum.53 

Die Menschenähnlichkeit des Baumes und seine unterirdischen Aktivitäten beunru
higen die Beobachter: »the great, sinister tree whose aspect was so weirdly human und 
whose roots reached so queerly into the sulptured sepulchre of Kalos« (ebd.). Dies bringt 
die Ordnung (bezeichnenderweise die der frühen Demokratie Griechenlands) grund
sätzlich durcheinander: »Amidst such stupendous ruin only chaos dwelt, and the repre
sentatives of two cities left disappointed.« (Ebd.) Entgegen den vergänglichen Zivilisa
tionen bleibt der Olivenbaum stehen: »[S]ometimes the boughs whisper to one another 
in the night-wind, saying over and over again, ›Οίδα! Οίδα! – I know! I know!‹« (ebd.) So ist 
die Erzählung die Geschichte einer Verwandlung in eine Pflanze, die zugleich die Über
legenheit der Natur gegenüber dem Menschen andeutet und einen epistemologischen 
Ausruf an ihr Ende setzt. 

Neben dem Tier- und Pflanzewerden zeigt sich ein anderes von Deleuzes und 
Guattaris Konzepten des Werdens in Lovecrafts Texten: das Frauwerden – wie Mac
Cormack richtigerweise beschreibt, »a deeply problematic, precariously fetishistic 
concept«54. Trotzdem soll es hier auf seine Potenziale hin untersucht werden. In The 
Thing on the Doorstep vollzieht sich durch die Möglichkeit des Körpertausches auch ein 
Geschlechtswechsel, Asenath als Frau wird in Gestalt von Edward zum Mann und 
umgekehrt. Frauwerden ist hier auch ein Queerwerden, eine Transzendierung der Ge
schlechtergrenzen. Daraus entwickelt sich zum Schluss der Erzählung das titelgebende, 
unidentifizierbare ›thing on the doorstep‹, das einen Ekel erregenden, »morbid and 
unaccountable foetor« (TD 355) ausströmt und »a semi-liquid sound« (ebd.) von sich 

52 Vgl. Lessing, Gotthold Ephraim: »Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie«. Gotthold 
Ephraim Lessing. Werke. Band II. Kritische Schriften. Philosophische Schriften. Wissenschaftliche Buch
gesellschaft, 31995 [1766]. Hg. von Peter-André Alt. S. 90–91. 

53 Vgl. ebd. S. 103. 
54 MacCormack, Patricia: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. Postmodern Culture. Ausg. 

20, Nr. 2, 2010. https://www.pomoculture.org/2013/09/03/lovecraft-through-deleuzio-guattarian 
-gates/. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. O.P. [S. 12]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pomoculture.org/2013/09/03/lovecraft-through-deleuzio-guattarian-gates/
https://www.pomoculture.org/2013/09/03/lovecraft-through-deleuzio-guattarian-gates/
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pomoculture.org/2013/09/03/lovecraft-through-deleuzio-guattarian-gates/
https://www.pomoculture.org/2013/09/03/lovecraft-through-deleuzio-guattarian-gates/


108 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

gibt. Das Flüssige, Schleimige, das die Körper- und Geschlechtergrenzen übersteigt und 
verschwimmen lässt, dient als Quelle des Ekelhaften. 

Die Assoziation des Tierlichen ist dabei auch präsent: »I clawed my way out.« (TD 356) 
Mit der Verwandlung geht auch ein Sprachverlust einher, der aber (noch) kein Schriftver
lust ist: »I’m too far gone to talk – I couldn’t manage to telephone – but I can still write.« 
(Ebd.) Schließlich verliert er seine menschlichen Indizien alle: »The messenger would not 
move or have consciousness any more.« (TD 357) Er verwandelt sich in eine Mischung 
aus »liquescent horror« (ebd.) und Knochen, den Überresten der Identität, die schließ
lich wissenschaftlich ermittelt werden kann (vgl. ebd.). Der Erzähler wird beim Lesen 
mehrmals ohnmächtig (vgl. ebd.), schwankt also nicht nur zwischen (Un-)Bewusstsein, 
sondern selbst auch mit einer weiblich assoziierten Reaktion zwischen den Geschlech
tern. 

Laut Saguaro stellen die menschenähnlichen Pflanzen bei Lovecraft »metaphors for 
other fears of hybridity«55 dar. Bei Lovecraft entspringt aus der Erkenntnis einer fehlen
den klaren Grenze zwischen Mensch und Tier somit die Angst vor der Verdinglichung des 
Menschen, die sich im wiederkehrenden Topos des Menschenopfers sowie dem Kanni
balismus-Motiv56 äußert. Damit gewinnen auch nicht-belebte Objekte an agency. In The 
Hound etwa ist es ein »object« (TH 342f.), das die Verfolgung der Protagonisten durch ein 
menschlich-hündisches Hybridwesen auslöst. 

Jeffrey Andrew Weinstock untersucht die Rolle der nichtmenschlichen Dinge bei 
Lovecraft, deren Macht und Ununterscheidbarkeit vom Menschlichen laut ihm schließ
lich andeuten, dass auch der Mensch letztlich nur ein Ding ist.57 Welche phänome
nologischen Anklänge dabei eine Rolle spielen, soll in Kapitel 6.1.2 in Verbindung mit 
Harmans Konzeption der OOO eingehend diskutiert werden. 

Aus dem Grenzbereich zwischen Mensch, Tier, Pflanze und Objekt entspringen bei 
Lovecraft die unheimlichsten aller Wesen: Monster. Borgards et al. definieren das Mons
ter als einen 

prekäre[n] Grenzbewohner. Seine Gegenwart markiert die Grenze und stellt sie zu
gleich infrage. Im Lichte des Monsters betrachtet erscheint die Grenze deshalb nicht 
als eine scharfe und ideale Linie, die einer stabilen und gegebenen Ordnung zuge
rechnet werden kann, sondern als eine unscharfe, aber konkrete Zone, innerhalb derer 
Positionen und Relationen stets neu ausgehandelt werden müssen. Der diffuse Grenz
bereich, in dem das Monster haust, bildet sich auch in seiner ungefügen Leiblichkeit 
ab. […] Als Bewohner spatialer, systematischer oder temporaler Grenzräume verletzt 
und hinterfragt das Monster die Gesetze der Natur, der Gesellschaft, der Religion, der 
Ästhetik und des Geschmacks.58 

55 Saguaro, Shelley: »Botanical Tentacles and the Chthulucene«. Plants in Science Fiction. Speculative 
Vegetation. Hg. von Katherine E. Bishop et al. University of Wales Press, 2020. S. 62. 

56 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 184, 191. 
57 Vgl. Weinstock, Jeffrey Andrew: »Lovecraft’s Things. Sinister Souvenirs from Other Worlds«. The 

Age of Lovecraft. Hg. von Carl H. Sederholm und Jeffrey Andrew Weinstock. University of Minnesota 
Press, 2016. S. 76f. 

58 Borgards, Roland et al.: »Vorwort«. Monster. Zur ästhetischen Verfassung eines Grenzbewohners. Hg. 
von Roland Borgards et al. Königshausen und Neumann, 2009. S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 109 

Es sei somit verortet »in einem unbestimmten Zwischenraum«59 – wobei die Au
tor:innen diesen mit Bhabha/Koschorke/Agamben begrifflich fassen – und wird so 
zur »Reflexionsfigur […], die aus der Reflexion einer Gesellschaft, eines Rechts, einer 
Kultur auf die eigenen Konstitutionsbedingungen und Normalitätsverhältnisse her
vorgegangen ist«60. Laut Pierre Lurbe destabilisieren Monster stabile Klassifizierungen 
und bringen so Ordnungen durcheinander.61 Jeffrey Jerome Cohen schlägt daher die 
Praxis der »monstrous interpretation«62, mit der sich anhand der Monster laut ihm auf 
die Regeln einer Kultur deuten lässt.63 So möchte ich auch hier verfahren. So zeigt sich 
am Beispiel des Monsters noch deutlicher, wie sich Menschlichkeit in Abgrenzung zur 
Tierlichkeit definiert. Interessant ist das Monster daher insbesondere in seiner Nähe 
zum Tierlichen und Nichtmenschlichen.64 

Dieses Verständnis spiegelt sich auch bei Lovecraft wider. Dort sind es besonders die 
als monströs beschriebenen Zwischenwesen, die Urheber des Horrors sind, die »were
wolves« (RW 378) und »bat-winged devils« (RW 380) und ihre »monstrous habits« (RW 
379). Dabei durchlaufen die Gestalten gängige Ordnungsmuster. Die Natur selbst ist es, 
die monströs ist.65 

Lurbe weist in seiner Analyse von Innsmouth auf den etymologischen Ursprung des 
Wortes Monster aus der lateinischen Ambivalenz von mostrare und monere hin66 und 
hält fest: 

Le monstre est à la fois spectacle et signe, et seule l’analyse permet de dissocier ici 
ces deux aspects intimement mêlés. Le monstre relève de l’in-humain. C’est un être 
a-normal, en ce sens qu’il n’est pas conform aux normes de l’humain, à commencer par 
celles qui régissent l’apparence physique.67 

59 Ebd. 
60 Ebd. S. 10. Vgl. dazu auch Wilson, Eric: The Republic of Cthulhu. S. 20, Cohen, Jeffrey Jerome: Monster 

Theory. Reading Culture. University of Minnesota Press, 1996. S. 4, 10. 
61 Vgl. Lurbe, Pierre: »Du spectaculaire au spéculaire: étude de The Shadow over Innsmouth, de H.P. 

Lovecraft«. Le monstrueux dans la littérature et la pensée anglaises. Hg. von Nadia J. Rigaud. Université 
de Provence, Service des publications, 1985. S. 188. Vgl. auch Cohen: Monster Theory. Reading Culture. 
S. 6f. 

62 Ebd. S. 6. 
63 Vgl. ebd. S. 13. 
64 Vgl. Vgl. Lurbe: »Du spectaculaire au spéculaire«. S. 187, 192. Er schlägt den Begriff des »Bestiali

schen« als Mischung aus Mensch und Tier vor, um Lovecrafts Gestalten angemessen zu fassen (vgl. 
ebd. S. 188). Interessant ist auch besonders Lurbes Hinweis auf die Verbindung zum (Tier-)Wis

sen: »[A]u XVIe siècle, au contraire, ces animaux [cachalots et baleines] étaient considérés comme 
des monstres, car leurs proportions démesurées semblaient le signe qu’ils échappaient à l’ordre 
netural. C’est donc quelque chose de se sentiment ancien que l’on retrouve dans le récit de Lo
vecraft.« (ebd. S. 191) Gry Ulstein schlägt den Begriff der »Anthropocene monsters« (»Brave New 
Weird. Anthropocene Monsters in Jeff VanderMeer’s The Southern Reach«. Concentric. Literary and 
Cultural Studies. Ausg. 43, Nr. 1, 2017. S. 74) vor, den ich auch im Kontext dieser Arbeit für fruchtbar 
halte. 

65 Vgl. Langan: »Nature’s Other, Ghastly Face«. S. 162. 
66 Vgl. Lurbe: »Du spectaculaire au spéculaire«. S. 186. 
67 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die oben analysierte Körperlichkeit des Tierlichen ist also integraler Bestandteil des 
Monströsen und weist stets hin auf die Verwurzelung eben dessen im eigenen Körper. 

Fischer diagnostiziert zwei Arten der Monster bei Lovecraft: »das Insekt, ins Riesen
hafte mutiert, und das Meerestier, sei es Fisch, sei es Schalentier oder Reptil«68. Dass 
ersteres Muster sich auch bei Kafka wiederfindet, liegt auf der Hand. Das Ekelhafte 
der Monster speist sich aus ihrer Nähe zu tabuisierten Sinneserfahrungen.69 Auch dies 
ist, wie gezeigt, mit Tierlichkeit assoziiert – führt aber stets auch wieder auf den Men
schen zurück. Cohen zieht eine Parallele zu Kristevas Begriff des Abjekten70 anhand der 
gleichzeitigen Abschreckung und Faszination des Monsters.71 Dies knüpft wiederum 
an den Evolutionskontext an. Lurbe beschreibt Innsmouth als »le théâtre d’une inver
sion de l’évolution, d’une régression à l’origine«72. So werde in Shadow die rassistische 
These durch die der Degeneration ersetzt, die das Monster im Menschen selbst statt im 
Anderen verortet.73 

Diese Lesart ist spannend, jedoch noch zu vereindeutigend, sodass ich sie hier ver
komplizieren möchte. Interessant ist dafür die Verbindung, die Lurbe zu Lovecrafts ras
sistischen Tendenzen zieht.74 MacCormack beschreibt das Monströse bei Lovecrafts als 
Definitionslinse für das Menschliche.75 So werde es möglich, seine Texte auch kritisch 
zu lesen: 

Maligned as sexist and racist, Lovecraft ironically catalyzes the becomings of the hu
man through infinite and abstracting paradigms, and thereby requires his readers to 
reorient power relations, along the lines of poststructuralist, feminist, and postcolonial 
strategies alike.76 

Laut ihr, »Lovecraft works to defeat the exertion of perception and knowledge, for the 
exertion of power opens the way for other forms of subjectivity to emerge«77. Gerade die 
Monsterfiguren zeigen also die Bruchstellen der Lovecraft’schen Texte, von denen eine 
Lektüre gegen den Strich möglich ist. Sie geschieht also gerade aus der Position des Tier
werdens heraus. 

Bei Kafka öffnet sich diese Perspektive einer Diskursanalyse auf vergleichbare Weise 
anhand der monströsen Zwischenwesen. Im Falle des Bau-Tieres und des forschenden 
Hundes, also der Zwischenwesen, geschieht dies ex negativo, indem diese menschliche 
Überlegenheitsversuche als scheiternd vorführen. Rotpeter und Gregor Samsa, die ver
wandelten und Tier bzw. Mensch gewordenen Wesen, bieten hingegen eine positive Aus

68 Fischer: »Produktiver Ekel«. S. 319. 
69 Vgl. ebd. S. 321. 
70 Vgl. Cohen: Monster Theory. Reading Culture. S. 19. 
71 Vgl. ebd. S. 16f. 
72 Vgl. Lurbe: »Du spectaculaire au spéculaire«. S. 193. 
73 Vgl. ebd. S. 190. 
74 Vgl. ebd. S. 194. 
75 Vgl. MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 3]. 
76 Ebd. [S. 3]. 
77 Ebd. [S. 5]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 111 

deutung direkt an, indem die darin angelegte Kritik viel weiter an der Text-Oberfläche 
verortet ist. 

So zeigen sich durch die marginalisierte Perspektive der Kafka’schen und Love
craft’schen Monster und Hybridwesen Definitionskriterien des Menschlichen sowie der 
enge Zusammenhang von Mensch-Tier-Definitionen und gesellschaftlichem Diskurs, 
aus dem Nichtmenschen gewaltsam ausgeschlossen sind. Die Monsterfiguren und 
Außenseiter lösen die anthropologische Grenze auf, durch die die Abgrenzung von der 
Umwelt als agencement überhaupt erst möglich wird. Entscheidend ist dabei jeweils 
die Darstellung von Verwandlungsmomenten: Diese markieren die Unterscheidungs
möglichkeit zwischen Mensch und Nichtmensch. Während sie bei Lovecraft häufig 
inszeniert sind, werden sie bei Kafka ausgespart. Die Verwandlung ist stets auch ein 
epistemologischer Kippmoment, in dem Modelle der Welterklärung auf dem Spiel 
stehen. 

Dies wird bei Lovecraft ergänzt um Pflanzlichkeit, die agency von Objekten und 
Überschreitungen von Geschlechtergrenzen. So erscheint es nicht ganz richtig, dass 
das Monströse bei Lovecraft nicht sozioökologischer Hierarchie widersteht und nicht 
Transspezies-Interkonnektivität erkundet, wie Louise Economides und Laura Shackel
ford behaupten.78 Zwar sind diese Gedanken bei Lovecraft noch nicht ausformuliert 
und durch die rassistischen Vorurteile des Autors gehemmt, angelegt sind sie aber 
dennoch. Die nichtmenschlichen Monster erscheinen dann besonders interessant als 
Reflektionsfiguren gesellschaftlicher Diskurse. Diese These soll im folgenden Kapitel 
angereichert werden, indem ich das den Berührungspunkten innewohnende Potenzial 
einer menschlich-tierlichen Koexistenz im ökosystemischen agencement in den Blick 
nehme. 

5.1.2 Distinktionsmerkmale des Menschlichen: Körper vs. Institution 

Im Angesicht möglicher Verwandlungen tritt umso deutlicher hervor, wie Menschlich
keit in den Texten nicht als intrinsischer Wert, sondern als performatives Element dar
gestellt ist. Im Folgenden möchte ich Distinktionsmerkmale des Menschlichen im Ge
gensatz zum Nichtmenschlichen herausarbeiten. 

5.1.2.1 Körperlichkeit und Abjekthaftigkeit 
Wie sich in der Analyse gezeigt hat, ist der Körper als Symbol des Tierlich-Abjekthaften 
bei beiden Autoren wichtiges Thema. Er ist zugleich Teil seiner Umgebung und steht im 
Spannungsverhältnis zu den Kulturräumen und Institutionen, in denen er sich bewegt. 
Anhand dieses Konfliktfeldes offenbaren sich somit Distinktionsmerkmale des Mensch
lichen. Deutlich wird dies am Verhältnis von Nacktheit und Kleidung. 

78 Vgl. Economides, Louise/Shackelford, Laura: »Introduction. Weird Ecology: VanderMeer’s Anthro
pocene Fiction«. Surreal Entanglements. Essays on Jeff VanderMeer’s Fiction. Hg. von Louise Econo
mides und Laura Shackelford. Routledge, 2021. S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Sara Ahmed beschreibt den Körper und seine Verortetheit als wichtige Refe
renzpunkte der Phänomenologie.79 Sie fügt hinzu: »Bodies are ›directed‹ and they 
take the shape of this direction.«80 Diese Gerichtetheit beschreibt sie als performa
tive Linien81 – was eine gedankliche Nähe zu Deleuze/Guattaris Konzept der De-/ 
Reterritorialisierungslinien aufweist. Diesem Verständnis von Körpern als Objekten, 
auf die Macht ganz materiell wirkt, möchte ich hier folgen. 

Bei Kafka ist der Körper gesellschaftlicher Kontrolle ausgesetzt, die ihn – oft gewalt
sam – formt. Kurz nach seiner Verwandlung betrachtet Gregor ein Bild, das ihn als Sol
dat, also Mitglied der militärischen Institution, zeigt (vgl. BA 135). Barry Murnane weist 
daraufhin, dass der Soldatenkörper im zeitgenössischen Diskurs als Normkörper galt.82 
Dem widerspreche Gregors eigener, zum Tier verwandelter, abjekthafter Körper.83 Dies 
trifft laut Murnane eine grundsätzliche Aussage über den Ausschluss des monströs-tier
lichen Körpers in der Moderne.84 Das Tierliche zeigt sich als das gesellschaftlich Uner
wünschte. Neumeyer zeigt in seiner präzisen Analyse, wie sich im Text die Sphären des 
›Gesellschaftlichen‹ und des ›Natürlichen‹ überlagern und im literarischen Modus ihre 
Konstruiertheit entlarven.85 Die Macht, die von den Institutionen ausgeht, ist dann auch 
stets dezidiert Biomacht, die auf den Körper einwirkt und über Leben und Tod entschei
det.86 

Wie diese Macht wirkt, wird deutlich an der Gegenüberstellung des Vaters in seiner 
Uniform, die seine Reetablierung als Oberhaupt der Familie markiert: 

Nun aber war er doch gut aufgerichtet; in eine straffe blaue Uniform mit Goldknöp
fen gekleidet, wie sie Diener der Bankinstitute tragen; über dem hohen steifen Kragen 
des Rockes entwickelte sich sein starkes Doppelkinn; unter den buschigen Augenbrau
en drang der Blick der schwarzen Augen frisch und aufmerksam hervor; das sonst zer
zauste weiße Haar war zu einer peinlich genauen, leuchtenden Scheitelfrisur nieder
gekämmt. Er warf seine Mütze, auf der ein Goldmonogramm, wahrscheinlich das einer 
Bank, angebracht war, über das ganze Zimmer im Bogen auf das Kanapee hin und ging, 
die Enden seines langen Uniformrockes zurückgeschlagen, die Hände in den Hosenta
schen, mit verbissenem Gesicht auf Gregor zu. (VW 169f.) 

Die Frisur, das Doppelkinn und der aufmerksame Blick deuten auf Distinktionsmerk
male des Menschlichen: Kontrolle der Körperbehaarung, übermäßiger Wohlstand, Be

79 Vgl. Ahmed, Sara: Queer Phenomenology. Orientations, Objects, Others. Duke University Press, 2006. 
S. 9. 

80 Ebd. S. 16. 
81 Vgl. ebd. 
82 Vgl. Murnane, Barry: »Ungeheure Arbeiter. Moderne Monstrosität am Beispiel von Gregor Samsa«. 

Monster. Zur ästhetischen Verfassung eines Grenzbewohners. Hg. von Roland Borgards et al. Königshau
sen & Neumann, 2009. S. 305. 

83 Vgl. ebd. 
84 Vgl. ebd. S. 306f. 
85 Vgl. Neumeyer, Harald: »Ein Leutnant und drei Insekten: Franz Kafkas Die Verwandlung«. Kafkas nar

rative Verfahren. Band 3. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko Steffens. Königshausen & Neumann, 
2015. S. 106f. 

86 Vgl. Foucault, Michel: Histoire de la sexualité I. La volonté de savoir. Gallimard, 1976. S. 178–180. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 113 

wusstsein. Der gleich doppelte Verweis auf die Bank und Gold verortet den Vater hier 
in der Sphäre der ökonomischen Leistungsgesellschaft, aus der Gregor in seinem nutz
losen Tierzustand ausgeschlossen ist. Auffällig ist auch die Bewegungsrichtung, die die 
Textstelle anhand von Worten wie »aufgerichtet«, »straff«, »über dem hohen steifen Kra
gen«, »auf«, »über« suggeriert. Sie geht einher mit einer in größerem Maße angelegten 
Topographie von oben und unten, die ich in Kapitel 5.2.1.2 tiefergehend untersuchen 
möchte. 

Die Differenz von Mensch und Tier wird an der Gegenüberstellung von Kleidung und 
Nacktheit aufgespannt, besonders in Konfrontationsmomenten wird die Kleidung der 
Familie beschrieben (vgl. VW 171), die Gregors nacktem Körper gegenübersteht. Melis
sa De Bruyker macht darauf aufmerksam, wie in der Erzählung Kleidung im Gegensatz 
zum Körper steht: »[T]he body is often sweating. It signals that covering clothes and uni
forms are inappropriate for a particular climate.«87 Kleidung ist also auch dargestellt als 
Mittel zur Unterdrückung der eigenen Tierlichkeit, durch die sich Menschen von ihrer 
Umwelt abspalten, anstatt im Einklang mit ihren Bedingungen zu leben. Der Schweiß ist 
dann auch in einer weiteren Dimension zu verstehen: als Anzeichen des ununterdrück
baren Abjekthaften, das aus dem Körper hervorbricht und seine konstruierte Integrität 
gefährdet. 

An der Figur Rotpeter ergibt sich eine Geist-Körper-Opposition. Ist er mental zwar 
ein Mensch, so kann er dennoch seine Körperlichkeit nicht leugnen, die sein »äffisches 
Vorleben« (BA 299) und somit seinen tierlichen Ursprung belegt: Der »Pelz« (BA 302) 
bleibt als materieller Beweis, der seine Performanz scheitern lässt. Bloß auf die Frage 
nach dem Grund für menschliche Gewalt gegenüber Tieren bietet auch der Körper keine 
Antwort: »Kratz dir das Fleisch zwischen den Fußzehen auf, du wirst den Grund nicht 
finden. Drück dich hinten gegen die Gitterstange, bis sie dich fast zweiteilt, du wirst 
den Grund nicht finden.« (BA 304) Sein konkret tierliches, körperliches Verhalten wie 
»[d]umpfes Schluchzen, schmerzhaftes Flöhesuchen, müdes Lecken einer Kokosnuß, 
Beklopfen der Kistenwand mit dem Schädel, Zungen-Blecken« (BA 303) wird geschildert 
und kontrastiert mit seiner Erlernung menschlicher Verhaltensweisen: 

Die Hände in den Hosentaschen, die Weinflasche auf dem Tisch, liege ich halb, halb 
sitze ich im Schaukelstuhl und schaue aus dem Fenster. Kommt Besuch, empfange ich 
ihn, wie es sich gebührt. Mein Impresario sitzt im Vorzimmer; läute ich, kommt er und 
hört, was ich zu sagen habe. (BA 313) 

Rotpeters Menschlichkeit stützt sich auf die Verwendung von Requisiten, sie muss 
stetig performt werden. Das Fenster ruft zugleich das Bild des Tores als Beschreibung 
von Rotpeters Verwandlung auf – der Blick dadurch kann dann auch als Erinnerung an 
die bestehende Hinwendung zur Natur gelesen werden. Unterstützt wird dies durch die 
Erwähnung von Rotpeters schlechter Haltung: Halb sitzend, halb liegend lässt er seine 

87 De Bruyker, Melissa: »Who Identified the Animal? Hybridity and Body Politics in Kafka’s ›The Meta

morphosis‹ and Amerika (The Man Who Disappeared)«. Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and Other 
Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 2010. S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Menschlichkeitsperformanz in Form von aufrechtem Gang schleifen. Erst in Anwesen
heit von anderen Menschen und seines Angestellten verhält er sich wieder, »wie es sich 
gebührt« und erlangt seine Stimme zurück, wird gehört. Das deutet an, dass auch als 
gewordener Mensch Menschlichkeit stets durch Kaschierung der eigenen Tierlichkeit 
sowie Unterdrückung anderer Tiere wiederhergestellt werden muss – was sich, wie 
gezeigt, auch schon in Die Verwandlung angedeutet hat.88 

Der Körper ist auch für Lovecrafts Figuren ein unüberwindliches Hindernis, das sie 
durch Kleidung zu kaschieren versuchen. Die körperliche Abnormität und Tierlichkeit 
der Innsmouth-Figuren stehen im Gegensatz zum Kulturobjekt der Kleidung: »[I] saw 
that his feet were inordinately immense. The more I studied them the more I wondered 
how he could buy any shoes to fit them.« (SI 170) Das Schließen der Augen sowie die Klei
dung sind die letzten anthropologischen Merkmale vor der vollständigen Tierverwand
lung: »Can’t shet his eyes no more, an’ is all aout o’ shape. They say he still wears clothes, 
but he’ll take to the water soon.« (SI 199) Als der Erzähler aus Innsmouth entkommen 
ist, gehört »providing myself with presentable clothes« (SI 224) zu seinen ersten Hand
lungen, um sich so seiner menschlichen Identität wieder zu vergewissern. Dies folgt auf 
eine Beschreibung der hybriden Tiergestalten: 

I think their predominant colour was a greyish-green, though they had white bellies. 
They were mostly shiny and slippery, but the ridges of their backs were scaly. Their 
forms vaguely suggested the anthropoid, while their heads were the heads of fish, with 
prodigious bulging eyes that never closed. At the sides of their necks were palpitat
ing gills, and their long paws were webbed. They hopped irregularly, sometimes on 
two legs and sometimes on four. I was somehow glad that they had no more than four 
limbs. Their croaking, baying voices, clearly used for articulate speech, held all the dark 
shades of expression which their staring faces lacked. (SI 222f.) 

Das beschreibende Ich ist hier durch die Betonung seiner Gedanken und Gefühle beim 
Betrachten auffallend präsent, die Situiertheit von Mensch-Tier-Definitionen verdeut
lichend. Der Mensch zeigt sich so als Tier, das seine eigene Existenz als Zwischenwe
sen ablehnt und alle abjekthaften Erinnerungen daran unterdrückt. Als einziger Ausweg 
aus der tierlichen Verwandlung bliebt nur der menschliche Schritt des Suizids (vgl. SI 
230). Auch hier ist Menschlichkeit eine Frage der Performanz, deren Scheitern insze
niert wird: »[A]nd one, who led the way, was clad in a ghoulishly humped black coat and 
striped trousers, and had a man’s felt hat perched on the shapeless thing that answered 
for a head…« (SI 222) 

Ähnliche Gegenüberstellungen von Menschlichkeit und Tierlichkeit anhand von Kör
per und Kleidung finden sich in der Erzählung The Dunwich Horror. Lavinia Whateleys Ba
by ist beschrieben als »goatish-looking« (DH 422), also tierlich anmutend. Wilbur spricht 
auf tierliche Weise, »in that strange, resonant fashion which hinted at sound-producing 
organs unlike the run of mankind’s« (DH 435), zudem bemerkt Armitage seine »goa
tish features« (ebd.) und seinen »gorilla-like lope« (ebd.). Lavinia selbst liebt »wandering 

88 Der Opposition von Kleidung und Nacktheit bedient sich zum Beispiel auch die Inszenierung von 
Ein Bericht für eine Akademie im Göttinger Jungen Theater aus dem Jahr 2021, indem sich die Figur 
Rotpeter zu Beginn und Ende entkleidet bzw. bekleidet. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 115 

amidst thunderstorms in the hills and trying to read […] great odorous books« (ebd.), ist 
also zugleich in der Sphäre von Natur und Literatur verortet. Die Natur lebt in den Bü
chern selbst, wie die Erwähnung von »worm-holes« (ebd.) verrät. Parallel zur Natur ist 
Lavinias Körper ungewöhnlich geformt (vgl. DH 424). 

Lavinia und ihr Sohn als »unclothed« (ebd.) werden Silas gegenübergestellt, der »was 
never subsequently seen alive and conscious without complete and tightly buttoned at
tire, the disarrangement or threatened disarrangement of which always seemed to fill 
him with anger and alarm« (ebd.). Dieser Kontrast, der auf Silas’ Versuche, sich durch 
Kleidung der eigenen Menschlichkeit zu versichern, wird explizit betont und eine Be
gründung angekündigt (vgl. ebd.). 

Zudem hält sich Lavinia nicht an die vorgesehene Gender-Ordnung, indem sie Haus
arbeiten verschmäht und keinen Ehemann hat (vgl. DH 422). Die ungewöhnlich hohe An
zahl an Kühen, die die Familie kauft, erregt Misstrauen (vgl. DH 423). Es wird eine aus 
der Umwelt entsprungene Krankheit bei Mensch und Tier gleichermaßen vermutet, die 
die Körpergrenzen angreift: 

Evidently some blight or distemper, perhaps sprung from the unwholesome pasturage 
or the diseased fungi and timbers of the filthy barn, caused a heavy mortality amongst 
the Whateley animals. Odd wounds or sores, having something of the aspect of inci
sions, seemed to afflict the visible cattle; and once or twice during the earlier months 
certain callers fancied they could discern similar sores about the throats of the grey, 
unshaven old man and his slatternly, crinkly-haired albino daughter. (DH 423f.). 

Armitage denkt von Whateley als »horror […] in half-human flesh and blood« (ebd.) 
beziehungsweise als »monstrous being known to the human world as Wilbur Whateley« 
(DH 437). Der Name löst sich hier von der Identität und offenbart sich als Zuschreibung 
der menschlichen Welt für eine Entität, die eigentlich der Bezeichnung nicht fähig ist. 
Die Auseinandersetzung mit anderen Wissenschaftlern liefert »new and terrible clues to 
the nature, methods, and desires of the strange evil so vaguely threatening this planet« 
(DH 436), führt aber auch zu »a state of really acute spiritual fear« (DH 437). 

Der Hund zerreißt die Kleidung der Kreatur (vgl. DH 438), die somit gänzlich auf 
ihre Tierlichkeit zurückgeworfen ist. Dass auch die Kleidungsstücke Produkte tierlicher 
Ausbeutung sind, erinnert die Benennung des »shoe-leather« (ebd.) Diese zeigt sich auch 
in der Verbindung mit der Umwelt: »[I]ts chest heaved in monstrous unison with the mad 
piping of the expectant whippoorwills outside.« (Ebd.) 

Stacy Alaimo schlägt das Konzept der »bodily natures«89 bzw. der »trans-corporal
ity«90 vor, »in that the human body is never a rigidly enclosed, protected entity, but is 
vulnerable to the substances and flows of its environments«91. Laut Alaimo liegt in der Er
kenntnis dieses nicht-hierarchischen Zusammenhangs des eigenen menschlichen Kör
pers mit nichtmenschlichen Entitäten auch ein Potenzial: 

89 Alaimo: Bodily Natures. S. 16. 
90 Ebd. S. 3. 
91 Ebd. S. 28. Vgl. auch Tabas: »Reading in the Cthuhulucene«. O.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Recognizing how the bodies of all living creatures intra-act with place – with the per
petual flows of water, nutrients, toxicants, and other substances – makes it imperative 
that we be accountable for our practices. Acknowledging the agency of all that is not 
human affirms the need for places in which creatures, ecological systems, and other 
nondiscrete life forms can flourish.92 

Wie Sperling beschreibt, »the characters in [Lovecraft’s] tales cannot escape their bound
edness to the body in their respective presents. They experience the body as strange and 
alien, freakish and out-of-control, or even as imprisonment.«93 In Bezug auf From Bey
ond analysiert sie, dass Körper bei Lovecraft keine geschlossenen Einheiten mehr bilden, 
sondern ihrer Umgebung ausgesetzt sind.94 So beruhe der Lovecraft’sche Horror vor al
lem auf einer Entfremdung vom eigenen Körper.95 Sie beschreibt diese Entwicklungen 
als exemplarisch für die modernistische Literatur96 – eine Vermutung, die durch den 
hier vorgenommenen Vergleich mit Kafka teilweise bestätigt werden kann. Die Entde
ckung des Abjekthaft-Tierlichen im eigenen, unbekleideten Körper ist somit in beiden 
Fällen ein Ausgangspunkt für neue Wahrnehmungsmodi des Menschlichen und Nicht
menschlichen. 

5.1.2.2 Institution als Machtapparat 
Mensch-Tier-Definitionen sind bei Kafka und Lovecraft auch wesentlich geprägt durch 
die dargestellten Institutionen. So ist es sicherlich kein Zufall, dass der Fall der Familie 
de la Poer einhergeht mit dem Ende ihres Adelsstands (vgl. RW 374). Dieser macht die 
Fallhöhe der Tierverwandlung aus.97 Die Erzählung eröffnet als Hintergrund eine Insti
tutionslandschaft von Monarchie, Akademie, Militär und Psychiatrie. Mit den »planter 
neighbors« (RW 375) wird auch der Kontext des Kolonialismus angerissen. Die hybriden 
Mitglieder der Familie Jermyn verorten sich in einer Institutionenlandschaft, die durch 
starre Machtverhältnisse gekennzeichnet ist. Sir Wade wird eingesperrt in der psychia
trischen Klinik als Institution, der »barred room« (AJ 174) evoziert auch einen Käfig. Die 
Erwartungen des Adels können durch die Familie der Hybridwesen nicht erfüllt werden: 
»Sir Alfred Jermyn was a baronet before his fourth birthday, but his tastes never matched 
his title.« (AJ 176) Der Adelskontext wird durch die Erwähnung des Familienwappens als 
Beweis der Verbindung der Familien mit den Affen am Ende der Erzählung noch ein
mal betont (vgl. AJ 183). Der menschliche Adel spiegelt sich im äffischen Kult auf grotes
ke Weise wider (vgl. AJ 178). Schließlich bleibt nur die Auslöschung des Familienbaums: 
»The house of Jermyn no longer existed.« (AJ 182) 

Dies geht einher mit dem Eingriff der Institution als Korrektiv, in diesem Fall der 
Akademie: »Members of the Royal Anthropological Institute burned the thing and threw 
the locket into a well, and some of them do not admit that Arthur Jermyn ever existed.« 
(AJ 183). Die Rückkehr in die Natur in Form des »black moor surrounding the house« (AJ 

92 Alaimo: Bodily Natures. S. 157f. 
93 Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 80. 
94 Ebd. S. 95f. 
95 Vgl. ebd. S. 98. 
96 Vgl. ebd. S. 99. 
97 Vgl. Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 26, 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 117 

182) ist hier der einzig mögliche Ausweg, der durch die Kombination mit dem Suizid als 
ambivalent erscheint – zugleich letzte Selbstbehauptung des menschlichen Willens und 
Kapitulation vor dem tierlichen Anderen im Eigenen. 

Bei beiden Autoren ist die Institution also präsenter, aber stummer Machtapparat. 
Die Komplizenschaft der Bildungsinstitutionen beim Aufbau gesellschaftlich funktiona
ler Subjekte wird in Die Verwandlung angedeutet anhand des »Schreibtisch[es], an dem 
[Gregor] als Handelsakademiker, als Bürgerschüler, ja sogar schon als Volksschüler sei
ne Aufgaben geschrieben hatte« (VW 165). Im Bericht sind es die Akademie, der Zoo und 
der Zirkus, zwischen denen Rotpeter als nicht zugehörige Entität oszilliert. Die Institu
tion erscheint als Gegensatz zum Leben in der Natur: Rotpeters Verwandlung in einen 
Menschen wird mit behördlichen Begrifflichkeiten wie »Laufbahn« (BA 300), »Richtlinie« 
(ebd.), »Stellung« (BA 301) beschrieben. Zentral ist dabei offensichtlich auch die Akade
mie als Adressatin des Berichts. Die panoptische98 Macht dieser Institutionen sorgt da
für, dass Rotpeter sich im Zuge seiner Menschenverwandlung selbst diszipliniert: »Man 
beaufsichtigt sich selbst mit der Peitsche; man zerfleischt sich beim geringsten Wider
stand.« (BA 311) Bericht und Jermyn nehmen dabei die Form eines Berichts an, der der Aka
demie Rechenschaft ablegt und ihre Prämissen dabei unterläuft.99 Die durch den Text 
angesprochene Akademie bildet die Leerstelle, die die performte Menschlichkeit bestä
tigt – ihr Schweigen lässt den Bericht als Sprechakt in der Schwebe hängen. Bei Lovecraft 
hingegen ist ihr die letzte Handlung und somit die Machtposition weiterhin vorbehalten, 
die Ordnung wird hier textlich stabilisiert, deren Instabilität zuvor thematisiert wurde. 

Der tierliche-abjekthafte Körper ist somit Gegenentwurf zum von den Institutio
nen gestalteten menschlichen Körper als Macht-Subjekt und dadurch Raum und Aus
gangspunkt zum Entwickeln subversiver Denkmodelle. Er ist in der ihn umgebenden 
Umwelt zu verorten und untrennbar mit ihr durchwoben, wodurch er auch Bindeglied 
zum nichtmenschlichen Anderen wird. 

5.1.3 Naturwissenschaft und Soziologie 

Die Institutionen verweisen auf den größeren Kontext von Naturwissenschaft und So
ziologie, an den Kafkas und Lovecrafts Texte anknüpfen – wenn auch jeweils etwas un
terschiedlich gelagert. Interessant ist hierbei besonders, wie die Darstellungen Schnitt
punkte verschiedener Diskurse aufgreifen. Darum soll es in diesem Kapitel gehen. 

5.1.3.1 Wissenschaftskritik 
Wie sich in der Analyse bereits angedeutet hat, zeigt sich in den untersuchten Texten 
Kafkas anhand der Tierfiguren eine fundamentale Beunruhigung, was epistemologische 
Grundlagen angeht, ein Versuch, »aus unseren verfestigten empirischen Ordnungen 
und Denkschemata heraus[zu]brechen«100. Dies geht einher mit einer Skepsis gegen

98 Vgl. Foucault, Michel: »La vérité et les formes juridiques«. Michel Foucault. Dits et écrits. I. 1954–1975. 
Hg. von Daniel Defert et al. Gallimard, 1994 [1974]. S. 1462. 

99 Meyer beobachtet: »Rotpeter beherrscht den akademischen Diskurs inklusive Nominalstil und 
rhetorische Demutsformeln.« (»Von Brehms Tierleben zum Bericht für eine Akademie«. S. 172) 

100 Emrich: »Die Weltkritik Franz Kafkas«. S. 16f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

über der Wissenschaft und ihren Methoden. Der von Deleuze und Guattari so vehement 
kritisierte Baum ist ein Ordnungssystem, dessen sich die zu Beginn der Aufklärung 
etablierende Naturwissenschaft bedient. Carl von Linné begründet im 18. Jahrhundert 
mit seinem Vorschlag einer »binominalen Nomenklatur für die Beschreibung der Pflan
zen und Tiere (und der Gliederung nach Reich, Klasse, Ordnung, Gattung, Art)«101 ein 
neues Paradigma, das er schließlich zu einer erweiterten chain of being, »eine[r] stabil 
und konsekutiv gedachte[n] Stufenleiter aller Lebewesen«102, weiterentwickelt. Von 
vornherein ist diesem Prinzip also nicht nur rigorose Klassifizierung, sondern auch 
Bewertung und Hierarchisierung inhärent.103 

Dafür wird es bereits zur Zeit seiner Veröffentlichung kritisiert, da die »strikte Klas
sifikation zumindest in einem Spannungsverhältnis zur Lebendigkeit der Wesen zu ste
hen scheint, deren Verhältnisse es klären soll«104. Dennoch ist es ein System, das sich 
erfolgreich behauptet und auf dem noch heute wissenschaftliche Klassifikationen von 
Natur basieren. 

Der wissenschaftliche Beherrschungsdrang, der ihm bereits inhärent ist, äußert sich 
schließlich ebenso in Praktiken wie Tierversuchen. So findet sich bei Deleuze/Guattari, 
wie oben analysiert, eine Kritik der Unzulänglichkeit dieses Systems zur Beschreibung 
organischer Prozesse – eine ähnliche äußert Kafka. Wie genau diese ausgestaltet ist, soll 
im Folgenden deutlich werden und mit Lovecrafts Darstellungen von Wissenschaft ver
glichen werden. 

Impulsgebend und einflussreich für die Forschung zu Wissenschaftskritik in Kafkas 
Werk war Paul Hellers oben zitierte Arbeit. Heller zeigt Parallelen zwischen dem wis
senschaftshistorischen Kontext und Kafkas literarischem Werk auf, die noch einmal ver
deutlichen, wie sehr Kafka von den Diskursen seiner Zeit beeinflusst ist. Er bezieht das 
auch auf Kafkas persönliche Skepsis gegenüber wissenschaftlichen Methoden, die sich 
etwa in seinem Interesse an der Reformbewegung105 äußert: »Wie viele seiner Zeitge
nossen war auch Franz Kafka auf der Suche nach neuen Ordnungsmodellen, neuen For
men der Erkenntnisgewinnung jenseits der wissenschaftlich-technischen Rationalität 
der westlichen Welt.«106 

Hellers Beobachtungen sind präzise, es fehlt ihm allerdings noch jenes methodische 
Handwerkszeug, das erst Ecocriticism und Animal Studies ausbilden, um diese weiter 
zu verfolgen und ökologisch auszudeuten. Diese Arbeit soll daher an seine Analysen an
knüpfen und Kafkas Wissenschaftsskepsis noch konkreter in Bezug auf ihre ökokriti
schen Implikationen beleuchten. Im Vergleich zu Lovecraft möchte ich die auffälligen 
Ähnlichkeiten der beiden Ansätze ihrer Wissenschaftskritik herausarbeiten. Diese setzt, 
wie ich zeigen möchte, an drei Stellen an: Erstens an der Erkenntnis und ihren Bedingun
gen, allen voran der Beobachtungsposition, die durch die Fehlannahme ihrer eigenen 

101 Detering: Menschen im Weltgarten. S. 89. 
102 Ebd. 
103 Eine argumentative Einschränkung ist an dieser Stelle notwendig: Linné bezieht den Menschen in 

der Klasse der Säugetiere unter Primaten mit ein, hinterfragt also bereits seine Überlegenheit. 
104 Detering: Menschen im Weltgarten. S. 91. 
105 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 68f. 
106 Ebd. S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 119 

Überlegenheit und Platzierung außerhalb des natürlichen Gesamtzusammenhangs, des 
agencement, ihre Erkenntnisfähigkeit beschneidet, zweitens an der Produktion von Wis
sen mithilfe der Berufung auf ein hierarchisches Ordnungssystem, das sich auch anhand 
der Abspaltung von der Literatur konstituiert, und drittens an der Wiedergabe dieser Er
kenntnisse, die nur innerhalb einer sprachlichen Logik möglich ist, die den Menschen als 
Mittelpunkt sieht – die jedoch in der Literatur untergraben werden kann. 

Zu diesem Ziel sind die Texte häufig selbst als wissenschaftliche Experimente ange
legt.107 Ulrich Stadler arbeitet heraus, dass durch die latente Unverständlichkeit und Un
zuverlässigkeit der Narration der:die Leser:in selbst in die Rolle des:r Experimentieren
den versetzt wird.108 Kafkas Inszenierung von Experimenten funktioniert so auf zwei
fache Weise: Zum einen deutet sie auf die reale Praxis von Tierexperimenten hin und 
macht so auf die Begründetheit von wissenschaftlichen Erkenntnissen in Macht- und 
Gewaltverhältnissen aufmerksam. Dabei unterlaufen die textlichen Experimente real
wissenschaftliche Paradigmen – Literatur erscheint als der Möglichkeitsraum, in dem 
Erkenntnisse unter anderen Vorzeichen möglich werden. Zum anderen scheitern die 
Experimente immer wieder: Sie installieren Objekte, an denen das Erkenntnisvermö
gen scheitert. Die Texte sind somit selbst Experimente zur Erkenntnis, die dabei an ihre 
Grenzen geführt wird und den:die Leser:in damit herausfordert. 

Das ist sicherlich auch zutreffend für die Texte Lovecrafts, die auf ähnliche Weise als 
Experimentberichte angelegt sind und ebenfalls, wenn nicht sogar noch stärker, mit der 
Beschreibung unvorstellbarer Objekte arbeiten. Das Motiv der Wissenschaftler-Expedi
tion ist eines, das hier immer wieder in verschiedener Variation auftaucht und die Struk
tur der Texte bestimmt: Wie Exkursionsberichte gehen sie von einer Forschungsfrage 
aus, deren Beantwortung das Ziel der Reise ist. Gleichzeitig brechen die Texte mit den 
wissenschaftlichen Sprachstrukturen, die sie sich zunutze machen, indem die Antwort 
auf die Frage sich oft als so beängstigend herausstellt, dass sie sprachliche Strukturen 
sprengt – diese Topoi der Unsagbarkeit werde ich in Kapitel 5.2.2 näher untersuchen. 

Vinciane Despret nutzt für ihre Konzeption einer Anthropo-zoo-genesis eben
falls das Experiment mit dem Pferd Hans als Bezugspunkt (auf das sich auch Kafka 
bezieht109), um auf die Beeinflussung zwischen Untersuchenden und Untersuchtem 
hinzuweisen.110 Auch Karen Barad betont in ihrer Wissenschaftskritik die Rolle von 
Phänomenen.111 Als Alternative schlägt sie ihr Modell des Agentischen Realismus vor, 
der die Situiertheit von Wissen betont und selbstreflexiv vorgeht.112 Sie versteht Wissen 

107 Vgl. Fingerhut: Die Funktion der Tierfiguren im Werke Franz Kafkas. Offene Erzählgerüste und Figuren
spiele. S. 273–275; KA 14, 80, 89, Stadler, Ulrich: »Kafkas Experimente«. »Es ist ein Laboratorium, ein 
Laboratorium für Worte«. Experiment und Literatur III. 1890–2010. Hg. von Michael Gies und Michael 
Gamper. Wallstein Verlag, 2011. S. 146; Heller: Franz Kafka. S. 141, Wiehl: »Die Poetologie der Bio
logie«. S. 225. 

108 Vgl. Stadler: »Kafkas Experimente«. S. 160f. 
109 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 129, 134, 137. 
110 Vgl. Despret, Vinciane: »The Body We Care For. Figures of Anthropo-zoo-genesis«. Body & Society. 

Nr. 10, 2004. S. 112f. 
111 Vgl. Barad: Verschränkungen. S. 37. 
112 Vgl. ebd. S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

als »Intraaktionen von Naturen-Kulturen«113 und betont die Rolle des kulturellen Rah
mens bei der Wissensherstellung: »Agentischer Realismus macht andere Bewegungen: 
Er verschiebt und destabilisiert Grenzen. Hier kommt Wissen aus dem ›Zwischen‹ von 
Natur-Kultur, Objekt-Subjekt, Materie-Bedeutung.«114 

Diese phänomenologische Richtung der Wissenschaftskritik findet sich zum einen 
auch bei Kafka und Lovecraft – zum anderen führen die Text der beiden Autoren und ihre 
Einbettung in die sie umgebenden Diskurse darüber hinaus vor Augen, wie Literatur in 
Wissenskomplexen mit- und wie sie dabei mit der Natur zusammenwirkt. 

Forschungen eines Hundes bildet, wie bereits angedeutet, einen zentralen Text für den 
wissenschaftskritischen Gehalt von Kafkas Werk. Hier wird insbesondere der erste, epis
temologische Aspekt verhandelt. Musik und Wissenschaft werden zunächst als Gegen
sätze eingeführt, verbinden sich dann jedoch in der vom Hund verfolgten Methodik (vgl. 
FH 462). Übliche Wertzuschreibungen der Wissenschaften werden umgekehrt: 

Die Wissenschaft war gewiß auch hier nicht untätig, die Wissenschaft von der Musik 
ist, wenn ich gut berichtet bin, vielleicht noch umfangreicher als jene von der Nahrung 
und jedenfalls fester begründet. Es ist das dadurch zu erklären, daß auf diesem Gebiet 
leidenschaftsloser gearbeitet werden kann als auf jenem, und daß es sich hier mehr 
um bloße Beobachtungen und Systematisierungen handelt, dort dagegen vor allem 
um praktische Folgerungen. Damit hängt zusammen, daß der Respekt vor der Musik

wissenschaft größer ist als vor der Nahrungswissenschaft, die erstere aber niemals so 
tief ins Volk eindringen konnte wie die zweite. (FH 480) 

Daraus spricht auch eine Forderung nach Interdisziplinarität115, nach Aufgabe der Di
chotomie zwischen Kunst und Wissenschaft. Schließlich plädiert er für etwas Drittes, 
ein »Grenzgebiet der Wissenschaften« (FH 481). Dieses vereint die zuvor von ihm lamen
tierten gegensätzlichen Bewegungen: die mit der Musikwissenschaft assoziierte nach 
oben sowie die mit der Bodenwissenschaft assoziierte nach unten (vgl. FH 462f.). So
mit wirkt sie rhizomorph und deutet die Existenz eines Third Space116 in der Literatur 
an, in dem szientifische und philosophische Gedanken zusammengeführt werden kön
nen, um zu neuen Erkenntnissen zu gelangen – wie es auch das Rhizom-Konzept vor
schlägt. Auch Donna Haraway spricht in Staying With the Trouble vom Cthulucene als einer 
»needed third story«117. In der Perspektive des Hundes selbst werden diese gegenläufi
gen Vorschläge der menschlichen Forschungshaltung sowie eines alternativen Erkennt
nismodells zusammengeführt und verhandelt. 

Auch dem Bau liegt eine profunde Skepsis gegenüber der Produktion von Wissen zu
grunde. Heller bezieht das auf die anhand der sinnlichen Wahrnehmung des Tieres ge
stellte Frage nach den Bedingungen von Erkenntnis: 

113 Ebd. S. 62. 
114 Ebd. S. 60. 
115 Vgl. Görner: Franz Kafkas akustische Welten. S. 72. 
116 Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. Übers. von Michael Schiffmann und Jürgen Freudl. 

Stauffenburg Verlag, 2000 [1994]. S. 55f. 
117 Haraway, Donna: Staying With the Trouble. Making Kin in the Cthulucene. Duke University Press, 2016. 

S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 121 

Kafka spielt die Situation eines Tieres, dessen ganzer Körper auf akustische Reize re
agiert, durch und versteht, eine aus den daraus entstehenden Wahrnehmungen kon
struierte Welt in strengster Perspektivierung in ihrer Beschränktheit, in ihrem nie ein
zulösenden Anspruch auf ›sichere‹ Erkenntnisse zu entlarven.118 

Dies impliziert auch die Problematik der Prämisse menschlicher Erkenntnis, die etwa 
der genauen akustischen oder olfaktorischen Wahrnehmung der Umgebung nicht ge
wachsen ist und sich hauptsächlich auf visuelle Modi verlassen muss, die so als unzu
länglich entlarvt werden. Das Tier beschreibt wiederholt die eigene Vorgehensweise als 
wissenschaftlich, die vornehmlich auf Berechnung beruht. Wie die technische Durch
planung des Baus erweist sich das als reiner Selbstzweck ohne konkreten Vorteil: »Das 
alles sind recht mühselige Rechnungen und die Freude des scharfsinnigen Kopfes an sich 
selbst ist manchmal die alleinige Ursache dessen, daß man weiterrechnet.« (DB 577) Das 
Tier nutzt wiederholt Experimente als wissenschaftliche Vorgehensweise: 

Ich grabe, natürlich in genügender Entfernung vom wirklichen Eingang, einen Ver
suchsgraben, er ist nicht länger als ich selbst bin und auch von einer Moosdecke 
abgeschlossen. Ich krieche in den Graben, decke ihn hinter mir zu, warte sorgfältig 
berechnete kürzere und längere Zeiten zu verschiedenen Tagesstunden, werfe dann 
das Moos ab, komme hervor und registriere meine Beobachtungen. Ich mache die 
verschiedensten Erfahrungen guter und schlimmer Art, ein allgemeines Gesetz oder 
eine unfehlbare Methode des Hinabsteigens finde ich aber nicht. (DB 594) 

Durchweg nutzt es wissenschaftliches Vokabular wie »Methode« (ebd.), »Theorien« (DB 
614), »Ursache« (ebd.), »Untersuchung« (DB 607). Es beschreibt die Basis wissenschaftli
cher Vorgehensweisen (vgl. DB 608) und folgt diesen, indem es spekuliert (vgl. DB 622), 
Hypothesen aufstellt (vgl. DB 606) und dann Belege sammelt (vgl. DB 623). Experimente 
folgen für die Lösungssuche anhand von »Versuchsgrabungen« (DB 606, vgl. auch 607, 
632). Dabei offenbaren sich Vergeblichkeit und Fehlbarkeit der wissenschaftlichen Me
thode: »[O]ft bringt ein Zufall leicht auf die Spur der Störung, während systematisches 
Suchen lange versagen kann.« (DB 607) Wissenschaft zeigt sich als Weg, mit dem sich 
das Tier in einer unwägbaren Umgebung sicher fühlen kann und wird so zum Instru
ment der Naturbeherrschung (vgl. DB 609). Dabei schwankt es stets zwischen rationaler 
Erklärung und »Einbildungskraft« (DB 622) sowie »Selbsttäuschung« (DB 623) und un
tergräbt so die vermeintliche Überlegenheit des szientifischen Erkenntnismodells. Zu
nehmend verliert es sich in fiktionalen Ausschweifungen darüber, wie das zischende Tier 
aussehen mag (vgl. DB 624). Es zeigt sich eine grundsätzliche ontologische Unsicher
heit: »[Der Bau] ist so gesichert, wie eben überhaupt auf der Welt etwas gesichert werden 
kann.« (DB 576) Schließlich scheint es über die eigene Erkenntnis überrascht: 

Dem Zischer? Habe ich etwa eine neue bestimmte Meinung über die Ursache des 
Geräusches? Das Geräusch stammt doch wohl von den Rinnen, welche das Kleinzeug 
gräbt? Ist das nicht meine bestimmte Meinung? Von ihr scheine ich doch noch nicht 
abgegangen zu sein. (DB 622) 

118 Heller: Franz Kafka. S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die Kontingenz jeglicher wissenschaftlichen Erkenntnis wird offensichtlich. 
Das Tier nimmt selbst eine Unterscheidung und Hierarchisierung von Tieren vor. 

Andere Lebewesen bezeichnet es als »irgendwelche[] nichtige[n] Tiere« (DB 610). Diese 
Unterscheidung basiert, wie in der Wissenschaft üblich, auf Kriterien von Intelligenz, 
die kleinen Tiere werden aufgrund ihres »stumpfen Sinn[es]« (ebd.) diskreditiert. Hin
gegen betont es die eigene Rationalität, den »Verstand« (ebd.), der durch das Zischen 
herausgefordert wird. Es wird damit zum Zoologen, der versucht, die fremden Tiere zu 
erforschen (vgl. DB 613f.). So wird wiederum die Frage nach der Beobachtungsposition 
gestellt. Tyler Whitney beschreibt dieses Vorgehen, das er als »narrative self-ausculta
tion«119 bezeichnet, folgendermaßen: »The text figures the animal’s fantasy of assuming 
the roles of both experimental subject and scientific observer by conflating body and bur
row.«120 Dies lässt sich auch ökologisch ausdeuten: Wissen kann bloß dann ›wahr‹ sein, 
wenn es sich seiner Position im agencement bewusst ist. 

Ähnlich in Erinnerungen an die Kaldabahn: Der Erzähler verhält sich vergleichbar am
bivalent wie das Bau-Tier. Seine Naturbeobachtung funktioniert aus einer überlegenen 
Perspektive121, statt sich als Teil von ihr zu verstehen: »Man sieht kleinere Tiere erst dann 
genau, wenn man sie vor sich in Augenhöhe hat; wenn man sich zu ihnen zur Erde beugt 
und sie dort ansieht, bekommt man eine falsche, unvollständige Vorstellung von ihnen.« 
(EK 689) Der Erzähler träumt von einem Leben in Einklang mit der Natur, von nach
haltiger Landwirtschaft, scheitert jedoch an seiner Unfähigkeit, sich dieser spezifischen 
ökologischen Nische anzupassen: 

Ursprünglich hatte ich ja beabsichtigt, einen kleinen Gemüsegarten anzulegen, eine 
Kuh zu kaufen und mich auf diese Weise möglichst unabhängig von allen zu machen. 
Ich hatte auch Gartengeräte und Aussaat mitgebracht, Boden war überreichlich da, un
bebaut dehnte er sich in einer einzigen Fläche um meine Hütte ohne die geringste 
Erhöhung soweit das Auge reichte. Aber ich war zu schwach um diesen Boden zu be
zwingen. Ein widerspenstiger Boden, der bis ins Frühjahr festgefroren war und selbst 
meiner neuen scharfen Hacke widerstand. Was man an Aussaat in ihn versenkte war 
verloren. Ich bekam Verzweiflungsanfälle bei dieser Arbeit. (EK 552) 

Hier zeigt sich auch das gewaltvolle Verhältnis zwischen Mensch und Natur, das dem zu 
den Tieren ähnelt: Der Boden wird mithilfe der Hacke zu ›bezwingen‹ versucht. Dem ge
genüber steht die sich etablierende Lebensmittelindustrie: »Außerdem bekam ich auch 
Lebensmittel mit der Bahn, die waren allerdings ganz schlecht und noch viel teurer als 
das, was die Bauern brachten.« (Ebd.) Es offenbart sich so die menschliche Entfremdung 
von einer ökologischen Lebensweise. 

Explizitere Skepsis gegenüber dem Wissenschaftsbetrieb äußert die Erzählung Der 
Dorfschullehrer (Der Riesenmaulwurf). Heller stellt eine Verbindung zwischen dem Text und 
der wissenschaftlichen sowie medialen Diskussion um denkende Pferde und sprechen

119 Whitney, Tyler: »Inside the Ear. Silence, Self-Observation, and Embodied Spaces in Kafka’s ›Der 
Bau‹«. The Germanic Review. Literature, Culture, Theory. Ausg. 92, Nr. 3, 2017. S. 314. 

120 Ebd. S. 309. 
121 Vgl. Driscoll: »›Ohne Ergebnis wurde die Kralle wohl niemals eingesetzt‹«. S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 123 

de Tiere her.122 Catherine Grimm verbindet dies mit Kafkas Interesse am Diskurs um 
Tierintelligenz.123 Der Text enthält aber auch darüber hinausgehende Reflektionen. Er 
beschreibt eine Verfehlung der Forschung; »eine[] unbegreifliche[] Nachlässigkeit jener 
Kreise« (DD 194). Das Problem der Erkenntnis liegt hier weniger darin, dass das Phäno
men – ein riesenhafter Maulwurf – nicht zu erklären wäre, sondern darin, dass »man 
aber zu erklären sich auch nicht sehr bemüht« (ebd.) hat. Dieses gründet sich auch im 
evident fehlenden Interesse »an der Sache« (DD 202f.) selbst, der »Hauptabsicht, dem 
Nachweis der Erscheinung des großen Maulwurfs« (DD 198), der »Hauptsache, näm
lich [der] Existenz des Maulwurfs« (DD 199). Die Erzählung wird zu einer Forschungs
satire, die vorführt, wie die Wissenschaft hauptsächlich von sozialen und gesellschafts
hierarchischen Interessen geleitet wird. Der Erzähler drückt sich mit rational-epistemo
logischer Terminologie aus und spricht von »Beweise[n]« (DD 198), »Untersuchungen« 
(ebd.), »Methode« (ebd.). Die Zoologie als Disziplin wird dabei präzise benannt (vgl. DD 
203). Auch hier dreht sich die anthropozentrische Perspektive, wie in den Forschungen, 
um. Er beobachtet die Menschen um sich herum und beschreibt sie in tierlichen Begrif
fen: »Hast du schon Leute aus der Stadt beobachtet? Das zwitschert unaufhörlich. Ist 
eine Reihe von ihnen beisammen, so geht das Zwitschern von rechts nach links und wie
der zurück und auf und ab.« (DD 210) So geht es dem Text weniger darum, die Schriften 
über den Riesenmaulwurf zu diskutieren, sondern Wissen über die Funktionsweise der 
menschlichen Gesellschaft zu produzieren. Performativ wird so die Entfernung von Na
tur und Tieren auf der Ebene der Erzählung fortgeführt. 

Die Akademie zeigt sich in Der Dorfschullehrer als schwer zugängliche Institution, 
erst recht von der Peripherie aus. Der Schauplatz der Geschehnisse liegt abgeschieden, 
ist ausgeschlossen von technischem Fortschritt, befindet er sich doch »weit von der Ei
senbahn« (DD 194). Dem gegenüber positioniert sich die Stadt, in der sich die »wissen
schaftlichen Hilfsmittel« (DD 214) befinden. Der Lehrer erlebt Ausschlüsse von den Ver
treter:innen der Institution: »Nachdem der Lehrer große Schwierigkeiten überwunden 
hatte, […] überhaupt Einlaß zu erlangen, merkte er schon bei der Begrüßung, daß der Ge
lehrte in einem unüberwindbaren Vorurteil inbetreff seiner Sache befangen war.« (DD 
196) Durch dieses gate-keeping beschränkt die Wissenschaft ihre eigene Erkenntnisfä
higkeit. Dabei erweist sie sich auch als durch und durch performativ: »Der schwächste 
Schein der Unglaubwürdigkeit war aber das Schlimmste was hier geschehen konnte.« 
(DD 200) So geht es mehr um »Einfluss« (DD 197) und »Ruhm« (DD 200) bzw. um ökono
mische Ziele (vgl. DD 202) als um genuines Erkenntnisinteresse.124 Praktiken und Rituale 
der Wissenschaft werden transparent gemacht: 

Wenn ich selbst etwas von der Wirkung der Schrift erhoffte, so glaubte ich, daß viel
leicht ein Professor auf Eueren Fall aufmerksam gemacht werden könnte, daß er ir
gendeinen jungen Studenten beauftragen würde der Sache nachzugehen, daß dieser 

122 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 129, 134, 137. 
123 Vgl. Grimm, Catherine: »Getting Nowhere: Images of Self and The Act of Writing in Kafka’s ›Der 

Dorfschullehrer‹«. New German Review. Ausg. 10, 1994. S. 125. 
124 Vgl. dazu auch Emrich: Franz Kafka. S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Student zu Euch gefahren und dort Euere und meine Untersuchungen nochmals in sei
ner Weise überprüfen würde, und daß er schließlich, wenn ihm das Ergebnis erwäh
nenswert schiene – hier ist festzuhalten, daß alle jungen Studenten voll Zweifel sind –, 
daß er dann eine eigene Schrift herausgeben würde, in welcher das, was Ihr geschrie
ben habt, wissenschaftlich begründet wäre. […] [E]s hätte sich dann auch ein wohlwol
lender Professor gefunden, um ein Stipendium für Euch zu erwirken. (DD 212f.) 

Hier geht es also um die Frage nach den Bedingungen der wissenschaftlichen Wissens
produktion und -zirkulation.125 Spannend wird diese von der Forschung ausreichend be
merkte Tatsache jedoch vor allem in ihrer tiertheoretischen Dimension. 

Statt das Tier selbst sprechen zu lassen, wird hier über das Tier gesprochen: Der 
Dorfschullehrer ernennt sich selbst zum »erste[n] öffentliche[n] Fürsprecher des Maul
wurfs« (DD 200). So bildet der Text gewissermaßen ein Gegenstück zu den anderen Tier
geschichten Kafkas. Indem er das Tier selbst nicht auftreten lässt, führt der Text dessen 
Ausschluss performativ vor. Dieses wird für die Selbstdarstellungszwecke der Wissen
schaft vereinnahmt und ihm dabei, wie den anderen Tieren, Gewalt angetan; er wird »mit 
beiden Händen [festgehalten]« (DD 203). Der Text weist auf Hierarchien hin, auf den 
Ausschluss bestimmter Gruppen vom Sprachrecht im Diskurs, auf ökonomische Struk
turen, die die Erkenntnisse der Wissenschaft bedingen und beschränken: 

Ein Kaufmann in der Stadt bedeutet nicht wenig, wenn ein lumpiger Bauer uns glaubt 
und es ausspricht, so kann uns das nichts helfen, denn was ein Bauer macht, ist immer 
unanständig […]. Ein Kaufmann in der Stadt ist dagegen etwas anderes, ein solcher 
Mann hat Verbindungen, selbst das, was er nur nebenbei sagt, spricht sich in weiteren 
Kreisen herum. (DD 209f.) 

Dabei stellt sich die Frage nach der Epistemologie des wissenschaftlichen Diskurses: 

Jede Entdeckung wird gleich in die Gesamtheit der Wissenschaften geleitet und hört 
damit gewissermaßen auf Entdeckung zu sein, sie geht im Ganzen auf und verschwin
det, man muß schon einen wissenschaftlich geschulten Blick haben, um sie dann noch 
zu erkennen. Sie wird gleich an Leitsätze geknüpft von deren Dasein wir gar nicht ge
hört haben, und im wissenschaftlichen Streit wird sie an diesen Leitsätzen bis in die 
Wolken hinaufgerissen. Wie wollen wir das begreifen? Wenn wir einer solchen Dis
kussion zuhören, glauben wir z.B. einmal es handle sich um die Entdeckung aber un
terdessen handelt es sich um ganz andere Dinge. (DD 214f.) 

Emrich bringt die Darstellung von fehlgeleiteten Erklärungsmustern auf den Punkt: 
»[Ü]berempirische ›Entdeckungen‹ werden in Bezugssysteme eingeordnet oder histori
siert und relativiert und damit in ihrer Besonderheit und erregenden überempirischen 

125 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 130. Grimm argumentiert, die Erzählung mache auch darauf aufmerk

sam, wie schnell szientifische Objektivität in den Wunsch nach Kontrolle über das untersuchte 
Objekt umschlagen kann (vgl. »Getting Nowhere: Images of Self and The Act of Writing in Kafka’s 
›Der Dorfschullehrer‹«. S. 126f.) Laut Neumann kulminiert die »Inszenierung wissenschaftlicher 
Aufmerksamkeit« (Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. S. 595) hier in einem »Kollaps des zeremo

niellen Unternehmens der Wissensbildung« (ebd. S. 596). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 125 

Bedeutung vernichtet.«126 Man muss dies nicht einmal, wie Emrich es tut, religiös 
ausdeuten, um festzustellen, dass hier präzise Erkenntnisgrenzen der Wissenschaften 
aufgezeigt werden. 

Dabei betont Der Dorfschullehrer das Schriftengewirr der Wissenschaften als Teil der 
Erkenntnisproblematik. Nur das, was »öffentlich« (DD 207) gesagt wird, ist wahr127; zu
gleich wird aber die Unverlässlichkeit der Publikationen an verschiedenen Stellen aufge
zeigt. Zum einen haben die Zeitschriften als Publikationsinstitutionen weder Gedächt
nis noch Gewissen (vgl. DD 213), sind also auch voreingenommene Stellen des gate-kee
ping. Zum anderen ist es auch die Sprachbasiertheit der wissenschaftlichen Kommu
nikation, die bei der Wissensherstellung Schwierigkeiten bereitet. Die »alte Lehrerge
wohnheit fremde Antworten zu wiederholen« (DD 206) erweist sich auch als ein Problem 
der Wissenschaften. Die Menschen in der Stadt »nehmen einander mit ihrem Atem die 
Meinungen weg und eignen sich sie an« (DD 210). Der Erzähler versucht, dieser Ein
flussnahme zu entgehen, indem er sich zunächst mit dem Maulwurf selbst beschäftigt 
anstatt mit der Schrift des Lehrers (vgl. DD 198f.). Trotzdem bleibt für ihn das Problem, 
dass sie »nicht überzeugend genug geschrieben« (DD 204) ist. Dabei ist die Auslegung 
stets auch von Voreingenommenheit geprägt, man »sucht […] nur jene Deutungen her
vor« (DD 207), die einem:r nützen. Auch Desinteresse und Unaufmerksamkeit erweisen 
sich als problematisch, wie die Verwechslungen der Schriften (vgl. DD 205) sowie die Tat
sache zeigen, dass das Kleingedruckte in den Zeitschriften nicht wahrgenommen wird 
(vgl. ebd.). Die Worte sind »nicht ganz aufrichtig« (DD 208), wie sich auch anhand des 
Wortfeldes Schein/Lüge/Täuschung (vgl. DD 200, 208) andeutet. So ist in dieser Erzäh
lung insbesondere der dritte, diskursive Aspekt der Wissensproduktion problematisch, 
was direkt mit der Sprache zusammenhängt. 

Die Erzählung Josefine ist weniger direkt in ihrem Bezug auf Wissenschaft und Epis
temologie. Jedoch werden durchaus Fragen nach kollektiver Wissensherstellung gestellt 
und dabei Mündlichkeit und Schriftlichkeit gegeneinander ausgespielt, wobei die Mäuse 
erstere bevorzugen: So gibt es zwar »Gesangsüberlieferungen« (JS 351), allgemein gibt es 
aber keine »Geschichtsforschung« (JS 361, vgl. auch 377). Anhand der »erased communal 
history«128 wird auch auf Praktiken der Geschichtsarchivierung hingewiesen, die eben
falls durch das wissenschaftliche System vollzogen werden und somit Machtgefälle re
produzieren. In seiner systemtheoretischen Lesart von Josefine stellt Andreas Rotheimer 
fest, dass der Text eben die Frage nach Interpretation und Beobachtung stellt und so
mit auf Paradoxien hinweist.129 Dies überträgt er, angelehnt an Niklas Luhmann, auf ei
ne wissenschaftliche Perspektive.130 Auch hier ist also jene Epistemologie- und Wissen
schaftsskepsis angelegt, die Kafka in anderen Texten verfolgt und die für ein deskriptives 

126 Vgl. Emrich: Franz Kafka. S. 147. 
127 Vgl. Foucault, Michel: L’ordre du discours. Leçon inaugurale au Collège de France 

prononcée le 2 décembre 1970. Gallimard, 1971. S. 35–38. 
128 Driscoll, Kári: »An Unheard, Inhuman Music. Narrative Voice and the Question of the Animal in 

Kafka’s ›Josephine, the Singer or the Mouse Folk‹«. Humanities. Ausg. 6, Nr. 2, 2017. https://www.m 
dpi.com/2076-0787/6/2/26. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. S. 11. 

129 Vgl. Rotheimer: »Kunst am Nullpunkt? oder Die Auferstehung des Interpreten«. S. 108f. 
130 Vgl. ebd. S. 110f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mdpi.com/2076-0787/6/2/26%20
https://www.mdpi.com/2076-0787/6/2/26%20
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mdpi.com/2076-0787/6/2/26%20
https://www.mdpi.com/2076-0787/6/2/26%20


126 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Modell plädiert, in dem der:die Forschende sich seiner eigenen Position im Beobachte
ten bewusst ist. Wiederum ist diese aber besonders interessant durch die Darstellung 
anhand eines Tierkollektivs: Im Zentrum steht dabei also wieder das tierliche Andere, 
das aus diesen Praktiken üblicherweise ausgeschlossen ist. 

Im Bericht geht es um alle drei problematischen Momente der Wissensproduktion.131 
Rotpeter äußert eine grundlegende Wissenschaftsskepsis: »Diese Fortschritte! Dieses 
Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins erwachende Hirn! Ich leugne nicht: 
es beglückte mich. Ich gestehe aber auch ein: ich überschätzte es nicht, schon damals 
nicht, wieviel weniger heute.« (BA 312) So wird die Nutzlosigkeit des Wissens unter den 
falschen Produktionsbedingungen deutlich. Zugleich wird auf den menschlichen Drang 
zur Erklärung des Anderen hingewiesen: »Er begriff mich nicht; er wollte das Rätsel mei
nes Seins lösen.« (BA 308) Der menschlich-wissenschaftliche Vernunft-Diskurs wird un
tergraben (vgl. BA 302) – ein vergleichbares Verfahren, wie bei Lovecraft vorliegt, wie im 
Folgenden ersichtlich werden soll. Wieder werden Rationalitätsmodelle mit der Meta
pher des Rechnens ausgedrückt, deren Bedeutung hier allerdings ausgehöhlt wird: »Ich 
rechnete nicht so menschlich, aber unter dem Einfluß meiner Umgebung verhielt ich 
mich so, wie wenn ich gerechnet hätte.« (BA 307) Rationalität ist letztlich auch nur eine 
Frage der Performanz. 

Rotpeter, der als Mischtier einen Wechsel des Erfahrungshorizonts hinter sich hat, 
schlägt eine andere, instinktivere Epistemologie vor: »Ein klarer, schöner Gedanken
gang, den ich irgendwie mit dem Bauch ausgeheckt haben muß, denn Affen denken mit 
dem Bauch.« (BA 304) Er kehrt so, wie es der forschende Hund tut, die Naturbeobach
tung um und beschreibt Menschen mit tierlichen Begriffen: 

Es sind gute Menschen, trotz allem. […] Sie hatten die Gewohnheit, alles äußerst lang
sam in Angriff zu nehmen. Wollte sich einer die Augen reiben, so hob er die Hand wie 
ein Hängegewicht. Ihre Scherze waren grob, aber herzlich. Ihr Lachen war immer mit 
einem gefährlich klingenden aber nichts bedeutenden Husten gemischt. Immer hat
ten sie im Mund etwas zum Ausspeien und wohin sie ausspieen war ihnen gleichgültig. 
[…]. Wenn sie dienstfrei waren, setzten sich manchmal einige im Halbkreis um mich 
nieder; sprachen kaum, sondern gurrten einander nur zu; rauchten, auf Kisten ausge
streckt, die Pfeife; schlugen sich aufs Knie, sobald ich die geringste Bewegung machte. 
(BA 305f.) 

So wird Rotpeter zum Anthropologen, der die Menschen studiert, die eigentlich ihn stu
dieren wollen. Laut Neumann zeigt die Erzählung den Affen als »Agenten kulturellen 
Wissens«132. Somit werde der Ursprung des Menschen performativ und nachträglich in
szeniert, womit die Rekursivität westlicher Wissensformen kommentiert werde.133 Der 
Text verweist die menschliche Wissenschaft auf ihren gewaltvollen Grund, um ihre Er
kenntnisse als irrig zu entlarven. Dazu präsentiert er Alternativen, im Gegensatz ver
schreibt Rotpeter sich dem radikal deskriptiven Forschungsmodell: Er »will nur Kennt
nisse verbreiten« (BA 313), hat »nur berichtet« (ebd., vgl. KA 14f.). Im Gegensatz zu den 

131 Vgl. Neumann/Vinken: »Kulturelle Mimikry«. S. 137. 
132 Neumann: »Der Affe als Ethnologe«. S. 90. 
133 Vgl. ebd. S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 127 

Menschen sucht er nach »Wahrheit« (BA 302) bzw. noch konkreter »Affenwahrheit« (BA. 
303), anstatt diese bloß zu performen. So präsentiert der Text eine Form der Limitrophie, 
die performativ vorführt, wie von der Grenze zwischen Mensch und Tier gedacht wer
den kann,134 um so alternatives Wissen zu produzieren. Wichtig ist dabei auch die oben 
analysierte Form des ›Berichts‹: Der akademische Vortrag wird hier gezeigt als Wahrheit 
produzierendes Ritual.135 Der Moment der Wissensherstellung ist hier, ebenso wie jener 
der Menschwerdung, performativ.136 Genau darin liegt aber das Potenzial, fiktional und 
literarisch an ihr mitzuwirken, das der Text vorführt. Welche narrativen Strategien dafür 
zum Einsatz kommen, soll Kapitel 5.2 beleuchten. 

Viele von Lovecrafts literarischen Ideen speisen sich aus seinem oben beschriebe
nen Interesse an den Naturwissenschaften. Wie bei Kafka vermischen sich laut Harman 
Wissenschaft und Mystik: »In Lovecraft’s world, mathematics and physics always mix 
freely with folklore and occult studies.« (WR 211) Michel Houellebecq weist auf Love
crafts »systematic use of scientific terms and concepts«137 hin. Gerade diese Bezüge sei
en es, die ihm als »extraordinary stimulant to the poetic imagination«138 dienten. So 
zeigen sich gerade in den Überschneidungen Erkenntnispotenziale: »These all serve to 
evoke a multifaceted universe where the most heterogeneous fields of knowledge inter
sect and converge to generate the poetic trance that accompanies the revelation of for
bidden truths.«139 

Rudi Schweikert beschreibt die Zusammensetzung von Lovecrafts Texten aus ver
schiedenen Disziplinen: 

Mörtel fürs Fundament mussten exakte Wissenschaften liefern, Astronomie, Astrophy
sik und als Grundlagenwissenschaft Mathematik. Bausteine karrten sie [Lovecraft und 
Arno Schmidt] sich heran aus streckenweise benachbarten und manchmal sogar glei
chen ›weiten Feldern‹ der Philosophie, Psychologie, Anthropologie, inklusive angren
zender Gebiete. Besondere Fachwerke benutzten sie verstärkt als Pfosten, Holme und 
Streben für ihr Theorien-Fachwerk. Bunte Glasziegel aus dem Stoff spekulativer Wis

senschaften fabrizierten sie sich fürs Dach: Mythisch-Archtypisches, Mystisch-Ektypi

sches, Magisch-Kryptisches.140 

Er nennt das Verfahren der Neu-Kombination von Wissen »methodologisch bemerkens
wert reflektiert«141. Dessen Ergebnis möchte ich untersuchen. 

Wie beschrieben, zeigt sich bei Lovecraft eine regelrechte Angst vor der Wissen
schaft und ihren ordnungsstörenden Erkenntnissen – diese ist ganz konkret Reaktion 
auf zeitgenössische wissenschaftliche Entwicklungen. So entsteht der Horror eben 

134 Vgl. Neumann: »Der Affe als Ethnologe«. S. 96. 
135 Vgl. Neumann: Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. S. 600. 
136 Vgl. Neumann/Vinken: »Kulturelle Mimikry«. S. 141. 
137 Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 24. 
138 Ebd. S. 74. 
139 Ebd. S. 76f. 
140 Schweikert, Rudi: »Erste Liebe mit letzter Kraft. Lovecraft – eine späte Lektüreerfahrung Arno 

Schmidts und ihre Spuren im Fragment ›Julia, oder die Gemälde‹«. H.P. Lovecrafts kosmisches Grauen. 
Hg. von Franz Rottensteiner. Suhrkamp, 1997. S. 258. 

141 Ebd. S. 260. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

aus der Bedrohung durch die wissenschaftliche Erkenntnis. In der Forschung ist die 
Wissenschaftsbezüglichkeit von Lovecrafts Texten umfassend aufgezeigt worden – 
mit recht unterschiedlichen Schlussfolgerungen. Lovecraft schafft damit laut Carter 
»a new form of supernatural horror in fiction«142. Dies schließt seine Darstellung von 
(ausschließlich männlichen) Wissenschaftlern ein: »Among the various villains in Love
craft’s work, scientists play a special role, as they are deviants of the worst kind, having 
abandoned their duty to improve humanity to pursue selfish goals which endanger 
their community, if not civilization itself.«143 Weyrauch beschreibt die zeitgenössische 
Wissenschaftskepsis im Angesicht neuer Theorien als »the realization that science could 
not offer absolute truths«144. 

Laut Mosig geht es dabei aber weniger um die Wissenschaft selbst als um die Reak
tion darauf: 

Lovecraft has been often misunderstood […] as opposing scientific progress. Nothing 
could have been further removed from his intention. He simply stated what he per
ceived as the inevitable and deplorable consequence of man’s inability to cope with 
the new horizons opened by science, while still regarding knowledge as the ultimate 
good.145 

Wie ich zeigen möchte, geht es bei Lovecraft durchaus doch um eine Angst vor dem Wis
sen selbst – und eine Kritik an den Bedingungen von dessen Entstehung. 

Laut Harman darf Lovecraft Wissenschaftskritik nicht mit einer generell feindlichen 
Haltung verwechselt werden: »Lovecraft the person was by no means anti-science or an
ti-enlightenment. Nonetheless, his stories suggest that when science and enlightenment 
are pushed far enough, they yield conclusions alarmingly similar to those already antic
ipated by mystics and theosophists.« (WR 122) Entscheidender sei Lovecrafts Epistemo
logie-Skepsis (vgl. WR 125). Ich möchte hingegen herausarbeiten, dass beide eng zusam
menhängen. Daraus entwickelt Harman seine an Lovecraft angelehnte Object Oriented 
Ontology – das Verhältnis von Theorie und Fiktion werde ich in Kapitel 6.1.2 ausführ
lich behandeln. So geht es hier schließlich auch immer um epistemologische Fragen: 
»Lovecraft’s work asks readers to contemplate how one comes to know what one knows, 
whether knowledge of the world is ever really possible at all, and to imagine instead forms 
of nonhuman knowledge.«146 Eben dieser letzte Aspekt des nichtmenschlichen Wissens, 
den Sperling nicht weiterverfolgt, ist für meine Analyse von Interesse. 

Wie zuvor analysiert, ist bei Lovecraft der Aufbau als wissenschaftlicher Bericht be
vorzugter Modus des Erzählens, die Expedition wird zu Erzählanlass und -situation. Da
bei scheitert das Experiment in seiner Wissenschaftlichkeit immer eben gerade dadurch, 
dass die Protagonisten als Forscher selbst in das untersuchte Phänomen involviert sind. 
Genau in dieser Erkenntnis liegt dann der Horror – die sich im Lovecraft’schen literari
schen Universum als einzig mögliche erweist. 

142 Carter, Lin: Lovecraft. A Look Behind the »Cthulhu Mythos«. Ballantine, 1972. S. xv. 
143 Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 80. 
144 Ebd. S. 79. 
145 Mosig: »The Four Faces of the Outsider«. S. 30. 
146 Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 129 

Der Wissenschaftskontext wird in The Rats in the Walls aufgebracht, um das Schei
tern seiner Beherrschungsbemühungen vorzuführen. Der Versuch einer wissenschaft
lichen Untersuchung wird gestartet, indem eine Expedition von »scientific men« (RW 
390) einberufen wird – ein sich bei Lovecraft oft wiederholendes Motiv. Dies geht einher 
mit einem Bericht vor der Akademie als Institution: »During many days in London Capt. 
Norrys and I presented our facts, conjectures, and legendary anecdotes to five eminent 
authorities, all men who could be trusted to respect any family disclosures which future 
explorations might develop.« (Ebd.) Unwissenheit angesichts der in der Natur lauernden 
Schrecken erscheint als bessere Alternative, ausgedrückt mithilfe der aufklärerischen 
Metaphorik von Licht und Dunkelheit: »where no ray of light from the cliff could pene
trate. We shall never know what sightless Stygian worlds yawn beyond the little distance 
we went, for it was decided that such secrets are not good for mankind.« (RW 394f.) So 
ist es die Wissenschaft als menschlich-tierliches Hierarchieverhältnis, gegenüber dem 
Skepsis geäußert wird – wie auch bei Kafka. 

Der Erzähler in Shadow over Innsmouth greift auf den wissenschaftlichen Modus der 
Erklärung mithilfe von »data« und »researches« als Bewältigungsstrategie für seine un
erklärlichen Erlebnisse zurück (vgl. SI 224–6), die sich jedoch nicht erfolgreich zeigt. In
teressant ist hier auch die Bezeichnung als »specimens« (SI 178), die auf eine wissen
schaftliche Versuchssituation hindeutet – eine Assoziation, die durch die Formulierung 
»little useful data could be gained from him« (SI 179) noch bestärkt wird. Der Text über
nimmt das Vokabular wissenschaftlicher Diskurse (»curiously adapted to certain defor
mities«, SI 180; »being no sociologist I would limit my serious observations to the field of 
architecture«, SI 181) und verweist damit auf seine eigene Ausrichtung als wissenschaft
licher Bericht. Den Ritualen der wissenschaftlichen Messung stehen bei Lovecraft immer 
wieder abergläubische Zeremonien gegenüber (vgl. RW 378). Die Art und Weise, wie die
se gegeneinander ausgespielt werden und dabei letztlich beide als gleichermaßen frag
würdig entlarvt werden, ähnelt Kafkas Vorgehen vor allem in Forschungen eines Hundes. 

In der Wahrnehmung der Stadt offenbart sich das Scheitern der dem Erzähler zur 
Verfügung 

stehenden Wissenskategorien: »Of course we knew that something – chronology, sci
entific theory, or our own consciousness – was woefully awry.« (MM 74) Hier zeigt sich 
aber auch der Kern der Wissenschaft – die Neugier auf die Erklärung von Phänomenen – 
als legitimes Anliegen: 

In my case, ingrained scientific habit may have helped; for above all my bewilderment 
and sense of menace there burned a dominant curiosity to fathom more of this age- 
old secret – to know what sort of beings had built and lived in this incalculably giant 
place, and what relation to the general world of its time or other times so unique a 
concentration of life could have had. (MM 74f.) 

So ist es nicht der wissenschaftliche Wille zum Wissen an sich, sondern der sich ver
selbständigende Drang, immer weiter in unbekannte Gefilde vorzudringen, der in Frage 
gerät. 

Dies hängt, wie oben bereits angedeutet, mit Darstellungen von anthropozentri
schem Größenwahn zusammen. Im Angesicht der Bedrohung durch die Great Old Ones 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

werden Mensch und Tier egalisiert: »It was the same with dogs and men. All the health
ier, fatter bodies, quadrupedal or bipedal, had had their most solid masses of tissue cut 
out and removed, as by a careful butcher.« (MM 62). In diesem Zug wird der Verlust von 
Identität vorgeführt: »I shall spare the feelings of survivors by omitting mention of the 
man’s identity.« (MM 63) Daraus spricht der Gedanke, dass durch die Existenz eines 
höheren Lebewesens Mensch und Tier gleichermaßen zu anonymen wissenschaftlichen 
Versuchsobjekten werden. Anthropozentrismus wird dadurch ad absurdum geführt. 

So nimmt auch Lovecraft eine anti-anthropozentrische Beobachtungsposition ein, 
wie Mosig feststellt: 

He was able to conceptualize a cosmos where our entire universe was reduced to a 
grain of sand, a mere atom in infinity, and at the same time to observe the amusing 
behavior of his fellow men with the same objectivity with which we might study the 
antics of ants, rats, or monkeys.147 

Airaksinens Begriff einer »counter-science«148 scheint hier passend. Lovecrafts Tex
tkonzeption ist dabei eine experimentelle: »He starts from the given world of science 
and asks what happens if these laws are altered, and if we add as small a number of 
extraneous elements as possible to this new world.«149 Laut Houellebecq integriert 
Lovecraft »materialism into the heart of fear and fantasy«150. Tatsächlich ist es der Fokus 
auf das Materielle, der den »abject terror«151 von Lovecrafts Geschichten ausmacht. Es 
ist jedoch nicht das Materielle in der von Houellbecq gedachten Definition, sondern in 
seinem natürlichen-konkreten Wortsinn. Lovecrafts Interesse an »the world as it is in its 
ultimate and deeper dimensions«152 bezieht sich auf die Gemachtheit der Umwelt und 
die Unmöglichkeit ihrer unvoreingenommenen Betrachtung aus der Perspektive des von 
den Erkenntnissen verunsicherten Subjekts. So ist es die nichtmenschliche Perspektive, 
aus der Erkenntnisgewinn möglich ist – auch wenn dieser grundsätzlich erschütternd 
für das menschliche Selbstverständnis erscheint. So regt die Skepsis gegenüber der 
Wissenschaft und ihren Bedingungen die Reflektion des eigenen Anthropozentrismus 
und die Entwicklung alternativer Erkenntnismodelle an. 

Detering stellt über das Verhältnis von Wissenschaft und Literatur im 18. Jahrhun
dert fest: 

Und dabei geht aus der Kombination der Diskurse ein Drittes hervor: eine selbstrefle
xive Wendung, die das eigene Schreiben, die eigene Einstellung im Blick auf das Be
schriebene sowohl ästhetisch als auch moralisch thematisiert. Das Erste, was in den 
sich von der Wissenschaft differenzierenden ›literarischen‹ Texten zum Ausdruck ge
bracht werden kann, während es aus dem wissenschaftlichen Diskurs von vornherein 

147 Mosig: »The Four Faces of the Outsider«. S. 29. 
148 Airaksinen: The Philosophy of H.P. Lovecraft. S. 73. 
149 Ebd. S. 74. 
150 Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 46. 
151 Ebd. S. 55. 
152 Tabas, Brad: »Ecology, Place, and the Metaphysics of Horror Fiction«. Miranda. Nr. 11, 2015. S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 131 

ausgeschlossen bleiben muss, das ist eben die subjektive Involviertheit des schreiben
den Ich.153 

Diese Schreibhaltung reaktivieren Kafka154 und Lovecraft: Die Betonung des Körpers so
wie seiner Verstrickung im Gesamtzusammenhang, die als Prinzipien in den Texten in 
den vorangegangenen Kapiteln nachgewiesen worden sind, deuten auf eine verbunde
ne Präsenz des Menschen in seiner nichtmenschlichen Umwelt hin, die es unmöglich 
macht, diese anders wahrzunehmen. Das Experiment ist somit das einer Abbildung ei
nes:r sich seiner:ihrer Involviertheit bewussten Beobachters:in. In der Literatur kann 
dann ein Wissen hergestellt werden, das nicht von einem anthropozentrischen Stand
punkt produziert wird, sondern das Nichtmenschliche mitdenkt. Ein weiteres Element 
regt diese Auseinandersetzung an: der Einsatz von Elementen, die mit Timothy Morton 
als Hyperobjects bezeichnet werden können. 

5.1.3.2 Hyperobjects 
Ein weiterer Aspekt spielt bei der Formulierung dieser Wissenschafts- und Gesell
schaftskritik eine Rolle: die Installation unerklärlicher nichtmenschlicher Objekte, die 
jegliche Erkenntnismuster scheitern lassen – noch mehr als die Monster und Zwischen
wesen. Wie oben schon analysiert, erhalten Objekte in den Texten Lovecrafts agency. 
Auch bei Kafka ist das vereinzelt der Fall. 

In Blumfeld etwa wirken dingliche Entitäten als Aktanten im Text: »zwei kleine wei
ße blaugestreifte Celluloidbälle« (BF 232). Diese werden mit einem elektrischen Experi
ment (vgl. BF 233) verglichen und somit in den wissenschaftshistorischen Kontext ein
geordnet. Es zeigen sich Einflüsse aus Physik und Astronomie anhand der Erwähnung 
des »sie beherrschenden Gesetz[es]« (BF 236). Diese Elemente handeln als Akteure mit 
Intention: 

Es ist ein kühler kleiner Ball und dreht sich in seiner Hand, offenbar begierig zu ent
schlüpfen. Und auch der andere Ball, als sehe er die Not seines Kameraden, springt hö
her als früher, und dehnt die Sprünge bis er Blumfelds Hand berührt. Er schlägt gegen 
die Hand, schlägt in immer schnelleren Sprüngen, ändert die Angriffspunkte, springt 
dann, da er gegen die Hand die den andern Ball ganz umschließt nichts ausrichten 
kann, noch höher und will wahrscheinlich Blumfelds Gesicht erreichen. (BF 234, vgl. 
auch 235, 238) 

Dabei bleibt unklar, ob die Bälle tatsächlich selbst so empfinden, oder ob ihnen aus Blum
felds anthropozentrischer Erzählperspektive diese Intentionen zugeschrieben werden. 

153 Detering: Menschen im Weltgarten. S. 16. 
154 Wie Klaus Wiehl treffend beschreibt, handelt es sich um »ein Experiment der Verflechtung natur

wissenschaftlicher und literarischer Verfahren von Wissensproduktion« (»Die Poetologie der Bio
logie«. S. 225). Bernhard J. Dotzler bringt Kafkas Werk in Verbindung mit der Bio-Informatik als 
einer Wissensform, die auf den Körper übergreift (vgl. »›Nur so kann geschrieben werden‹. Kafka 
und die Archäologie der Bio-Informatik«. S. 58–60, 78). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Laut Clemens Dirmhirn wird anhand der Bälle ein epistemologisches Scheitern als 
»Gedankenexperiment[]«155 inszeniert. Anstatt sie somit als Unding156 zu bezeichnen, 
würde ich sie beschreiben als Hyperobjekte in der Definition Timothy Mortons als 
»things that are massively distributed in time and space relative to humans«157. Morton 
beschreibt Hyperobjekte anhand von drei Eigenschaften: »They are viscous, […] [t]hey are 
nonlocal; […] they exhibit their effects interobjectively […]. The hyperobject is not a function 
of our knowledge: it’s hyper relative to worms, lemons, and ultraviolet rays, as well as 
humans.«158 Dies bezieht er auf ökologische Fragestellungen wie die Klimakrise.159 
Hyperobjekte »are also changing human art and experience«160, womit sie »profoundly 
change how we think about any object«161. Amitav Ghosh argumentiert in The Great De
rangement, dass Hyperobjekte genau das seien, was der realistische Roman als Themen 
ausgeschlossen habe.162 

Jeff VanderMeer weist auf die konzeptuelle Nähe von Hyperobjekten zu Metaphern 
hin: »Morton’s central idea of a hyperobject is in a sense a way of using a word as an an
chor for something that would be otherwise hard to picture in its entirety – it is an all- 
encompassing metaphor that also has its own reality, both literal and figurative, here and 
there.«163 Versteht man, wie ich es vorschlagen möchte, Hyperobjekte in ihrer textlichen 
Dimension als literarische Agenten, dann ist ihre Darstellung in eigentlich jeder Text
sorte denkbar. 

So argumentieren auch Louise Economides und Laura Shackelford in der Einleitung 
zum Band Surreal Entanglements, dass gerade nicht-mimetische Kunstformen in der La
ge seien, die Seltsamkeiten von Hyperobjekten wie dem Klimawandel vor Augen zu füh
ren.164 Wie im Folgenden deutlich werden soll, machen sich Kafka und Lovecraft, lange 
bevor ein Bewusstsein für den anthropogenen Klimawandel besteht, Hyperobjekte als li
terarische, nicht-auflösbare Metaphern zunutze, um Unausdrückbares auszudrücken – 
immer in Rückbindung an den realwissenschaftlichen zeitgenössischen Kontext. 

Alle von Morton definierten Eigenschaften treffen auf die Bälle in Blumfeld zu; sie kle
ben an Blumfeld, sind durch ihre ständige Bewegung nicht zu lokalisieren und verhalten 
sich interaktiv. Er versucht, sie zu erklären und unter Kontrolle zu bringen, um so auch 

155 Dirmhirn, Clemens: »Kafkas Undinge. Gemeinschaftsstiftendes Potenzial und die Frage der Ver
antwortung in ›Blumfeld ein älterer Junggeselle‹«. Kafkas Dinge. Hg. von Agnes Bidmon und Michael 
Niehaus. Königshausen & Neumann, 2019. S. 84. 

156 Vgl. ebd. S. 83. 
157 Morton: Hyperobjects. S. 1. 
158 Ebd. S. 1f. Hervorhebung im Original. 
159 Vgl. ebd. S. 3f. Morton nutzt die (wegen ihrem Potenzial zur Verharmlosung umstrittene) Bezeich

nung global warming. 
160 Ebd. S. 2. 
161 Ebd. S. 201. 
162 Ghosh, Amitav: The Great Derangement. Climate Change and the Unthinkable. University of Chicago 

Press, 2016. S. 63. 
163 VanderMeer, Jeff: »Hauntings in the Anthropocene. An Initial Exploration«. Environmental Critique. 

7. Juli 2016. https://environmentalcritique.wordpress.com/2016/07/07/hauntings-in-the-anthrop 
ocene/. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. O.P. 

164 Vgl. Economides/Shackelford: »Introduction. Weird Ecology: VanderMeer’s Anthropocene Fic
tion«. S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://environmentalcritique.wordpress.com/2016/07/07/hauntings-in-the-anthropocene/
https://environmentalcritique.wordpress.com/2016/07/07/hauntings-in-the-anthropocene/
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://environmentalcritique.wordpress.com/2016/07/07/hauntings-in-the-anthropocene/
https://environmentalcritique.wordpress.com/2016/07/07/hauntings-in-the-anthropocene/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 133 

seine epistemologische Ordnung wieder in den Griff zu bekommen: »Auch das Unge
wöhnliche muß Grenzen haben.« (BF 238) Damit scheitert er jedoch, gegen die eigenar
tige »Macht« (BF 237), die von ihnen ausgeht, hat er keine Chance. Dies erweist sich als 
menschliches Problem, ein Hund, so deutet sich an, könnte mit den Bällen besser, das 
heißt intuitiver, umgehen (vgl. ebd.). 

Zugleich regen die Bälle durch ihre Rätselhaftigkeit zur Lektüre weiterer Texte an, 
indem sie in ihrer Rätselhaftigkeit das Verständnis größerer Zusammenhänge einfor
dern.165 Somit werden sie auch zu intertextuellen Aktanten. 

Dies ist auf vergleichbare Weise angelegt im Text Die Sorge des Hausvaters. Morton 
selbst weist darauf hin, dass »Odradek resembles the hyperobject«166. Odradek entzieht 
sich wissenschaftlicher Epistemologie, sein Ursprung ist sprachlich nicht fassbar (vgl. 
SH 282).167 Die Beschreibung ist unsicher, er »scheint […] mit Zwirn bezogen« (SH 282, 
meine Hervorhebung). Das Wort ›scheinen‹ taucht im kurzen Text sehr häufig auf, was 
eine intertextuelle Parallele zum Bau herstellt. Der nächste Satz verstärkt diesen Ein
druck der zweifelnden Beschreibung noch, denn nun wird konkretisiert, »[es] dürften 
[…] nur abgerissene, alte aneinander geknotete, aber auch ineinander verfitzte Zwirn
stücke von verschiedenster Art und Farbe sein« (SH 282f., meine Hervorhebung). Nur 
durch einen Vergleich kann sein Aussehen annähernd geschildert werden. Odradek ist 
(so scheint es zumindest) organischen Ursprungs und wird in Natur-Bildern beschrie
ben: Sein Lachen klingt »wie das Rascheln in gefallenen Blättern« (SH 284) und »oft ist 
er lange stumm, wie das Holz, das er zu sein scheint« (ebd.). Die Vorstellung eines funk
tionalen Ganzen wird evoziert: 

Man wäre versucht zu glauben, dieses Gebilde hätte früher irgendeine zweckmäßige 
Form gehabt und jetzt sei es nur zerbrochen. […] [D]as Ganze erscheint zwar sinnlos, 
aber in seiner Art abgeschlossen. (SH 282) 

Es äußert sich im Bericht des Erzählers menschlicher Paternalismus gegenüber dem 
Nichtmenschlichen: »Natürlich stellt man an ihn keine schwierigen Fragen, sondern 
behandelt ihn – schon seine Winzigkeit verführt dazu – wie ein Kind.« (SH 283f.) Trotz
dem hat Odradek akteurhaften Subjektstatus. Interessant ist dabei auch der Pronomen- 
Wechsel in der Beschreibung, in der aus dem ›es‹ zu Beginn etwa in der Mitte ein ›er‹ 
wird. Trotz seiner Körperlosigkeit ist Odradek zu Emotion fähig: »[E]s ist aber nur ein 
Lachen, wie man es ohne Lungen hervorbringen kann.« (SH 284) Schließlich wird die 
Vorstellung eines Ziels als Lebenssinn durch Odradreks Nichtmenschlichkeit hinter
fragt: »Kann er denn sterben? Alles, was stirbt, hat vorher eine Art Ziel, eine Art Tätigkeit 
gehabt und daran hat es sich zerrieben; das trifft bei Odradek nicht zu.« (Ebd.) Dabei 

165 Vgl. Emrich: Franz Kafka. S. 105. 
166 Morton: Hyperobjects. S. 126. Vgl. auch 176. 
167 Vgl. dazu Bennett: Vibrant Matter. S. 7f., Emrich: Franz Kafka. S. 92; Scheuer, Hans Jürgen: »›Was ist 

fröhlicher als der Glaube an einen Hausgott!‹. Gleichnis, Etymologie und Genealogie als Spielar
ten der List in Franz Kafkas ›Die Sorge des Hausvaters‹«. Franz Kafka. Ein Landarzt. Interpretationen. 
Hg. von Elmar Locher und Isolde Schiffermüller. Edition Sturzflüge, 2004. S. 173f.; Schmidt: »Am 
Grenzwert des Denkens«. S. 344. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

wird auch auf die Reproduktion als angenommenen natürlichen Lebenssinn durch die 
Erwähnung der »Kinder und Kindeskinder« (ebd.) des Erzählers angespielt. 

Natur erscheint am Ende als Selbstzweck; rhizomorphe Ziellosigkeit der Existenz 
als in sich genügend und gerade deshalb beunruhigend. So zeigt sich hier das Poten
zial dieses narrativen Raums, der sich außerhalb von Diskursen des Nutzens verortet, 
diesen widersteht und somit Definitionen des Abjekthaften hinterfragt. Odradek ist ein 
Hyperobjekt, da der Erzähler ihn nicht loswerden kann, er dessen zeitliche Vorstellungs
kraft übersteigt und nicht zu lokalisieren ist: »Er schadet ja offenbar niemandem; aber 
die Vorstellung, daß er mich auch noch überleben sollte, ist mir eine fast schmerzliche.« 
(Ebd.) Das deutet auf die Größe der nichtmenschlichen Sphäre hin, die das menschliche 
Erkenntnisvermögen übersteigt. Laut Emrich geht es hier um die »Aufhebung jeglichen 
begrenzenden Sinns«168. Odradek ist etwas grundsätzlich Anderes, das alle Konstruktio
nen von Andersheit durchbricht. Hans Jürgen Scheuer zeigt auf, dass Odradek sich Klas
sifikationsstrategien und Wissenskategorien des Hausvaters widersetzt und deshalb Be
unruhigung bzw. Sorge auslöst.169 Interessant wird dies insbesondere in seiner phäno
menologische Dimension. So zeigt sich hier, wie auch in Blumfeld, eine Art Protoform der 
später für den Ecocriticism wichtig werdenden Denkrichtung der Object Oriented On
tology. Noch deutlicher wird dies bei Lovecraft, wie ich im Folgenden ausführen möchte. 

Zuvor lohnt sich der Blick auf einige andere Erzählungen Kafkas, die sich solche Hy
perobjekte zunutze machen. Dazu zählen unter anderem Wesen, die zwischen Spezies, 
zwischen Mensch und Tier verortet sind und sich so in einem Zustand des stetigen Wer
den befinden, allen voran das Katzenlamm (die Lammkatze?) in Eine Kreuzung. Dessen 
Status als »Erbstück« (KR 372) deutet auf seine Überdauerung des menschlichen Zeitho
rizonts hin. Der Text unterläuft systematisch Speziesgrenzen, sowohl im Aussehen als 
auch im Verhalten (vgl. KR 372f.). Dabei unterläuft es anhand der Beschreibung seiner 
»Raubtierzähne« (KR 373), mit denen es dann aber »süße[] Milch« (ebd.) trinkt, auch die 
Unterscheidung von Raub- und Beutetier und somit eine binäre Freund-Feind-Logik, 
die auch in zeitgenössischen gesellschaftlichen Diskursen eine Rolle spielt. Wie Anna 
Glazova bemerkt, ist dabei Kafkas kritische Auseinandersetzung mit Differenzkatego
rien, die zur Ordnung und Hierarchisierung von Natur, aber auch Gesellschaft, dienen, 
zentral.170 Dies betrifft aber nicht nur die beschreibende, sondern die epistemologische 
Ebene selbst, sodass die Verunsicherung noch weiter reicht. 

Das seltsame Tier kann nicht anhand üblicher Differenzkategorien beschrieben wer
den: »Es ist das schlechthin Andere, Unbegreifliche, in sich selbst Widerspruchsvolle.«171 
Durch die Unmöglichkeit seiner zoologischen Bestimmbarkeit bereitet das Tier er
kenntnistheoretische Probleme: »Da werden die sonderbarsten Fragen gestellt, die kein 
Mensch beantworten kann.« (KR 373) Die Tatsache, dass der Erzähler einen Vergleich 
mit einem Hund (vgl. KR 374) bemüht, führt weiter vor Augen, dass der Mensch sich 
auf die ewig gleichen, sich selbst auferlegten Differenzkategorien berufen muss und 

168 Emrich: Franz Kafka. S. 93. 
169 Vgl. 175–179, 182. Vgl. auch Schmidt: »Am Grenzwert des Denkens«. S. 343f. 
170 Vgl. Glazova, Anna: »Kafka’s Cat-Lamb: Hybridization of Genesis and Taxonomy«. Kafka and the Uni

versal. Hg. von Arthur Cools und Vivian Liska. De Gruyter, 2016. S. 210f. 
171 Emrich: Franz Kafka. S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 135 

daher nicht in der Lage ist, die Grenzbereiche zu erfassen. Die Existenz im Dazwischen 
erweist sich als schwierig: »Es hat beiderlei Unruhe in sich, die von der Katze und die 
vom Lamm, so verschiedenartig sie sind. Darum ist ihm aber seine Haut zu eng.« (KR 
374) Das Unbehagen äußert sich also wiederum körperlich. Der Text schneidet auf diese 
Weise verschiedene der Themen an, die auch in den anderen Texten aufgezeigt worden 
sind. 

Das Volk in Josefine ist zugleich belebter Körper und nichtmenschliches Hyperobjekt, 
auch das Zischen im Bau ist ein solches Phänomen, genauso wie Gregors Insektenkör
per. Die Lufthunde in Forschungen eines Hundes haben ebenso hyperobjektive Qualitäten, 
ändern sie doch grundlegend die Wahrnehmung des Hundes: 

Dann aber sah ich die Musikerhunde und von dieser Zeit an hielt ich alles für möglich, 
kein Vorurteil beschränkte meine Fassungskraft, den unsinnigsten Gerüchten ging ich 
nach, verfolgte sie soweit ich konnte, das Unsinnigste erschien mir in diesem unsin
nigen Leben wahrscheinlicher als das Sinnvolle und für meine Forschung besonders 
ergiebig. (FH 447) 

Genau zu diesem Ziel agieren die Hyperobjekte auch in den anderen Texten: Ihr Ziel ist 
es, verfestigte Erklärungs- und Ordnungsmuster durcheinander zu bringen und die Le
ser:innen somit zur unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit dem Unbekannten 
und vor allem mit dem Anderen anzuregen. Sie stellen die Vorstellungen von Symbolen 
und Metaphern selbst in Frage.172 

Auch bei Lovecraft finden sich undefinierbare Tiere und unbeschreibliche Gegen
stände, also »things that shatter all knowable categories«173, die Hyperobjekte bilden, an 
denen wissenschaftliche Erkenntnismodi scheitern. Dies funktioniert laut Brad Tabas 
gerade durch die Wissenschaftsbezüglichkeit: »In short, the weird realism of Lovecraft’s 
writing gains depth as it tries to render scientific or mathematical realities present to us 
in and through the limited means of ordinary language and perception.«174 Noch stär
ker als bei Kafka entstehen die Verunsicherungen bezüglich der dargestellten Objekte 
im Moment ihrer Erkenntnis. 

Cohen beschreibt die »ontological liminality« von Monstern, die szientifischen Er
kenntnismodellen widerstehe.175 Diese Konzeption des Monsters ist nahe an der des Hy
perobjects von Timothy Morton. Auch sie haben Eigenschaften, die vergleichbar zu de
nen der Hyperobjekte sind, wie etwa in der Beschreibung von Shreffler offenbar wird: 
»Lovecraft’s creations gibber and froth outside the ordinary laws of time and space and 
are indestructible.«176 Sie transzendieren laut ihm die Grenzen der Fiktion: »And, above 
all, they are monsters that do not perish at the end of the story and were not born at 
the beginning of the story.«177 Ähnlich wie bei den Bällen in Blumfeld wirken die Love
craft’schen Hyperobjekte somit auch im intertextuellen Netz des literarischen Werks als 

172 Vgl. Barthes, Roland: »La réponse de Kafka«. Essais critiques. Éditions du Seuil, 1964 [1960]. S. 142. 
173 Tabas: »Ecology, Place, and the Metaphysics of Horror Fiction«. S. 9. 
174 Ebd. 
175 Vgl. Cohen: Monster Theory. Reading Culture. S. 6f. 
176 Shreffler: The H.P. Lovecraft Companion. S. 154. 
177 Ebd. S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Aktanten, die Verknüpfungen herstellen und zur Entschlüsselung der Mythologie anhei
zen – die jedoch immer wieder scheitern muss. 

So kann Lovecrafts wohl bekanntestes und popkulturell wirkmächtigstes Monster, 
Cthulhu, als Hyper Object gelesen werden. Weder kunsthistorisch noch naturwissen
schaftlich kann die Beschaffenheit der kleinen Statue in The Call of Cthulhu eingeord
net werden (vgl. CC 32), womit sie die Kategorisierungsmechanismen verschiedener 
Disziplinen zugleich ins Leere laufen lässt. Auch die Inschrift darauf kann mit dem 
verfügbaren linguistischen Wissen nicht übersetzt werden (vgl. CC 32f.). Insgesamt ist 
das Objekt »horribly remote and distinct from mankind as we know it« (CC 32) und 
»frightfully suggestive of old and unhallowed cycles of life in which our world and our 
conceptions have no part« (ebd.). Ebenso verhält es sich mit der Tiara in Innsmouth (SI 
167f.). Diese verweist auch ganz direkt auf einen ungeklärten organischen Ursprung: 

as if they called up some image from deep cells and tissues whose retentive functions 
are wholly primal and awesomely ancestral. At times I fancied that every contour of 
these blasphemous fish-frogs was overflowing with the ultimate quintessence of un
known and inhuman evil. (SI 168) 

Die Nähe zur Natur ist bei der Beschreibung der Objekte also immer gegeben – wie auch 
bei Kafka. 

Armitage und seine Begleiter entdecken in Dunwich Horror ein »thing that lay half- 
bent on ist side in a foetid pool of greenish-yellow ichor and tarry stickyness« (DH 438). 
Sogar seine Umrisse sind also nicht klar definiert, das Objekt wird in seiner Integrität 
selbst unsicher. Die Unbeschreiblichkeit des Dings wird detailreich beschrieben: 

The thing itself, however, crowded out all other images at the time. It would be trite and 
not wholly accurate to say that no human pen could describe it, but one may properly 
say that it could not be vividly visualised by anyone whose ideas of aspect and contour 
are too closely bound up with the common life-forms of this planet and of the three 
known dimensions. (DH 438f.) 

Hier wird seine Zwischenwesenhaftigkeit deutlich: 

It was partly human, beyond a doubt, with very man-like hands and head, and the 
goatish, chinless face had the stamp of the Whateleys upon it. But the torso and lower 
parts of the body were teratologically fabulous, so that only generous clothing could 
ever have enabled it to walk on earth unchallenged or uneradicated. Above the waist it 
was semi-anthropomorphic; though its chest, where the dog’s rending paws still rested 
watchfully, had the leathery, reticulated hide of a crocodile or alligator. (DH 439) 

Es setzt sich aus verschiedenen Tieren zusammen: »The back was piebald with yellow and 
black, and dimly suggested the squamous covering of certain snakes.« (Ebd.) Die Assozi
ation von Tierlichkeit mit Tabuisiertem deutet sich hier im Tentakel-Bild an: »Below the 
waist, though, it was the worst; for here all human resemblance left off and sheer phan
tasy began. The skin was thickly covered with coarse black fur, and from the abdomen a 
score of long greenish-grey tentacles with red sucking mouths protruded limply.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 137 

Die Tentakel sind rhizomatisch angeordnet: »Their arrangement was odd, and seemed to 
follow the symmetries of some cosmic geometry unknown to earth or the solar system.« 
(Ebd.) 

Zugleich ist das Ding aus verschiedenen zeitlichen Entwicklungsstufen von Tieren 
zusammengesetzt, die evolutionäre Kontexte aufrufen: 

On each of the hips, deep set in a kind of pinkish, ciliated orbit, was what seemed to 
be a rudimentary eye; whilst in lieu of a tail there depended a kind of trunk or feeler 
with purple annular markings, and with the many evidences of being an undeveloped 
mouth or throat. The limbs, save for their black fur, roughly resembled the hind legs of 
prehistoric earth’s giant saurians; and terminated in ridgy-veined pads that were nei
ther hooves nor claws. (ebd.) 

Hier bleibt der Beschreibung im Angesicht der Seltsamkeit ihres Objekts nur die Vernei
nung. Die Beschreibung eines eigentlich unvorstellbaren Objekts nimmt viel Platz im 
Text ein für die detailreiche Ausgestaltung: 

When the thing breathed, its tail and tentacles rhythmically changed colour, as if from 
some circulatory cause normal to the non-human side of its ancestry. In the tentacles 
this was observable as a deepening of the greenish tinge, whilst in the tail it was 
manifest as a yellowish appearance which alternated with a sickly greyish-white in 
the spaces between the purple rings. Of genuine blood there was none; only the foetid 
greenish-yellow ichor which trickled along the painted floor beyond the radius of the 
stickiness, and left a curious discolouration behind it. (DH 439f.) 

Auch in Colour out of Space ist das Horror-Element ein seltsames Objekt aus dem All, das 
weder in Farbe noch in Substanz eindeutig zu fassen ist. Dieses stört die irdische Ord
nung, indem es auch den Naturzyklus durcheinanderbringt. Der Meteorit erweist sich 
selbst als dynamisches Objekt, indem er nach dem Einschlag zunächst schrumpft – was 
die zur Untersuchung einberufenen Professoren von der Miscatonic University als un
möglich für einen Stein einschätzen (vgl. CS 372). Zudem ist er »oddly soft« (ebd.), was 
die Benutzung herkömmlicher geologischer Gerätschaften, wie dem Hammer, obsolet 
macht (vgl. ebd.). 

Als weitere bemerkenswerte Eigenschaften sticht die von dem Meteoriten ausgehen
de Wärme hervor (vgl. ebd.). Er agiert als ordnungsstörendes Element: »It had acted 
quite unbelievably in that well-ordered laboratory« (ebd.). Auffällig ist dabei die Beto
nung des agentenhaften Handelns der Steins (»what queer things the specimen had do
ne«, »doing nothing at all«, ebd.). Im Folgenden listet der Text die in unterschiedlichen 
Experimenten bestimmten Eigenschaften des Steins, der sich als außerhalb bekannter 
Kategorien erweist und somit »much breathless talk of new elements, bizarre optical 
properties, and other things which puzzled men of science are wont to say when faced by 
the unknown« (ebd.) auslöst. Diese Analyse geht bis in die materielle Ebene des Steins 
(vgl. CS 373), bis sich herausstellt, dass »the core of the thing was not quite homoge
nous« (ebd.). Dieser Kern entzieht sich der Beschreibbarkeit: »The colour, which resem
bled some of the bands in the meteor’s strange spectrum, was almost impossible to de

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

scribe; and it was only by analogy that they called it colour at all.« (Ebd.) Im Angesicht 
der Sprachkrise muss die Analogie als Sprachannäherung herhalten. 

Der Meteoritenkern vereint Eigenschaften, die eigentlich nicht vereinbar sind, etwa 
»both brittleness and hollowness« (ebd.). Auch dieses Material zeigt bei Untersuchung 
»no identifying features whatsoever« (CS 374) und zwingt die Wissenschaftler »to own 
that they could not place it« (ebd.). Es wird markiert als »lone, weird message from other 
universes and other realms of matter, force, and entity« (ebd.) als grundsätzlich anders: 
»It was nothing of this earth, but a piece of the great outside; and as such dowered with 
outside properties and obedient to outside laws.« (Ebd.) Das ›Außerhalb‹ erscheint hier 
in zweifacher Codierung als zum einen der Natur und zum anderen dem Weltall ent
sprungen – dem neu entdeckten Ort, der die Möglichkeit unvorstellbarer Phänomene 
verspricht. Die gescheiterte Analyse des Steins wird gefolgt von einer Wetter-Reaktion: 
einem ungewöhnlich heftigen Gewitter, das von dem Meteoriten angezogen worden zu 
sein scheint (vgl. ebd.). Des Weiteren werden hier die »globules« – die bemerkenswert an 
die Bälle in Kafkas Blumfeld-Erzählung erinnern – als Akteure erwähnt: »One must have 
fed itself and escaped, and probably there was another which was too late.« (CS 398) 

Die Objekte besitzen agency in und über die Grenzen der Erzählungen hinaus. De 
Bruyn weist auf die Rolle der Tiara in Shadow over Innsmouth hin: »[C]ould we not claim 
that Lovecraft’s meteor or the Innsmouth tiara are part of a similar attempt to reimag
ine objects and their materials in ways that are not restricted to their habitual uses and 
their ordinary, commercial modes of circulation?«178 Er verweist dabei insbesondere auf 
die Verbindung der Objekte zum Adelskontext179 und einer »aristocracy of objects«180 in 
Konkurrenz zu kapitalistischen Zirkulationsprozessen.181 Diese Anklänge zu ökonomi
schen Zwängen sind besonders in ihrer Parallelisierung mit dem ökologischen Gehalt 
interessant, wie sie auch in Bezug auf Kafkas Blumfeld anklingen. 

Handlungstreibendes Element in Arthur Jermyn ist das »object« (AJ 172, Hervorhebung 
im Original), das als außerhalb gängiger Deutungskategorien beschrieben wird: »an ob
ject quite beyond the power of a layman to classify. Whether it was human or simian only 
a scientist could determine, and the process of determination would be greatly hampered 
by its imperfect condition.« (AJ 181) Das Objekt selbst ist als Beweisstück aus europäi
scher Perspektive ebenso hilfreich wie rätselhaft: »It was, the Belgian averred, a most ex
traordinary object […]. Time and the Congo climate are not kind to mummies; especially 
when their preparation is as amateurish as seemed to be the case here.« (Ebd.) Ursa
che sind also klimatische Bedingungen; die Einwirkung der natürlichen Umwelt auf das 
Objekt macht es umso schwieriger, es wissenschaftlich zu klassifizieren. Auch anhand 
zoologischer Kriterien ist die Einordnung unmöglich: »The stuffed goddess was a nau
seous sight, withered and eaten away, but it was clearly a mummified white ape of some 
unknown species, less hairy than any recorded variety, and infinitely nearer mankind – 
quite shockingly so.« (AJ 182) Die Position als Zwischenwesen wird hier deutlich. 

178 De Bruyn, Ben: »The aristocracy of objects. Shops, heirlooms and circulation narratives in Waugh, 
Fitzgerald and Lovecraft«. Neohelicon. Nr. 42, 2015. S. 85–104. S. 102f. 

179 Vgl. ebd. S. 88. 
180 Ebd. S. 103. 
181 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 139 

Die Hyperobjekte lassen Kategorisierungen scheitern und stören somit sowohl die 
etablierten Definitionen von Mensch, Objekt und Materie sowie die damit verbundenen 
gesellschaftlichen Konnotationen. So stören sie dabei durch ihre Uneindeutigkeit den 
Textsinn selbst, betonen die Rolle der Literatur bei der Herstellung ›anderen‹ Wissens 
und arbeiten somit an einer Poetik der Anti-Metaphorik mit, die sich als Gemeinsam
keit von Kafka und Lovecraft beschreiben lässt. Dabei machen sie auf die Verbundenheit 
der Texte aufmerksam, die ihre Wirkmächtigkeit rhizomatisch ausweiten. Mit der Un
tersuchung ihrer Ausgestaltung wird sich Kapitel 5.2 befassen. Zudem sind die Hyper
objekte auch das prägnanteste Element, das eine Verbindung zur OOO herstellt – deren 
Bezüglichkeit auf Lovecraft ich in Kapitel 6.1.2 umfassend herausarbeiten möchte. 

5.1.3.3 Parallelen zu anderen hierarchischen Differenzkategorien 
Wie eng Gesellschaft und Wissenschaft verknüpft sind, führt die Entstehung des Sozi
aldarwinismus im Anschluss an die darwinistische Evolutionstheorie vor Augen. Dabei 
zeigt sich auch die Gefahr der Fehlinterpretation wissenschaftlicher Erkenntnisse zu po
litischen Zwecken. So wird Darwins Theorie eines survival of the fittest als Anpassung an 
eine spezifische Lebenswelt,182 als »horizontale, räumlich gedachte Evolution, bei der Ar
ten sich in einem neuen Lebensraum oder einer ökologischen Nische anders ausdifferen
zieren«183, im Sozialdarwinismus umgedeutet zu einer, später durch den Nationalsozia
lismus übernommenen, »Auffassung vom Leben als Kampf aller gegen alle«184, die auch 
einen Fortschritts- und Rationalisierungsglauben mit sich bringt. Wie Heller beschreibt, 
war Darwin selbst Gegner des Sozialdarwinismus.185 Sozialdarwinistisches Gedanken
gut bzw. Reaktionen darauf finden sich auch bei Kafka und Lovecraft. 

Bei beiden Autoren wird Tierlichkeit enggeführt mit anderen hierarchischen Diffe
renzkategorien. Im Falle Lovecrafts steht das häufig in Verbindung mit seinen rassisti
schen Tendenzen. Dies soll hier keineswegs negiert oder kleingeredet werden. Vielmehr 
möchte ich darauf aufmerksam machen, wie sich im Text dadurch offenbart, welche Zu
sammenhänge zwischen Natur- bzw. Tierdiskurs und sozialen Gefügen es im zeitgenös
sischen Kontext (und bis heute) gibt. So entsteht aus dem Blickwinkel nichtmenschlicher 
Perspektiven bei Kafka zugleich die Möglichkeit, Natur und ihre Zusammenhänge an
ders zu lesen – bei Lovecraft wird die Gleichzeitigkeit von anthropozentrischer Selbst
behauptung und Annäherung an die eigene Tierlichkeit gerade in der Literatur erfahrbar 
und erschreckend. 

Wie Michel Houellebecq herausstellt, führt Lovecraft rassistische Einstellungen auf 
die ihnen zugrunde liegende Empfindung der Angst zurück.186 Den Stellenwert von 
Angst in Lovecrafts Texten zu untersuchen, ist sicherlich lohnenswert, sie so apologe
tisch zu betrachten, ist jedoch sicherlich nicht die beste Lesehaltung, da sonst die Gefahr 
droht, ihre rassistischen Implikationen nicht ernst genug zu nehmen. Vielmehr sollte 
durch eine kritische Betrachtung zutage treten, was Lovecrafts Texte über rassistische 

182 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 157. 
183 Theisen: »Naturtheater«. S. 281. 
184 Heller: Franz Kafka. S. 155. 
185 Vgl. ebd. S. 156. 
186 Vgl. Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Klassifizierungsmuster und ihren Zusammenhang mit wissenschaftlichen Paradigmen 
sowie Mensch-Tier-Beziehungen aussagen können. 

Simmons argumentiert, dass »many of Lovecraft’s stories also seem to engage with 
a set of societally ingrained attitudes to race, often self-reflexively«187 und plädiert, 
dass eine tiefergehende Auseinandersetzung mit »Lovecraft’s engagement with racist 
discourses may be useful as a means of highlighting otherwise hidden and endemic 
thoughts and belief systems that once exposed can be countered and dealt with at a 
cultural level«188. Diesem Vorschlag möchte ich hier folgen. Das ist keine leichte Auf
gabe, da Lovecrafts Texte sich vereindeutigender Auslegung häufig entziehen. Es lohnt 
sich daher, zunächst in den Blick zu nehmen, wie in Lovecrafts Texten Natur- und 
Tierdarstellungen mit rassistischen Diskursen überlappen. 

Mithilfe des Abjekt-Begriffs beschreibt Simmons, dass »these racially prejudiced 
comments belie a deeper and considerably more multifaceted engagement with concepts 
of the non-Western Other, a stance that is attracted to that which it is simultaneously 
repulsed by«189 und, spezifischer im Fall von Arthur Jermyn »[t]he Jermyn’s attraction to, 
yet inability to control the abject«190. Nicht recht überzeugend erscheint sein Versuch 
einer psychoanalytischen Lesart der Ablösung von der Mutterfigur,191 allerdings schon 
seine Bemerkungen zum Stellenwert von Wissen in der Erzählung: »Arthur Jermyn, like 
many Lovecraftian protagonists, is a figure who desires a ›forbidden‹ knowledge that 
results in his downfall. […] [A]ttaining such knowledge is prohibited because it entails 
the crossing of boundaries.«192 So geht es in der Erzählung auch darum, was gesagt 
werden kann und darf (vgl. AJ 173). Die epistemologische Beunruhigung entsteht durch 
das Risiko, verbotenes Wissen zu entdecken – dieses entspringt unmittelbar aus dem 
Kontext von Tierlichkeit und Natur. Die Grenzen, die hier überschritten werden, sind 
ganz konkret die von Mensch und Tier, Kultur und Natur. 

Dies ist umfangreich rassistisch aufgeladen. Race spielt in Arthur Jermyn immer wie
der eine Rolle, wobei Blackness und Tierlichkeit miteinander assoziiert werden. In Ver
bindung mit der halb menschlichen, halb tierlichen Familie Jermyn wird ein exotisie
rendes Element eingeführt: Das Objekt stammt aus Afrika und Sir Wade hält seine Frau 
in »Oriental seclusion« (AJ 173). Die Frau von Sir Wade, die er – wie erst hinterher enthüllt 
wird – wegen ihres tierlichen Aussehens versteckt hält, wird charakterisiert als »Portu
guese« (ebd.) mit »Latin blood« (AJ 177), ihr einziger Umgang ist »a loathsome black wo
man from Guinea« (AJ 173). Dabei sind die Zuschreibungen keineswegs spezifisch, son
dern vielmehr etabliert sich ein vages Konzept des irgendwie Andersgearteten als Hor
rorszenario: »a sort of weird Eastern grace« (AJ 174). Auch die »prehistoric white Con
golese civilization« (AJ 172) widersetzt sich Zuordnungen in der Kategorie race – ebenso 

187 Simmons, David: »›A Certain Resemblance‹: Abject Hybridity in H.P. Lovecraft’s Short Fiction«. New 
Critical Essays on H.P. Lovecraft. Hg. von David Simmons. Palgrave Macmillan, 2013. S. 28. 

188 Ebd. S. 15. 
189 Ebd. S. 18. 
190 Ebd. S. 21. 
191 Vgl. ebd. S. 22. 
192 Ebd. S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 141 

wie bezüglich Spezies.193 Am Ende kippen die Parameter der Geschichte vollends, Kate
gorien geraten durcheinander: »manhood – or apehood or godhood, as the case might be 
– yet unconscious of his identity« (AJ 179). Dies ist parallel geführt mit der Betonung der 
rückständigen »imaginative blacks« (AJ 179). Das atavistische Andere aus anthropozen
trischer, rassistischer Perspektive ist der Blickwinkel, aus dem heraus künstlerische und 
literarische Produktion möglich wird. Ein misogyner Aspekt spielt ebenfalls eine Rol
le, indem die Tierlichkeit von Seiten der Mutter vererbt wird. Die sozialdarwinistische 
Vorstellung von der Weitergabe ›schlechten Erbguts‹ verstärkt sich durch die Heirat von 
Philip Jermyn mit einer Frau »of gypsy extraction« (AJ 174), dann die seines Sohnes mit 
»a vulgar dancer« (AJ 175) und Arthurs »music-hall singer of unknown origin […] who was 
socially unrecognised« (AJ 177). Dieses lässt sich schließlich zurückführen auf die tierli
chen Einflüsse im Jermyn’schen Stammbaum. 

Der Kontext des Kolonialismus wird angeschnitten, indem Arthur für seine Expedi
tion im Kongo Absprachen mit den belgischen Institutionen treffen muss (vgl. AJ 178). 
Kritisch reflektiert wird dies auf der Textoberfläche jedoch nicht. Weyrauch argumen
tiert, dies 

suggests that not only the Jermyns, but the entire rational, virtuous Nordic race might 
be related to violent hybrid apes from Africa. For Lovecraft, colonialism did not offer 
precious trade goods or advance the cause of civilization, it was only a source of disap
pointment and trauma.194 

So bringt die Entdeckung der Naturnähe die Pfeiler von Lovecrafts rassistischen und se
xistischen Glaubenssätzen in Gefahr. Im Untergrund des Textes zeigen sich die Para
meter eben jenes kolonialen Diskurses, die ihn prägen,195 in Gefahr gesetzt durch die 
Implikationen der literarischen Darstellung. 

193 Zugleich geraten zeitgenössische Gender-Kategorien bei den Mitgliedern der Familie Jermyn 
durcheinander: »[H]e himself assumed complete care of the boy.« (AJ 173) Auffällig ist die häufige 
Verwendung des Adjektivs »queer« auf den letzten Seiten von Colour und in Lovecrafts Werk insge
samt. Die Konnotation des Wortes als Bezeichnung für Homosexualität ist laut dem Online Etymo
logy Dictionary seit 1922 belegt (vgl. Online Etymology Dictionary: »queer (adj.)«. https://www.ety 
monline.com/word/queer#etymonline_v_3174. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025.) – kommt al
so um die Zeit von Lovecrafts Wirken auf. Überlegungen in diese Richtung würden an dieser Stelle 
zu weit führen – wären aber für weitere Forschungsprojekte interessante Perspektiven. 

194 Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 56. 
195 Weyrauch bemerkt: »The description of Africans in Arthur Jermyn is also marked by colonial dis

course.« (ebd. S. 55) Herrmann betont das koloniale Setting vieler von Lovecrafts Erzählungen, das 
mit dem Topos der Degeneration verwoben wird (vgl. »›Bothersome forms, of course, were me

chanically exterminated‹«. S. 305f.), und bemerkt die doppelte Repräsentation des kolonialen Ele
ments im Text, die sich in der Affengesellschaft wiederholt (vgl. ebd. S. 307). Dabei würden die 
rassistischen Prämissen des Textes jedoch durch die Hybridität der Wesen untergraben (vgl. ebd.), 
wobei auch die Wissenschaft eine entscheidende Rolle spiele (vgl. ebd. S. 308). Herrmann weist 
zudem auf die rassistische Konnotation der Shoggoths hin (vgl. ebd. S. 305). David Simmons be
merkt »Lovecraft’s construction of the African subcontinent as a homogenous, abject Other in a 
manner that ignores the multitudinous differences between the peoples and cultures of such a 
diverse continent in favor of utilizing it as an aesthetic signifier« (»›A Certain Resemblance‹«. S. 13. 
Hervorhebung im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.etymonline.com/search?q=queer
https://www.etymonline.com/word/queer#etymonline_v_3174
https://www.etymonline.com/word/queer#etymonline_v_3174
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.etymonline.com/search?q=queer
https://www.etymonline.com/word/queer#etymonline_v_3174
https://www.etymonline.com/word/queer#etymonline_v_3174


142 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die Kategorie von race und ihre Verbindung zur Tierlichkeit läuft in The Rats in the 
Walls zusammen im rassistischen Namen der Katze des Protagonisten (vgl. RW 381). Die 
Haltung der Tiere im unterirdischen Gewölbe unter Exham Priory deutet auch den Kon
text der Sklaverei an. Die Verbindung zur Kategorie race thematisiert der Text in Inns
mouth selbst, die Ablehnung gegenüber Innsmouth wird auf »race prejudice« (SI 163) ge
schoben – ohne das in der Figurenrede direkt zu verurteilen (vgl. ebd.). Weyrauch nennt 
die Erzählung die »culmination of racial discourse in Lovecraft’s fiction«196. Dies ist si
cherlich wahr, zugleich geschieht hier aber eine solche Zuspitzung rassistischer Diskur
se, dass sie sich selbst (ob beabsichtigt oder nicht) ad absurdum führen. So ist eine ge
naue Einordnung unmöglich (vgl. SI 170) – die Bewohner:innen von Innsmouth entzie
hen sich auch hier jeglicher Kategorisierung. Dies wird auch überschrieben mit Klas
sendiskursen, etwa wenn die Bezeichnung »white trash« (SI 165, vgl. auch 166, 168) ver
wendet wird. Dabei wird auch deutlich, dass die rassistische Angst gegenüber den Ein
wohner:innen von Innsmouth nicht etwa der Hautfarbe entspringt, sondern einer tiefe
ren Verunsicherung gegenüber ihrer Einordbarkeit anhand gängiger Kategorien und ih
rer Spezies-Zugehörigkeit. So zeigt sich die Störung vermeintlich ›natürlicher‹ Ordnung 
immer auch als eine Störung von Sozialordnungen, die sich eben auf erstere stützen. 

Ein rassistischer Hinweis markiert in Colour die Gegend als Gebiet der ›Anderen‹: 
»Then the stronger-minded folk all left the region, and only the foreigners tried to live 
in the crumbling homesteads.« (CS 398) Der Aufenthalt dort ist auf eine düstere Wei
se inspirativ für Träume und Visionen (vgl. ebd.). Die Beschreibung von Lavinias Kind in 
Dunwich Horror vermischt tierliche Elemente mit rassistischen Untertönen (vgl. DH 425), 
etwa anhand der Formulierung »a somewhat deformed, unattractive albino woman of 
thirty-five« (DH 422) oder der Beschreibung der Bewohner:innen von Dunwich, die »have 
come to form a race by themselves, with the well-defined mental and physical stigmata 
of degeneracy and inbreeding« (DH 419). Lavinias Baby entwickelt sich ungewöhnlich 
schnell (vgl. DH 424, 427f.), auch seine Stimme hat einen ungewohnten Klang (vgl. DH 
424), ebenso wie seine Sprache nicht der Norm entspricht (vgl. DH 425). Dies hängt weni
ger mit ihrem Inhalt als mit »his intonation or with the internal organs that produced the 
spoken sounds« (ebd.) zu tun, also mit den körperlichen Voraussetzungen der Sprachfä
higkeit. Später übersteigt Wilburs Größe menschliche Normen und sein Wachstum hält 
unaufhörlich an (vgl. DH 431f.). 

Weyrauch arbeitet in seiner umfassenden Studie zu Racism and White Anxiety in H.P. 
Lovecraft’s Weird Tales zentrale Ängste in Lovecrafts Werk heraus: 

One of these issues was degeneration, an originally biological term which was soon 
adapted by the social sciences and popularized in Lovecraft’s lifetime. His stories touch 
upon at least four major aspects of cultural degeneracy: Eugenics, Race, War, Science.197 

196 Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 66. 
197 Ebd. S. 5f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 143 

Dabei zeige sich die soziale Dimension des Tierlich-Abjekthaften.198 Lovecrafts Angst vor 
der Degeneration, die sich in all seinen Erzählungen niederschlägt,199 entspringt laut 
Weyrauch seinem Interesse an der Eugenie-Bewegung,200 die sich auf Darwin berief.201 
Dabei ergeben sich Analogien, die anthropologische Konzeptionen in Frage stellen: »In 
order to imagine how they might treat us were we to come into contact with them, it 
might be best to recall how we treat ›inferior intelligences‹ such as rabbits and frogs.«202 

Die Zwischenwesen werden dabei laut Houellebecq stellvertretend für die rassisti
sche Angst vor der Undefinierbarkeit: »[I]t is not one particular race that represents true 
horror, but the notion of the half-breed.«203 Sie verwiesen auf den tierlichen Ursprung 
im Menschen, den Lovecrafts Umfeld zu kaschieren versuchte.204 Trotzdem stimmt dies 
nicht ganz: Es sind eindeutig bestimmte Menschengruppen, die für Lovecraft besonders 
furchteinflößend sind. Was die Zwischenwesen dieser Bedrohung hinzufügen, ist der 
schockierende Gedanke einer möglichen Verwandtschaft, die eine klare Abgrenzung un
möglich macht. 

So schließen Lovecrafts Monster an zeitgenössische rassistische Diskurse an: 
»The monsters are born from the lowest forms of human life, according to Lovecraft’s 
racist and Lamarckian biological theory, which makes them equally degenerate.«205 
Damit knüpft Lovecraft mit seinen Ekel-Darstellungen auch an zeitgenössische Hy
giene-Diskurse an: »Von den Vorstellungen des ›widerlichen Rassengemischs‹ und der 
moralischen ›Beschmutzung‹ ist es dann nicht mehr weit zur Forderung der Rassenrein
heit.«206 Dabei deutet sich auch bereits das mögliche Ausmaß solcher Gleichsetzungen 
an. Das Verschwinden der Bewohner:innen von Innsmouth ähnelt einem Genozid: 

No trials, or even definite charges, were reported; nor were any of the captives seen 
thereafter in the regular goals of the nation. There were vague statements about dis
ease and concentration camps, and later about dispersal in various naval and military 
prisons, but nothing positive ever developed. (SI 159) 

Angesichts des Entstehungszeitraums muss der Verweis auf Konzentrationslager gar 
nicht als Zufall gelesen werden, sondern als konkreter Verweis auf realen historischen 
Kontext. Verstärkt wird diese diskursive Anbindung durch den Verweis auf die »swas
tika« (SI 191) später in der Erzählung. Obwohl Lovecrafts Einstellung zum Nationalsozia
lismus ambivalent war,207 deutet dieser spezifische Text doch an, dass es sich bei diesem 
Vorgehen um Unrecht handelt. 

198 Vgl. ebd. S. 8. 
199 Vgl. ebd. S. 18f. 
200 Vgl. ebd. S. 17. 
201 Vgl. ebd. S. 14. 
202 Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 33. Vgl. auch Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s 

Weird Tales. S. 11. 
203 Vgl. Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 112. 
204 Vgl. ebd. S. 113. 
205 Airaksinen: The Philosophy of H.P. Lovecraft. S. 133. 
206 Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 181. 
207 Vgl. Poole: In the Mountains of Madness. S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Der individuelle Instinkt der Unterdrückung des Abjekthaft-Tierlichen im eigenen 
Körper wiederholt sich in seiner politisch-rassistischen Dimension sowohl auf diegeti
scher als auch auf realer gesellschaftlicher Ebene und somit auch in Lovecrafts eigenen 
Überzeugungen.208 Steffen Wöll betont die soziopolitische Dimension des Monströsen 
in Innsmouth.209 Wie ich im Folgenden zeigen möchte, geht dieser Bruch mit dualisti
schen Konzeptionen aber darüber hinaus und greift fundamentaler in Natur-Kultur- so
wie Mensch-Tier-Konstruktionen ein. 

Dies wird laut Wöll auch sprachlich thematisiert: 

»The Shadow over Innsmouth« uses weird language to articulate crises of representa
tional and performative whiteness – but also to showcase the consequences of misce

genation, and to attempt to linguistically isolate the Orientalized realm from which 
the horrors originate. Language enables the formation of common knowledge of rules 
and actions that are true and justified because they appear rational and »make sense« 
intuitively.210 

Damit macht Lovecraft laut ihm auf Sprache als Machtinstrument aufmerksam,211 in
dem der Text seine eigenen Prämissen unterlaufe212 und westliche epistemische Model
le scheitern lasse.213 Dies ist gedanklich erstaunlich nah an Deleuze/Guattaris Konzept 
einer littérature mineure214. Diese Überlegungen lassen sich ergänzen durch den ökolo
gischen Aspekt: Gerade aus dem Naturkontext ergibt sich eben die Sprache, die dazu 
in der Lage ist, hierarchisierende Ordnungsmodelle scheitern zu lassen. Dennoch wür
de ich diese sehr wohlwollenden Lesarten nicht gänzlich unterschreiben. Denn dieses 
Scheitern geschieht bei Lovecraft immer nur ansatzweise, da die rassistischen Aspekte 
in seinen Texten zu stark überwiegen – die Literatur bewegt sich daher stets im Faden
kreuz ihrer eigenen Grenzen. Diese These soll Kapitel 5.2 ausführen. 

Kafka war vertraut mit sozialdarwinistischem Denken215 sowie dessen Gegenposi
tionen216 und formuliert laut Heller in seinem Werk Kritik daran217. Heller beschreibt 
insbesondere die Sehnsucht nach Schlaf, die in Der Bau, Die Verwandlung und Josefine 
nachgewiesen worden ist, als »Regressionsstrategie in einer sozialdarwinistisch gepräg
ten Umwelt«218. Die Texte etablieren somit Modi des Widerstands in der Nichtmensch
lichkeit: »A l’inhumain […] répond le sub-humain d’un devenir-animal.« (KA 23). So han

208 Vgl. Fischer: »Produktiver Ekel«. S. 328. 
209 Vgl. Wöll, Steffen: »The Horrors of the Oriental Space and Language in H.P. Lovecraft’s ›The Shadow 

over Innsmouth‹«. Zeitschrift für Anglistik und Amerikanistik. Ausg. 68, Nr. 3, 2020. https://www.degr 
uyter.com/document/doi/10.1515/zaa-2020-2002/html. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. S. 241. 

210 Ebd. S. 241f. 
211 Vgl. ebd. S. 242f. 
212 Vgl. ebd. S. 246. 
213 Vgl. ebd. S. 247. 
214 Auch hier erscheint die deutsche Übersetzung als »kleine Literatur« unzureichend, weshalb ich 

den französischen Begriff verwende. 
215 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 161. 
216 Vgl. ebd. S. 167. 
217 Vgl. ebd. S. 162. 
218 Ebd. S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/zaa-2020-2002/html
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/zaa-2020-2002/html
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/zaa-2020-2002/html
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/zaa-2020-2002/html


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 145 

delt es sich nicht wirklich um eine »Neudeutung von Darwins Evolutionskonzept«219, 
sondern vielmehr um ihre Verteidigung gegen sozialdarwinistische Missdeutung. Dabei 
entfalte sich in Kafkas Texten ein Spannungsfeld von Evolutionsbiologie und Sozialdar
winismus, so Neumeyer.220 

Ökologie und Politik sind auf diese Weise eng miteinander verbunden; in Kafkas 
»imagined political ecologies«221 geht es schließlich auch um die Verhandlung von Ge
sellschaftsmodellen: 

For in Kafka’s stories, survival is often less a question of being one thing or becoming 
something else than of being able to live on in an ecology of hybrids. And when this 
hybrid ecology is fraught with social division, survival often becomes a question for 
politics.222 

Haacke versteht die Tierfiguren als politische Tiere, die somit etwas über den Menschen 
als zoon politikon aussagen.223 Auch wenn dies sicherlich zutrifft, erscheint aus einer öko
kritischen Perspektive noch interessanter, was die Tierfiguren über Tiere selbst und ihren 
gesellschaftlichen sowie symbolischen Status aussagen. 

Tierlichkeit offenbart sich in Die Verwandlung als gesellschaftliches Hierarchiekrite
rium, der Prokurist ist »eine Kreatur des Chefs, ohne Rückgrat und Verstand« (VW 118). 
Diese beiden Aspekte verweisen hier auch auf aufrechten Gang und Bewusstsein als 
anthropologische Merkmale. Gleichzeitig wird grundsätzliche Gleichheit angedeutet: 
»Gregor suchte sich vorzustellen, ob nicht auch einmal dem Prokuristen etwas Ähnliches 
passieren könnte, wie heute ihm; die Möglichkeit dessen mußte man doch eigentlich 
zugeben.« (VW 125f.) Gregors Verwandlung zum Tier stört die sozioökonomischen 
Verhältnisse in der Familie.224 Hat bisher Gregor für den Unterhalt gesorgt, müssen 
nun Schwester und Mutter ebenfalls aushelfen (vgl. VW 154f.). So folgt für die Familie 
ein Klassenabstieg (vgl. VW 176). Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dass 
die Bedienerin als Mitglied einer niedrigeren gesellschaftlichen Schicht weniger Be
rührungsängste mit Gregor hat. Schließlich geht Gregors Verwandlung auch mit einem 
Stopp des Konsums in der Familie einher, deutet also eine Verweigerung der ökonomi
schen Ordnung an: »[M]an aß fast nichts. […] Getrunken wurde vielleicht auch nichts.« 

219 Iacomella: »Auswege eines Durchschnittsaffen«. Kafkas narrative Verfahren. Band 3. S. 90. 
220 Vgl. Neumeyer: »Ein Leutnant und drei Insekten«. S. 109. 
221 Haacke: »Kafka’s Political Animals«. S. 144. 
222 Ebd. S. 143. 
223 Vgl. ebd. S. 151. 
224 Diese hängen auch unmittelbar mit Gender-Strukturen zusammen, diese Thematik kann hier je

doch nicht im Detail diskutiert werden. Erkenntnisse dazu finden sich beispielweise in Hochreiter, 
Susanne: »Kreissende Krisen. Männlichkeiten und Körper in Kafkas Erzählung Die Verwandlung«. 
»Ich bin ein Mann! Wer ist es mehr?« Männlichkeitskonzepte in der deutschen Literatur vom Mittelalter 
bis zur Gegenwart. Hg. von Barbara Hindinger und Martin-M. Langner. Iudicium, 2011. S. 234–255; 
Hochreiter, Susanne: Franz Kafka: Raum und Geschlecht. Königshausen & Neumann, 2007; Pfeiffer, 
Joachim: »Die fremde Frau. Exotik und Weiblichkeit in Kafkas Die Verwandlung«. Odradeks Lachen. 
Fremdheit bei Kafka. Rombach Verlag, 2006. S. 285–303; Guarda, Sylvain: »Kafkas ›Josefine oder das 
Volk der Mäuse‹. Das Kindlich-Mütterliche im Existenzkampf«. Monatshefte. Ausg. 105, Nr. 2. 2013. 
S. 267–277. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

(VW 151) Zum Schluss stabilisieren sich Hierarchien im Hinblick auf Menschlichkeit und 
Nichtmenschlichkeit ebenso wie in sozioökonomischer Hinsicht: 

Die größte augenblickliche Besserung der Lage mußte sich natürlich leicht durch einen 
Wohnungswechsel ergeben; sie wollten nun eine kleinere und billigere, aber besser 
gelegene und überhaupt praktischere Wohnung nehmen, als es die jetzige, noch von 
Gregor ausgesuchte war. (VW 200) 

Die Störung durch Gregors Verwandlung wird somit behoben.225 
Parallel dazu verläuft die Definition von Gregor als Müll. In seinem Zimmer ist es 

zunehmend dreckig (vgl. VW 177), es stapeln sich »Knäuel von Staub und Unrat« (ebd.) 
und es wird vollgestellt mit »Dinge[n], die man anderswo nicht unterbringen konnte« 
(VW 180, vgl. auch 181) und der »Abfallkiste aus der Küche« (VW 181). Zusammen mit 
seiner Umgebung wird auch Gregors Körper selbst dreckig und müllartig; er ist »ganz 
staubbedeckt« (VW 184) und schleppt »Fäden, Haare, Speiseüberreste« (ebd.) mit sich 
herum. 

Wim Peeters weist auf die zentrale Stellung des Mülls in der Erzählung hin, an dem 
sich die Störung der familiären Ordnung durch Gregors Verwandlung spiegele.226 Pee
ters liegt richtig mit der These, dass der Text auch »die Grenzlinie zwischen Abfall und 
produktiven Dingen«227 verhandelt. Dabei vernachlässigt er jedoch einige Dimensionen 
der Müll-Thematik, zuvorderst die gesellschaftliche und die ökologische. Nicht nur im 
familiären Umfeld, sondern auch auf gesellschaftlicher Ebene bedeutet die Definition, 
wer oder was als Müll/Abfall/trash gilt, stets auch ein Machtverhältnis. Zygmunt Bauman 
argumentiert, dass die Produktion ›menschlichen Abfalls‹ ein Nebenprodukt der Mo
derne und der mit ihr entstehenden Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung ist.228 Die 
so definierten Menschen sind ein gesellschaftliches Abjekt.229 Nicht zufällig geht damit 
dann auch der Begriff der ›Rassenhygiene‹ einher, der durch die analysierten Darstel
lungen des Ekelhaften aufgerufen wird. Bei Kafka wird dieser untergraben, indem das 
Ekelhafte seine eigene Ästhetik entwickelt, bei Lovecraft wirkt es als Schreck-Element, 
das aber zugleich Aufschluss gibt über das, was dort eigentlich erschreckt: nämlich die 
Nähe zum Tierlich-Abjekthaften im eigenen Körper. Zudem ist Müll ein grundsätzlich 
ökologisches Problem, an dem sich die gleichgültige menschliche Haltung gegenüber 
der Natur widerspiegelt. 

Die Definition des Abjekten hat in Kafkas Texten also oft auch mit Fragen nach so
zialem Status und Klasse zu tun. Dekoven etwa bemerkt die »linkage of the working 
class with animality«230 im Bericht. Klassenfragen werden auch in Blumfeld aufgewor

225 Vgl. Theisen: »Naturtheater«. S. 286. 
226 Vgl. Peeters, Wim: »Vergammelte Dinge. Müllhaushaltsprobleme in Kafkas Verwandlung.« Kafkas 

Dinge. Hg. von Agnes Bidmon und Michael Niehaus. Königshausen & Neumann, 2019. S. 271. 
227 Ebd. S. 272. 
228 Vgl. Bauman, Zygmunt: Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten de Moderne. Übers. von Werner Roller. 

Hamburger Edition, 2005 [2004]. S. 12. 
229 Vgl. Lithgow, Michael/Wall, Karen: »Sympathy for the abject: (re)assessing assemblages of waste 

with an embedded artist-in-residence«. Journal of Aesthetics & Culture. Ausg. 11, Nr.1, 2019. S. 1. 
230 Dekoven: »Kafka’s Animal Stories: Modernist Form and Interspecies Narrative«. S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 147 

fen, indem das Angestelltenverhältnis mit dem zwischen Menschen und Tieren vergli
chen wird. Die Erzählung enthält auch sozialdarwinistische Anklänge, Blumfelds Ar
beit in der Firma wird beschrieben als »härteste[r] Kampf[]« (BF 255). Zudem fragt sich 
Blumfeld, »warum solche Menschen wie die Bedienerin auf dieser Welt gedeihen und 
sich fortpflanzen« (BF 252). Der Wiedergabe dieses Gedankens in tierlicher bzw. pflanz
licher Sprache eröffnet zwei Auslegungen: zum einen eine Gleichsetzung von Natur mit 
Nutzlosigkeit, der in der kapitalistischen Gesellschaft kein Wert zukommt. Zum anderen 
aber enthält die Formulierung auch die Erinnerung an natürliche Wucherung und Fort
pflanzung als Ursprung allen menschlichen Zusammenlebens – sodass die postulierte 
Botschaft zugleich untergraben wird. Pflanzliche Sprache entwickelt hier ihre ›unterir
dische‹ Wirkkraft – diese These soll im folgenden Kapitel zentral werden. 

Auch die Bälle als Hyperobjekte hinterfragen diese Denkweise, indem die Nutzlosig
keit ihrer Existenz sich sozialdarwinistischem Leistungsnarrativ und kapitalistischer 
Verwertungslogik entgegensetzt.231 Esther Bauer versteht Odradek als Infragestellung 
gesellschaftlicher, bürgerlich-familiärer Normen und Befürwortung von Abweichung 
und Toleranz.232 In anti-sozialdarwinistischer Manier deutet sich an seinem Beispiel 
an, dass zum natürlichen System auch Dysfunktionalität gehört. Es zeigt sich hier, wie 
sehr an der Definition von Kultur und Natur, von Mensch und Tier, auch gesellschaft
liche Machthierarchien verhandelt werden und diskutiert wird, wem Sprachrecht im 
Diskurs233 zugestanden wird und wer außerhalb gesellschaftlicher Norm zu verorten 
ist. 

Diese Überschneidungen von Tierlichkeit und race bzw. Klasse hängen auch ganz 
konkret mit wissenschaftlichen Methoden und den Bedingungen der Erkenntnispro
duktion zusammen. Nicht zuletzt dienen pseudowissenschaftliche Klassifizierungen als 
Grundlage für die Rassenideologie. Fatima El-Tayeb zeigt auf, wie der wissenschaftliche 
»Glaube an die exakte Erklär- und damit Bewertbarkeit der Natur, einschließlich der 
Menschheit«234 die Entstehung der Rassenforschung mit all ihren sozialen und politi
schen Folgen beeinflusst.235 Diese Praktiken werden im 20. Jahrhundert auch durch den 
Nationalsozialismus übernommen. Horst Junginger weist daraufhin, dass der antise
mitische Diskurs des Nationalsozialismus sich auf konstruierte, pseudo-wissenschaft
liche ›Rassen‹-Charakteristika als Grundlage für seine Unterdrückungsmechanismen 
stützt.236 Dabei ist gerade die Konstruktion von marginalisierten Gruppen als Tieren ein 
zentraler Bestandteil gesellschaftlicher Ausgrenzungsprozesse, insbesondere im Anti

231 Vgl. Dirmhirn: »Kafkas Undinge. Gemeinschaftsstiftendes Potenzial und die Frage der Verantwor
tung in ›Blumfeld ein älterer Junggeselle‹«. S. 102, 85f., 111. 

232 Vgl. Bauer, Esther K.: »The Power of the Look: Franz Kafka’s ›The Cares of a Family Man‹«. Kafka’s 
Creatures. Animals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexing
ton Books, 2010. S. 168. 

233 Vgl. Foucault: L’ordre du discours. S. 38f. 
234 El-Tayeb, Fatima: Schwarze Deutsche. Der Diskurs um »Rasse« und nationale Identität 1890–1933. Cam

pus Verlag, 2001. S. 18. 
235 Vgl. ebd. S. 20–25. 
236 Vgl. Junginger, Horst: The Scientification of the »Jewish Question« in Nazi Germany. Brill, 2017. S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

semitismus.237 Nicht zuletzt zeigt sich dies auch in der sprachlichen und karikativen 
Darstellung jüdischer Menschen als Parasiten, Schweine, Kraken oder Ratten.238 Zentral 
ist dabei das Motiv des ›Ungeziefers‹, des unerwünschten Insekts.239 

Stach arbeitet heraus, wie sehr Kafka sich dieser Diskurse bewusst war: 

Früh schon muss sich für Kafka das Bild des Tieres mit der Vorstellung einer entsetz
lichen Nichtigkeit verbunden haben; und dass es nicht nur im Munde des Vaters, son
dern ebenso in der Wirklichkeit ein Fluch war, ein Tier zu sein, kann dem aufmerk

samen Kind nicht entgangen sein. […] Am schlimmsten aber sind die Insekten. Einen 
Menschen als Ungeziefer zu bezeichnen, ist eine Beleidigung, die schwerlich überbo
ten werden kann; ihn gar als Ungeziefer zu behandeln, ihn ohne einen Blick und in 
völliger Achtlosigkeit beiseite zu schaffen, scheint geradezu unmöglich.240 

Dasselbe lässt sich wohl für Lovecraft vermuten: Wer in rassistische Denkmuster derart 
verstrickt ist, muss zwangsläufig auch ihre Metaphern kennen. So werden die beiden Au
toren die Implikationen der Tier-Beleidigung jeweils sehr unterschiedlich wahrgenom
men haben – Kafka als gerichtet gegen ihn selbst, Lovecraft als Abwehrmechanismus 
gegen das bedrohliche Andere, dessen verdrängter Rest aber zugleich immer wieder aus 
dem Selbst hervorlugt. Und so spiegelt es sich dann auch in ihren Texten wider. 

Jobst Paul stellt in diesem Zusammenhang insbesondere drei Themen in den Vorder
grund: Ernährung, Ausscheidung und Sexualität.241 Diese sind, wie die Analyse gezeigt 
hat, auch ganz zentral in Kafkas und Lovecrafts Tier-Texten zu finden. Während sie bei 
Lovecraft jedoch vor allem auf den Ekel-Effekt ausgerichtet sind, ist die mit ihnen ver
bundene Scham bei Kafka noch stärker kritisch reflektiert. Auch bei Lovecraft funktio
niert der evozierte Ekel subversiv, indem er tierliche Instinkte in dem:der Leser:in selbst 
hervorruft – hier jedoch für eine Verstärkung des Grusel-Effekts. Ähnlich verhält es sich 
mit der Angst: Auch dieser Instinkt in Reaktion auf das Unbekannte wird geweckt durch 
das Unbekannte im Menschen selbst – und so performativ verstärkt. 

In den genannten Diskursen spielt des Weiteren das Motiv des Pflanzlichen und ins
besondere das des ›Unkrauts‹ eine Rolle.242 Darin spiegelt sich eben jene Gleichsetzung 
von Pflanzlichkeit und Tierlichkeit, die sich dann Deleuze und Guattari in positiver Um
deutung zunutze machen. Die natürliche Sphäre diente dem Nationalsozialismus als 
Metaphernfeld, um in ihrer Rhetorik Dichotomien zwischen dem ›Nützlichen‹ und dem 
›Schädlichen‹ zu etablieren,243 gegen die sich Kafkas Texte, wie oben analysiert, bereits 

237 Vgl. Paul, Jobst: Das ›Tier‹-Konstrukt und die Geburt des Rassismus. Zur kulturellen Gegenwart eines ver
nichtenden Arguments. Unrast-Verlag, 2004. S. 248–261. 

238 Vgl. Schwarz-Friesel, Monika: »Aktueller Antisemitismus. Konzeptuelle und verbale Charakteristi
ka«. Bundeszentrale für politische Bildung. 7. September 2015. https://www.bpb.de/politik/extremis 
mus/antisemitismus/211516/aktueller-antisemitismus. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. O.P. 

239 Vgl. Bauman, Zygmunt: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. Übers. von Uwe Ah
rens. Europäische Verlagsanstalt, 1992. S. 86. 

240 Vgl. Stach: Kafka. Die Jahre der Entscheidungen. S. 211. 
241 Vgl. Paul: Das ›Tier‹-Konstrukt und die Geburt des Rassismus. S. 70. 
242 Vgl. Bauman: Dialektik der Ordnung. S. 86f.; Paul: Das ›Tier‹-Konstrukt und die Geburt des Rassismus. 

S. 320f. 
243 Vgl. Bauman: Dialektik der Ordnung. S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/211516/aktueller-antisemitismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/211516/aktueller-antisemitismus
https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/211516/aktueller-antisemitismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/211516/aktueller-antisemitismus


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 149 

auflehnen, als dieser Diskurs noch nicht seine extremste Ausprägung erreicht hat. Bei 
Lovecraft andererseits wird diese Unterscheidung erstmal nicht hinterfragt – in ihr wer
den jedoch trotzdem Bruchlinien offenbar. 

Diese Rhetorik der Ausrottung führt dann zur Praxis der Vernichtung, die laut Bau
man erst in der Moderne in ihrem industriellen, theoretischen, bürokratischen Ausmaß 
denkbar wird.244 Somit sind sprachliche Mechanismen bei der Zuschreibung ›natürli
cher‹ Merkmale aktiv. Sprache ist Mittel der Gewalt,245 die auch auf den Körper wirkt,246 
als performativer, illokutionärer Sprechakt,247 der Diskriminierungen schafft und er
neuert. 

Diese differenzierenden, hierarchisierenden und ausgrenzenden Strukturen wir
ken also nicht nur in klassistischer, sondern auch in rassistischer bzw. antisemitischer 
Dimension. So evozieren die Texte auch den Kontext des Kolonialismus, insbesondere 
der Bericht in seiner spezifischen Kontextualisierung.248 Dabei wird der fremde, kolo
nialistische Blick umgelenkt und auf Europa gerichtet.249 So wirken »umgekehrt Tiere 
als Ethnologen der menschlichen Kultur«250. Wieder sind dabei die Mischwesen, der 
Raum des Dazwischen, die Praktik des Border Thinking von Bedeutung.251 Die Texte 
verweisen so auf das Eigene im Fremden,252 Katja Garloff weist zudem darauf hin, dass 
gerade die Schlusssätze Prozesse der »racialization«253 szenisch nachbilden, indem 
die »insurmountable biological barrier«254 der unmöglichen Paarung zwischen Spezies 
betont wird, die auch in rassistischen Diskursen nutzbar gemacht wurde und wird – 
und gegen die sich Deleuze und Guattari, wie festgestellt, wenden. Dabei überblendet 
der Verweis auf Hagenbeck wiederum Themen der Diskriminierung von Tieren und 
Menschen: Hilke Thode-Arora führt aus, dass Hagenbeck ab den 1870er Jahren zusätz
lich zu seinen Tierschauen auch Völkerschauen durchführte,255 und zeigt auch auf, dass 

244 Vgl. ebd. S. 92. 
245 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 19. 
246 Vgl. ebd. S. 119. 
247 Vgl. Austin, John Langshaw: How to Do Things with Words. Oxford University Press, 1962. S. 5f., 98f. 
248 Vgl. Honold, Alexander: »Menschenfresser/Hungerkünstler. Kafkas literarische Schaustellungen 

des Fremden«. Maskeraden des (Post-)Kolonialismus. Verschattete Repräsentationen ›der Anderen‹ in der 
deutschsprachigen Literatur und im Film. Hg. von Ortrud Gutjahr und Stefan Hermes. Königshausen 
& Neumann, 2011. S. 124f.; Neumeyer: »5.18 Franz Kafka«. S. 393. 

249 Vgl. Honold: Menschenfresser/Hungerkünstler«. S. 124f. Vgl. auch Neumann: »Der Affe als Ethno
loge«. S. 90; Ders.: Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. S. 597; Neumeyer: »5.18 Franz Kafka«. S. 393. 

250 Neumann: Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. S. 596. 
251 Hansjörg Bay analysiert: »[Die hybriden Wesen] verkörpern weder bloß eine andere Kultur noch 

einfach das Andere der Kultur. Sie bewohnen – oder bewohnen gerade nicht, sondern durchzie
hen und bevölkern – die Zonen des Übergangs. Daher rührt ihre verstörende Wirkung.« (»Das ei
gene Fremde der Kultur. Travestien der ethnographischen Situation bei Kafka«. Deutsche Viertel
jahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Ausg. 83, Nr. 2, 2009. S. 308f.) 

252 Vgl. ebd. S. 288. 
253 Garloff, Katja: »Kafka’s Racial Melancholy«. Kafka for the Twenty-First Century. Hg. von Stanley Corn

gold und Ruth V. Gross. Camden House, 2011. S. 90. 
254 Ebd. S. 101. 
255 Vgl. Thode-Arora, Hilke: Für fünfzig Pfennig um die Welt. Die Hagebeckschen Völkerschauen. Campus 

Verlag, 1989. S. 34, 168–175. Vgl. auch Honold, Alexander: »Berichte von der Menschenschau. Kafka 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

diese für die ethnologische Wissenschaft von Bedeutung waren.256 Susann Lewerenz 
weist auf den Status dieser Schauen als rassistisch diskriminierende inszenatorische 
Praxis hin.257 Diesen performativen Aspekt greifen, wie analysiert, Kafka und Lovecraft 
auf und machen sich sein literarisches Potenzial zunutze. 

Dabei wird auch darauf verwiesen, wie sehr diese Strukturen diskursiv durch Narra
tive gestützt werden, wie entscheidend also Sprache bei ihrer Etablierung ist. Rotpeter 
erzählt in der Terminologie des Universal Rationalism258, er habe »die Durchschnittsbil
dung eines Europäers erreicht« (BA 312). Das Argument der Rationalität wird somit ad 
absurdum geführt, indem die Fähigkeit dazu einem Tier zugeschrieben wird. Im An
schluss an sein Verständnis der Akademie als Bild für die Moderne259 und in Bezug auf 
die kolonialistischen und kapitalistischen Referenzen im Text260 resümiert Walter Sokel: 

Ein Bericht [zeigt], dass es in einem globalen Rahmen sehr wohl eine Schlüsselgeschich
te, ein ›grand récit‹, mit einer historischen Tendenz gibt, nämlich die Verwestlichung 
der Welt und das bedeutet auch ihre endgültige Unterwerfung unter die Herrschaft 
der Menschen.261 

Somit evoziert der Text wirkmächtige kolonialistische Narrative.262 Im Unterlaufen von 
Differenzen263 wird die Literatur zu dem Ort, an dem Differenzkategorien in verschiede
ner Hinsicht hinterfragt werden können: »Im Bericht für eine Akademie markiert und un
terläuft der Affe als Form der Ähnlichkeit die aufgeklärten Differenzen von Mensch und 
Tier, Gelehrtheit und Variété, Theorie und Literatur und von Eigenem und Fremden.«264 
Kunst ist schließlich auch ein Weg, die performativen Aspekte der menschlichen Iden
tität aufzuzeigen; auch darum ist das Variété ein Ausweg (vgl. BA 311). Genau das führt 
dann auch der Text selbst performativ vor und hat so stark selbstreferenzielle Qualität. 

Es vereinen sich hier also zwei Diskurse, die auch Kafkas Bericht-Text evoziert: zum 
einen die naturwissenschaftliche Ausbildung von Kategorien, die für die Unterschei

und die Ausstellung des Fremden«. Odradeks Lachen. Fremdheit bei Kafka. Hg. von Hansjörg Bay und 
Christof Hamann. Rombach Verlag, 2006. S. 305f.; Pakendorf: »Betrifft: Kafkas Affen«. S. 121. 

256 Vgl. Thode-Arora: Für fünfzig Pfennig um die Welt. S. 127–136. Vgl. auch Lewerenz, Susann: Die Deut
sche Afrika-Schau (1935–1940). Rassismus, Kolonialrevisionismus und postkoloniale Auseinandersetzun
gen im nationalsozialistischen Deutschland. Peter Lang, 2006. S. 66f. 

257 Vgl. ebd. S. 143f. 
258 Vgl. Sahlins, Marshall: How »Natives« Think. About Captain Cook, For Example. The University of Chi

cago Press, 1995. S. 149. 
259 Vgl. Sokel: »Identität und Individuum oder Vergangenheit und Zukunft«. S. 248. 
260 Vgl. ebd. 
261 Ebd. S. 256. 
262 Nicola Gess weist auf Kafkas kritische Aufnahme des Diskurses um das ›Primitive‹ hin, der das 

Nichtmenschliche umfasst und eine Natur-Kultur-Dichotomie erzeugt (vgl. »Ethnography and An
thropology«. Franz Kafka in Context. Hg. von Carolin Duttlinger. Cambridge University Press, 2017. 
S. 249, 252, 255.). 

263 Vgl. Fliethmann, Axel: »Ähnlichkeit, Kulturbeobachtung und Kafkas Affe«. The World Within. Self- 
perception and images of the Other in German literatures and cultures./Die Welt auf Deutsch. Fremdenbil
der und Selbstentwürfe in der deutschsprachigen Literatur und Kultur. Hg. von Andrea Bandhauer et al. 
Australian Scholarly, 2018. S. 81. 

264 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 151 

dung und Hierarchisierung von Menschengruppen genutzt werden können, zum ande
ren die Inszenierung und Aktualisierung dieser Differenzierung in Ausstellungen und 
auf Bühnen.265 Cornelia Ortlieb weist darauf hin, dass Kafka am Beispiel von Forscher
hund und Riesenmaulwurf die Diskurse von »Schaubude und Wissenschaft«266 verei
nigt. So hängen gesellschaftliche Prozesse zugleich von wissenschaftlicher Wissenspro
duktion ab und stützen sich auf sie. Auf diese Weise sind Wissenschaft und Kultur, und 
damit auch Literatur, beide komplizenhaft in diesem Prozess, der die Grundlage für ein 
gesellschaftliches System der Ungleichheit bildet.267 

Natur ist für koloniale Praktiken ein zentrales Objekt, wie auch Matthias Zach fest
stellt.268 Dies setzt er in Verbindung mit Kafkas Interesse an beiden Themen269 und seine 
Darstellung von Räumen, die eingenommen werden oder davon bedroht sind.270 Dabei 
betont er auch die Komplizenschaft von Kunst und Naturwissenschaft bei Kolonialisie
rungsprozessen, die sich ebenfalls in Kafkas Werk niederschlägt und letztlich nach einer 
postkolonialen Perspektive verlangt.271 Dies bleibt jedoch nicht begrenzt darauf, Natur 
in ihrem Opferstatus zu inszenieren. Vielmehr finden sich eben in ihr jene Strategien, 
aus denen sprachliche Gegenmodelle gewonnen werden können, wie das folgende Kapi
tel zeigen soll. 

Machtbeherrschung ist bei diesen Prozessen zentral. Dies wird auch bei Deleuze/ 
Guattari durch die Erwähnung des »Général« (RZ 36) assoziiert. Heller weist auf einen 
Zusammenhang zwischen Erkenntnisproblematik und Herrschaftsthematik hin272 und 
beschreibt Macht im Kontext von Kafkas Werk als eine »Fiktion der Mächtigen«273, die 
zur Aufrechterhaltung auf »äußere Zeichen«274 wie etwa Uniformen,275 also auf Perfor
manz, angewiesen ist. Genau das führen die Texte vor und formulieren somit gleichzei

265 Laut Honold wird hier »nicht das Fremde selbst, sondern seine Auftrittsbedingungen« (»Berichte 
von der Menschenschau«. S. 307. Hervorhebung im Original) präsentiert. 

266 Ortlieb: »Kafkas Tiere«. S. 362. 
267 Dies lässt sich auch übertragen auf eines der zentralen Themen bei Kafka: das Recht (vgl. KA 95: 

»l’agencement machinique de la justice«). Dazu können hier nur einige Gedanken angerissen wer
den, da dieser Komplex eine eigene Untersuchung wert wäre. Auch das Recht stützt sich auf ein 
Ordnungssystem, das auf Subsumtion beruht und somit hierarchisch gegliedert ist. Dabei schafft 
es Differenzkategorien wie ›schuldig‹ und ›nicht-schuldig‹, die im Zweifel über Leben und Tod ent
scheiden können, wie es etwa Der Prozess vor Augen führt. Dabei bedient es sich auch der Sprache 
als dysfunktionalem System sowie latent instabiler performativer Elemente und ist somit stets der 
Gefahr der Fehlbarkeit ausgesetzt. Inwiefern dabei auch angedeutet wird, dass Natur und Umwelt 
einen Platz im rechtlichen Diskurs einnehmen und somit zusätzlich die Forderung nach einer kon
kreten Umweltgerechtigkeit bzw. einem Rechtssystem, das explizit auch nichtmenschliche Enti
täten einbezieht, implizit ist, wäre detaillierter zu analysieren, was an dieser Stelle jedoch zu weit 
führen würde. 

268 Vgl. Zach, Matthias: »Travel, Colonialism and Exoticism«. Franz Kafka in Context. Hg. von Carolin 
Duttlinger. Cambridge University Press, 2017. S. 177. 

269 Vgl. ebd. 
270 Vgl. ebd. S. 179. 
271 Vgl. ebd. S. 181. 
272 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 152. 
273 Ebd. S. 201. 
274 Ebd. S. 206. 
275 Vgl. ebd. S. 206f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

tig Kritik daran – dies schließt an die oben entwickelte Analyse an. Machthierarchien 
entwickeln sich in den Texten Kafkas stets auch an einer Dichotomie zwischen natürli
cher Welt und dem institutionellen Komplex, wie sich oben bereits am Beispiel von Der 
Dorfschullehrer gezeigt hat. Gregor und seine Familie sind gefangen in Institutionen, die 
immensen panoptischen Druck ausüben: »Warum war nur Gregor dazu verurteilt, bei ei
ner Firma zu dienen, wo man bei der kleinsten Versäumnis gleich den größten Verdacht 
faßte?« (VW 124f.) 

Die Vorstellung des Kollektivs oder des agencement ist zugleich Utopie eines besseren 
Zusammenlebens als auch Gefahr der faschistischen Kontrolle. Insbesondere in Josefine 
changiert es zwischen diesen beiden Optionen,276 was sich etwa in der Beschreibung von 
Mehrheitsverhältnissen offenbart: »Opposition treibt man nur in der Ferne.« (JS 354) Jo
sefine ist das, was Deleuze und Guattari als General bezeichnen, das Element, das sich 
aus dem organisch zusammenwirkenden Kollektiv erhebt und versucht, dieses unter sei
ne Kontrolle zu bringen. Es ergibt sich eine Spannung zwischen kollektivem Handeln 
und individueller Performance;277 während Josefines Konzerten schweigt die Mäusege
meinschaft (vgl. JS 354f.). Josefine versteht sich als »außerhalb des Gesetzes« (JS 368). Die 
Erwähnung von der Gefahr einer »schlimme[n] politische[n] oder wirtschaftliche[n] La
ge« (JS 360) wirkt anthropomorphisierend; das Mäusevolk schwankt zwischen konkreter 
tierlicher und abstrakter menschlicher Existenz. Dabei erweist sich das Mäusevolk kei
neswegs als friedlich, wie das Vokabular von »Feinde[n]« (JS. 363) und »Kämpfen« (JS 366) 
andeutet. So zeigt sich die dünne Grenzlinie zwischen Gemeinschaft und Faschismus, 
die der Gruppendynamik des Gehorsams inhärente Gefahr: 

Die Drohungen, die über uns stehen, machen uns stiller, bescheidener, für Josefinens 
Befehlshaberei gefügiger; gern kommen wir zusammen, gern drängen wir uns anein
ander, besonders weil es bei einem Anlaß geschieht, der ganz abseits liegt von der quä
lenden Hauptsache; es ist, als tränken wir noch schnell – ja, Eile ist nötig, das vergißt 
Josefine allzuoft – gemeinsam einen Becher des Friedens vor dem Kampf. Es ist nicht 
so sehr eine Gesangsvorführung als vielmehr eine Volksversammlung, und zwar eine 
Versammlung, bei der es bis auf das kleine Pfeifen vorne völlig still ist; viel zu ernst ist 
die Stunde, als daß man sie verschwätzen wollte. (JS 361) 

Letztlich handelt der Text auch ganz zentral von Macht (vgl. JS 376) und einem Kollektiv, 
das von einer Einzelnen regiert wird und sich im Krieg mit seiner Umgebung befindet – 
ähnlich wie das Kollektiv der Hunde sich von anderen Spezies abgrenzt. Das analysierte 
ökosystemische Zusammenwirken im Sinne eines agencement impliziert in Kafkas Texten 
also auch die Utopie einer funktionalen Gesellschaft, die ohne Mechanismen von Macht, 
Ordnung und Hierarchisierung auskommt. Sicherlich muss diskutiert werden, ob die 
Vorstellung eines egalitären, gesellschaftlichen agencement nicht auch faschistische Ge
fahren in sich trägt – Deleuze und Guattari reflektieren dies selbst (vgl. RZ 16), ohne die 
Spannung argumentativ aufzulösen. So gehört zu ihrem Programm des ›Werdens‹ eben 

276 Vgl. Liska: Fremde Gemeinschaft. S. 44. 
277 Vgl. Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 11. Vgl. auch Schuller, Marianne: »Gesang vom Tier

leben. Kafkas Erzählung Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse«. Singularitäten. Literatur – Wis

senschaft – Verantwortung. Rombach Verlag, 2001. S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 153 

auch, solchen Gefahren durch ständige Verhandlung entgegenzuwirken. Darum ist die 
Ungeordnetheit, die Richtungs- und Zentrumslosigkeit von entscheidender Bedeutung 
sowie die Hinterfragung von Differenzkategorien wie, in diesem Fall, die von Musik und 
Pfeifen, die für die Entstehung solcher Machtverhältnisse verantwortlich sind. Gerald 
L. Bruns argumentiert, dass rhizomatische Strukturen eben dadurch eher anarchisch 
sind.278 

Gewiss muss dabei gleichermaßen in Betracht gezogen werden, dass auch der Na
tionalsozialismus sich mit seiner Ideologie von ›Volksgemeinschaft‹ und ›Lebensraum‹ 
die Vorstellung von Kollektiv und Ökosystem zunutze machte,279 diese also keineswegs 
rein positiv besetzt sind. In eine ähnliche Richtung zählen dann auch Vorstellungen von 
›Blut und Boden‹, die Naturschutz mit rechtem Gedankengut verquicken. 

Diese Tendenzen zeigen sich sicherlich nicht zuletzt bei Lovecraft: Hier ist die Angst 
vor der Tierlich-Natürlichen immer auch Angst vor dem rassistisch konstruierten Ande
ren – das sich zugleich aber auch im Selbst findet. Bei Lovecraft zeigt sich die dialektische 
Gefahr des Kollektivs zudem anhand der immer wieder auftauchenden Sekten (vgl. RW, 
CC, SI). (Handlungs-)Macht ist hier oft an gesellschaftlichen Status geknüpft und wird 
somit in ihrer Fragilität entlarvt. Die Darstellungen des Nichtmenschlichen zeigen so
mit auch eine bedrohliche Perspektive der Bemächtigung des ›Anderen‹ auf – sowie die 
institutionelle Gegenwehr, die mal besser, mal schlechter funktioniert. 

Die Skepsis gegenüber institutionellen Machtstrukturen und den mit ihnen verbun
denen Differenzierungs- und Hierarchisierungsstrategien führt schließlich, wie Lewis 
W. Leadbeater für Forschungen eines Hundes ausführt, in einer kreisartigen Bewegung zu
rück zur Natur: 

In the end, then, the Dog, confounded by the ›reality‹ of nothingness and unable to 
discover – much less express – what dogdom is or is not or whether it is or is not for
mally – leaves the law of metaphor and returns to the instincts that are his nature. […] 
[T]he failure of man to express anything of substance leads the Dog to discover […] the 
only freedom he has, in his instincts. […] Piety, justice, truth and other such notions are 
not natural to man, but rather conventions of society. And such is the conclusion of the 
Dog, who does not find some abstract incommunicable Being, but discovers that what 
he is has more to do with natural instinct than with the devisings of society.280 

Naturbeherrschung ist der Ursprung aller Herrschaftsmechanismen, die auf binären Lo
giken basieren, daher liegt eine Hoffnung auf Befreiung wiederum in einer Rückkehr 
zur befreiten Natur – wie es auch Deleuzes und Guattaris Rhizom-Konzept andeutet. 
So wird letztlich die arbiträre Grenze zwischen Natur und Gesellschaft ad absurdum ge
führt. Dafür werden heterotopische Orte aufgerufen, die beides zusammenführen – sol
che Topographien soll das nächste Kapitel detaillierter aufzeigen. In seiner Studie zum 

278 Vgl. Bruns, Gerald L.: »Becoming-Animal. (Some Simple Ways)«. New Literary History. Ausg. 38, Nr. 
4, 2007. S. 704f. 

279 Vgl. Jureit, Ulrike: Das Ordnen von Räumen. Territorium und Lebensraum im 19. und 20. Jahrhundert. 
Hamburger Edition, 2012. S. 287–313. 

280 Leadbeater, Lewis W.: »The Sophistic Nature of Kafka’s Forschungen eines Hundes«. German Life and 
Letters. Ausg. 46, Nr. 1, 1993. S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Zoo in der Moderne bezieht sich Nigel Rothfels auf den Bericht und weist auf den hybri
den Status der Zootiere hin, die dem Rotpeters gleichen.281 Ähnliches stellt er fest in Be
zug auf die Völkerschauen, in denen die dort ausgestellten Menschen sich zwischen Kon
zepten von ›Zivilisation‹ und ›Wildheit‹ verorteten und sich somit der Performanz ver
weigerten.282 Die Tiere erinnern an die Praxis der Unterdrückung von Natur für die Kon
struktion von Zivilisation.283 So wird auch ersichtlich, dass sich die Texte gegen die an
thropozentrische Vorstellung von Natur als etwas Anderem wenden, zu dem der Mensch 
nicht dazu gehört.284 Theodor W. Adorno und Max Horkheimer beschreiben in Dialektik 
der Aufklärung Naturbeherrschung und die Trennung von Wissenschaft und Literatur als 
Teil der kulturellen Entwicklung, die sie feststellen: 

Mit der sauberen Scheidung von Wissenschaft und Dichtung greift die mit ihrer Hilfe 
schon bewirkte Arbeitsteilung auf die Sprache über. Als Zeichen kommt das Wort an 
die Wissenschaft; als Ton, als Bild, als eigentliches Wort wird es unter die verschiede
nen Künste aufgeteilt, ohne dass es sich durch deren Addition, durch Synästhesie oder 
Gesamtkunst je wiederherstellen ließe. Als Zeichen soll Sprache zur Kalkulation resi
gnieren, um Natur zu erkennen, den Anspruch ablegen, ihr ähnlich zu sein. Als Bild soll 
sie zum Abbild resignieren, um ganz Natur zu sein, den Anspruch ablegen, sie zu er
kennen. Mit fortschreitender Aufklärung haben es nur die authentischen Kunstwerke 
vermocht, der bloßen Imitation dessen, was ohnehin schon ist, sich zu entziehen.285 

Diese äußert sich laut ihnen auch in der Beziehung zwischen Mensch und Tier.286 Somit 
weisen die Texte auf wissenschaftliche und gesellschaftliche Praktiken hin, die zur Re
produktion von Mensch-/Tier- sowie Natur-/Kultur-Unterscheidung beitragen. Kunst 
und Kultur, Literatur und Sprache wirken dabei mit, wie später noch ausführlicher be
schrieben werden soll. 

Kafka schreibt dabei von der Grenze aus, wie auch Heller erkennt: 

Die sozialkritische Dimension der Auseinandersetzung Franz Kafkas mit sozialdarwi
nistischem Denken erwächst aus der Erkenntnis der eigenen Schwäche, aus der Positi
on des Außenseiters, der mit fremden Blick auf jene Macht- und Kampfmechanismen 
schaut und sie schonungslos analysiert.287 

281 Vgl. Rothfels, Nigel: Savages and Beasts. The Birth of the Modern Zoo. The Johns Hopkins University 
Press, 2002. S. 191. 

282 Vgl. ebd. S. 194. 
283 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 192f. 
284 Vgl. Oldemeyer, Ernst: »Entwurf einer Typologie des menschlichen Verhältnisses zur Natur«. Natur 

als Gegenwelt. Beiträge zur Kulturgeschichte der Natur. Hg. von Götz Großklaus und Ernst Oldemeyer. 
Loeper Verlag, 1983. S. 15. 

285 Horkheimer, Max/Adorno, Theodor: »Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente«. Ge
sammelte Schriften. Band 5: »Dialektik der Aufklärung« und Schriften 1940–1950. Hg. von Gunzelin 
Schmid Noerr. S. Fischer, 1987 [1944]. S. 40. 

286 Vgl. ebd. S. 277–287. 
287 Heller: Franz Kafka. S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 155 

Er praktiziert Border Thinking, Limitrophie, littérature mineure. Deleuze und Guattari 
verstehen das in Kafka formulierte Konzept als eine Form des Schreibens, die Widerstand 
gegen Machtzusammenhänge liefern kann, indem es Auswege der Sprache nutzt. Dies 
ist zunächst vor allem politisch, kann jedoch auch als Programm einer Sprache verstan
den werden, die sich einem ›natürlicheren‹ Ursprung nähert, indem sie das Abjekthafte, 
das Unverständliche einlädt anstatt sich ihm zu verschließen, »pour écrire comme un 
chien (Mais un chien n’écrit pas. – Justement, justement)« (KA 49). 

Dies ist konkret im zeitgenössischen Kontext von Kafkas Schreiben und seiner Iden
tität als Prager Jude verwurzelt. Hadea Nell Kriesberg weist in Bezug auf Eine Kreuzung 
auf zeitgenössische politische Diskurse hin, in denen gerade jüdische Menschen als Teil 
von Diskriminierungsstrategien mit Tiernamen belegt wurden.288 Laut Kriesberg plat
ziert Kafka auch sich selbst als Teil der anderen Spezies,289 womit er Leser:innen zu Em
pathie ermutigt.290 

Auf diese Weise werden Alternativmodelle vorgeschlagen und im narrativen Experi
ment erprobt. Es wird der Wunsch nach einem alternativen Wissen offenbar, das immer 
wieder durch die Erwähnung von präzivilisatorischen oder indigenen Wissensformen 
evoziert wird. So spricht etwa der forschende Hund von »Zaubersprüche[n]« (FH 463), 
»alten Volksgesänge[n]« (ebd.) und »Sprungtänze[n]« (ebd.) Diese erscheinen gleichbe
rechtigt mit etablierten szientifischen Methoden, sodass nach der Begründung von de
ren Vorherrschaft gefragt wird. Zugleicht impliziert dies, dass auch die heutige Wissen
schaft auf solchen falschen Prämissen beruhen könnte.291 Auch der Bau-Text skizziert 
einen Erkenntnishorizont des Tieres, der mystizistische Elemente wie »Sagen« (DB 578) 
involviert. Dabei zeigen sich auch transzendente Elemente mit religiösem Anklang (vgl. 
ebd. 590, 625) Gegenüber dem oben analysierten Scheitern der wissenschaftlichen Me
thode zeigt sich ein natürliches, instinktives Wissen, das in Form von »gewisse[n] nicht 
allzu häufige[n] Fähigkeiten« (ebd. 576) vorhanden ist. So entwickelt sich eine alternative 
Epistemologie gegen das Rationalitäts-Modell, dem das Tier selbst verfallen ist: 

In his desire for absolute security, the animal clings to an ideal of perfect, infallible ra
tionality of both action and knowledge. […] To assume that rationality requires belief 
and action to be perfectly grounded and absolutely sure leads to the erroneous con
clusion that actual beliefs and actions, which surely lack such qualities, are irrational. 
Yet only an unrealistic and idealized idea of rationality underwrites such a conclusion. 
Discounted and overlooked as a result are the limited, fallible, and prudent forms of 
enquiry, and with them, the modest knowledge to which these enquiries may in fact 
give rise.292 

288 Vgl. Kriesberg, Hadea Nell: »›Czechs, Jews and Dogs Not Allowed‹: Identity, Boundary, and Moral 
Stance in Kafka’s ›A Crossbreed‹ and ›Jackals and Arabs‹«. Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and 
Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 2010. S. 34. 

289 Vgl. ebd. S. 49. 
290 Vgl. ebd. S. 50. 
291 Vgl. Dekoven: »Kafka’s Animal Stories: Modernist Form and Interspecies Narrative«. S. 32. 
292 Livingston, Paisley: Literature and Rationality. Ideas of Agency in Theory and Fiction. Cambridge Uni

versity Press, 1991. S. 208f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Auch Josefine arbeitet an einer Definition von dezidiert tierlichem Wissen als »praktische 
Schlauheit« (JS 350) oder »Ahnung« (JS. 351). Dieses existiert unabhängig von Rationa
lität, dem Rechnen (JS 376). Diese alternativen Modelle sind jedoch in den Erzählun
gen stets bereits im Prozess, durch rationalistische ersetzt zu werden. So kann dieser 
Wunsch nicht erfüllt werden: 

Denn das Wissen, das nicht gelebt werden darf, was gelebt wird, könnte zur Ahnung 
und Begründung eines menschenwürdigeren Lebens hinführen. Ein solches Wissen 
aber ist nicht zu vermitteln. Das wäre erst möglich, wenn die pausenlos arbeitende 
Welt aus sich selbst herausträte, sich mit jener Distanz sähe, in der sie Kafka gezeich
net und für die Welt selbst verrätselt hat.293 

Die Literatur wird so zum Ort, an dem dieses Heraustreten zumindest temporär und an
satzweise geschehen kann. Es ist ein dezidiert »fiktionale[s] Wissen«294, das hier entwor
fen wird. So treten »Literatur und Wissenschaft nicht als Gegensätze, sondern in einer 
»strukturellen Verschränkung«295 in Erscheinung, »das Wissen der Literatur [stellt] eine 
Beruhigung und Subversion des kategorialen Wissens dar«296. Sören Stange spricht von 
einer »ästhetische[n] Korrespondenz«297 zwischen Literatur und Naturwissenschaft, die 
er an parallelen Darstellungsmodi in Die Verwandlung und quantenmechanischen Natur
darstellungen festmacht. Daraus folgert er: 

Literatur ist nicht nur Medium einer (nachträglichen) Problemreflexion, sie ist ein 
Verfahren der Problemdarstellung – ein sozialer Ort, wo elaborierte epistemologische 
›Schwierigkeiten‹ nicht einfach nur vergegenwärtigt und durchgearbeitet, sondern 
im Zweifel auch ›performiert‹ werden. Das heißt wissenshistorisch: Zum genuinen 
Wissen der Literatur gehört struktur-originelles Nicht-Wissen. Das heißt sozialge
schichtlich: Literatur ist ein produktiver Knotenpunkt in einem dynamischen sozio- 
epistemischen Problemzusammenhang.298 

Forschung zeigt sich so bei Kafka stets als Beherrschung, die auf der Annahme eines 
menschlichen, vermeintlich objektiven Forschungssubjekts beruht. Dieses verortet sich 
außerhalb der erforschten Natur und empfindet sich als dem erforschten, anderen Ob
jekt überlegen, dessen Perspektive damit vom Diskurs ausgeschlossen wird. Dies ist ei
ne explizite Kritik an westlichen Denkmodellen, wie sie auch Deleuze/Guattari (vgl. RZ 
28) implizieren. Die Limitrophie ist auch Border Thinking im Sinne Walter Mignolos in all 
seinen postkolonialistischen, machtdiskursiven, epistemologischen, narrativen Impli

293 Emrich: »Die Weltkritik Franz Kafkas«. S. 19. 
294 Thermann: Kafkas Tiere. S. 22. 
295 Schuller: »Gesang vom Tierleben«. S. 221. 
296 Ebd. S. 232. 
297 Stange, Sören: »Vor-Augen-Entstellen. Ästhetische Korrespondenzen zwischen der quantenme

chanischen Naturdarstellung 1925/26 und Kafkas Die Verwandlung«. Internationales Archiv für Sozi
algeschichte der deutschen Literatur. Ausg. 39, Nr. 1. De Gruyter, 2014. S. 69f. 

298 Ebd. S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 157 

kationen.299 Diese sind nicht nur ein Problem für die Wissenschaft. Auch gesellschaft
lich haben solche Ordnungsmuster Konsequenzen, die ein harmonisches Zusammenle
ben unter Menschen, aber auch unter Menschen und nichtmenschlichen Entitäten un
terbinden. 

Das Scheitern von rationalistischen epistemologischen Modellen wird dann auch 
sprachlich verhandelt: 

[C]‹est la formule de son antilyrisme, de son anti-estéthisme: ›Empoigner le monde‹ au 
lieu d’en extraire des impressions, travailler dans les objets, les personnes et les évé
nements, à même le réel, et non dans les impressions. Tuer la métaphore. (KA127, vgl. 
auch KA 65) 

Dies lässt folgenden Schluss zu: Gerade durch die performative Vorführung des Schei
terns von Wissensautorität, durch das Aufzeigen der Bedingungen von Wissensproduk
tion und deren Umkehr stellen die literarischen Texte ihr eigenes Wissen her. Dies ma
chen sich dann Deleuze und Guattari in ihrer Produktion theoretisch-philosophischen 
Wissens zunutze und leiten es so diskursiv um. Dabei scheitern die Texte aber immer 
wieder an den Grenzen der Sprache und müssen daher neue Ausdrucksweisen erpro
ben. 

Kafka nutzt die Position im Grenzbereich literarisch und etabliert in seinen Texten 
Modi des Widerstands gegen wissenschaftliche und gesellschaftliche Machthierarchien, 
die Deleuze und Guattari präzise erkennen und sich für ihre Philosophie zunutze ma
chen. Eben eine davon ist eine Zusammenführung von Wissenschaft und Literatur und 
so die Umkehrung eben jener Trennung, welche die Entstehung einer sich als überlegen 
verstehenden Naturwissenschaft überhaupt erst möglich macht. 

Lovecraft schreibt derweil von der gegenteiligen Position aus: als weißer Mann, der 
sich von allem Andersartigen bedroht fühlt und den der Gedanke etwaiger Gemeinsam
keiten damit zutiefst erschreckt. Alternativem Wissen wird auch bei ihm eine mächtige 
Stellung zugeschrieben: »African folklore« (AJ 175), »native myths« (ebd.) und »certain le
gends« (ebd.) werden als Ursache des Wahnsinns von Robert Jermyn ausgemacht. Auch 
in Dunwich Horror ist die Darstellung von indigenen Ritualen (vgl. DH 420) und Natur- 
Aberglaube (vgl. DH 421) zentral. Mythologische Elemente und okkulte Rituale spielen in 
anderen Texten ebenfalls eine Rolle und deuten – wie etwa prominent in Cthulhu – stets 
zivilisatorischen Kollaps und Verbrechen gegen die Menschheit an. Zugleich stellen sie 
sich aber im Vergleich zu den verfehlenden szientifischen Wissenschaften als besser ge
eignet für die Erfassung der unheimlichen Natur-Phänomene heraus. 

Somit geschieht in seinen Texten Ähnliches, allerdings auf noch etwas komplexere 
Art: Werden Kategorien vorgeblich stabilisiert, arbeitet der Subtext kontinuierlich an ei
ner Verunsicherung. Mark McGurl weist auf die vielfachen Deutungsmöglichkeiten von 
Lovecrafts Erzählungen hin, die kritisches Potenzial entwickeln, wenn auch vielleicht oh
ne Lovecrafts Intention: 

299 Vgl. Mignolo, Walter: Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border 
Thinking. Princeton University Press, 2000. S. 11, 17, 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

It was a shame, certainly, that he could not see the links between the institutional out
siders with whom he identified and the racial outsiders he paranoiacally excoriated in 
his writing. But surely they are bonded, even if unbeknownst to him, in the monstrous 
visions of the Outside that populate his fiction. Products as much of self- as of other- 
loathing, those gelatinous green immensities contain multitudes.300 

So gibt es gewissermaßen eine unterirdische Ebene, durch die das Formulierte in seiner 
sinngebenden und kategorisierenden Bedeutung hinterfragt wird – diese Topographien 
möchte ich im Folgenden tiefergehend untersuchen. Dabei werde ich auch zeigen, wie 
die literarischen Texte durch ihre intertextuelle Verflechtung an der Etablierung neu
er Arten der Wissensproduktion arbeiten, die auch den:die Leser:in einbeziehen. Dies 
äußert sich besonders in den selbstreflexiven Momenten der literarischen und philoso
phischen Texte, die ich nun betrachte. 

Der Vergleich von Kafka und Lovecraft kann so die Ambiguität von einer Verbindung 
ökologischer und soziologischer Interessen vor Augen führen, in der immer die Gefahr 
von Reproduktion liegt. Während Lovecrafts Texte diese ignorieren und deshalb die ih
nen ansatzweise inhärente kritische Perspektive nicht weiterzudenken schaffen, finden 
Kafkas Texte darauf die Gegenstrategie der Entmetaphorisierung, die ich im nächsten 
Kapitel aufzeigen möchte. 

Zusammenfassend kann also festgehalten werden, dass in den hier untersuchten 
Texten das Tierwerden anhand verschiedener erzählerischer Strategien nachempfun
den wird: durch die Etablierung des Körpers als eines gemeinsamen menschlich-tierli
chen Erfahrungshorizonts, der durch sinnliche Wahrnehmungen nachvollziehbar wird, 
durch den Hinweis auf die abjekthafte Tierlichkeit des Menschen, die sich am prominen
testen in der Krankheit deutet sowie durch den Fingerzeig auf real existierende Gewalt
verhältnisse. So ist es, wie gezeigt, gerade das Oszillieren der Mischwesen zwischen un
terschiedlichen Differenzkategorien, die ihre Erkenntnisposition so interessant macht, 
da sie eine Poetik des Dazwischen etabliert, aus der diskursive und performative Un
terdrückungsmechanismen sowie alltägliche Praktiken der Menschlichkeitsperformanz 
nachvollziehbar gemacht und somit hinterfragbar werden. 

So kann, im Anschluss an die hier vorgenommene Analyse, kaum noch die Vermu
tung gehalten werden, Kafkas Tierbeschreibungen seien zoologisch schlecht fundiert. 
Denn es ist keineswegs Ergebnis von fehlendem Wissen, dass Kafka zoologisch schwer 
zu fassende Tiere beschreibt. Vielmehr ist es ihm gerade durch präzises Tierwissen 
möglich, die Tierbeschreibung in einer Schwebe zu lassen, die Speziesgrenzen und de
ren wissenschaftliche Kategorisierung unterläuft. Verschiedene Forscher:innen weisen 
darauf hin, dass Kafka sich in seiner Beschreibung von Tieren außerdem auf jüdische 
Mythen stützt.301 Auf diese Weise überblendet er verschiedene Arten von (Tier-)Wissen. 
Durch die Literarisierung, die Kafka vornimmt, tritt nur umso deutlicher hervorgeht, 

300 McGurl, Mark: »The Posthuman Comedy«. Critical Inquiry. Ausg. 38, Nr. 3, 2012. S. 547. 
301 Vgl. Kriesberg: »›Czechs, Jews and Dogs Not Allowed‹«. S. 34; Gasché, Rodolphe: »Of Mammoth 

Smallness: Franz Kafka’s ›The Village Schoolmaster‹«. Kafka and the Universal. Hg. von Arthur Cools 
und Vivian Liska. De Gruyter, 2016. S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 159 

dass Wissen nicht anders transferiert werden kann als in Sprache, sodass ihm An
thropozentrismus stets inhärent ist – in der Literatur dies aber unterlaufen werden 
kann. 

Bei Lovecraft ist die Unterfütterung mit zoologischem Wissen sicherlich geringer. 
Auch bei ihm trifft aber die nachgewiesene persönliche Nähe zu Tieren auf ein Interesse 
an und gleichzeitige Skepsis gegenüber allen Arten von Wissen – ob naturwissenschaft
lichem oder mythologischem. Wie Jed Mayer beschreibt: 

Lovecraft’s work offers an extended challenge to what animal rights activists and the
orists have dubbed speciecism, the privileging of one species (Homo Sapiens) over all 
others, the latter of which are deemed void of subject status and hence unworthy of 
moral concern.302 

Mayer schlägt vor, »the author’s racial prejudices within a broader posthumanist per
spective, one that subverts constructions of human uniqueness and superiority«303 zu 
lesen. So werde »[t]he racism that provided the author with an extensive vocabulary of 
loathing […], paradoxically, the means by which his stories achieve intimate contact with 
the feared other«304. Auf diese Weise möchte ich die Texte hier auch lesen – und dadurch 
gerade die Ambiguitäten herausarbeiten, die der Fokus auf das Nichtmenschliche offen
legt. 

Diese Darstellungsweisen sorgen für eine Ermächtigung des Tieres in der Fiktion.305 
Die Texte stellen dabei stets auch die Frage nach der literarischen Eignung der darin arti
kulierten Themen und räumen dem gesellschaftlich und diskursiv Ausgegrenzten einen 
literarischen Raum ein, der mit den Möglichkeiten der Fiktion Ungerechtigkeiten und 
Widerstandspotenziale ausloten kann. Gleichzeitig werden typische Tierdarstellungen 
aufgegriffen und verkehrt,306 sodass die Texte auch im literarischen Tierdiskurs störend 
wirken. Haacke zeigt auf, dass – ebenso wie die Tiere hybride Wesen sind307 – sich die 
Texte nur schwer fassen lassen, sodass diese »resist adhering to any single ideological 
doctrine of truth, ethics or politics«308. Dadurch verweisen sie auf das Tierwerden als 
Möglichkeit des Widerstands – allen voran im Schreiben und Lesen selbst. Dies wird 
noch deutlicher, wenn man diese Ausdeutung um eine Analyse der narrativischen Aspek
te ergänzt. 

302 Mayer, Jed: »Race, Species, and Others. H.P. Lovecraft and the Animal«. The Age of Lovecraft. Hg. von 
Carl H. Sederholm und Jeffrey Andrew Weinstock. University of Minnesota Press, 2016. S. 118. 

303 Ebd. S. 119. 
304 Ebd. S. 130f. 
305 Vgl. Harel: Kafka’s Zoopoetics. S. 77. 
306 Vgl. Harel: »Investigations of a Dog, by a Dog«. S. 52; Lehmann: »Ars Simia – Ästhetische und an

thropologische Reflexion im Zeichen des Affen«. S. 331; Renner, Ursula: »›Jetzt aber war der Mensch 
auch ein Tier geworden.‹ Verwandlungsgeschichten um 1900«. Die biologische Vorgeschichte des Men
schen. Zu einem Schnittpunkt von Erzählordnung und Wissensformation. Hg. von Johannes F. Lehmann 
et al. Rombach Verlag, 2012. S. 247. 

307 Vgl. Haacke: »Kafka’s Political Animals«. S. 141. 
308 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

5.2 Narrativische Aspekte 

Im Folgenden soll es um die erzählerischen Mittel gehen, mit denen die oben genannten 
Themen in den Texten Kafkas und Lovecrafts bearbeitet werden. Dabei möchte ich ins
besondere zeigen, dass die inhaltliche und die formale Ebene hier auf besondere Weise 
zusammenhängen und -arbeiten. Mich interessieren erstens die in den Texten entwi
ckelten Topographien und wie diese ökosystemische Zusammenhänge andeuten, zwei
tens Topoi der Unsagbarkeit, die anthropozentrische Sprachgrenzen thematisieren, so
wie drittens die Rhizomatik als Erzählprinzip. Anhand dessen möchte ich herausarbei
ten, welche Aussagen der Einsatz eben dieser Mittel über Sprache und Literatur trifft. 

5.2.1 Topographien und Naturdarstellungen 

Bei der Untersuchung der Topographien und ihrem Zusammenhang mit Naturdarstel
lungen bediene ich mich raumsemantischer Ansätze. Jurij Lotman weist auf die räumli
che Dimension sprachlicher Hierarchisierungen hin: 

Historische und national-sprachliche Raummodelle werden zum Organisationsprinzip 
für den Aufbau eines ›Weltbildes‹ – eines ganzheitlichen ideologischen Modells, das 
dem jeweiligen Kulturtyp eigentümlich ist. Vor dem Hintergrund solcher Strukturen 
gewinnen dann auch die speziellen von diesem oder jenem Text oder einer Gruppe 
von Texten geschaffenen räumlichen Modelle ihre Bedeutsamkeit.309 

Das Sujet als semantische Grenzüberschreitung310 ist dann laut ihm ein »›revolutionäres 
Element‹ im Verhältnis zum ›Weltbild‹«311. Die in den untersuchten Texten vorliegenden 
Raummodelle und grenzüberschreitenden Elemente möchte ich in diesem Kapitel ge
nauer in den Blick nehmen – insbesondere aus einer ökokritischen Perspektive. 

Kafka und Lovecraft setzen ein Spiel mit den Topographien von Natur und Kultur, 
unten und oben ein, um tradierte Zuschreibungen durch ebensolche revolutionären Ele
mente zu unterlaufen und Ordnungen zu stören. Bei Kafka und Lovecraft werden in den 
Texten gleichermaßen konsequent sinnstiftende Bedeutungsmuster unterlaufen, um so 
mit der basalen Unterscheidung von Kultur und Natur zu brechen – stattdessen bilden 
sie naturecultures ab. 

5.2.1.1 Horizontal: Natur, Kultur und alles dazwischen 
Im Bericht werden Natur- und Kultursphäre als getrennte Bereiche etabliert, die sich 
an Rotpeters Körper aufspannen, der dazwischen oszilliert. Er ist eine »Schwellenexis
tenz«312. Sein Übergang zwischen den Bereichen wird symbolisiert durch das Bild des 
Tores, also eine räumliche Metapher: 

309 Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Übersetzt von Rolf-Dietrich Keil. Wilhelm Fink, 
41993 [1972]. S. 313. 

310 Vgl. ebd. S. 332. 
311 Ebd. S. 339. 
312 Neumeyer: »5.18 Franz Kafka«. S. 393. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 161 

War mir zuerst die Rückkehr, wenn die Menschen gewollt hätten, freigestellt durch das 
ganze Tor, das der Himmel über der Erde bildet, wurde es gleichzeitig mit meiner vor
wärts gepeitschten Entwicklung immer niedriger und enger; wohler und eingeschlos
sener fühlte ich mich in der Menschenwelt; der Sturm, der mir aus meiner Vergangen
heit nachblies, sänftigte sich; heute ist es nur ein Luftzug, der mir die Fersen kühlt; und 
das Loch in der Ferne, durch das er kommt und durch das ich einstmals kam, ist so klein 
geworden, daß ich, wenn überhaupt die Kräfte und der Wille hinreichen würden, um 
bis dorthin zurückzulaufen, das Fell vom Leib mir schinden müßte, um durchzukom

men. (BA 299f) 

Diese Metapher steht dem Wind als Bild aus dem natürlichen Bereich gegenüber, wobei 
die Opposition von Sturm und Luftzug den Akt der Zähmung widerspiegelt, den auch 
Rotpeter durchmacht. Im Prozess von Rotpeters Menschwerdung werden Freiheit und 
Ausweg gegeneinander ausgespielt: »Nein, Freiheit wollte ich nicht. Nur einen Ausweg; 
rechts, links, wohin immer.« (BA 305, vgl. auch 303f., 306, 308, 311, 312) Freiheit ist un
ter den diskursiven Bedingungen unmöglich, der Ausweg liegt somit weniger in Rotpe
ters Angleichung, sondern in der Richtungslosigkeit seiner Existenz, seinem Zwischen
zustand, der als subversiver Akt Grenzen verwischt. Als rhizomorph erweist sich dann 
zudem die umgekehrte Kausalität, auf die Rotpeter sich stützt: »Löst man aber die Er
füllungen ein, erscheinen nachträglich auch die Versprechungen genau dort, wo man 
sie früher vergeblich gesucht hat.« (BA 307) Freiheit wird als Naturmetapher gefasst, 
im »Weltmeer« als besserem Ausweg, im Schlagen in die »Büsche«. Dabei deutet sich 
im Einklang mit der rhizomorphen Logik zugleich an, dass diese Freiheit in der Natur 
ebenfalls bloß Illusion ist – ist die Natur als das Andere doch ebenfalls bloß Ergebnis 
menschlicher Konstruktion. Auch das impliziert die Untrennbarkeit von Natur- und Kul
turraum. 

Grenzen zwischen den Sphären werden gezogen, die sich etwa in den (explizit als sol
chen benannten) Bildern der »Barriere« (BA 299) oder des »Käfig[s]« (BA 302) konkretisie
ren, zugleich aber unterwandert, übertreten und umgekehrt, Rotpeter ist als »gewesener 
Affe in die Menschenwelt eingedrungen und [hat] sich dort festgesetzt« (BA 300). Da
bei ist die Verortung von Rotpeters Menschwerdung interessant: Sie geschieht ebenfalls 
an einem heterotopischen Ort, im »Zwischendeck des Hagenbeckschen Dampfers« (BA 
302) Neumeyer beschreibt die Erzählung als einen »Text über Grenzen«313. Dieser Grenz
begriff soll hier in seiner ganz konkret räumlichen Dimension in den Blick genommen 
werden – und so deutlich werden, welche Topographien sich in Kafkas Text aufspannen. 

Diese Rückbindung an zeitgenössische Diskurse bestimmt die Machart des Textes, 
der so neues Wissen herstellt und Diskurse enthierarchisiert.314 Das geschieht auch 
durch erzählerische Strategien. Martin Puchner beschreibt das narrative Verfahren 
des Texts als »negative mimesis in which literature remains deliberately at one remove 

313 Ebd. S. 390. 
314 Vgl. dazu Iacomella: »Auswege eines Durchschnittsaffen«. S. 75; Kilcher, Andreas/Kremer, Detlef: 

»Die Genealogie der Schrift. Eine transtextuelle Lektüre von Kafkas Bericht für eine Akademie«. Text
verkehr. Kafka und die Tradition. Hg. von Claudia Liebrand und Franziska Schößler. Königshausen & 
Neumann, 2004. S. 70; Neumeyer: »Ein Leutnant und drei Insekten«. S. 108; Ders.: »5.18 Franz Kaf
ka«. S. 394. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

from the animal and only represents the violent process of anthropomorphization 
itself«315. Dieser Deutung widersprechend möchte ich davon ausgehen, dass der Text 
gerade durch seine Nähe zum Tier den Prozess der Anthropomorphisierung genau 
nachvollziehen kann. 

Dies beruht auf performativen Elementen. So dient der Einsatz von Performativität 
in der Erzählung nicht nur, wie oben analysiert, zur Darstellung der individuellen und 
kollektiven Performanz von Menschlichkeit, sondern auch in einem größeren Kontext 
der diskursiven Inszenierung einer Opposition von Natur und Kultur.316 Julia Stetter be
tont die Bedeutung der Schnapsflasche als Ding in diesem Prozess und deutet diese als 
»klassisches Symptom der literarischen Moderne«317. Diese recht naheliegende Ausdeu
tung unterschätzt das Potenzial eines über die reine Symboldeutung hinausgehenden 
Verständnisses von den Objekten in Kafkas Texten als Akteuren, wie ich sie vornehmen 
möchte. Denn solche Feststellungen sind sicherlich wahr in Bezug auf alle nichtmensch
lichen Aktanten bei Kafka, allerdings bleiben diese noch zu anthropozentrisch. Mit den 
Theorien des Nonhuman Turn lässt sich genauer aufzeigen, dass es gerade die nicht
menschlichen Entitäten sind, die in den Texten Kafkas Grenzen überqueren, hinterfra
gen und so Ordnungshierarchien rhizomorph unterlaufen. 

In Die Verwandlung tun sich innerhalb der Wohnung der Familie Samsa Grenzen auf, 
die durch die Türen zu Gregors Zimmer markiert sind und damit auch Natur- und Kul
turräume gegeneinander abgrenzen. Zu Konflikten innerhalb der Familie kommt es wie
derholt durch Grenzüberschreitungen Gregors.318 Auch eine Opposition zwischen Drin
nen und Draußen ergibt sich, welche die Dichotomie von Natur und menschlicher Woh
nung verstärkt, die Fenster dienen als Übergänge dazwischen (vgl. VW 140). An Gregors 
Zimmer und dessen Umgestaltung selbst wird eine Spannung zwischen Natur- und Kul
turraum verhandelt, die Entfernung der Möbel droht, es »in eine Höhle [zu] verwandeln« 
(VW 162). Gregor ist darin gefangen, wie die Formulierung, er sei »ausgebrochen« (VW 
168), impliziert. Diese öffnet zudem einen weiteren Assoziationsraum, der Gefangen
nehmen als institutionelle Praxis suggeriert, sowohl in seiner tierlich-ökologischen (Zoo) 
als auch in seiner menschlich-gesellschaftlichen (Gefängnis) Dimension, die letztlich zu
sammenhängen, wie in Kapitel 5.1.3.3 ausgeführt. 

Die Differenz von Kultur und Natur, von Mensch und Tier wird gleichzeitig wieder
um verunsichert durch eine Auflösung von Ordnungsmustern. Zunächst bemüht sich 
die Schwester noch, Ordnung in Gregors Zimmer zu schaffen (vgl. VW 187). Zunehmend 
versinkt das Zimmer allerdings durch Vernachlässigung in Chaos (vgl. VW 177). Die 
Grenzen zwischen Ordnung und Chaos, Natur- und Kulturraum konstituieren sich 

315 Puchner: »Performing the Open«. S. 28. 
316 Vgl. Schumacher, Eckhard: »Die Kunst der Trunkenheit. Franz Kafkas Ein Bericht für eine Akademie«. 

Trunkenheit. Kulturen des Rausches. Hg. von Thomas Strässle. Rodopi, 2008. S. 188f.; von Jagow, Betti
na: »Rotpeters Rituale der Befriedung: Ein zweifelhafter ›Menschenausweg‹. Franz Kafkas ›Bericht 
für eine Akademie‹ aus eth(n)ologischer Perspektive«. Zeitschrift für Germanistik. Ausg. 12, Nr. 3, 
2002. S. 607. Neumann spricht von einem »Gründungstheater[] der Kultur« (»›Ein Bericht für eine 
Akademie‹. Kafkas Theorie vom Ursprung der Kultur«. Franz Kafka. Ein Landarzt. Interpretationen. 
Hg. von Elmar Locher und Isolde Schiffermüller. Edition Sturzflüge, 2004. S. 293). 

317 Vgl. Stetter: »Die Schnapsflasche in Kafkas Ein Bericht für eine Akademie«. S. 240. 
318 Vgl. Harzer: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg«. S. 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 163 

anhand der (offenen und geschlossenen) Türen als Übergänge zwischen den Sphären.319 
Den Beginn der diegetischen Geschehnisse markiert eine Grenzverwischung, symboli
siert durch die geöffnete Tür: »Man hörte gar nicht die Türe zuschlagen; sie hatten sie 
wohl offen gelassen, wie es in Wohnungen zu sein pflegt, in denen ein großes Unglück 
geschehen ist.« (VW 131) Bernhard Winkler beschreibt Gregors Zimmer als Heteroto
pie.320 Dies ist insbesondere zutreffend in seiner semantischen Dimension, geschieht 
dort doch eine Umkehr der Ordnung, die letztlich die Umgebung stabilisiert.321 

Im Grunde geht es hier um eine erneute Grenzziehung, eine Störung der Ordnung, 
die überwunden wird. Die Verwandlung Gregors geht einher mit einer Umkehr der eta
blierten Familienhierarchie: Der Vater übernimmt die ökonomische Position des Versor
gers, die zuvor Gregor innehatte.322 Gegen Ende der Erzählung ergibt sich ein retardie
rendes Moment der vorübergehenden Grenzöffnung: 

[I]mmer gegen Abend [wurde] die Wohnzimmertür […] geöffnet […], so daß er, im Dun
kel seines Zimmers liegend, vom Wohnzimmer aus unsichtbar, die ganze Familie beim 
beleuchteten Tische sehen und ihre Reden, gewissermaßen mit allgemeiner Erlaubnis, 
also ganz anders als früher, anhören durfte. (VW 172) 

Die Grenzen schließen sich nach der großen Konfrontation mit den Zimmerherren je
doch wieder, die Tür wird »eiligst zugedrückt, festgeriegelt und versperrt« (VW 193). 

Es ergeben sich rhizomorphe, fluchtlinienartige Kreisordnungen, die der ursprüng
lichen geregelten Viereckskonstellation der Familie gegenüberstehen und in denen sich 
logische Brüche offenbaren: »[D]er Vater [machte] rechts der Mutter Vorwürfe, daß sie 
Gregors Zimmer nicht der Schwester zur Reinigung überließ; links dagegen die Schwes
ter anschrie, sie werde niemals mehr Gregors Zimmer reinigen dürfen.« (VW 178) Auch 
die Wohnung ist kreisförmig gebaut, Gregors Zimmer hat wie der Bau mehrere Ein
gänge. Doch das Potenzial der Grenzverwirrung, das sich in der Vorstellung von einem 
funktionierenden Zusammenleben über die Speziesgrenze hinweg andeutet, scheitert. 
So stabilisiert sich dann auch wieder die innerfamiliäre Ordnung, es befindet sich wie
der »jeder auf seiner Seite« (VW 194). Zum Schluss sind auch Natur- und Kulturgrenzen 
wieder stabil, ›Stadt‹ und ›Natur‹ als das »Freie vor [der] Stadt« (VW 199) stehen sich ge
genüber. 

Auf Rezeptionsebene geschieht jedoch das Gegenteil: Der Text stellt die Frage nach 
einer »neuen Ordnung« (VW 197, vgl. auch 145), die nicht nur Gregors Überleben, sondern 
auch eine Gemeinschaft von Tier, Mensch und Umwelt ermöglichen würde. Gregors Ver
wandlung deutet auf das Potenzial eines Lebens im Einklang mit der Umwelt hin. Dafür 
wird ein Zusammenhang zwischen Lebewesen und Natur etabliert. Gregor reagiert als 
Tier emotional auf Wetterumschwünge: »das trübe Wetter – man hörte Regentropfen auf 
das Fensterblech aufschlagen – machte ihn ganz melancholisch« (VW 116); »aber leider 

319 Vgl. ebd.; Theisen: »Naturtheater«. S. 287. 
320 Vgl. Winkler, Bernhard: »Der kontaminierte Käfer«. S. 81. 
321 Vgl. Foucault, Michel: »Des espaces autres«. Dits et écrits 1954–1988. Band 4. 1980–188. Hg. von Da

niel Defert und François Ewald. Gallimard, 1994 [1984]. S. 757. 
322 Vgl. Poppe: »3.2.2 Die Verwandlung«. S. 171f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

war aus dem Anblick des Morgennebels, der sogar die andere Seite der engen Straße ver
hüllte, wenig Zuversicht und Munterkeit zu holen« (VW 122f.). Diesen Zusammenhang 
mit der Umwelt symbolisiert schließlich auch die ununterscheidbare Vereinigung von 
Himmel und Erde, die Gregor beobachtet (vgl. VW 156). Sein Bewusstsein für die Jahres
zeiten (vgl. VW 179, 196) steht im Gegensatz zum ökonomisierten Jahreszyklus: »[E]s ist 
zwar nicht die Jahreszeit, um besondere Geschäfte zu machen, das erkennen wir an; aber 
eine Jahreszeit, um keine Geschäfte zu machen, gibt es überhaupt nicht, Herr Samsa, 
darf es nicht geben.« (VW 129) Gregor fühlt seine Position in diesem Zusammenhang, 
»als vertreibe ihn eine unsichtbare, gleichmäßig fortwirkende Kraft« (VW 134). Es ste
hen bei der im Text beschriebenen Neuordnung also Ordnungsmodelle auf dem Spiel, 
die das gesellschaftliche Leben organisieren323 – wie bei Lovecraft. 

In Der Bau werden Grenzen von Natur- und Kulturraum zwischen Bau und Außen
welt aufgezogen. Dies hat unmittelbar mit den Themen von Natur und Tierlichkeit zu 
tun, die im Text eine Rolle spielen. Die zentrale Dichotomie des Textes ist ein »Vergleich 
zwischen meinem sicheren Bau und dem sonstigen Leben« (DB 595). Der Bau ist co
diert als »Wohnung« (DB 603), als »Haus« (DB 588f., 591), als »Burg« (DB 601), also be
legt mit menschlichen Begrifflichkeiten. Das Tier erzählt von seinem eigenen Versuch 
der Landeroberung, in dem es versucht, der Teile des Baus »Herr« (DB 589, 593) zu wer
den, die »von [s]einen Scharrpfoten noch völlig unberührt[]« (DB 621) sind. Vermeint
lich stehen sich in der Logik des Tieres natürlicher Gewaltzusammenhang anhand der 
»Gegnerschaft der Welt« (DB 592) sowie des »Vernichtungskampf[s]« (ebd.) und Schutz 
im Kulturraum gegenüber. Genau diese Annahme erweist sich aber im Verlauf des Tex
tes als Irrtum, da die Abgeschlossenheit des Kulturraums gegen die Natur letztlich als 
Illusion entlarvt wird. Hinterfragt wird diese Vorstellung des Baus als hermetisch abge
schlossenem System zuerst durch einen Perspektivwechsel: 

Ich suche mir ein gutes Versteck und belauere den Eingang meines Hauses – diesmal 
von außen – tage- und nächtelang. Mag man es töricht nennen, es macht mir eine un
sagbare Freude, mehr noch, es beruhigt mich. Mir ist dann, als stehe ich nicht vor mei

nem Haus, sondern vor mir selbst, während ich schlafe, und hätte das Glück, gleich
zeitig tief zu schlafen und dabei mich scharf bewachen zu können. (DB 590f., vgl. auch 
596) 

Diese doppelte Identität von Beobachtendem und Beobachteten drückt sich auch in der 
schizophrenen (vgl. KA 121f.) Selbstansprache aus: »Wie? Dein Haus ist geschützt, in sich 
abgeschlossen. Du lebst in Frieden, warm, gut genährt, Herr, alleiniger Herr über eine 
Vielzahl von Gängen und Plätzen.« (DB 589) Die Natur, die außen vermutet wird, befin
det sich nicht nur im Inneren des Baus, sondern auch im Inneren des Tieres selbst; ein 

323 Laut Jackson geht es in Die Verwandlung um die Welt der Objekte (vgl. Fantasy: The Literature of Sub
version. S. 41) und die Räume dazwischen (vgl. ebd. S. 48) sowie die semantisch-semiotische Ord
nung (vgl. ebd. S. 41) des Symbolischen und Imaginären (vgl. ebd. S. 178). So würden Vision und 
Sprache (vgl. ebd. S. 30) bzw. Diskurs (vgl. ebd. S. 161) problematisiert. Sie beschreibt die Geschich
te somit als »a movement from self to other in protest against an oppressive reality, progressively 
withdrawing from a culture’s ›humanizing‹ schemes« (ebd. S. 160). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 165 

Entkommen ist unmöglich. So wird auch die Vorstellung einer grundsätzlichen »Geg
nerschaft« (DB 592) der natürlichen Umwelt, die über ein sich in ökosystemischer Not
wendigkeit begründendes Opfer-Beute-Schema hinausgeht, hinterfragt. Denn die Be
drohung durch das Zischen, so ist impliziert, kommt gar nicht unbedingt von außen, 
sondern könnte auch vom Tier selbst kommen bzw. seiner Fantasie entspringen. 

Zugleich deutet sich die Möglichkeit von Freiheit in Natur, Wildnis, Wildheit an: 

Aber im Freien bin ich eigentlich nicht, zwar drücke ich mich nicht mehr durch die Gän
ge, sondern jage im offenen Wald, fühle in meinem Körper neue Kräfte, für die im Baue 
gewissermaßen kein Raum ist, nicht einmal auf dem Burgplatz und wäre er zehnmal 
größer, auch ist die Ernährung draußen eine bessere, die Jagd zwar schwieriger, der Er
folg seltener, aber das Ergebnis in jeder Hinsicht höher zu bewerten, das alles leugne 
ich nicht und verstehe es wahrzunehmen und zu genießen, zumindest so gut wie jeder 
andere, aber wahrscheinlich viel besser, denn ich jage nicht wie ein Landstreicher aus 
Leichtsinn oder Verzweiflung, sondern zweckvoll und ruhig. (DB 590) 

Hier zeigt das Tier kurzzeitig genuin tierliches Verhalten; es jagt nicht wie ein Mensch, 
sondern mit Instinkt. Das ›zweckvolle‹ Jagen steht im Gegensatz zum selbstzweckhaften 
Bauen. Es deutet sich hier das Potenzial eines ›naturverbundeneren‹ Lebens an, von dem 
sich das Tier eigentlich lossagt. 

Das Tier befindet sich auf der Grenze der beiden Sphären von Natur und Kultur, In
nen und Außen und so in keiner von beiden,324 es ergibt sich eine »Spaltung zwischen 
Subjekt und Objekt«325, wobei das Außen als Gefahr, als Gegner gedeutet wird.326 Emrich 
schlussfolgert: »Erst wenn die Spaltungen zwischen Subjekt und Objekt aufgehoben und 
durchschaut wären, könnte eine ›gute‹, freundlich geordnete Welt entstehen.«327 Diese 
Deutung lässt sich um den ökologischen Kontext erweitern und deutet dann auf die Mög
lichkeit eines friedvollen ökosystemischen Zusammenlebens hin. Thermann beschreibt, 
dass das Tier mit dem Bau auch dessen Umwelt konstruiert328 – die Gestaltung des An
deren wird hier also vorgeführt als Teil der Konstruktion einer eigenen Identität. Daraus 
wird deutlich, wie sich Natur und Kultur als Begrifflichkeiten aneinander konstituieren, 
wobei Natur als Objekt, als das Andere konstruiert wird, das als bedrohlich empfunden 
wird. Wie im Falle Rotpeters zeigt sich aber gleichzeitig, dass die Konstruiertheit des 
Wilden die Flucht eben dorthin unmöglich macht – die Überblendung von Natur- und 
Kulturräumen verstärkt den Eindruck eines ausweglosen Zusammenhangs. 

Raumsemantisch ergeben sich Übergänge zwischen den Sphären. Die Grenze da
zwischen wird beschrieben als »(Fall-)Tür« (DB 590, 593, 594f.), was zum einen wieder
um Konnotationen aus dem menschlichen Raum zulässt und zum anderen eine inter
textuelle Verbindung zu Die Verwandlung herstellt, wo sich, wie gezeigt, ähnliche raum
semantische Grenzziehungen und -aufhebungen ergeben. Diese Übergänge wirken het

324 Vgl. Emrich: Franz Kafka. S. 176. 
325 Ebd. S. 178. 
326 Vgl. ebd. S. 184f. 
327 Ebd. S. 186. 
328 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

erotopisch,329 durch sie ist Umkehr möglich: »[W]as oben Müdigkeit ist, gilt hier nicht 
als solche. […] [D]as alles verwandelt meine Müdigkeit in Unruhe und Eifer.« (DB 603) 
Der Übergang in den Bau ist auch heterochronisch;330 darin herrscht »endlose Zeit« (DB 
604). Darüber hinaus öffnen sich Zwischenräume zwischen beiden Sphären, wie etwa 
die Vorstellung von einem »Hohlraum […] auf dem Körper des Burgplatzes […] und doch 
nicht in seinem eigentlichen Raum« (DB 611) verrät. Das Leben in diesem Grenzbereich 
erscheint dem Tier verlockend, aber unmöglich und geradezu naiv: »Es ging soweit daß 
ich manchmal den kindischen Wunsch bekam überhaupt nicht mehr in den Bau zurück
zukehren sondern hier in der Nähe des Eingangs mich einzurichten.« (DB 592) Die feh
lende Kommasetzung unterstützt die Wirkung eines sprachlichen Baus, in dem sich das 
Tier ebenso wie im natürlichen Bau verirrt und verfängt. 

Dorit Müller beschreibt die Bedeutung des Hohlraums im Text als »Denkfigur, wel
che den Prozess der Konstruktion von Dichotomien ad absurdum führt«331. Der Hohl
raum als Ort der Wissenskonstruktion eröffnet dann auch Möglichkeiten von Vermitt
lung zwischen Kultur und Natur, Mensch und Tier. Denise Reimann hält allerdings fest: 

[D]ieser Hohl- und Möglichkeitsraum, in dem eine ›Verständigung‹ zwischen Men

schen und Tieren jenseits von anthropozentrischen Bestimmungen möglich wird, 
kann als zukünftiger zwar literarisch imaginiert, aber […] wohl niemals eingelöst 
werden.332 

Somit ist es die Literatur selbst, die hier ihr Potenzial als Hohlraum erprobt. Im Wider
spruch zu Reimann möchte ich allerdings argumentieren, dass dieses sprachliche Expe
riment seine Realisierbarkeit durchaus antizipiert. 

Die zunehmend chaotische Konstruktion des Baus wird gespiegelt in der rhizomor
phen textlichen Semantik und Syntax:333 

Schlimmer ist es, wenn es mir manchmal, gewöhnlich beim Aufschrecken aus dem 
Schlafe, scheint, daß die gegenwärtige Aufteilung ganz und gar verfehlt ist, große Ge
fahren herbeiführen kann und sofort eiligst ohne Rücksicht auf Schläfrigkeit und Mü

digkeit richtiggestellt werden muß, dann eile ich, dann fliege ich, dann habe ich kei
ne Zeit zu Berechnungen; der ich gerade einen neuen, ganz genauen Plan ausführen 
will, fasse willkürlich, was mir unter die Zähne kommt, schleppe, trage, seufze, stöhne, 
stolpere und nur irgendeine beliebige Veränderung des gegenwärtigen mir so überge
fährlich scheinenden Zustandes will mir schon genügen. (DB 583) 

329 Vgl. Foucault: »Des espaces autres«. S. 756. 
330 Vgl. ebd. S. 759. 
331 Müller, Dorit: »Kafkas Bau als literarischer Raum des Wissens«. Die Räume der Literatur. Exemplari

sche Zugänge zu Kafkas Erzählung »Der Bau«. Hg. von Dorit Müller und Julia Weber. De Gruyter, 2013. 
S. 60. 

332 Reimann, Denise: »›Ein an sich kaum hörbares Zischen‹. Kafka und die Tierphonographie um 
1900«. Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko Steffens. Königshausen & Neu
mann, 2015. S. 444. 

333 Vgl. Simons, Oliver: »Diagrammatik – Kafka mit Deleuze«. Die Räume der Literatur. Exemplarische 
Zugänge zu Kafkas Erzählung »Der Bau«. Hg. von Dorit Müller und Julia Weber. De Gruyter, 2013. 
S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 167 

Verstärkt wird diese Wirkung durch die Untrennbarkeit von Analepsen und Haupthand
lung, von Spekulationen und diegetischem Geschehen. Der Text verwirrt sich selbst und 
muss innehalten: »Wie standen die Dinge zuletzt? Das Zischen war schwächer gewor
den? Nein es war stärker geworden.« (DB 629) Dichotomien werden umgekehrt und er
scheinen letztlich gleichzeitig: »[E]in Nichts, an das man sich, ich will nicht sagen, ge
wöhnen könnte, nein gewöhnen könnte man sich daran nicht […], hoffe ich. Und hoffe es 
auch wieder nicht, […] Der neue vernünftige Plan lockt mich und lockt mich nicht.« (DB 
615f.) Der Bau etabliert auf diese Weise semantische Grenzen, nur um diese sogleich zu 
untergraben und wirkt so auch in seiner semantischen Struktur rhizomorph. Schließlich 
hinterfragt das Tier seine eigene Prämisse und verliert so jegliche logische Eindeutigkeit: 

Man hat das Gefühl, als hätte man den Bau niemals eigentlich zur Verteidigung gegen 
einen Angriff eingerichtet, die Absicht hatte man, aber entgegen aller Lebenserfah
rung schien einem die Gefahr eines Angriffs und daher die Einrichtungen der Vertei
digung fernliegend oder nicht fernliegend (wie wäre das möglich!) (DB 619f., vgl. auch 
599) 

Diese »gleitend paradoxe«334 Argumentationsstruktur ist ein von Kafka häufig verwen
detes Stilmittel und findet sich auch in zahlreichen der anderen hier behandelten Tex
te. Dies wirkt wiederum mit der oben analysierten Grundkonstellation aus Rationalität 
und Ordnung gegen Willkür und Chaos. Liu Yongqiang spricht von einer »Herstellung 
und gleichzeitige[n] Zerstörung der Raumordnung als Sinnordnung«335. Yongqiang geht 
nicht weiter darauf ein, wie diese Sinnordnung konkret ausgestaltet ist, doch zeigt sich 
durch die hier vorgenommene Analyse, wie sehr die räumliche Umordnung einhergeht 
mit der Verunsicherung einer ganzen epistemologischen Ordnung zugunsten eines Al
ternativmodells, das keine Ordnungen erschafft und keine Hierarchien erstellt und das 
sich konkret an der Natur orientiert. 

Materiell-natürlicher und textlicher Bau verhalten sich so parallel, worauf Doppel
deutigkeiten wie »Bauversuche« (DB 576) oder »Erstlingswerk« (DB 587) hinweisen. Es 
wird eine Ähnlichkeit zwischen Schreiben und Bauen etabliert. Dies hat dazu geführt, 
dass der Text von der Forschung überwiegend als selbstreflexives Werk rezipiert worden 
ist.336 Jedoch bedeutet diese Parallele keineswegs, dass es hier nur ums Schreiben geht. 
Sondern vielmehr wird so aufgezeigt, inwiefern das Wirken des Tieres in natürlicher 
Umgebung dem Akt des Schreibens gleicht – wie sich das Tier in die Natur einschreibt. 
Dies wirkt zusammen mit der generellen Verunsicherung von Mensch-Tier- bzw. Natur- 
Kultur-Binaritäten, an denen der Text mit seiner rhizomorphen Struktur arbeitet. Zu
dem hängt es zusammen mit dem von Deleuze und Guattari vorgeschlagenen Intertex
tualitäts-Konzept, auf das später ausführlich eingegangen werden soll, das dann auch 
außertextliche Elemente wie materielle Natur einschließen kann. 

334 Neumann, Gerhard: »Umkehrung und Ablenkung: Franz Kafkas ›Gleitendes Paradox‹«. Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Ausg. 42, 1968. S. 705. 

335 Yongqiang, Liu: »Auf der Schwelle zwischen Raum- und Sinnordnung – Strategien der Raum- und 
Sinnkonstruktion bei Adalbert Stifter und Franz Kafka«. Literaturstraße. Ausg. 18, Nr. 2, 2017. S. 116. 

336 Vgl. z.B. Politzer: Franz Kafka. S. 319. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

So wird der Text selbst ein Zwischenraum, in dem zusätzlich die Sprache proble
matisiert und versucht wird, ihre Grenzen auszuloten – genauso, wie auch Deleuze und 
Guattari es vorschlagen. Somit ist nicht der Bau als materielle, diegetische Struktur das 
Rhizom, sondern vielmehr der Text Der Bau in seiner zirkulären argumentativen Ausge
staltung, seiner Untergrabung (raum-)semantischer Oppositionen und Grenzziehung, 
seiner syntaktischen und erzählerischen Verunsicherung, die hier analytisch nachge
wiesen worden sind. Diese stehen in direkter Verbindung zu den Natur- und Umwelt- 
Aspekten des Textes. Seine Rolle als Schlüsseltext für das Rhizom-Konzept muss daher 
verstanden werden als Beschreibung eben jenes Moments des Schwankens der Ordnung, 
der Spannung zwischen dem rationalistischen Ordnungsprinzip und dem Naturprinzip 
des planungslosen Zusammenwirkens, wobei letzteres die Oberhand gewinnt. Um die
se Überlegungen zu ergänzen, sollen zum Ende dieses Kapitels einige weiterführende 
Gedanken zur Bau-Metapher bei Kafka und Deleuze/Guattari folgen. 

Ähnliche Dynamiken der Verunsicherung und (Re-)Stabilisierung ergeben sich bei 
Lovecraft. Das Haus in Rats ist besetzt mit Natur-Begriffen, es wird beschrieben als 
»shell-like ruin« (RW 374). Es ist markiert als Ort zwischen Kultur und Natur, indem 
es zum einen verschiedene architektonische Stile vereint (vgl. RW 375) und zugleich 
überwachsen ist von »moss and mould« (ebd.) und durchzogen von »moss, bats, and 
cobwebs« (RW 376). Es ist ein Raum des Dazwischen, platziert an der Schwelle: »covered 
with lichens and honeycombed with rooks’ nests, perched perilously upon a precipice, 
and denuded of floors or other interior features save the stone walls of the separate 
towers« (RW 377). Dabei löst es Unbehagen und starke negative Gefühle bei den Dorfbe
wohner:innen aus (vgl. ebd.). Zu Beginn sind Kultur- und Naturräume streng getrennt 
und hierarchisch geordnet: »[T]he priory overlooked a desolate valley.« (RW 375, vgl. 
auch 392) Diese Ordnung erhält sich zunächst selbst: Das Haus ist »surrounded by ex
tensive gardens which needed no walls to exclude a frightened populace« (RW 378). Nach 
den Geschehnissen kann sie jedoch nicht wiederhergestellt werden und wird schließlich 
durch die Sprengung des Gebäudes (vgl. RW 375) endgültig aufgehoben. 

Die angenommene stabile Genealogie wird hier mit eben jener Metapher beschrie
ben, die Deleuze und Guattari so vehement kritisieren; der des »family tree« (RW 376). 
Der Bruch in dieser Genealogie wird raumsemantisch markiert durch den Umzug über 
den Atlantik sowie textsemantisch durch die Namensänderung von de la Poer zu Del
apore (vgl RW 374f.). Doch diese klare Trennung wird im Verlauf der Geschichte unsicher 
gemacht, indem offenbar wird, dass weder die räumliche noch die sprachliche Verände
rung für Delapore eine Distanzierung von der eigenen Herkunft ermöglichen. Das evo
ziert durch die Verbindung mit der Tierthematik und dem Verwandlungsmoment auch 
die arbiträr gezogene Grenze zwischen Mensch und Tier, die so hier ebenfalls fragwür
dig wird. Dies wirkt zusammen mit dem oben analysierten Bezug auf den Evolutions
kontext. 

Die Durchquerung semantischer Strukturen geschieht wiederum durch die Natur: 
»unless perhaps the action of water through more than seventeen centuries had eaten 
winding tunnels which rodent bodies had worn clear and ample. . .« (RW 388). Der 
»draught of air« (RW 389), der zugleich handlungstreibendes Element ist, deutet eine 
Verbundenheit der verschiedenen Ebenen an, die unterschiedliche Stufen der darge
stellten menschlich-tierlichen Naturkulturgeschichte repräsentieren – eine interessante 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 169 

Parallele zur Rolle des Windes in Kafkas Bericht. Als wortwörtlich grenzüberschreitendes 
Naturelement, gegen das der Mensch zudem machtlos ist, dient es in beiden Fällen als 
Bild für die mögliche Rückkehr zur Natur, die zugleich bedrohlich und verheißungsvoll 
erscheint. 

Das Unheimliche liegt in der Natur, die Unbeschreibliches zutage bringt, in den 

wails and howlings in the barren, windswept valley beneath the limestone cliff; of the 
graveyard stenches after the spring rains; of the floundering, squealing white thing on 
which Sir John Clave’s horse had trod one night in a lonely field (RW 379f.). 

Irgendetwas stimmt mit der Natur in der diegetischen Welt nicht, sie bringt eine »dis
proportionate abundance of coarse vegetables« (RW 380) hervor. Auch das drohende Un
heil erscheint in Naturbildern, indem es sich als »cloud« (RW 374, vgl. auch 375, 379) an
kündigt. Dabei werden auch reale, seltsame Naturereignisse zitiert, wie etwa die »suspi
cion of aurora in the sky« (RW 383), die daran mitwirken, die erschreckenden Gescheh
nisse zu plausibilisieren. Insbesondere die Rolle der Semantik von Licht und Dunkelheit 
in der Erzählung ist eine weiterführende Untersuchung wert – die hier jedoch zu weit 
führen würde. 

Die Ratten werden durch ihre Fähigkeit, raumsemantische Ordnungen zu durchbre
chen, charakterisiert: »These creatures, in numbers apparently inexhaustible, were en
gaged in one stupendous migration from inconceivable heights to some depth conceiv
ably, or inconceivably below.« (RW 385) Somit sprengen sie räumliche und sprachliche 
Muster, übersteigen Kategorien. Die im Text etablierten Ordnungsmuster unterlaufen 
sie, indem sie »devour[] beasts and man alike« (RW 384) und »feast on the dead and the 
living« (RW 395f.). So wie sie sich raumsemantisch durch das gesamte Haus bewegen, 
stören sie auch textsemantisch. 

Mit der Verwandlung des Erzählers in eine Ratte endet der Text auf eben diesem 
Moment der Störung von festen Kategorien und raumsemantischen Abgrenzungen. An 
dieser Stelle geraten auch Gender-Kategorien durcheinander: »Thornton, the psychic in
vestigator, actually fainted in the arms of the dazed man who stood behind him.« (RW 
392) Das Ende des Textes erzählt ein Zwischenwesen, dessen Identität zwischen Delapo
re und de la Poer, zwischen Mensch und Ratte nicht eindeutig ist und dessen Selbst daher 
nicht gefestigt ist, wie sich in der Verschiebung der Schuld vom Ich auf die Ratten (vgl. 
RW 396) zeigt. Das Erzählen selbst wird an diesem Moment instabil, die Verstrickung 
des beobachtenden Ich in seine Umwelt verunmöglicht die literarische Produktivität und 
führt zum Abbruch der Geschichte. Dies wird verstärkt, indem sich die Geschichte selbst 
unterbricht und eine vorher nicht etablierte Schreibsituation andeutet: »I must be very 
deliberate now, and choose my words.« (RW 392). Die Ratten als Semantiken durchbre
chende Akteure sind es, die zum Schluss der Erzählung den sprachlichen Raum einneh
men und damit auch den Text durchlaufen. 

Anhand von Exham Prior entpuppt sich eben die Struktur, die als solide vermutet 
wurde, als in Wahrheit durchlöchert: »These rats, if not the creatures of a madness which 
I shared with the cats alone, must be burrowing and sliding in Roman walls I had thought 
to be of solid limestone blocks…« (RW 388) Die Geschichte bietet hier selbst also auch an, 
sie als Hirngespinst zu deuten – das dann aber Mensch und Katzen gemeinsam ist und 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

sie vereint. Es liegt nahe, dies auch metaphorisch zu lesen, als Bild für eine untergrabe
ne Ordnung, die sich auf unsicher gewordene Kategorien stützt. Die Geschichte ist auch 
eine vom Scheitern rational-logischer Prinzipien: Steven Mariconda identifiziert »decep
tions of logic and the triumph of disorder«337 als Hauptthemen bei Lovecraft. Dem kann – 
anhand der Analyse in Bezug auf epistemologische Fragestellungen – sicherlich zuge
stimmt werden, allerdings mit der Präzisierung, dass bei Lovecraft zwei Ebenen gegen
einander arbeiten: die inhaltliche, auf der eine bestehende Ordnung verstärkt wird, und 
die formale, auf der diese mithilfe der hier analysierten narrativischen Aspekte unter
graben wird – im Gegensatz zu Kafka, bei dem beide Dimensionen zusammenwirken. 

Die Erzählung The Colour Out of Space liefert weitere Hinweise auf dieses Wirken von 
topographischen Mustern bei Lovecraft – und deren Zusammenhang mit Darstellungen 
von ökosystemischer Funktionalität. Interessant ist dabei insbesondere die Darstellung 
von einer sich verändernden Natur, die teils groteske Züge annimmt. Die Natur wird 
dort im ersten Satz als wild und von Menschen unberührt eingeführt: »West of Arkham 
the hills rise wild, and there are valleys with deep woods that no axe has ever cut.« (CS 
367) Mit dem Wechsel in die Gegenwart wird eine Landschaft skizziert, die nicht im
mer menschenleer war, aber es nun ist: »[B]ut these are all vacant now, the wide chi
meys crumbling and the shingled bulging perilously beneath low gambrel roofs.« (Ebd.) 
Der Grund dafür wird präzise als nicht real, sondern imaginiert benannt: »It is not be
cause of anything that can be seen or heard or handled, but because of something that 
is imagined.« (Ebd.) Interessant ist hierbei besonders die Betonung der Un-Sinnlichkeit 
des Phänomens. Die Umwelt erscheint in einem dynamischen historischen Prozess von 
gleichzeitig autonomer Entwicklung und menschengemachter Veränderung: 

Traces of the old [road] can still be found amidst the weeds of a returning wilderness, 
and some of them will doubtless linger even when half the hollows are flooded for 
the new reservoir. Then the dark woods will be cut down and the blasted heath will 
slumber far below blue waters whose surface will mirror the sky and ripple in the sun. 
And the secrets of the strange days will be one with the deep’s secrets; one with the 
hidden lore of old oceans, and all the mystery of primal earth. (CS 368) 

Hier stehen sich Bilder von einem menschlichen Eingriff in die Umwelt und einer in sich 
zusammenhängenden Natur gegenüber. Die Natur der Gegend ist verräterisch seltsam: 
»The trees grew too thickly, and their trunks were too big for any healthy New England 
wood.« (Ebd.) Die vertikale Verortung der Gebäude in der Natur mit »only a lone chimney 
or fast-filling cellar« (CS 369) ist auffällig, was die Vorstellung von einer mit Kulturele
menten durchbohrten Landschaft evoziert. Der (literarische) Begriff der »blasted heath« 
(ebd.) steht in enger Verbundenheit mit dieser spezifischen Landschaft: »It was as if the 
poet had coined the phrase from having seen this one particular region.« (Ebd.) Auch hier 
etabliert sich also eine Parallele zwischen Natur und Text, wie sie im Bau zu finden ist. 

337 Mariconda, Steven J.: »Easy as Falling off Logic. A Consideration of Lovecraft and Ligotti as ›Weird 
Realists‹«. Lovecraft and Influence. His Predecessors and Successors. Hg. von Robert H. Waugh. Scare
crow Press, 2013. S. 165. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 171 

Die Geschichte stellt eine Angst vor Umweltverschmutzung und ihren Auswirkun
gen auf den eigenen Körper dar: »[N]othing could bribe me to drink the new city water of 
Arkham.« (CS 371) In dieser Geschichte zeigt sich besonders deutlich Lovecrafts gleich
zeitige Faszination vor und Angst angesichts der Astronomie: Ein Meteorit bringt das 
Unheil auf die Erde. Er schlägt inmitten von Natur- und Kulturraum ein, die hier noch 
ein harmonisches Ganzes bildet: »the trim white Nahum Gardner house amidst its fertile 
gardens and orchards« (ebd.). Diese Implikation trägt auch der sprechende Name Gard
ner, der die Position der Familie als Vermittler zwischen Kultur und Natur markiert. Der 
Lauf der Jahreszeiten und das Altern von Nahum werden enggeführt (vgl. CS 375), diese 
Verortung im Dazwischen zusätzlich betonend. 

Der Meteoriteneinschlag scheint zunächst positive Auswirkungen auf die Ernte zu 
haben: »The fruit was growing to phenomenal size and unwonted gloss, and in such ab
undance that extra barrels were ordered to handle the future crop.« (Ebd.) Doch diese 
erweist sich als ungenießbar (vgl. ebd.). Der Verzehr der Äpfel und Birnen verursacht 
»lasting disgust« (ebd.). Das nach dem Meteoriteneinschlag wachsende Gemüse ist un
gewöhnlich groß und zudem von »strange colours that could not be put into any words« 
(CS 376). Dies wird dem Einfluss von mineralischen Elementen zugeschrieben (vgl. CS 
377). Nachdem die Milch der Kühe in der Gegend schlecht wird (vgl. CS 379), verändert 
sich auch die einst fruchtbare Landschaft zum Schlechten: »All the verdure was going 
grey, and was developing a highly singular quality of brittleness.« (Ebd.) Die Wissen
schaft tut diese Geschichten als »wild gossip« von »superstitious rustics« (CS 377) ab. 
Auch die Jahreszeiten selbst verändern sich: »Winter came early, and was very cold.« (CS 
375) Auf diese Weise liest sich die Erzählung wie eine vorweggenommene Klimawandel- 
Erzählung. 

Offenbar betreffen die Veränderungen auch die Tierwelt: Nahum findet Fußspuren 
im Schnee, die »not as characteristic of the anatomy and habits of squirrels and rabbits 
and foxes as they ought to be« (CS 376) sind. Die ungewöhnlich aussehenden Kaninchen 
verschrecken Hund und Pferd der Gardners (vgl. ebd.). Genauso verändern sich soziale 
Rhythmen: Nahums Familienmitglieder »were far from steady in their churchgoing or 
their attendance at the various social events of the countryside« (CS 375f.). Auch auf die 
menschlichen Körper hat der Meteorit einen Einfluss; sie zeigen »poorer health and a 
feeling of vague disquiet« (CS 376). 

Die Gardner-Familie verhält sich schließlich tierlich, wiederum indiziert durch das 
Lauschen auf Geräusche: 

The entire Gardner family developed the habit of stealthy listening, though not for any 
sound which they could consciously name. The listening was, indeed, rather a product 
of moments when consciousness seemed half to slip away. (CS 377f.) 

Diese Stelle ist bemerkenswert nah an den Beschreibungen im Bau-Text. Auch kommt 
es zu seltsamen Interaktionen, etwa zwischen »the great, overgrown mourning-cloak 
butterflies […] with [the] saxifrages« (CS 378). Schließlich gerät die gesamte Vegetation 
aus den gewohnten Fugen: 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

No sane wholesome colours were anywhere to be seen except in the green grass and 
leafage; but everywhere those hectic and prismatic variants of some diseased, under
lying primary tone without a place among the known tints of earth. (ebd.) 

Insekten fallen über Nahums Grundstück her, das zu einem »nightmare of buzzing and 
crawling« (CS 379) wird. Auch diese Insekten sind durch das oben analysierte Merkmal 
der Vielheit und des Wimmelnden gekennzeichnet. Wie die anderen Tiere sehen sie selt
sam aus und verhalten sich ungewöhnlich (vgl. ebd.) – weichen also in zwei zoologischen 
Beschreibungskategorien (Phänotyp und Verhalten) von der Norm ab. Diese Stelle zeich
net sich durch eine bemerkenswerte botanische und zoologische Genauigkeit aus. Na
tur-Objekte erscheinen hier mit der Brille der OOO als eigenständige Akteure, die agen
tenhaft untereinander handeln und sich gegenseitig wahrnehmen. Die Natur weist nun 
eigene Handlungsmacht auf: »The boughs surely moved, and there was no wind. It must 
be the sap. Strangeness had come into everything growing now.« (CS 379) Zusätzlich 
übernimmt »[a] dim though distinct luminosity [….] all the vegetation, grass, leaves, and 
blossoms alike« (ebd.). Auch diese bewegt sich eigenständig: »[A] detached piece of the 
phosphorescence appeared to stir furtively in the yard near the barn.« (Ebd.) 

Mrs. Gardner verwandelt sich erst zum Tier und wird schließlich Teil der sie 
umgebenden Natur: »By July she had ceased to speak and crawled on all fours, and 
before that month was over Nahum got the mad notion she was slightly luminous in the 
dark, as he now clearly saw was the case with the nearby vegetation.« (Ebd.) Auch die do
mestizierten Pferde werden »useless and unmanageable« (ebd.), das Wasser bekommt 
einen nicht einzuordnenden »evil taste that was not exactly foetid nor exactly salty« (vgl. 
CS 381), die gesamte Natur inklusive der Blumen wird nun grau (vgl. ebd.) und später 
»fast crumbling to a greyish powder« (ebd.). So löst sich jegliche Strukturierung der 
nichtmenschlichen Welt und ihrer Nützlichkeit für den Menschen auf. Dies geht einher 
mit der weiteren selbstgewählten sozialen Isolation der Gardners und ihrer Abkehr 
von den sozialen Institutionen: »They shunned people now, and when school opened 
the boys did not go.« (ebd., vgl. auch 380) Sie werden zu Grenzgestalten, »as if they 
walked half in another world between lines of nameless guards to a certain and familiar 
doom« (CS 381). Immer wieder weist der Text darauf hin, dass die Gardners sich an 
die Seltsamkeit der Natur gewöhnt haben (vgl. CS 379, 381) und betont so die eigene 
verfremdende Darstellung. 

Die Naturveränderungen sind nun mit dem Tod assoziiert (vgl. CS 382) und werden 
in Verbindung mit Krankheit, mit einem »virus« oder »disease« (ebd.) gebracht. Sie be
treffen bei den Tieren ihre Form und Materie selbst: Die Schweine »[fall] to pieces« (ebd.), 
bei den Kühen sind »[c]ertain areas or sometimes the whole body […] uncannily shrivel
led or compressed« (ebd.) Das Übel wirft Fragen auf, scheint es doch materielle Kultur- 
Natur-Grenzen überschreiten zu können: »There could be not question of poison, for all 
the cases occured in a locked and undisturbed bar. No bites of prowling things could have 
brought the virus, for what live beast of earth can pass through solid obstacles?« (ebd.) 
Das Bild des Fluiden, Grenzübertretenden wiederholt sich im »ooze and slime« (CS 390) 
am Grund des Brunnens. Das Licht ist »no longer shining out, it was pouring out« (CS 393, 
Hervorhebung im Original), weist also eine Formabnormität vor. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 173 

In Mustern, die vertikal kreuz und quer verlaufen, präsentiert sich nun der Garten 
der Gardners: 

The aspect of the whole farm was shocking – greyish withered grass and leaves on the 
ground, vines falling in brittle wreckage from archaic walls and gables, and great bare 
trees clawing up at the grey November sky with a studied malevolence which Ammi 
could not but feel had come from some subtle change in the tilt of the branches. (CS 
384) 

Ein »stench […] beyond enduring« (CS 385) warnt Ammi vor der Entdeckung, die er auf 
dem Dachboden machen wird. Dieser zeichnet sich durch eine eigentümliche Eigen
mächtigkeit von Objekten aus, die nicht als menschlich oder tierlich klassifiziert werden 
können: 

While he screamed he thought a momentary cloud eclipsed the window, and a second 
later he felt himself brushed as if by some hateful current of vapour. […] But the terrible 
thing about this horror was that it very slowly and perceptibly moved as it continued 
to crumble. (ebd.) 

Die Eigenmächtigkeit der Objekte weckt Spekulationen: Die Bewegung geht, wie sich 
nun erkennen lässt, von winzigen, leuchtenden Entitäten aus, die sich »like a glutted 
swarm of corpse-fed fireflies« (CS 393) bewegen. Die Angst richtet sich hier also auf die 
Denkbarkeit einer kleinen, autonom handelnden Einheit, auf die materielle Ebene. Dies 
übersteigt Vorstellungsgrenzen und löst »a sense of doom and abnormality which far 
outraced any image their conscious minds could form« (ebd.) Einschübe wie »contrary 
to natural law« (CS 390) »it was against Nature« (CS 391) oder »It’s some’at from beyond.« 
(Ebd.) betonen den Erfahrungshorizont der Figuren, in dem die Ereignisse etablierte Re
geln hinterfragen, und die deshalb zögern, solche Erklärungen in Betracht zu ziehen. Die 
epistemologische Erschütterung ist dann die Feststellung, dass dieser Prozess des Othe
ring nicht funktioniert, sondern die dynamische Bedrohung der eigenen Welt inhärent 
ist. 

Geräusche kündigen eine weitere Zuspitzung der Situation an, die erst im Nachgang 
von Ammi und den Männern erkannt wird (vgl. CS 393f.). Der Horror wirkt egalisierend, 
überfällt »everything organic that’s been around here« (CS 394). Ammis Pferd wird hier 
anhand seines Namens, Hero (vgl. ebd.), bezeichnet und somit im Gegensatz zur wild 
wimmelnden, sich verändernden Natur individualisiert – zusätzlich durch den Hinweis 
auf seine Beerdigung (vgl. CS 395), also ein menschliches Ritual, das dem Tier zugute
kommt. Die Grenze zwischen Mensch und Tier wird hier folglich neu gezogen, das An
dere anders gesetzt. 

Das seltsame Licht übernimmt nun auch den Kulturraum des Hauses (vgl. ebd.). Es 
zeigt sich hier eine Unterscheidung zwischen den unbelebten Objekten und den »healt
hy living things [that] must leave that house« (ebd.). Die »gnarled, fiendish countours« 
(ebd.) der Bäume lassen sie kaum noch und doch immer noch als ebensolche erkennen. 
Auch die Farbe ist, obwohl unbeschreiblich, doch (wieder-)erkennbar (vgl. CS 397). Hier 
entfaltet sich der Horror in all seiner chaotischen Rhizomatik: 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

over all the rest reigned that riot of luminous amorphousness, that alien and undimen

sioned rainbow of cryptic poison from the well – seething, feeling, lapping, reaching, 
scintillating, straining and malignly bubbling in its cosmic and unrecognisable chro
maticism (CS 395f.). 

Der Verweis auf das ›Regieren‹ zeigt sich hier als letzter Versuch, in der Sprache eine 
hierarchische Ordnung aufrechtzuerhalten, die in der diegetischen Welt schon durch
brochen ist. Der graue Staub, der das Gelände bedeckt, wird vom Wind nicht fortgetra
gen (vgl. CS 397), widersetzt sich also den Naturgesetzen. Die beunruhigende Vermu
tung, »that the blight is spreading – little by little, perhaps an inch a year« (CS 398), bleibt 
nur durch verschiedene Naturveränderungen in der umgebenden Flora und Fauna (vgl. 
ebd.) angedeutet. Als Grund dafür wird »a kind of growth or nourishment« (CS 399) ver
mutet, also ein Zustand des ewigen Werdens. Es bleibt also die Beunruhigung angesichts 
der fortwährenden Veränderungen einer nicht mehr in gängigen Ordnungskategorien 
messbaren Welt, die durch die Darstellung von rhizomatischen Topographien greifbar 
wird. 

Im nur wenig später erschienenen Text The Dunwich Horror zeigen sich ebenfalls um
fänglich Naturzusammenhänge, insbesondere anhand der Tierfiguren. Sowohl die Hü
gel als auch die Hunde reagieren auf die Anwesenheit von Lavinias Sohn mit Schrecken 
(vgl. ebd., DH 427f.). Sogar die Kühe warnen vor dem Grauen (vgl. DH 442). Die Betonung 
seiner Ziegenhaftigkeit (vgl. DH 425, 427) rekurriert außerdem auf mythologisches Tier
wissen, das Satan mit einer Ziege assoziiert. Dabei werden auch die Praxis von Tierop
fern (vgl. DH 428) sowie die »Society for the Prevention of Cruelty to Animals« (DH 429) 
evoziert. Detaillierte Wetterbeschreibungen (vgl. DH 456f.) schaffen eine Atmosphäre 
der Bedrohlichkeit. Die Schreie der Whippoorwills kündigen die Zuspitzung der Hand
lung an: »After midnight their shrill notes burst into a kid of pandaemonic cachinnation 
which filled all the countryside, and not until dawn did they finally quiet down.« (DH 432) 
Mit Old Whateleys Tod schweigen auch die Vögel: 

But speech gave place to gasps again, and Lavinia screamed at the way the whippoor
wills followed the change. […] Dr. Houghton drew shrunken lids over the glazing grey 
eyes as the tumult of birds faded imperceptibly to silence. (DH 431) 

Das Necronomicon verrät, dass »man is [n]either the oldest [n]or the last of earth’s mas
ters« (ebd.) und dass die Old Ones »[n]ot in the spaces we know, but between them« (DH 
434, Hervorhebung im Original) sind. Es beschreibt auch, dass der Geruch die Anwesen
heit der Old Ones verrät (vgl. ebd.). Sie sind mit der Natur verbunden: »The wind gibbers 
with Their voices, and the earth mutters with Their consciousness.« (Ebd.) Auch greifen 
sie in die Umwelt ein (vgl. ebd.). Dr. Armitages Reaktion wird in Naturbildern als »wave 
of fright as tangible as a draught of the tomb’s cold clamminess« (ebd.) bezeichnet. Der 
Horror wird vor allem durch seine lokale, landschaftliche Verwurzelung wirkmächtig: 
»Unseen things not of earth – or at least not of tridimensional earth – rushed foetid and 
horrible through New England’s glens, and brooded obscenely on mountaintops.« (Ebd.) 

In »panic-struck whirring and fluttering« (DH 440) erheben sich die Vögel in einem 
kollektiven Geschwärme: »Against the moon vast clouds of feathery watchers rose and 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 175 

raced from sight, frantic at that which they had sought for prey.« (Ebd.) Als Krönung 
dieser Szene ist die Vermessung von Wilburs Menschlichkeit platziert: »the really human 
element in Wilbur Whateley must have been very small. […] Apparently Whateley had had 
no skull or bony skeleton; at least, in any true or stable sense. He had taken somewhat 
after his unknown father.« (DH 441) Von ihm bleibt lediglich »a sticky whitish mass on 
the painted boards« (ebd.). 

Wiederum ist es die Verhandlung von Menschlichkeit, die in diesem Austausch an 
zentraler Stelle steht: »He wa’n’t all human hisself […]. They’s allus ben unseen things 
araound Dunwich – livin’ things – as ain’t human an’ ain’t good fer human folk.« (DH 
443f.) Dabei bekommt auch die Umwelt menschliche Fähigkeiten zugeschrieben: »The 
graoun’ was a-talkin’ lass night« (DH 444). Die Geräusche der Natur hindern die Men
schen am Schlafen (vgl. ebd.). Dabei wird auch auf die Natur als Gotteskreation rekur
riert, die hier jedoch negiert wird: »The whippoorwills an’ fireflies there never did act like 
they was creaters o’ Gawd.« (Ebd.) Der folgende Absatz beschreibt die Naturveränderun
gen noch einmal (vgl. ebd.), ihren Horror in einer rhizomatischen Schleife wiederholend. 
Bei den Veränderungen handelt es sich um eine wie von einem Haus, also einem Kultur
objekt, gezogene Schneise im organischen Wachstum der Natur. 

Die Angst weckt tierliche Instinkte bei den Menschen; ausgerechnet die Kinder und 
Frauen sind »kept from screaming by some obscure, vestigial instinct of defence which 
told them their lives depended on silence« (DH 445). Das Grauen entmenschlicht auch 
die domestizierten Tiere und zerstört ihren Nutzen: »Of the cattle, only a quarter could 
be found and identified. Some of these were in curious fragments, and all that survived 
had to be shot.« (DH 446) Es entsteht eine Parallele zwischen allem Nichtmenschlichen, 
Vögeln und Telefonen, Natur und Technik, die in Einklang schrillen (vgl. DH 447). Die 
mit »shrubbery and saplings« (DH 447) überwachsene Straße verläuft rhizomatisch, was 
sich auch in der Sprachstruktur spiegelt: »[T]he trail ended – or rather, reversed – there.« 
(Ebd.) Die Entdeckungen führen an den Rand rationaler Logik: »To speculate was futile. 
Reason, logic, and normal ideas of motivation stood confounded.« (Ebd.) 

Die Wahrheit »appeared« (ebd.) in anthropomorphisierender Formulierung, das 
Grauen stellt sich als vollständige Auslöschung heraus: 

There were more swaths and monstrous prints, but there was no longer any house. It 
had caved in like an egg-shell, and amongst the ruins nothing living or dead could be 
discovered. Only a stench and a tarry stickiness. The Elmer Fryes had been erased from 
Dunwich. (DH 448) 

Hier zeigt sich, dass die Vorstellung einer veränderbaren, dynamischen Umwelt auch 
das Ende der Menschheit als ultimative Furcht denkbar macht. Das Bedrohliche liegt in 
einer räumlich-zeitlichen Entwurzelung des Planeten: 

He would shout that the world was in danger, since the Elder Things wished to strip it 
and drag it away from the solar system and cosmos of matter into some other plane or 
phase of entity from which it had once fallen, vigintillions of aeons ago. (ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Der Anblick der zerstörten Dunwich-Landschaft löst sinnliche Empfindungen in den Be
suchern aus: »A cold shudder ran through natives and visitors alike, and every ear seemed 
strained in a kind of instinctive, unconscious listening.« (DH 454f.) Die Instrumente der 
Naturbeherrschung (Taschenlampe, Insektenspray, Waffe, vgl. DH 455) werden gezückt, 
erscheinen aber nutzlos im Angesicht der Gefahr. Die Konfrontation mit dem Horror löst 
eine epistemologische Krise aus, die auch eine ontologische ist: 

Voices began questioning Armitage about what he knew of the thing, and no reply 
seemed quite to satisfy. Everyone seemed to feel himself in close proximity to phases 
of Nature and being utterly forbidden, and wholly outside the sane experience of 
mankind. (DH 460) 

So entrutscht die Natur menschlicher Kontrolle. Die »unnumbered« (DH 462) Vögel sind 
»piping wildly, and in a singularly curious irregular rhythm quite unlike that of the visible 
ritual« (DH 463). Es folgt ein ungewöhnliches Wetterereignis: 

Suddenly the sunshine seemed to lessen without the intervention of any discernible 
cloud. It was a very peculiar phenomenon, and was plainly marked by all. […] Lightning 
flashed aloft, and the wondering crowd looked in vain for the portents of storm. (ebd.) 

Es deuten sich Umweltzusammenhänge an: »A rumbling sound seemed brewing beneath 
the hills, mixed strangely with a concordant rumbling which clearly came from the sky.« 
(Ebd.) Das Unheil ist atmosphärisch spürbar: »The whippoorwills continued their irreg
ular pulsation, and the men of Dunwich braced themselves tensely against some impon
derable menace with which the atmosphere seemed surcharged.« (Ebd.) 

Menschen, Tiere und Natur gleichermaßen werden in rhizomatischem Chaos vom 
Dunwich Horror ergriffen (vgl. DH 464f.). Dies hinterlässt eine dauerhafte Störung der 
Natur-Ordnung: »To this day there is something queer and unholy about the growths on 
and around that fearsome hill.« (DH 465) Die Ursache des Horrors ist 

an impossibility in a normal world. Only the least fraction was really matter in any 
sense we know. […] [M]ost of it has gone back to him in some vague realm or dimension 
outside our material universe; some vague abyss out of which only the most accursed 
rites of human blasphemy could ever have called him for a moment on the hills. (ebd.) 

Das Monster wird in Curtis Whateleys Worten beschrieben als »a octopus, centipede, spider 
kind o’ thing, but they was a haff-shaped man’s face on top of it« (ebd., Hervorhebung im Orig
inal) Es ist »a kind of force that doesn’t belong in our part of space; a kind of force that 
acts and grows and shapes itself by other laws than those of our sort of Nature.« (DH 
466) Der andersartige, tierliche, störhafte Körper fügt sich hier in seine Umgebung ein, 
in den Natur-Kontext, mit dem er assoziiert wird. 

Innsmouth ist als Naturraum zunächst klar abgegrenzt: »wild salt marshes, deso
late and unpeopled, keep neighbours off from Innsmouth on the landward side« (SI 159); 
»[t]he place always was badly cut off from the rest of the country by marshes and creeks« 
(SI 163). Die Stadt ist zudem infrastrukturell und wirtschaftlich abgeschnitten (vgl. SI 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 177 

161, 173, 176, 179) sowie außerhalb rechtlicher Regularien (vgl. SI 206) und somit aus dem 
Kulturraum ausgeschlossen. Naturvergleiche bestimmen die Beschreibungen der Stadt: 
Sie erscheint dem Erzähler als »squalid sea of decaying roofs« (SI 208) mit »barnacle-like« 
(ebd.) Gebäuden und »islets of higher and dryer scrub-grown land« (ebd.). Die »marshy 
and creed-riddled nature of all the surrounding regions« (SI 215) von Innsmouth ist es 
auch, was die Flucht des Erzählers erschwert. 

Eine räumliche Öffnung in die Natur eröffnet auch die Möglichkeit zur Erzählung 
der Geschichte von Innsmouth: 

At length I saw a grass-grown opening toward the sea between crumbling brick walls, 
with the weedy length of an earth-and-masonry wharf projecting beyond. Piles of 
moss-covered stones near the water promised tolerable seats, and the scene was 
sheltered from all possible view by a ruined warehouse on the north. Here, I thought, 
was the ideal place for a long secret colloquy. (SI 185f.) 

Dabei lauert direkt hinter der Grenze des Naturraums die Bedrohung: »this ragged rock 
as a veritable gateway to realms of unfathomed horror and inconceivable abnormality« 
(SI 213). Die Substanz des Schimmels durchbricht die Trennung von Natur- und Kul
turraum; das Hotel Gilman wird beschrieben als »musty« (SI 204), was es dem Erzähler 
erschwert, seine Gedanken von den unheimlichen Geschehnissen in Innsmouth abzu
lenken. So ist der Durchbruch der Sphären hier Erzählanlass – und Ausgangspunkt für 
die spätere Vereinigung des kultivierten Neuengländers mit seiner tierlichen Identität 
und der körperlichen Tierverwandlung. 

Laut Smuda konkretisiert sich der Ekel, der wie oben beschrieben als Tierlichkeits- 
Motiv zu verstehen ist, in der Überblendung vom Stadtraum als Körper mit Krankheit.338 
In diesem Bild laufen also die mit Tierlichkeit bzw. Natur assoziierten Merkmale zu
sammen. Bei Lovecraft geraten auf diese Weisen gewohnte Raum- und Zeitvorstellun
gen durcheinander, wodurch Angstgefühle ausgelöst werden.339 Smuda betont dabei vor 
allem das Labyrinth als Motiv,340 durch das Zugang zum Monströsen341 besteht. Die Ar
chitektur selbst löse durch ihre Unstimmigkeit Verunsicherung aus.342 Insbesondere die 
Zwischenräume343 seien es, in denen Unheil droht. Dies hängt auch mit seinen Natur
vorstellungen zusammen: »Lovecraft versetzt seine Protagonisten in eine ihnen feindlich 
gesonnene Natur.«344 

Das Chaos als Prinzip manifestiert sich in spiralförmigen, rhizomorphen Mustern, 
am prominentesten wohl in der Beschreibung der Oktopus-artigen Gestalt Cthulhus: 

It represented a monster of vaguely anthropoid outline, but with an octopus-like head 
whose face was a mass of feelers, a scaly, rubbery-looking body, prodigious claws on 

338 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 161. 
339 Vgl. ebd. S. 93, 117. 
340 Vgl. ebd. S. 99–105, 112. 
341 Vgl. ebd. S. 124. 
342 Vgl. ebd. S. 115. 
343 Vgl. ebd. S. 117. 
344 Ebd. S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

hind and fore feet, and long, narrow wings behind. This thing, which seemed instinct 
with a fearsome and unnatural malignancy, was of a somewhat bloated corpulence, 
and squatted evilly on a rectangular block or pedestal covered with undecipherable 
characters. The tips of the wings touched the back edge of the block, the seat occu
pied the centre, whilst the long, curved claws of the doubled-up, crouching hind legs 
gripped the front edge and extended a quarter of the way down toward the bottom of 
the pedestal. The cephalopod head was bent forward, so that the ends of the facial feel
ers brushed the backs of huge fore-paws which clasped the croucher’s elevated knees. 
(CC 31f.) 

Das rhizomatisch kreisende Prinzip bestimmt die Gestaltung der Figur, in der alle Tei
le einander zu berühren und zusammenzuwirken scheinen. Wichtig ist dabei auch das 
Element der Tentakel, ein tierliches Element, das an verschiedener Stelle bei Lovecraft 
auftaucht. 

Ähnlich gestaltet sich die Architektur, etwa der labyrinthischen Stadt in Mountains of 
Madness (vgl. MM 80–85) oder Innsmouth (vgl. SI 207–211). In Innsmouth scheinen die 
Straßen strahlenförmig angelegt zu sein, berichtet der Erzähler doch, dass sie »radiated 
away to the southeast, south, and southwest« (SI 176). Auch die Räume um sein Hotel
zimmer ordnen sich auf ähnliche Weise an (vgl. SI 205). Hier zeigt sich also wieder ein 
labyrinthisch-rhizomatisches, strahlenförmiges Muster wie in der Beschreibung Cthul
hus. Die Symmetrie dieser »perfect inverted hemisphere, obviously deep underground« 
(MM 134) ist nicht ganz korrekt, sondern gebrochen. Der Bau wird wiederholt mit einem 
Bienenstock verglichen, wie die Beschreibung seiner »honeycombings« (MM 85, 135–137, 
147) suggeriert. Das Muster wird also als natürlich charakterisiert. 

Die Kategorien von ›Stadt‹ und ›Landschaft‹ stehen im Angesicht des Gebildes auf 
dem Spiel, in dem »twisted lanes and alleys« (MM 80) zugleich »deep canyons« (ebd.) 
sind. Kultur- und Naturraum werden hier sprachlich zusammengeführt; die rhizomati
sche Architektur der Stadt besteht aus einem »nest of apartments« (MM 84), einem »ho
neycomb of primal masonry« (MM 85). Die agentische Zusammenwirkung von Natur 
und Architektur erzeugt Wahrnehmungseffekte – oder undarstellbare Phänomene: 

[I]t loomed like a dream-phantasy against a westward mist through whose northern 
end the low, reddish antarctic sun of early afternoon was struggling to shine; and when 
for a moment that sun encountered a denser obstruction and plunged the scene into 
temporary shadow, the effect was subtly menacing in a way I can never hope to depict. 
(MM 80) 

Doch ist es eine veränderte, mutierte Natur, die sich hier – wie in Colour – präsentiert, 
der Pinguin ist »monstrous in its combined albinism and virtual eyelessness« (MM 133), 
ein Ergebnis von Anpassung an die Umweltbedingungen (vgl. ebd.) Schließlich erscheint 
auch die Landschaft selbst in ihrer formalen Erscheinung unbeschreiblich: »the restless 
ice-vapours having moved up to the zenith, where their mocking outlines seemed on the 
point of settling into some bizarre pattern which they feared to make quite definitive or 
conclusive« (MM 152); »an irregular ribbon of shadow« (ebd.). So bietet die Erzählung an
hand ihrer raum- und textsemantischen Topographien, die eine Grenzziehung erschwe

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 179 

ren, alternative Wahrnehmungmodi an, die dem Naturerlebnis gerechter werden könn
ten. 

Die Architektur der entdeckten Stadt in Mountains wird beschrieben als »Cyclopean« 
(MM 52) und entspricht nicht bekannten geometrischen Gesetzen (vgl. ebd.), sondern 
existiert als »incredible, unhuman massiveness« (MM 72). Trotzdem versucht der Erzäh
ler, diese mit geometrischen Einheiten zu beschreiben und geologisch zu erfassen (vgl. 
MM 73). Die Landschaft zeichnet sich aus durch ihre Labyrinth-Haftigkeit sowie einen 
Eindruck der Vielheit: »limitless tempest-scarred plateau and […] the almost endless la
byrinth of colossal, regular, and geometrically eurhythmic stone masses« (MM 70f.); »Cy
clopean maze of squared, curved, and angled blocks« (MM 71). Die Erde, der sich drei
dimensional öffnende Raum des Bodens, ist dabei stets auch Chronotopos der Entwick
lung der Arten und damit der Evolution (vgl. MM 33f.). Auch auf die Erdzeitalter weist der 
Text dabei hin (vgl. MM 82) und zeigt gleichzeitig eine Leerstelle auf, indem ein weiteres 
hinzukommt, das der Forschung bisher entgangen ist (vgl. MM 100). 

Die Verunsicherung speist sich aus der »vaguely but deeply unhuman« (MM 86) Qua
lität der Architektur. Auch die dahinterstehenden Fähigkeiten werden in Definitionskat
egorien von Menschlichkeit eingeordnet: »The technique, we soon saw, was mature, ac
complished, and aesthetically evolved to the highest degree of civilised mastery; though 
utterly alien in every detail to any known art tradition of the human race.« (MM 87) 

Die eigentliche Gefahr liegt auf der molekularen Ebene, in der Materie selbst und ih
rer fluiden, schleimigen (vgl. MM 142–144) Undefinierbarkeit, ihrem Potenzial der Ver
änderung: 

Formless protoplasm able to mock and reflect all forms and organs and processes – vis
cous agglutinations of bubbling cells – rubbery fifteen-foot spheroids infinitely plastic 
and ductile – slaves of suggestions, builders of cities – more and more sullen, more and 
more intelligent, more and more amphibious, more and more imitative. (MM 142) 

Analog löst sich hier die geordnete Satzstruktur auf und weicht einem Wortfluss. Diese 
Beschreibung wiederholt sich schließlich im Auftritt des Monsters selbst (vgl. MM 150). 
In dieses Feld fügt sich auch der dicker werdende »curling mist« (MM 146) ein, der die Un
terscheidbarkeit der Umgebung auf atomarer Ebene unmöglich macht. Dadurch geraten 
Ordnungskategorien durcheinander: »They were the men of another age and another or
der of being. Nature had played a hellish jest on them – as it will on any others that human 
madness, callousness, or cruelty may hereafter drag up in that hidesouly dead or sleeping 
polar waste.« (MM 143) Angesichts des Scheiterns von Sinnmustern greifen die einzigen 
Kategorien, die noch haltbar sind – Status und Gender: »Scientists to the last – what had 
they done that we would not have done in their place? […] Radiates, vegetables, mon
strosities, star-spawn – whatever they had been, they were men!« (MM 143) Auch hier 
wird die Grenze der Menschlichkeit also nicht anhand biologischer Kriterien gezogen, 
sondern anhand wissenschaftlicher Überlegenheit und männlichem Egozentrismus. 

Schließlich ist die Darstellung von potenziell harmonischen Berührungspunkten 
zwischen Mensch und Tier immer auch mit Ideen von Ökosystemizität verbunden – 
die häufig ex negativo vorgeführt wird. In Dunwich Horror etwa erscheint die Balance 
der Natur von Beginn an gestört: »The trees of the frequent forest belts seem too large, 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

and the wild weeds, brambles, and grasses attain a luxuriance not often found in settled 
regions.« (DH 418) Die Landschaft löst ein »feeling of strange uneasiness« (ebd.) aus, 
wird »instinctively dislike[d]« (ebd.), beunruhigt durch ihr Aussehen: »The summits are 
too rounded and symmetrial to give a sense of comfort and naturalness, and sometimes 
the sky silhouettes with especial clearness the queer circles of tall stone pillars with 
which most of them are crowned.« (Ebd.) Auch die Tierwelt ist von dieser Unrichtigkeit 
betroffen: »[T]he fireflies come out in abnormal profusion to dance to the raucous, 
creepily insistent rhythms of stridently piping bull-frogs.« (Ebd.) Die Landschaft selbst 
nimmt dabei eine tierhafte Form, eine »oddly serpent-like suggestion« (ebd.) an. Ihre 
Beschreibung geschieht dynamisch, nicht statisch, anhand der Bewegung durch sie 
hindurch. 

Zugleich ergeben sich aber auch Möglichkeiten eines friedlichen Zusammenlebens 
als positive Ausdeutung des agencement. In The Cats of Ulthar wird im Märchenmodus von 
einer gewaltfreien Gemeinschaft zwischen Mensch und Tier erzählt: »It is said that in 
Ulthar, which lies beyond the river Skai, no man may kill a cat.« (CU 151) Im nächsten 
Teil des Satzes zoomt die Erzählung auf die konkrete Situation, eine Begegnung zwi
schen einem konkreten Menschen (dem Erzähler) mit einem konkreten Tier (seiner Kat
ze): »[A]nd this I can verily believe as I gaze upon him who sitteth purring before the 
fire.« (Ebd.) Der Katze wird Nähe zu »strange things which men cannot see« (ebd.) zu
geschrieben und auf die sie umgebende Mythologie-Tradition angespielt (vgl. ebd., vgl. 
auch »The Squinx is his cousin, and he speaks her language«, ebd.). Die Vorgeschichte 
führt ein Ehepaar ein, »who delighted to trap and slay the cats of their neighborhood« 
(ebd.), wobei sie auch mutmaßliche Gründe aus dem Verhalten der Katzen (Schreien, 
Rennen durch Gärten, vgl. ebd.) für diese Gewalttaten anbietet. Es ergibt sich eine Op
position zwischen dem im Naturraum des eigenen Hauses, das »darkly hidden under 
spreading oaks at the back of a neglected yard« (CU 152) ist, angesiedelten Paar und den 
»owners of cats« (ebd.) als kultivierten Domestizierern der wilden Katzen. 

Die »strange wanderers from the South« erscheinen mit ihren »fortunes« und »stran
ge prayers« (ebd.) »in a tongue no villager could understand« (CU 153) als Vertreter von 
Mystik, Religiosität und Aberglauben. Sie verorten sich zudem zwischen Mensch und 
Tier: 

[T]hey had painted on the sides of their wagons strange figures with human bodies and 
the heads of cats, hawks, rams, and lions. And the leader of the caravan wore a head- 
dress with two horns and a curios disc betwixt the horns. (CU 152) 

Die Gebete des Jungen bewegen die Wolken, er wird Teil seiner Umwelt und beeinflusst 
diese: »[A]s the little boy uttered his petition there seemed to form overhead the shadowy, 
nebulous figures of exotic things; of hybrid creatures crowned with horn-flanked discs. 
Nature is full of such illusions to impress the imaginative.« (CU 153) Natur und Imagi
nation werden miteinander in Verbindung gebracht – und dies zugleich selbstironisch 
untergraben, indem die beschriebenen Geschehnisse diegetische Realität sind. 

Lovecrafts Vorliebe für Katzen zeigt sich hier in Formulierungen wie »graceful kit
ten« (CU 152). Für den kleinen Jungen ist seine Katze ein Ersatz für menschliche Zunei
gung: »The plague had not been kind to him, yet had left him this small furry thing to mit

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 181 

igate his sorrow; and when one is very young, one can find great relief in the lively antics 
of a black kitten.« (Ebd.) Die Spezifizierung auf das schwarze Kätzchen erscheint selt
sam genau und betont tierliche Individualität. Im Zuge des Verschwindens der Katzen, 
also durch ihre Abwesenheit, offenbart sich ihre vielseitige Individualität: »cats large and 
small, black, grey, striped, yellow, and white« (CU 153). Die Katzen bewegen sich laut Ata
ls Bericht (eine weitere Erzählebene) rhizomatisch, »pacing very slowly and solemnly in 
a circle« (ebd.), was hier auch einen performativen Aspekt hat: »as if in performance of 
some unheard-of rite of beasts« (ebd.). Das Verschwinden der Katzen löst in Ulthar kol
lektiven »vain anger« (ebd.) aus. Die Katzen tauchen als Gesamtheit wieder auf, »sono
rous with purring content« (CU 154). Als Begleitung für die Untersuchung des Hauses 
wählt der Bürgermeister als Zeugen Menschen, die mit Materie arbeiten, »Shang the 
blacksmith and Thul the cutter of stone« (ebd.). Sie entdecken die erschreckende Szene 
in der Hütte: »two cleanly picked human skeletons on the earthen floor, and a number of 
singular beetles crawling in the shadowy corners« (ebd.). Die Insekten verstärken hier die 
Grenzüberschreitung, die eine Umkehr der Nahrungskette bedeutet. Die Diskussionen 
zwischen den, hier klar in ihrem Gemeinschaftsstatus markierten, »burgesses« (ebd.) 
im Anschluss an die Entdeckungen werden von Vertretern verschiedener Institutionen 
geführt. Daraus entsteht ein »remarkable law« (CU 155), das das Zusammenleben von 
Mensch und Tier fortan regeln soll. Die Geschichte schließt durch eine Zusammenfas
sung der Geschehnisse sowie die Wiederholung der Formulierung »no man may kill a 
cat« (ebd.) hier wieder an den Beginn an und bildet so eine rhizomatische Kreisstruktur. 
So lässt sich die Geschichte auch als Parabel der Naturrache lesen, bei der die Entschei
dung für ein gewaltfreies Zusammenleben nicht aus ethischer Verantwortung für das 
Tier, sondern aus Angst vor den Konsequenzen der tierlichen Handlungsfähigkeit ent
springt. 

So zeigen sich in allen hier betrachteten Texten sowohl raum- als auch textse
mantisch rhizomorphe Strukturen, die dazu ansetzen, bestimmte Ordnungs- und 
Erklärungsmuster zu hinterfragen. Das genuin ›Natürliche‹, Nichtmenschliche ist je
weils das Störelement, das mit rationaler Logik nicht zu begreifen ist. Die menschlichen 
Versuche der Überwindung werden dabei nachvollziehbar gemacht, indem diegetisch 
Grenzen stabilisiert werden, die die Texte selbst verunsichern und so die Vorstellung 
eines grenzfreien agencement etablieren. Dabei deuten sich Vorstellungen von ökosys
temischer Zusammenwirkung an. Die Schwierigkeit einer Grenzziehung wirkt dabei 
in beide Richtungen. Wie gezeigt, ergeben sich auf diese Weise thematische Parallelen 
zwischen den Texten, die durchaus ökologische Implikationen haben und sich zugleich 
mit den von Deleuze und Guattari formulierten Prinzipien des Rhizoms überschneiden. 
Das stützt die hier vorgeschlagene These einer engen Beziehung zwischen dem philo
sophischen Konzept und den literarischen Texten, die nun durch die Analyse der Topoi 
der Unsagbarkeit und Rhizomatik als Erzählprinzip ergänzt werden soll. 

5.2.1.2 Vertikal: Das Unterirdische 
Schweikert benennt als zentrale Motive bei Lovecraft die wissenschaftliche Expedition 
ins Unbekannte und die unterhöhlte Erde oder Hohlwelt.345 Ersteres ist bereits be

345 Vgl. Schweikert: »Erste Liebe mit letzter Kraft«. S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

schrieben worden, dieses Kapitel soll sich nun zweiterem widmen. Das Unterirdische 
ist für Lovecraft ein zentrales Motiv, das in seinen Erzählungen mit den Prinzipien 
Horror und Weirdness eng zusammenhängt – und auch mit der Natur-Thematik. Juan L. 
Pérez-de-Luque betont die Bedeutung des Unterirdischen in Lovecrafts Werk.346 So sind 
laut ihm sowohl Aufwärts- als auch Abwärtsbewegungen in Lovecrafts Texten negativ 
konnotiert.347 Dies erzeuge das klaustrophobische Gefühl eines »hostile environment 
where everything is connected with the monstrous«348. Laut Pérez-de-Luque fängt 
Lovecraft damit »the general feeling of his time, a discontent towards society, progress, 
and science«349 ein. Diese Aussage ist sicherlich zutreffend – aber ebenso gut über jedes 
andere Zeitalter möglich. Spezifischer möchte ich hier das Motiv des Unterirdischen 
auf seine ökologischen Implikationen untersuchen. 

Die Bedrohung kommt in The Rats in the Walls von unten und löst eine Abwärtsbewe
gung aus, die durch die Tiere eingeleitet wird: 

They were searching the house for some unknown source of disturbance which had 
thrown all the cats into a snarling panic and caused them to plunge precipitately down 
several flights of stairs and squat, yowling, before the closed door to the sub-cellar. (RW 
386) 

Die raumsemantisch etablierte Überlegenheit, die im Text durch die Adelsthematik 
wiederholt wird, wird so untergraben: »The vault was very deep in the foundations of the 
priory, and undoubtedly far down on the face of the beetling limestone cliff overlooking 
the waste valley.« (RW 387) Dabei werden Wahrnehmungsmaßstäbe gesprengt, und 
zwar wiederum in einer Abwärtsbewegung: »which had retreated still downward, far un
derneath this deepest of sub-cellars, till it seemed as if the whole cliff below were riddled 
with questing rats« (RW 388, Hervorhebung im Original); »vault deeper than the deepest 
known masonry« (RW 389); »the odd observation that the passage, according to the 
direction of the strokes, must have been chiselled from beneath« (RW 392, Hervorhebung 
im Original). Die Kursivierung deutet dabei eine Tiefe von unvorstellbaren Ausmaßen 
an, die nur durch die visuelle sprachliche Markierung ausgedrückt werden kann. 

Diese devolutionäre Rückentwicklung wird in der raumsemantischen Gestaltung des 
Textes aufgegriffen. Die unterirdische Welt als Chronotopos erzählt die Menschheitsge
schichte im Zeitraffer anhand architektonischer Entwicklungsstufen: 

It was a twilit grotto of enormous height, stretching away farther than any eye could 
see; a subterraneous world of limitless mystery and horrible suggestion. There were 
buildings and other architectural remains – in one terrified glance I saw a weird pattern 
of tumuli, a savage circle of monoliths, a low-domed Roman ruin, a sprawling Saxon 
pile, and an early English edifice of wood – but all these were dwarfed by the ghoulish 

346 Vgl. Pérez-de-Luque, Juan L.: »Descending Spirits. Ideological Implications of the Vertical Move

ments in Poe and Lovecraft«. The Lovecraftian Poe. Essays on Influence, Reception, Interpretation and 
Transformation. Hg. von Sean Moreland. Lehigh University Press, 2017. S. 95f. 

347 Vgl. ebd. S. 91. 
348 Ebd. S. 104. 
349 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 183 

spectacle presented by the general surface of the ground. For yards about the steps 
extended an insane tangle of human bones, or bones at least as human as those on the 
steps. Like a foamy sea they stretched, some fallen apart, but others wholly or partly 
articulated as skeletons; these latter invariably in postures of daemoniac frenzy, either 
fighting off some menace or clutching other forms with cannibal intent. (RW 392f.) 

Diese architektonische Rückentwicklung verläuft parallel zur oben beschriebenen 
sprachlichen. 

Herrmann nennt diese Darstellung »a clear fictional illustration of the concurrent 
academic hierarchies of race, language, and civilization«350. Dabei lässt er aber die raum
semantische Dimension außer Acht. Raum- und Textsemantik werden vielmehr engge
führt, um schließlich ihre Ordnungsprinzipien scheitern zu lassen. Was der Text ober
flächlich manifestiert, wird subtextuell dekonstruiert. 

Zugleich öffnet sich auch die menschliche Konzeption von Zeit zugunsten einer sich 
hier entfaltenden deep time: 

each stumbling on revelation after revelation, and trying to keep for the nonce from 
thinking of the events which must have taken place there three hundred, or a thou
sand, or two thousand, or ten thousand years ago. It was the antechamber of hell, and 
poor Thornton fainted again when Trask told him that some of the skeleton things must 
have descended as quadrupeds through the last twenty or more generations. (RW 393) 

Fragen nach einer Zeitlichkeit, die menschliche Dimensionen überschreitet, werden 
auch in Arthur Jermyn aufgeworfen. Zeit als Messfaktor ist am Klimax der Geschichte 
nicht länger verlässlich: »Nothing was heard for some time; just how long Soames 
cannot exactly estimate, but it was certainly less than a quarter of an hour.« (AJ 182) 
Das Unterirdische wirkt somit nicht nur in räumlicher, sondern auch in zeitlicher 
Dimension. 

Auch Gerry Calrin und Nicola Allen bemerken dies: 

Deep time – uncanny portals, trans-epochal eruptions, geological and cosmic vistas – 
provides the most recurrent ingredients of horror in Lovecraft’s fiction. […] [D]eep time 
functions as a multidimensional repository of that which renders human values mean

ingless, exceeds all comprehension and measurement, and produces existencial dread. 
[…] Lovecraftian time is often so deep that it negates anthropocentric time entirely, and 
primordial horrors erupt into the present throughout his oeuvre.351 

Damit gerieten anthropologische Sicherheiten in Gefahr.352 Die unterirdische Dimen
sion der Zeit öffnet also einen furchteinflößenden Dimensionsraum, der menschliche 
Distinktion erschwert. 

350 Herrmann: »›Bothersome forms, of course, were mechanicallly exterminated‹«. S. 308. 
351 Calrin/Allen: »Slime and Western Man: H.P. Lovecraft in the Time of Modernism«. S. 74. Dabei leh

nen sie jedoch Dimock ab, ohne dies weiter zu erläutern (vgl. Fußnote 2). 
352 Vgl. ebd. S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Auch in Innsmouth gibt es unter der Stadt Tunnel (vgl. SI 178), die wiederum das Motiv 
des Unterirdischen aufrufen, das sich an dieser Stelle durch den Vergleich »as animals 
that live in burrows« (ebd.) wiederholt. In At the Mountains of Madness ist es gar ein »ex
tensive subterranean system« (MM 32), »a veritable network of connected caverns and 
galleries« (MM 110) unter der antarktischen Stadt, dessen Fund die schrecklichen Er
eignisse in Gang setzt. Es befindet sich in »earth’s bowels« (ebd.), seine Abgründigkeit 
wird also durch das Aufrufen von Körpermetaphorik unterstützt. Der Weg unter der Er
de zeigt sich jedoch auch als Möglichkeit des Entkommens: »[O]ne could perhaps crawl 
inconspicuously through the undergrowth.« (SI 215) 

In The Colour Out Of Space spielen Topographien von oben und unten eine entschei
dende Rolle. Das Unterirdische ist dabei assoziiert mit dem Natürlichen: »Weed and 
briers reigned, and furtive wild things rustled in the undergrowth.« (CS 369) Diese un
heimliche Öffnung nach unten geht einher mit einer vergleichbaren nach oben: »I had 
vaguely wished some clouds would gather, for an odd timidity about the deep skyey vo
ids above had crept into my soul.« (CS 398) Der Meteorit fällt von oben auf die Erde, spä
ter fließt das Licht aufwärts in den Himmel. Die rhizomorphe gleichzeitige Bewegung 
deutet also eine zweifache Verbundenheit an und bringt die Dimension des Anderen, 
Außerirdischen mit der des Abjekten, Irdisch-Natürlichen zusammen. 

Diese Zuschreibungen werden auch greifbar anhand der individuellen Figurenerfah
rung. Ammi bewegt sich abwärts, wobei er von Geräuschen und einem »clammy vapour« 
geleitet wird (CS 386), was eine »vague fear« (ebd.) in ihm auslösen. Die Sinneseindrücke 
gestalten sich synästhetisch, als »detestably sticky noise as of some fiendish and unclean 
species of suction« (ebd.). Ammi empfindet »[w]ith an associative sense goaded to fever
ish heights« (ebd.) und befindet sich in einer Schwellensituation: »What eldritch dream- 
world was this into which he had blundered? He dared move neither backward nor fore
ward, but stood there trembling at the black curve of the boxed-in staircase.« (Ebd.) Mit 
der Wiedererlangung der Kontrolle über seine Nerven endet auch seine Abwärtsbewe
gung: »Slowly nerving himself, he finished his descent.« (CS 387) 

Das Unterirdische des Brunnens »down there« (CS 389) ist nun der Ort, an dem die 
Erklärung für die Schrecken auf Nahums Farm vermutet wird. Beim Abschöpfen des 
Wassers kündigt sich Unheil anhand von Ekel an: »The men sniffed in disgust at the fluid, 
and toward the last held their noses against the foetor they were uncovering.« (Ebd.) 
Im unterirdischen Brunnen befinden sich Skelette von Menschen und Tieren gleicher
maßen, zudem »[inexplicably porous and bubbling] ooze and slime« (CS 390) ohne (mit 
menschlichen Mitteln) erreichbaren Grund. 

Die Äste der Bäume streben »more and more toward verticality« (CS 393), gängige To
pographierungsmuster unterlaufend. Die Bäume draußen bewegen sich »as if jerked by 
some alien and bodiless line of linkage with subterrene horrors writhing and struggling 
below the black roots« (CS 392). Wiederum wird der Ursprung also unterirdisch vermu
tet. Auch hier zeigt sich das doppelte Bedrohungsmuster von oben und unten: »[T]hank 
heaven the branches did their worst twisting high up.« (CS 395) Die Bewegung des Ob
jekts in Richtung Himmel, durch ein Loch in den Wolken (vgl. CS 396) ist ein letzter To
pographiebruch und verbindet in einer nicht transzendentalen, sondern erschreckenden 
Weise die Erde mit dem All, »where the unkown colour had melted into the Milky Way« 
(ebd.), durch »a mounting wind which seemed to sweep down in black, frore gusts from 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 185 

interstellar space« (ebd.). Das dann ertönende Geräusch weckt verschiedene Deutungen: 
»It was just that. Only a wooden ripping and crackling, and not an explosion, as so may 
others of the party vowed.« (Ebd.) Die Explosion löst einen existenziellen Schrecken aus, 
der auf die conditio humana selbst hinweist: »Behind and below was only a darkness to 
which the men dared not return.« (Ebd.) 

Vom Haus übrig bleiben die obersten und untersten Punkte, »the bricks of the chim
ney, the stones of the cellar« (CS 397) sowie »some mineral and metallic litter here and 
there« (ebd.). Dies verweist in einer rhizomatischen Schleife zurück auf die Landschafts
beschreibung zu Beginn der Erzählung. Auf der »blasted heath« wächst keinerlei Vege
tation mehr (vgl. ebd.) – Natur teilt sich hier also in irdische und außerirdische, deren 
Sphären zugleich aber zusammenhängen. 

Auch hier werden die Richtungen von oben und unten noch einmal zusammenge
bracht: »Is it fastened to the roots of those trees that claw the air?« (CS 399) Ein Versuch 
der Einordnung in verschiedene Disziplinen scheitert, stattdessen bleibt es bei der Be
schreibung: 

It was just a colour out of space – a frightful messenger from unformed realms of in
finity beyond all Nature as we know it; from realms whose mere existence stuns the 
brain and numbs us with the black extra-cosmic gulfs it throws open before our fren
zied eyes. (ebd.) 

Harman stellt die These auf: »Nature remains healthy, and this allows its diseased sur
roundings to appear even more degenerate by contrast.« (WR 89) Diese ist nicht ganz 
korrekt – denn vielmehr wird die Opposition von Natur und ihrer Umgebung eben durch 
die topographischen Darstellungen untergraben. 

Die Topographie von oben und unten wird auch in Arthur Jermyn aufgebaut und mit 
Naturbildern überblendet: 

In a rational age like the eighteenth century it was unwise for a man to talk about wild 
sights and strange scenes under a Congo moon; of the gigantic walls and pillars of a 
forgotten city, crumbling and vine-grown, and of damp, silent, stone steps leading in
terminably down into the darknes of abysmal treasure-vaults and inconceivable cata
combs. (AJ 173) 

Diese wird hier überschrieben mit der Dichotomie von Vernunft und Wahnsinn. Dabei 
zeigt sich auch eine spezifische Angst vor »hybrid creatures« (AJ 175), die sich zwischen 
oben und unten, Vernunft und Wahnsinn, Natur und Kultur verorten: »Especially was it 
unwise to rave of the living things that might haunt such a place; of creature half of the 
jungle and half of the impiously aged city.« (AJ 173) 

Auf ähnliche Weise funktionieren die Zuschreibungen in Dunwich: »From below no 
sound came, but only a distant, undefinable foetor; and it is not to be wondered at that 
the men preferred to stay on the edge and argue, rather than descend and beard the un
known Cyclopean horror in its lair.« (DH 444f.) Das Grauen bewegt sich auch hier in einer 
vertikalen Linie: »Apparently the horror had descended by a route much the same as that 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

of its ascent.« (DH 447) Der Versuch einer Gegenwehr wird formuliert als Aufwärtsbewe
gung, assoziiert mit dem Bergsteigen: 

Courage and confidence were mounting; though the twilight of the almost perpendic
ular wooded hill which lay toward the end of their short cut, and among whose fantastic 
ancient trees they had to scramble as if up a ladder, put these qualities to a severe test. 
(DH 459, vgl. auch 460–462) 

Dem entgegen bewegen sich die Gräser und Büsche (vgl. DH 460). 
Gilles Menegaldo beschreibt die vertikale Dimension der Architektur der Love

craft’schen Städte treffend: 

Die archaische Architektur, die den Zauber der Stadt ausmacht, bekommt ein düsteres 
Aussehen, bizarre, sinnlose Formen bilden sich, der Verfall und die Verwesung werden 
deutlicher. Über die untertags belebtesten Straßen legen sich die Schleier des Geheim

nisvollen – komplizierte Labyrinthe führen durch enge Durchgänge und über alters
schwache, vermorschte Treppen zu einer anderen Realität, in der eine unglaublich al
te Vergangenheit aufersteht, die an bestimmten, speziellen Punkten in der Gegenwart 
wurzelt; diese Punkte entsprechen oft Lokalitäten, die sich unterhalb der Stadt befin
den (Versenkungen, Keller, Brunnen, Treppen). Daher ist jede Öffnung verdächtig und 
kann zu einem Spalt in der Wirklichkeit werden, durch den das grundlegend Anders
artige eindringt.353 

In den Städten passiere der Kontakt mit der Andersartigkeit354, sie sei ein zeitlo
ser Raum355. So werde sie zum Palimpsest.356 Diese Lesart der Stadt fügt sich in die 
hier vorliegende Argumentation, verbindet sie doch auch raum- und textsemantische 
Aspekte. Diese möchte ich um ihre Ausdeutung aus ökologischer Perspektive ergänzen. 

In der Landschaftsbeschreibung in Innsmouth deutet sich auch anhand der vertika
len Topographien ein natürlicher Gesamtzusammenhang an: »where the rutted roadway 
met the sky. It was as if the bus were about to keep on in its ascent, leaving the sane 
earth altogether and merging with the unknown arcana of upper air and cryptical sky.« 
(SI 172) Die Kirchtürme als Kultur- und Institutionsräume hingegen »loomed stark and 
unpainted against the seaward horizon« (ebd., meine Hervorhebung). Ihre Verfallenheit 
deutet jedoch auf die Scheiterung gesellschaftlicher Instanzen in Innsmouth hin. In der 
Beschreibung der Stadt laufen Kultur- und Naturräume ineinander, sie selbst wird zum 
Hybridwesen, zu einem Zwischenraum. 

Donald R. Burleson weist darauf hin, wie Lovecrafts The Outsider mit hierarchischen 
binären Oppositionen spielt.357 Dies führt laut ihm zu einer Untergrabung stabiler Kat
egorien: »What is at work here is the undoing of categorical thinking, the unraveling of 

353 Menegaldo, Gilles: »Die Stadt im Werk H.P. Lovecrafts«. H.P. Lovecrafts kosmisches Grauen. Hg. von 
Franz Rottensteiner. Suhrkamp, 1997. S. 233. Hervorhebung im Original. 

354 Vgl. ebd. S. 237. 
355 Vgl. ebd. S. 241. 
356 Vgl. ebd. S. 242. 
357 Vgl. Burleson, Donald R: Lovecraft. Disturbing the Universe. University Press of Kentucky, 1990. S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 187 

any system claiming final mastery, exhaustive cataloging, total solution, immutable re
sults, settled ›reading‹ of reality.«358 Unter diese binären Oppositionen lässt sich die von 
oben und unten zählen; wie ich zeigen möchte, ist das Ordnungssystem, das hier am 
stärksten in Frage gerät, das anthropozentrische. 

Wie dies im narrativen Verfahren funktioniert, lässt sich durch eine genaue Lek
türe von The Outsider zeigen. Die Erzählung verhandelt zentral eine vertikale Topogra
phie, ruft aber auch mehrere der anderen zuvor untersuchten Aspekte auf, was ihr Zu
sammenwirken verdeutlicht. Auch sie beschreibt die Richtungslosigkeit als Ordnungs
verlust.359 Die Orientierungslosigkeit erweist sich als rhizomatisches Element: In einer 
nicht mehr kartographierten Natur droht der Kontrollverlust. 

In nur vorgegebener Allgemeingültigkeit schildert der Einstieg den Zusammenhang 
von Kultur- und Naturerfahrung in horizontalen bzw. vertikalen Bildern: 

Wretched is he who looks back upon lone hours in vast and dismal chambers with 
brown hangings and maddening rows of antique books, or upon awed watches in 
twilight groves of grotesque, gigantic, and vine-encumbered trees that silently wave 
twisted branches far aloft. (TO 265) 

Das Andere, »the other« (ebd.), ist hier Umschreibung für eine psychische Störung. Die 
Geschichte zeichnet sich durch ein Streben in Richtung oben, zu den »high ceilings whe
re the eye could find only cobwebs and shadows« (TO 266) aus, das aber zugleich durch 
die Naturbedingungen erschwert ist: 

[T]he terrible trees grew high above the topmost accessible tower. There was one black 
tower which reached above the trees into the unknown outer sky, but that was partly 
ruined and could not be ascended save by a well-nigh impossible climb up the sheer 
wall, stone by stone. (ebd.) 

Dieses Streben geht mit einem Wunsch nach Erkenntnis einher, als »longing for light« 
(TO 267). Die Erzählinstanz »cannot measure the time« (TO 266) und ist nicht in Kontakt 
mit »anything alive but the noiseless rats and bats and spiders« (ebd.), erinnert sich bloß 
an den Moment, als »my first conception of a living person was that of something mock
ingly like myself, yet distorted, shrivelled, and decaying like the castle« (ebd.). Ihre eige
ne Spezies-Zugehörigkeit wird somit unsicher. Die beobachtete andere Person besteht 
in symbiotischer Vereinigung mit ihrer Umgebung: »distorted, shrivelled, and decaying 
like the castle« (ebd.). Die Erzählung wirft epistemologische Fragen auf, indem sie im 
Gedankenexperiment alle menschliche Erfahrung und übliche Wahrnehmungsmuster 
abzieht: 

To me there was nothing grotesque in the bones and skeletons that strowed some of 
the stone crypts deep down among the foundations. I fantastically associated these 
things with every-day events, and thought them more natural than the coloured pic
tures of living beings which I found in many of the mouldy books. From such books I 

358 Ebd. S. 108. 
359 Vgl. zum Orientierungsverlust des Erzählers Mosig: »The Four Faces of the Outsider«. S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

learned all that I know. No teacher urged or guided me, and I do not recall hearing any 
human voice in all those years – not even my own; for although I had read of speech, I 
had never thought to try to speak aloud. My aspect was a matter equally unthought of, 
for there were no mirrors in the castle, and I merely regarded myself by instinct as akin 
to the youthful figures I saw drawn and painted in the books. I felt conscious of youth 
because I remembered so little. (TO 266f.) 

Das Spannungsfeld zwischen Drinnen und Draußen ist auch eines zwischen Individuum 
und Kollektiv: »Outside, across the putrid moat and under the dark mute trees, I would 
often lie and dream for hours about what I read in the books; and would longingly picture 
myself amidst gay crowds in the sunny world beyond the endless forest.« (TO 267) 

So begibt sich die erzählende Entität auf den Weg nach oben, mit dem Ziel, dem »la
byrinth of nighted silence« (ebd.) zu entkommen. Der Zustand der fehlenden eigenen 
Wahrnehmungserfahrung (»it were better to glimpse the sky and perish, than to live wi
thout ever beholding day«, ebd.) ist also sowohl mit Blindheit als auch mit Taubheit kon
notiert. 

Der Aufstieg ist eine Interaktion mit der Umgebung und der lebenden wie toten Ma
terie darin: 

Ghastly and terrible was that dead, stairless cylinder of rock; black, ruined, and de
serted, and sinister with startled bats whose wings made no noise. But more ghastly 
and terrible still was the slowness of my progress; for climb as I might, the darkness 
overhead grew no thinner, and a new chill as of haunted and venerable mould assailed 
me. (ebd.) 

Bemerkenswert ist hier zum einen die Wiederholung des Motivs der stummen Fleder
mäuse sowie die vom Schimmel als Raumgrenzen transzendierende Gestalt ausgehen
de Gefahr. Die Qualitäten des Turms ändern sich dauernd, nun ist die Wand »slimy« 
(ebd.).360 Die zufallende Falltür nach unten und die »eery echoes of its fall« (TO 268) sym
bolisieren die Unmöglichkeit zur Rückkehr zum Zustand vor einer erschreckenden Er
kenntnis. 

Dort oben findet der Erzähler ihm unbekannte, unbeschreibliche Dinge vor, »odious 
oblong boxes of disturbing size« (ebd.). Die seltsame Materialität der entdeckten Objek
te rückt auch anhand der Beschreibung des »portal of stone, rough with strange chisel
ling« (ebd.) in den Vordergrund. Die zeitliche Messung in »aeons« (ebd.) deutet auf die 
größeren Dimensionen der Erzählung hin. Der Mond ist »shining tranquilly through an 
ornate grating of iron« (ebd.). Es ergibt sich so ein Zusammenhang zwischen allen Ob
jekten in der beschriebenen Szene: »the sudden veiling of the moon by a cloud caused 
me to stumble, and I felt my way more slowly in the dark« (ebd.). Der Schrecken liegt 
in der Erkenntnis, sich die ganze Zeit unter der Erde befunden zu haben, sich nun also 
keineswegs am »very pinnacle of the castle« (ebd.) zu befinden, sondern auf dem Boden: 

[I]nstead of a dizzying prospect of treetops seen from a lofty eminence, there stretched 
around me on a level through the grating nothing less than the solid ground, decked 

360 Vgl. dazu WR 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 189 

and diversified by marble slabs and columns, and overshadowed by an ancient stone 
church, whose ruined spire gleamed spectrally in the moonlight. (TO 269, Hervorhe
bung im Original) 

So geraten die Richtungen durcheinander und stellen damit auch die Identität der Er
zählinstanz auf die Kippe: 

Half unconscious, I opened the grating and staggered out upon the white gravel path 
that stretched away in two directions. My mind, stunned and chaotic as it was, still held 
the frantic craving for light; and not even the fantastic wonder which had happened 
could stay my course. I neither knew nor cared whether my experience was insanity, 
dreaming, or magic; but was determined to gaze on brilliance and gaiety at any cost. 
I knew not who I was or what I was, or what my surroundings might be; though as I 
continued to stumble along I became conscious of a kind of fearsome latent memory 
that made my progress not wholly fortuitous. (ebd.) 

Der Erzähler durchquert im Folgenden eine eigentümliche Landschaft: 

I passed under an arch out of that region of slabs and columns, and wandered through 
the open country; sometimes following the visible road, but sometimes leaving it cu
riously to tread across meadows where only occasional ruins bespoke the ancient pre
sence of a forgotten road. Once I swam across a swift river where crumbling, mossy 
masonry told of a bridge long vanished. (ebd.) 

Darin eröffnet sich ein Natur-Kultur-Raum: »a venerable ivied castle in a thickly wooded 
park; maddeningly familiar, yet full of perplexing strangeness to me« (ebd.). Dieser zeigt 
sich zwar als heruntergekommen und seltsam, aber offen und durchsichtig: 

I saw that the moat was filled in, and that some of the well-known towers were de
molished; whilst new wings existed to confuse the beholder. But what I observed with 
chief interest and delight were the open windows – gorgeously ablaze with light and 
sending forth sound of the gayest revelry. (TO 269f.) 

Hier findet der Erzähler die »oddly dressed company« (TO 270), nach der er so drin
gend gesucht hat. Aus verfremdender Perspektive werden die menschlichen Untersu
chungsobjekte beschrieben: »I had never, seemingly, heard human speech before; and 
could guess only vaguely what was said. Some of the faces seemed to hold expressions 
that brought up incredibly remote recollections; others were utterly alien.« (Ebd.) Mit 
dem raumsemantischen Grenzüberschritt geht auch eine Störung der Ordnung einher: 
»I now stepped through the low window into the brilliantly lighted room, stepping as I 
did so from my single bright moment of hope to my blackest convulsion of despair and 
realisation.« (Ebd.) Die Angstreaktion auf den Eintritt der Erzählinstanz ist eine kollek
tive: 

sudden and unheralded fear of hideous intensity, distorting every face and evoking the 
most horrible screams from nearly every throat. Flight was universal, and in the clam

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

our and panic several fell in a swoon and were dragged away by their madly fleeing 
companions. Many covered their eyes with their hands, and plunged blindly and awk
wardly in their race to escape; overturning furniture and stumbling against the walls 
before they managed to reach one of the many doors. (ebd.) 

Mit dem Scheitern des Sprachvermögens geht der Anblick der Monstrosität einher 

with the first and last sound I ever uttered – a ghastly ululation that revolted me al
most as poignantly as ist noxious cause – I beheld in full, frightful vividness the in
conceivable, indescribable, and unmentionable monstrosity which had by its simple 
appearance changed a merry company to a herd of delirious fugitives. (TO 270f.) 

Auffällig ist hier die Bezeichnung der Menschenmenge als Herde, die Zuschreibungen 
zusätzlich verwirrt. Die Gestalt des Außenseiters ist unbeschreiblich – aber doch men
schenähnlich: 

I cannot even hint what it was like, for it was a compound of all that is unclean, uncanny, 
unwelcome, abnormal, and detestable. It was the ghoulish shade of decay, antiquity, 
and desolation; the putrid, dripping eidolon of unwholesome revelation; the awful bar
ing of that which the merciful earth should always hide. God knows it was not of this 
world – or no longer of this world – yet to my horror I saw in its eaten-away and bone- 
revealing outlines a leering, abhorrent travesty on the human shape; and in its mouldy, 
disintegrating apparel an unspeakable quality that chilled me even more. (TO 271) 

Hier zeigt sich die Andeutung der Unbeschreiblichkeit, die sich zugleich selbst wider
legt – den Einsatz solcher Topoi werde ich im folgenden Kapitel untersuchen. Dies geht 
einher mit dem invertierten Blick auf das Selbst und die Spaltung der Identität: Wie die 
Tiere ist auch das Monster im Selbst »nameless, voiceless« (ebd.), dessen unangenehme 
Qualtäten an alles Andere, Abjekte erinnern. Körper und Sinne sind im Angesicht des 
furchtbaren Anblicks nicht mehr unter Kontrolle: 

I was almost paralysed, but not too much so to make a feeble effort toward flight […]. 
My eyes, bewitched by the glassy orbs which stared loathsomely into them, refused to 
close; though they were mercifully blurred, and shewed the terrible object but indis
tinctly after the first shock. I tried to raise my hand to shut out the sight, yet so stunned 
were my nerves that my arm could not fully obey my will. The attempt, however, was 
enough to disturb my balance; so that I had to stagger forward several steps to avoid 
falling. As I did so I became suddenly and agonisingly aware of the nearness of the car
rion thing, whose hideous hollow breathing I half fancied I could hear. (ebd.) 

Auch geistige Ordnung ist dann nicht länger möglich: »[T]he burst of black memory van
ished in a chaos of echoing images.« (TO 272) Im Rekurs auf Mythologie gibt der Text eine 
Prolepse auf die folgenden Geschehnisse, um dann wieder im geschilderten Moment an
zukommen. Eine eigenartige Formulierung verhandelt das Verhältnis von Monster und 
Mensch: »I know always that I am an outsider; a stranger in this century and among tho
se who are still men.« (Ebd.) Der Einschub ›still‹ entwirft dabei eine beunruhigende Per

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 191 

spektive auf die Möglichkeit instabiler Menschlichkeit, die sich jederzeit wandeln kann. 
Als Pointe des Textes bleibt die materielle Umschreibung des Spiegels als »a cold and uny
ielding surface of polished glass« (ebd., Hervorhebung im Original) stehen – die Leser:innen 
selbst finden sich der spiegelnden Oberfläche gegenüber.361 

Die Erzählung beschreibt die Bewegung vom Othering des Monsters hin zur Erkennt
nis, dass dieses im Selbst zu verorten und somit nie vollständig zu abjektifizieren ist. 
Sie führt rhizomatisch beinahe an ihren Anfang zurück zum Ich – und stellt so die Fra
ge nach den Bedingungen von Menschlichkeit. Die vertikale Topographie macht dieses 
Streben nach Erkenntnis, das letztlich in einer erschreckenden Enthüllung endet und so 
menschliche Entwicklungsschritte spiegelt, raumsemantisch greifbar. 

Vertikale Topographien äußern sich bei Kafka insbesondere am Bild des Baus. De
leuze und Guattari setzen im Verweis auf Kafka wie oben erwähnt das Rhizom gleich mit 
dem Bau – beides im Unterirdischen verortete Bilder. Doch gerade bei dieser Analogie ist 
bei ihrer literaturwissenschaftlichen Analyse Differenzierung geboten: Denn der Bau als 
Metapher hat eine weitaus ambivalentere Bedeutungsgeschichte, als Deleuze und Guat
tari es erscheinen lassen. Wie Detering betont, liefert die Metapher eines ›Baus der Welt‹ 
zunächst ein Bild von Unerschütterlichkeit und Unveränderlichkeit362 – ganz im Gegen
satz zu dem von Deleuze/Guattari vorgeschlagenen dynamischen, hierarchielosen Mo
dell des Baus als Rhizom. Schmidt weist auf den Bau als Metapher für Stabilität in Kafkas 
Werk hin: 

Bau und Haus sind in zahlreichen Texten Kafkas Metaphern für Ordnungssysteme, in 
denen sich die rationale Organisation als eine aus Sicherungsbedürfnissen hervorge
hende, aber eben darum von untergründiger Unsicherheit, Angst und ›Sorge‹ zeugen
de Sekundärstruktur ausprägt. Sie ist vom Einbruch des Irrationalen bedroht.363 

Auch der Bericht nutzt das Bild des Baus und macht sich die Konnotation von Stabili
tät zunutze, nur um diese sogleich zu untergraben: »Kein Bau würde standhalten vor 
dem Gelächter des Affentums bei diesem Anblick.« (BA 305) Der Bau ist hier mensch
lich konnotiert, seine Stabilität wird eben durch das tierliche Urteil untergraben. In den 
Forschungen taucht ebenfalls das Bau-Motiv auf. Hier wird es genutzt, um eine tierliche 
Gesellschaft im Wandel zu beschreiben: 

[A]ber die Hunde waren, ich kann es nicht anders ausdrücken, noch nicht so hündisch 
wie heute, das Gefüge der Hundeschaft war noch locker, das wahre Wort hätte damals 
noch eingreifen, den Bau bestimmen, umstimmen, nach jedem Wunsche ändern, in 
sein Gegenteil verkehren können. (FH 456) 

361 Ähnlich gestaltet ist die Enthüllung am Schluss der frühen Erzählung The Beast in the Cave: »The 
creature I had killed, the strange beast of the unfathomed cave was, or had once been, a MAN!!!« 
(BC 25, Hervorhebung im Original). 

362 Vgl. Detering: Menschen im Weltgarten. S. 21. 
363 Schmidt: »Am Grenzwert des Denkens«. S. 343. Vgl. auch Dick, Helene: »Franz Kafkas Ein Bericht für 

eine Akademie. Sabotage der anthropologischen Maschine«. S. 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Das Adjektiv ›hündisch‹ lässt sich hier leicht durch ›menschlich‹ ersetzen, der Bau ist hier 
also eben jene Konstruktion von Menschlichkeit und Gesellschaft/Kultur in Abgrenzung 
von Tierlichkeit und Natur. Zugleich wird es hier auch in der Bedeutung als Handlung 
beschrieben, der Akt des Baus wird durch die »Arbeiter beim Bau« (ebd. 443) assoziiert. 
Es ist somit ambivalent besetzt: als Versuch der Schaffung einer stabilen Ordnung, die 
zugleich noch bedroht ist durch die Möglichkeit des Umsturzes – eine Assoziation, die 
auch im Bau aufgerufen wird. 

Der Bau bei Kafka nutzt eben diese Doppeldeutigkeit aus, seine zweifache Konno
tation von menschlichen Bauten und tierlichem Bau, stabiler Ordnung und unterirdi
scher Untergrabung. So entsteht ein »rhizomatic burrow of language«364, der eben die 
Strukturen der Sprache hinterfragt. Auch der Akt des Bauens, der Konstruktion ist dabei 
impliziert, die Verwendung der Bau-Metapher ist ein Akt der Dekonstruktion im Der
rida’schen Sinne, der aufzeigt, wie Ordnung konstruiert wird, um Möglichkeiten ihrer 
Destruktion aufzuzeigen. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Dichotomie der 
Richtungen: Der stabile Bau geht in die Höhe, der instabile Bau nach unten, in die Er
de. Deleuze und Guattari übernehmen in der Übersetzung diese changierende Semantik 
nicht ganz, jedoch steht hier der Begriff des ›terrier‹ in direkter Verbindung zur ›dé/ter
ritorialisation‹. 

Zentral ist dabei dann auch das Motiv des Unterirdischen, das das Bild des Rhizoms 
ebenso wie das des Baus impliziert.365 Bei Deleuze und Guattari findet dieser Aspekt ex
plizit nicht sonderlich viel Erwähnung (vgl. RZ 13, KA 135), ist jedoch implizit durchaus 
wichtig. Schließlich ist es gerade das Subversive des Rhizom-Modells, seine Untergra
bung hierarchischer Muster, die sein Potenzial ausmachen. Dies hängt zusammen mit 
dem Bild der Pflanze, der Wurzel, die im Rhizom mitschwingt. Die Freiheit wird im Be
richt mit Pflanzlichkeit assoziiert:366 »Es gibt eine ausgezeichnete deutsche Redensart: 
sich in die Büsche schlagen; das habe ich getan: ich habe mich in die Büsche geschlagen. 
Ich hatte keinen anderen Weg, immer vorausgesetzt, daß nicht die Freiheit zu wählen 
war.« (BA 312) Auch hier wiederum geschieht das mit negativer Implikation, die Büsche 
erscheinen im Gegensatz zur Freiheit nur als zweitbeste Möglichkeit, sie symbolisieren 
den ›Ausweg‹. 

Forschungen eines Hundes endet mit einer pflanzlichen Metapher, die sich wie im Be
richt auf die Freiheit bezieht: »Freilich die Freiheit, wie sie heute möglich ist, ein küm
merliches Gewächs.« (FH 482) Dass Freiheit unter ihren derzeitigen Möglichkeitsbedin
gungen kümmerlich wächst, deutet auch das Potenzial des Gegenteils von Freiheit als 
üppig wuchernder Pflanze an – was gedanklich nah ist an Deleuzes und Guattaris Vor
stellung des Rhizoms. Emrich beschreibt das Tier als »Sinnbild universeller Freiheit«367. 
Dies geht etwas weit, jedoch zeigt sich anhand des hybriden Bau-Tieres, das dieses Ge
fühl der Freiheit nur temporär erleben kann (vgl. DB 590), dass in Kafkas Texten »natural 

364 Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 9. 
365 Thermann spricht im Bezug vom Bau von einer »unterirdische[n] Parallelwelt« (Kafkas Tiere. S. 17). 
366 Vgl. Beutner: Die Bildsprache Franz Kafkas. S. 109. 
367 Emrich: Franz Kafka. S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 193 

freedom is no longer accessible to man«368. Dies schließt an die Ergebnisse der im vorhe
rigen Kapitel vorgenommenen Analyse horizontaler Topographien in den Texten Kafkas 
und Lovecrafts an. 

Das Motiv der Wurzel, das bei Deleuze/Guattari anhand einer recht undeutlichen 
Differenzierung dem des Rhizoms entgegengesetzt wird, ist bei Kafka ähnlich ambiva
lent: Der Hund in den Forschungen spricht von der »tiefen Verwurzelung der Lüge« (FH 
448), besetzt das Motiv also negativ. Auch der Schluss von Der Dorfschullehrer evoziert das 
Bild der Verwurzelung: Üblicherweise, so heißt es, »griff [der Dorfschullehrer] nach sei
nem Knotenstock in der Erde« (DD 215), auch der Schlusssatz, »es werde überhaupt nicht 
möglich sein, ihn aus dem Zimmer hinauszubefördern« (ebd. 216), impliziert dies. Über
blendet ist das mit dem Motiv des Tierwerdens: Durch seine Auseinandersetzung mit 
dem Maulwurf adaptiert der Protagonist selbst Maulwurf-artiges Verhalten: »Ich muß 
mich tief in diesen Dorfschullehrer eingebohrt haben.« (DD 208) Die ins Unterirdische 
deutende Topographie verweist zurück auf die Natur als Basis des Textes, die dieser je
doch diskursiv umschifft. 

So ist es häufig die Natur, die in Kafkas Texten das Schlusswort behält. Die Texte 
führen mithilfe organischer Sprache zu ihr zurück, genauso wie es auch bei Deleuze/ 
Guattari als Programm angedeutet ist. Ebenso verhält es sich bei Lovecraft – hier wird sie 
jedoch ergänzt um die Dimension des Außerirdischen. Die Bedrohungslinien verlaufen 
auf diese Weise in zwei Richtungen und deuten deren Zusammenhang an: Die Bedro
hung aus dem All verortet sich schließlich wieder in der Erde selbst, wie etwa Mountains 
vorführt. Das Universum offenbart sich als ebenso natürlicher Teil der Umwelt – und 
wird dadurch umso gefährlicher, da es sich nicht ignorieren lässt. 

5.2.2 Topoi der Unsagbarkeit 

Bei Kafka und Lovecraft kommen Topoi der Unsagbarkeit zum Einsatz, die Grenzen des 
Sagbaren und der Sprache erkunden sowie selbstreferenziell den Status von Literatur 
und ihre Möglichkeiten kommentieren. Dabei spielt auch der Einsatz von Musik eine 
Rolle, der hier auf sein Potenzial für eine Diskussion der Probleme und Möglichkeiten 
von Literatur untersucht werden soll. All dies geschieht immer aus einem ökokritischen 
Blickwinkel, der Verbindungen zur Natur- und Tierthematik in den Blick nimmt. 

5.2.2.1 Der Einsatz von Musik 
Musik ist ein zentrales Element in Kafkas Texten.369 Deleuze und Guattari bezeichnen 
Musik als genuin rhizomorph (vgl. RZ 19). Besonders in Josefine ist die Musik eng mit 
dem Thema der Tierlichkeit verknüpft. Diese Verbindung entspringt aus Kafkas eigenem 
Naturwissen: Driscoll macht darauf aufmerksam, dass singende Mäuse ein real existie

368 Steiner, Jacob: »Kafka’s Concept of Freedom«. Sinn und Symbol. Festschrift für Joseph P. Strelka zum 
60. Geburtstag. Hg. von Karl Konrad Polheim. Verlag Peter Lang, 1987. S. 306. 

369 Vgl. Martinec, Thomas: »Music«. Franz Kafka in Context. Hg. von Carolin Duttlinger. Cambridge Uni
versity Press, 2017. S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

rendes Naturphänomen sind,370 das bereits in Brehms Thierleben beschrieben wird.371 Er 
weist darauf hin, dass Kafka diese sogar auf dem Gut seiner Schwester Ottla selbst ge
hört haben kann.372 Des Weiteren betont er, dass diese Gesänge der Mäuse von Menschen 
nicht vollständig wahrgenommen werden und somit aus einer anthropozentrischen Per
spektive, die Natur stets vom Standpunkt des Menschen aus bemisst, nicht als Musik 
ernst genommen werden,373 was er auf Josefine bezieht. Umso interessanter ist es, ge
nauer zu betrachten, welche Implikationen in Bezug auf tierliche Musik und Kunst der 
Text enthält. 

Menschliche und tierliche Musik werden einander gegenübergestellt und es zeigt 
sich, dass Kunst stets auch eine Frage von Definitionsmacht ist: 

Ist es denn überhaupt Gesang? Ist es nicht vielleicht doch nur ein Pfeifen? Und Pfei
fen allerdings kennen wir alle, es ist die eigentliche Kunstfertigkeit unseres Volkes, 
oder vielmehr gar keine Fertigkeit, sondern eine charakteristische Lebensäußerung. 
Alle pfeifen wir, aber freilich denkt niemand daran, das als Kunst auszugeben, wir pfei
fen, ohne darauf zu achten, ja, ohne es zu merken und es gibt sogar viele unter uns, die 
gar nicht wissen, daß das Pfeifen zu unsern Eigentümlichkeiten gehört. (JS 351f., vgl. 
auch 365) 

Dabei spielt auch die Frage nach Instinkt und Intention eine Rolle. Das Verhalten von 
Tieren kann per Definition nicht als Kunst gelten: »Eine Nuß aufknacken ist wahrhaf
tig keine Kunst, deshalb wird es auch niemand wagen, ein Publikum zusammenzurufen 
und vor ihm, um es zu unterhalten, Nüsse knacken.« (JS 353) Sabina Kienlechner versteht 
das Pfeifen in seiner Vereinigung von menschlicher Sprache und Tierlaut374 als »Chiffre 
für die Kunst«375. So werden die anthropozentrischen Definitionsfaktoren von Kunst iro
nisch aufgegriffen.376 Dies deutet auch hin auf die Alltäglichkeit des Erzählens als Praxis, 
das erst durch bestimmte, arbiträre Faktoren zur Kunst wird. Gleichzeitig stellt die Er
zählung genau diese Prinzipien in Frage, indem sie aus tierlicher Perspektive erzählt ist – 
die sogleich ein ausgesprochen scharfes Bewusstsein für künstlerische Qualität beweist. 

Die menschliche Annahme von Nicht-Empfänglichkeit für Kunst als Stumpfsinn 
(vgl. JS 351) wird offengelegt. Dem widerspricht allerdings die Art und Weise, in der über 
die Musik gesprochen wird, dabei wird musikalische Fachsprache wie »Koloraturen« 
(JS 373) verwendet und ihre Qualität kritisch diskutiert (vgl. JS 366). Das herkömmliche 
Kunstverständnis erweist sich als realitätsfern: »Stiller Frieden ist uns die liebste Musik; 
unser Leben ist schwer, wir können uns, auch wenn wir einmal alle Tagessorgen abzu
schütteln versucht haben, nicht mehr zu solchen, unserem sonstigen Leben so fernen 

370 Vgl. Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 1. 
371 Vgl. ebd. S. 2. Vgl. auch Schuller: »Gesang vom Tierleben«. S. 221. 
372 Vgl. Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 3. Vgl. auch Guarda: »Kafkas ›Josefine oder das Volk 

der Mäuse‹. Das Kindlich-Mütterliche im Existenzkampf«. S. 243. 
373 Vgl. Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 2f. 
374 Vgl. Kienlechner, Sabina: Negativität der Erkenntnis im Werk Franz Kafkas. Eine Untersuchung zu seinem 

Denken anhand einiger später Texte. Max Niemeyer Verlag, 1981. S. 142. 
375 Ebd. S. 143. 
376 Vgl. Görner: Franz Kafkas akustische Welten. S. 85–87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 195 

Dingen erheben, wie es die Musik ist.« (JS 350) Daraus lässt sich auch ein Plädoyer 
ablesen für eine Kunst, die näher dran ist an der tierlichen, natürlichen Wirklichkeit. 
Dabei ist Josefines Gesamtperformance von Bedeutung; »[E]s ist zum Verständnis ihrer 
Kunst notwendig, sie nicht nur zu hören sondern auch zu sehn.« (JS 352) Kunst erweist 
sich so als durch und durch sinnliche Erfahrung, die damit auch ein Verbindungsglied 
zwischen Tieren und Menschen bilden kann: Andrea Baer betont insbesondere den 
dargestellten Drang zur Performanz, dem auch ein Potenzial inneliegt.377 Dies lässt sich 
in Verbindung bringen mit den performativen Elementen im Bericht. Tierwerden als 
Schreibpraxis erscheint dann als ebenso performativ. 

Pfeifen dient zur Verständigung in der Mäuse-Gesellschaft: »Pfeifen ist die Sprache 
unseres Volkes.« (JS 367) Es stellt sich dar als Ritual, mit dem sich das Kollektiv her
stellt sowie Sinn und Wissen produziert.378 Laut Marianne Schuller bildet das auch einen 
Kommentar zur Bedeutung von Sprache in diesen Prozessen: 

Ist die kategoriale Trennung von Mensch und Tier traditionell mit der kategorialen 
Trennung von Sprache und Stimme verknüpft, so wird diese metaphysische Oppo
sition bei Kafka unterbrochen. Das Stimmhaft-Tierische ist nicht das Außerhalb der 
Sprache, sondern als unassimilierbar Fremdes der Sprache inhärent.379 

Auch die Sprache hat also ihr eigenes Abjekt – das etwa in Lovecrafts The Rats in the Walls 
aus dem Erzähler hinausbricht. 

Laut Christine Lubkoll geht es anhand der Musik »um zwei Grundprobleme der Spra
che (denn Musik wird ja als Sprache reflektiert): erstens um ihren Zeichencharakter und 
die Frage der Wahrheit; zweitens um das Problem der Kommunikation«380, was sie auch 
auf zentrale Problematiken der Kunst überträgt.381 Von dieser Position abweichend, ge
he ich nicht davon aus, dass Musik bei Kafka als Sprache reflektiert wird: Gerade in ihrem 
Unterschied zur Sprache wird die Musik hier relevant – und bringt dadurch deren Pro
bleme an die Oberfläche. Dabei ist die Musik verbunden mit den tierlichen konnotierten 
Eigenschaften von Kollektivität und Sinnlichkeit. 

Im Gegensatz zu den anderen Tiergeschichten wird hier der:die Leser:in aus dem 
Erfahrungshorizont der Mäuse ausgeschlossen: »Wer sie nicht gehört hat, kennt nicht 
die Macht des Gesanges.« (JS 350) In Bezug auf das Verhältnis von Kollektiv und Sprache 
schreibt Thomas Ford: »It is […] a capacity – an animal capacity – within human language: 

377 Vgl. Baer, Andrea: »Performative Emotion in Kafka’s ›Josephine, the Singer; or, the Mouse Folk‹ 
and Freud’s ›The Creative Writer and Daydreaming‹«. Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and Other 
Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 2010. S. 154. 

378 Vgl. Neumann, Michael: »Allegorien der Ergriffenheit. Gemeinschaft und Erlösung in Franz Kafkas 
Erzählung Josefine die Sängerin oder Das Volk der Mäuse«. Massenfassungen. Beiträge zur Diskurs- und 
Mediengeschichte der Menschenmenge. Hg. von Susanne Lüdemann und Uwe Hebekus. Wilhelm Fink, 
2010. S. 148f., 161. 

379 Schuller: »Gesang vom Tierleben«. S. 220f. 
380 Lubkoll, Christine: »Dies ist kein Pfeifen. Musik und Negation in Franz Kafkas Erzählung Josefine, die 

Sängerin oder Das Volk der Mäuse«. Franz Kafka. Neue Wege der Forschung. Hg. von Claudia Liebrand. 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006. S. 188. 

381 Vgl. ebd. S. 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

a crowd is always, at least in part, a discursive event.«382 Gerade im Abjekthaften der 
Sprache stecken also die Ausdrucksmöglichkeiten, die sie selbst nicht hergibt. 

Der:die Leser:in ist nicht Teil des Kollektivs und partizipiert somit nicht an dem dis
kursiven Event, das die Performance darstellt. Somit kehrt sich das übliche Verhältnis 
der Definitionsmacht um: Die Lesenden nehmen die Position des Tieres an, das kein Zu
gangsrecht zu eben dem Diskurs hat, der Sinn definiert und somit bestimmt, was Kunst 
und was Wissen ist. Die nicht hörbare Musik verstärkt diese Erfahrung, die der:die Le
ser:in imaginieren muss.383 Eben darin besteht ihr rhizomorphes Wirken im Text. 

In Die Verwandlung zeigt sich die Musik als potenziell vermittelnde Instanz zwischen 
den oben analysierten Ordnungen, zwischen Menschen und Tieren, da sie ihnen eine 
vergleichbare emotionale Reaktion ermöglicht: »Die Familie war gänzlich vom Violin
spiel in Anspruch genommen. […] War er ein Tier, da ihn Musik so ergriff? Ihm war, als 
zeige sich ihm der Weg zu der ersehnten unbekannten Nahrung.« (VW 185) Dabei ist 
Gregor als Tier empfänglicher für die Musik als die Zimmerherren, sodass wiederum 
Zuschreibungen von Kunstverständnis in Frage gestellt werden. Was diese Szene auch 
andeutet, ist, dass die Musik weniger Kulmination einer kulturellen Entwicklung als viel
mehr Rückkehr zum eigentlichen Ursprung allen sprachlichen Ausdrucks ist, dem tier
lichen Geräusch – wie auch schon in Josefine. Die Vorstellung von Musik als Urinstinkt 
entsteht auch durch die Metapher der ›ersehnten unbekannten Nahrung‹. Explizit ge
macht wird dies durch Gregors Frage nach der Tierlichkeit, auf die der Text sogleich ei
ne Antwort impliziert: Gerade in der Musik offenbart sich ein tierlicher Ursprung,384 der 
positiv umgedeutet ist. So deutet Gregors Fantasie, auch als Tier eine Verbindung zu sei
ner Schwester aufbauen zu können, an, wie die Musik eben jene Verständigung möglich 
machen könnte, die die Sprache erschwert (vgl. VW 186). 

Auch in der schwierigen zwischenmenschlichen Kommunikation in den Erinnerun
gen werden mit der Musik Kommunikation und Verständigung möglich: »Wir tranken 
einander zu, er sang mit einer erträglichen Stimme, aber immer nur zwei Lieder, eines 
war traurig und begann: Wohin gehst du, kleines Kind, im Walde?, das zweite war lustig 
und fieng so an: ›Fröhliche Gesellen, ich gehöre zu Euch!‹« (EK 684) Auch die Titel der Lie
der evozieren die oben analysierte Dichotomie von Einsamkeit und Gemeinschaft. Ne
ben der Musik ist allein nicht-sprachliche Kommunikation verlässlich; die glotzenden 
Augen verraten die »Wahrheit« (EK 553). Dies weist wiederum auf die (vermeintliche) 
Differenz zwischen Menschlichkeit und Tierlichkeit hin, die im Text agiert. 

Musik spielt auch in den Forschungen eine zentrale Rolle. Sie ist hier ein durch und 
durch rhizomorphes Element, »von allen Seiten, von der Höhe, von der Tiefe, von über
all her kommend[]« (FH 429). Sie bleibt für den forschenden Hund unerklärlich (vgl. FH 
430), unter den Musizierenden stiftet sie jedoch Gemeinschaft, sie sind »sieben Freunde, 
unter Freunden, im vertraulichen Beisammensein« (FH 434) – unterstützt also die oben 

382 Ford, Thomas H.: »Crowds, Animality and Aesthetic Language in Kafka’s ›Josephine‹«. Kafka’s Crea
tures. Animals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington 
Books, 2010. S. 133. 

383 Vgl. Görner: Franz Kafkas akustische Welten. S. 88. 
384 Vgl. ebd. S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 197 

analysierten tierlichen Aspekte. Sie inspiriert die Forschungen des Hundes und ist so
mit handlungstreibende Kraft. Wichtig sind dabei auch die Ausführungen des Forscher
hunds zur Musikwissenschaft, die ich bereits in Bezug auf ihre wissenschaftskritischen 
Implikationen betrachtet habe. 

Die Funktion der Musik ist also auch in den Texten Kafkas rhizomorph: Sie wirkt 
hin auf die Verunsicherung von Binaritäten sowie die Vorstellung eines allumfassenden 
agencement. Sie wirft dabei immer auch Fragen nach den Paradigmen von Kommunika
tion, nach den Grenzen der Sprache, auf – besonders im Hinblick auf Speziesgrenzen, 
an deren Überwindung gearbeitet wird. So diskutiert der Einsatz der Musik die anthro
pologische Definition von Kunst und verspricht ein besseres Verständnis zwischen Men
schen und Tieren. Musik ist so auch ein Weg, eine Sprache zu finden, die tierlicher ist, 
weil die Sprache selbst Ausdruck von Hierarchie ist.385 Oliver Voß weist darauf hin, dass 
»der Gesang Josefines seine Erfassung durch den sprachlichen Diskurs unterläuft«386. 
Laut Gerhard Neumann stellt die Musik semiotische Prämissen in Frage: 

Eines der auffälligsten zwiespältigsten Zeichensysteme, das sich den Menschen so prä
sentiert, ist ja dasjenige der Musik. […] Im Zwischenraum der Stille erscheint, bei der 
Begegnung mit der Musik, ein Zeichen, das etwas mitteilt und dasselbe gleichzeitig 
verleugnet.387 

Auf diese Weise kommentiert die Musik Sprache und Literatur. Im Anschluss an Deleu
ze/Guattari liest Peter Horn Die Verwandlung auf sprachliche Aspekte hin: »Musik scheint 
uns aus jenen binären Zwängen zu erlösen, in die Sprache uns als Mann oder Frau, als 
Herr oder Knecht, als Ausbeuter oder Ausgebeuteter einsperrt.«388 Er versteht Samsas 
Verwandlung als »eine politische Wahl«389, als eine »Flucht in die Undeutlichkeit, eine 
Verweigerung der Kommunikation, der Entgegennahme von Befehlen«390. Dies äußert 
sich dann insbesondere in der Geigenspiel-Szene, in der Gregor sich zum ersten Mal in 
seine Tierexistenz fügt, da sie es ihm ermöglicht, die Musik mehr wertzuschätzen als die 
Menschen um ihn herum. Sie zeigt sich so als Weg, den eigenen tierlichen Ursprung zu 
akzeptieren anstatt ihn zum Abjekt zu erklären. Somit sind die Texte zugleich auch ein 
Einsatz für eine weniger anthropozentrische Kunst, deren Maßstab die Musik ist. 

Auch bei Lovecraft spielt die Musik eine entscheidende Rolle. Dabei zeigte er – wie 
Kafka auch – eine Abneigung gegen Musik.391 Exemplarisch kann für die Analyse von 

385 Vgl. Derrida: L’animal que donc je suis. S. 43–45. Vgl. auch Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. 
S. 8–9. 

386 Voß, Oliver: »Über die Abwesenheit des Gesangs in Franz Kafkas Josefine, die Sängerin oder das Volk 
der Mäuse«. Literatur und Musik in der klassischen Moderne. Mediale Konzeptionen und intermediale Poe
tologien. Hg. von Joachim Grage. Ergon Verlag, 2006. S. 265. 

387 Neumann, Gerhard: »›War er ein Tier, da ihn Musik so ergiff?‹. Mythen des Musikalischen bei Franz 
Kafka.«. Franz Kafka und die Musik. Hg. von Steffen Höhne und Alice Stašková. Böhlau Verlag, 2018. 
S. 32. 

388 Horn: »Tier werden, um der Sprache, der Macht, zu entkommen«. S. 118. 
389 Ebd. S. 114. 
390 Ebd. S. 103. 
391 Vgl. Houellebecq: H.P. Lovecraft. S. 69; Poole: In the Mountains of Madness. S. 215. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Lovecrafts Einsatz von Musik besonders die Erzählung The Music of Erich Zann herange
zogen werden. Erich Zanns Musik »held vibrations suggesting nothing on this globe of 
earth« (EZ 286) und wird beschrieben als wild (vgl. EZ 286f.). Es fällt dem Erzähler daher 
schwer zu glauben, sie sei das Werk eines einzelnen Spielenden (vgl. EZ 286). Sie wird 
beschrieben als »mechanical« (EZ 288f.) und entwickelt sich zu einem »chaotic babel of 
sound […] – the awful, inarticulate cry which only a mute can utter, and which rises only 
in moments of the most terrible fear or anguish« (EZ 286). Die Geräusche entwickeln ih
re eigene agency, lösen eine Kette von Objektereignissen aus (vgl. ebd.). Schließlich spielt 
die Geige auch ohne Zanns Mitwirken (vgl. EZ 289) und zeigt eigene Gefühlsregungen: 
»that accursed viol whose fury increased« (ebd.). Die rhizomatische, die gesamte Um
welt umfassende, durch die Musik ausgelöste Ereignisspirale überträgt sich schließlich 
auch auf den Erzähler, der in einer kreisenden Abwärtsbewegung flieht (vgl. EZ 289f.). 
Dies wird wiederum enggeführt mit dem Themenkomplex von Natur und Tierlichkeit: 
Das Hören der Musik, das in ihm »indefinable […] dread of vague wonder and brooding 
mystery« (EZ 285) auslöst, stört die Erinnerung des Erzählers als menschliches Distink
tionsmerkmal (vgl. EZ 280). Die geheimnisvolle Rue d’Auseil als Schauplatz liegt »across 
a dark river« (EZ 281), ist »almost a cliff« (ebd.), bewachsen mit »struggling greenish-grey 
vegetation« (ebd.) und verweigert sich der Kartografie (vgl. EZ 280). Erich Zann, der sich 
nur geschrieben in »execrable French« (EZ 285) ausdrücken kann, besitzt ein »satyr-like 
face« (EZ 282), das die Welt der Mischwesen evoziert. Er »twisted like a monkey« (EZ 288) 
beim Musizieren. 

Nach dem »monstrous prologue« in Dunwich Horror (DH 437) folgt auf das Bellen des 
Universitätswachhundes »a scream from a wholly different throat […] – such a scream 
as could come from no being born of earth, or wholly of earth« (ebd.), das ergänzt wird 
durch »a loud chorus of whippoorwills among the shrubbery [that] had commenced a 
damnably rhythmical piping, as if in unison with the last breaths of a dying man« (DH 
438). Zusammen mit den Schreien der Vögel ergibt sich eine grauenhafte Natur-Sym
phonie: »They trailed off into nothingness as the whippoorwills shrieked in rhythmical 
crescendoes of unholy anticipation.« (DH 440., vgl. auch »chorus«, 462) 

Musik ist bei Lovecraft häufig Kakophonie, Laut gewordenes Chaos. Das unbe
schreibliche Monster Nyarlathotep, »the crawling chaos« (NY 202), zerstört jegliche 
zivilisatorischen Regeln, geographischen Orientierungshilfen (vgl. NY 204) und sogar 
Naturgesetze: Der Erzähler begegnet ihm im »hot autumn« (NY 203), in dem aber plötz
lich »[t]rackless, inexplicable snows« (NY 205) entstehen. Auf seltsamen Instrumenten 
(vgl. NY 203) spielt Nyarlathotep »the muffled, maddening beating of drums, and thin, 
monotonous whine of blasphemous flutes from unconceivable, unlighted chambers 
beyond Time« (NY 205). Vergleichbar zur Beschreibung einer nie zuvor gesehenen Farbe 
wird hier die unmögliche Aufgabe gestellt, eine Musik zu imaginieren, die alles sprengt, 
womit die Lesenden vertraut sind. Dies wirkt zusammen mit dem unaussprechlichen, 
nichtmenschlich anmutenden Namen und macht auch Wahrnehmungsmodi vorstell
bar, die den menschlichen Horizont übersteigen – aber aus tierlicher, nichtmenschlicher 
Perspektive vielleicht möglich sind. Parallel zur Darstellung von Musik als ordnungs
zerstörender Macht gerät der Text selbst an seine Grenzen und droht an ihnen zu 
zerbrechen: Das erzählende Ich ist nicht konsequent, sondern wechselt nach dem ersten 
Satz, verschachtelte Hypotaxen mit Adjektivketten erzeugen einen Effekt der Wirrheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 199 

Das »unimaginable« (NY 205), Objekte wie »hands that are not hands« (ebd.), »vague 
ghosts of monstrous things« (ebd.) all jenes, das sich als »more grotesque than I can tell« 
(NY 204) herausstellt, überfordert die Fähigkeit des Erzählers – obwohl dieser »colder 
and more scientific than the rest« (ebd.) ist. 

Van Elferen spricht im Fall Lovecrafts von einer Hyper-Kakophonie: 

The sounds in Lovecraft’s stories, originating from those timeless voids and generated 
by those nonphenomenological beings, would have to be conceptualized here as hy
per-cacophony: his universes echo with sounds that are inaudible, with timbres that are 
physically impossible, with music that is unimaginable even for an unearthly musicol

ogist.392 

So löse sich die Musik von den ihr üblicherweise zugeschriebenen positive Attributen.393 
Van Elferens Analyse bleibt bei der Erkenntnis stehen, dass die Musik Symbol einer 
schrecklichen Transzendenz ist.394 Dies ist ein recht naheliegender Schluss, dennoch 
ist van Elferens Begriff der Hyper-Kakophonie von Wert, beschreibt er doch recht 
treffend, wie der Einsatz von Musik zusammenwirkt mit dem Einsatz von Geräusch 
in seinem Werk allgemein. Wie bereits oben analysiert, deuten diese häufig auf tier
lich konnotierte Wahrnehmungsmodi hin, die sprachlich-visuellen Deutungsmustern 
gegenüberstehen. 

Burleson beschreibt Parallelen zwischen Lovecrafts Musik-Darstellungen und den 
selbstreferenziellen Aspekten seiner Texte: »Just as a text writes itself by being read, so 
the music of (by, or associated with) Erich Zann in a sense plays itself by being heard.«395 
Die Musik lenkt somit den Fokus auf den Prozess der Sinnerzeugung in der sinnlichen 
Wahrnehmung – also eben durch die Mittel, die mit dem Tierlichen assoziiert sind. Laut 
Tabas thematisiert der Text »the relationship between mind and world, text and real […] 
through a confounding of our sense of place and time«396. Er fordert also eine Rezepti
onshaltung heraus, die gängige Kategorien vergisst – eine andere Version des Tierwer
dens, in dem die eigenen anthropozentrischen gewahr gemacht und vergessen werden. 

Wydmuch beschreibt: 

Es sind Gerüche, Klänge, Farben und dynamische Bilder – das sonderbare Verhalten 
von Ziegenmelkern im »Grauen von Dunwich«, das Pfeifen des Windes in den »Bergen 
des Wahnsinns«, das Geheul der Hunde im »Fall Charles Dexter Ward«, die Bewegun
gen der Baumäste in »Die Farbe aus dem All«, um nur einige Beispiele zu nennen. Im 
Text spielen sie – kompositorisch gesehen – die Rolle eines Leitmotivs, das zuweilen 
einen etwas manischen Eindruck erwecken kann.397 

392 Van Elferen, Isabella: »Hyper-Cacophony. Lovecraft, Speculative Realism, and Sonic Materialism«. 
The Age of Lovecraft. Hg. von Carl H. Sederholm und Jeffrey Andrew Weinstock. University of Min

nesota Press, 2016. S. 90. Hervorhebung im Original. 
393 Vgl. ebd. S. 83. 
394 Vgl. ebd. S. 84f. 
395 Burleson: Lovecraft. Disturbing the Universe. S. 74. 
396 Tabas: »Ecology, Place, and the Metaphysics of Horror Fiction«. S. 8. 
397 Wydmuch: »Der erschrockene Erzähler«. S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Doch sind sie nicht nur Leitmotive, sondern die Geräusche und Tierlaute wirken als text
liche Akteure – oben ist bereits ihre Rolle für die Tierdarstellungen in dieser Hinsicht be
schrieben worden. Das »musical piping« (MM 114) etwa ist spannungstreibende Kraft in 
Mountains. 

Die Geräusche in Colour sind zugleich agentisch-handlungstreibend und zeichen
haft: »a clatter which told of a frenzied runaway« (CS 386). Dabei bildet sich Ammis Ge
dankenprozess, das Entziffern der Geräusch-Zeichen, in der Sprache ab: »A sort of liquid 
splash – water – it must have been the well.« (Ebd.) Die Geräusche betonen somit die Pro
zesshaftigkeit der Wahrnehmung und regen phänomenologische Überlegungen an. 

Auch bei Kafka sind immer wieder Geräusche als Aktanten im Text aktiv, die ihn 
strukturieren und handlungstreibend wirken, etwa im Fall der Bälle in Blumfeld, die zu
erst akustisch wahrgenommen werden.398 Dies knüpft an die Suche nach einer nicht rein 
visuellen Wahrnehmung der Welt an, die Kafka anhand der Tierperspektive vorschlägt. 

Der Einsatz von Musik und akustischen Akteuren im Text hinterfragt die Wirkkraft 
von sprachlichen Mitteln. Sie führen so an die Grenzen der Sprachen – und wirken auf 
diese Weise zusammen mit einem größer angelegten Einsatz der Motive Unaussprech
lichkeit und Selbstreferenzialität, deren Implikationen ich im folgenden Kapitel betrach
ten möchte. 

5.2.2.2 Grenzen und Grenzbereiche der Sprache: 
Unaussprechlichkeit und Selbstreferenzialität 

In diesem Kapitel soll es weniger darum gehen, die reichlich belegte Selbstreferenzialität 
der Texte Kafkas und Lovecrafts noch einmal zu formulieren, sondern mehr darum auf
zuzeigen, inwiefern hier eine Sprach- und Literaturskepsis vorliegt, die mit den analy
sierten Aspekten der Wissenschafts- und Gesellschaftskritik zusammenhängt. Dies soll 
aus Ecocriticism-Perspektive gedeutet werden. Die in den Texten angelegte Kritik ope
riert in zweierlei Hinsicht: zum einen durch die Offenbarung, dass auch die szientifische 
Wissenschaft auf die Sprache und ihre binäre Struktur zurückgreifen muss und dies die 
Wiedergabe von Wissen wiederum verfälscht. Zum anderen durch die Aufdeckung der 
Mitwirkung von Sprache bei der Naturbeherrschung und in Konsequenz der Verweige
rung von Metaphorisierung durch die Engführung von Konkreta und Abstrakta. Aus der 
Kombination dieser beiden Kritikpunkte ergibt sich dann in der Literatur ein Potenzial. 

Die Wissenschaft muss sich auf die Sprache für die Reproduktion ihrer – bereits 
unter falschen Prämissen erzeugten – Erkenntnisse verlassen, wodurch eine weitere 
Schicht der Verfälschung hinzugefügt wird. Im Dorfschullehrer-Text offenbart sich das 
durch das Gewirr an sich widersprechenden und sich unterstützenden Schriften. Die 
Wahrheit ist hier »nicht so sehr aus [den] Worten, als aus sonstigen Zeichen« (DD 206) 
zu erkennen. Wie Grimm beschreibt, gerät die textliche Struktur selbst in der Erzählung 
in Frage: 

The story […] reveals the close proximity of a factual, written text – such as a scientific 
treatise – to the fictional, oral world of the rumor. But it not only reveals the close prox

398 Vgl. Dirmhirn: »Kafkas Undinge. Gemeinschaftsstiftendes Potenzial und die Frage der Verantwor
tung in ›Blumfeld ein älterer Junggeselle‹«. S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 201 

imity, it is also the forum which can bring the two together in that it is both fictional 
and therefore related to the rumor, and written, i.e. a text. Literature, therefore, can be 
said to act as the medium wherein this dialectical process that leads nowhere is dis
played. The text of the story sets off a negative spiral of meaning that begins with a 
certain duality.399 

Über Passagen hinweg liest sie sich dabei wie eine Parodie der Kafka-Forschung selbst 
und ihr Kreisen um die literarische Eignung – die sich weigert, den Kern der Texte, ihr 
Handeln von Tieren, anzuerkennen und ewig um sich selbst zirkuliert. Dabei ist auch 
der Text selbst von der Forschung auf vergleichbare Weise vernachlässigt worden wie 
der diegetische Riesenmaulwurf.400 Grimm führt als Begründung dafür die These an, 
dass der Text nicht etwa aufgrund fehlender literarischer Qualität ignoriert worden sei, 
sondern eben wegen seiner Parodie auf akademische Diskurse401 und der Tatsache, dass 
er »focused on issues of marginalization and a certain resistance to interpretation«402 ist. 
So ist er auch eine Exegese-Parodie, die auf die Beteiligung von literarischer Rezeption 
bei Wissensproduktionsprozessen und Naturbeherrschung verweist. 

Sprachliche Stabilität wird, wie analysiert, auch in den anderen Texten durch die Di
chotomie von Schein und Wirklichkeit hinterfragt. Zugleich ist sie das Mittel, das eben 
diese Diskrepanz benennen und somit ihre eigenen unzulänglichen Binaritäten hinter
fragen kann. Dafür muss sie jedoch den richtigen Modus finden – auf dessen Suche sind 
Kafkas Texte unerlässlich: 

Kafkas Tiere sind mithin nicht nur Erbstücke der Literatur, sondern gleichfalls Produk
te dieser Kultur wie einer Wissenschaft, in der, wie eingangs zitiert, die Schreibarbeit 
ebenso notwendig wie vergeblich ist, weil sie die Entdeckungen gleichermaßen fixiert 
und verflüchtigt. Unterirdisch aber, so die eindrucksvollste Ausmalung dieser Arbeit 
in der Erzählung ›Der Bau‹, geht das vergebliche und lebensnotwendige Graben und 
Wühlen weiter; dort ist das namenlose Schreibtier unablässig am Werk. […] Nur dieses 
letzte Tier […] kann das existenzielle und hybride Projekt weiter verfolgen.403 

Ortliebs These benutzt, ohne dies weitergehend zu reflektieren, eben das Motiv des Un
terirdischen, das oben als zentral in Kafkas Texten nachgewiesen worden ist. Dieses ist 
hilfreich, um ihr Bild fortzuführen: Aus dem Blick von unten, aus natürlicher und tier
licher Perspektive zeigen sich Ergebnisse einer alternativen Forschung, die unvorherge
sehene, unvoreingenommene Erkenntnisse ermöglicht, eben weil sie das anthropozen
trische Element entweder mitdenkt oder wegzudenken versucht. Dazu gehört auch, die 
Sprache von ihren Elementen zu bereinigen, die dieses Unterfangen erschweren. 

Deleuze und Guattari bescheinigen Kafkas Schreiben als Qualitätsmerkmal eine Un
mittelbarkeit, einen Realitäts- und Umweltbezug, der auf Wörtlichkeit anstelle von Sym
bolismus setzt (vgl. KA 127). Kafka spricht sich so, wie Deleuze und Guattari, gegen rei

399 Grimm: »Animal Studies: Kafka’s Animal Stories«. S. 124. 
400 Vgl. ebd. S. 119. 
401 Vgl. ebd. S. 120. 
402 Ebd. S. 119. 
403 Ortlieb: »Kafkas Tiere«. S. 365f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

nen Ästhetizismus aus, gegen eine »Kunst, die gerade daran zugrunde geht, dass sie nur 
Kunst sein will«404. Dieser These würde ich nicht ganz zustimmen, sondern vielmehr ar
gumentieren, dass gerade das Kunst-sein-Wollen und dessen Offenlegen für Kafkas Tex
te zentrales Merkmal ihrer Subversion ist. 

Kafkas Texte verweigern sich der eindeutigen Auslegung – das ist in der Forschung 
häufig angenommen worden.405 Das Argument trifft in dieser pauschalen Formulierung 
jedoch wohl auf die meisten, wenn nicht alle literarischen Texte zu. Interessanter ist es 
daher, genauer zu betrachten, weshalb gerade Kafkas Texte so schwierig zu deuten sind. 
Sie arbeiten an einer Anti-Metaphorik und machen dies explizit: Rotpeter versteht die of
fenen Worte als Gegensatz zu den »Bilder[n]« (BA 300), also den Metaphern. Der Bericht 
weist auf das Fehlen des »Grund[es]« (BA 304) in der Doppelkonnotation von Basis und 
kausaler Begründung hin. Dabei geht es weniger um eine poststrukturalistische Nega
tion von Sinn, sondern um den Vorschlag zu mehr epistemologischer Neugier, die – an
stelle von vorgeformten, voreingenommenen Meinungen, die auf erratischen epistemo
logischen Voraussetzungen beruhen – einer wahren Erkenntnis näher kommen kann. 
Das Konzept ›Kritik‹ selbst steht auf dem Spiel. Stattdessen zeigen die Texte das sub
versive Potenzial eines radikalen Deskriptivismus: Kafka übt »non-critique« (KA 110), er 
schreibt »des protocols d’expérience« (ebd. 14) »sans interprétation ni signifiance« (ebd.). 
Dies ist konkret von der Natur und der Vorstellung rein deskriptiver, nicht-hierarchi
scher Naturerfahrung inspiriert. Deleuze und Guattari beziehen Kafkas Programm der 
Anti-Metaphorik auch auf seinen Einsatz von Tierfiguren: 

La métamorphose est le contraire de la métaphore. […] L’animal ne parle pas ›comme‹ 
un homme, mais extrait du langage des tonalités sans signification; les mots eux- 
mêmes ne sont pas ›comme‹ des animaux, mais grimpent pour leur compte, aboient 
et pullulent, étant des chiens proprement linguistiques, des insectes ou de souris. (KA 
40f., vgl. auch 37f., 50) 

Wie oben angedeutet, entbrennt genau an diesem Punkt der Streit um die literarische 
Eignung der Themen. Kafka gewährt den Tieren Zutritt in seine Texte, und zwar nicht 
nur in semiotischer oder diegetischer, sondern in autodiegetischer Form. So untergräbt 
er die Annahme der Fähigkeit zum Erzählen als letztes stabiles anthropologisches Merk
mal. Eben das ist das Programm des Tierwerdens. 

So wird die Mensch-Tier-Distinktion verunsichert, indem Tiere durch ihr Erzählen 
als sprachlich versiert gezeigt werden. Rotpeter reflektiert sehr gründlich den eigenen 
Sprachgebrauch:406 

Ich kann natürlich das damals affenmäßig Gefühlte heute nur mit Menschenworten 
nachzeichnen und verzeichne es infolgedessen, aber wenn ich auch die alte Affenwahr
heit nicht mehr erreichen kann, wenigstens in der Richtung meiner Schilderung liegt 
sie, daran ist kein Zweifel. (BA 303, vgl. auch 302, 304, 312) 

404 Emrich: Franz Kafka. S. 171. 
405 Vgl. Engel, Manfred: »4. Strukturen, Schreibweisen, Themen«. Kafka-Handbuch. Leben – Werk – Wir

kung. Hg. von Manfed Engel und Bernd Auerochs. J.B. Metzler, 2010. S. 411. 
406 Vgl. Meyer: »Von Brehms Tierleben zum Bericht für eine Akademie«. S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 203 

Meyer argumentiert: 

Rotpeter nimmt Stellung zum heuristischen Problem, Wörter der menschlichen Spra
che zu benutzen, um Gefühle und Gedanken einer anderen Spezies zu beschreiben. 
Obwohl ihm bewusst ist, dass ein absolutes Verhältnis nicht möglich sein wird, sieht 
er keine Alternative zum gewählten Verfahren. Man kann dies als Kommentar zum Vor
wurf der Anthropomorphisierung lesen, wie er von einer sich objektivierenden Zoolo
gie gegenüber der erzählenden Naturgeschichtsschreibung vorgebracht wurde.407 

Dies deutet auf die Rolle der Sprache bei der Performanz von Menschlichkeit hin und im
pliziert zugleich, dass Tiere weitaus sensibler damit umgehen können als Menschen, die 
Sprache als anthropologisches Merkmal also kaum haltbar ist.408 Auf diese Weise wird 
zudem der Status der literarischen Tiere bekräftigt, die Sprache anders verwenden und 
so subversiver verwenden können. Die menschliche wird in der Gegenüberstellung als 
unzureichend entlarvt und zugleich ihr Potenzial offenbart: 

Dadurch wird der Sprache nicht nur die anthropologische Grenzmarke abgenommen, 
sie weist ihrerseits in doppelter Hinsicht aufs Tier: so wie sie aus tierischem Verhal
ten hervorgeht, kann sie auch zu ihm ›zurück‹-führen, indem das Tier das mimetische 
Vermögen anregt und zum Stoff literarischer Texte wird.409 

Die erzählenden Tiere eröffnen Leser:innen zudem einen alternativen Erfahrungshori
zont, aus dem die Welt neu und anders betrachtet werden kann, wie etwa die verfrem
dende Darstellung in den Forschungen gezeigt hat. Dies geht auch mit einer Anti-Sprach
lichkeit einher, die auf die Existenz alternativer, nichtmenschlicher Zeichensysteme mit 
unterschiedlichen epistemologischen Prämissen hindeutet – wie zuvor am Beispiel von 
Musik und Geräuschen deutlich geworden ist. 

Bei Lovecraft werden die Unzulänglichkeiten der Sprache anhand des wiederkeh
renden Motivs der Unaussprechlichkeit, der Unmöglichkeit des eigenen Erzählens ver
handelt. In entscheidenden Momenten löst sich, wie bereits punktuell analysiert, die 
Sprachstruktur zu Tierlauten und Schreien auf.410 Die Erzählungen thematisieren ihre 
eigene Schreibsituation, die häufig von Widerstreben geprägt ist und sind in einem Mo
dus der Unsicherheit bezüglich der Wahrheit oder Illusion der Geschehnisse aus rück
blickender Perspektive geschildert (vgl. SI 221). Häufig werden dabei Marker eingebaut, 
die auf die Unglaubwürdigkeit der Erzählung hinweisen. 

In The Thing On The Doorstep schiebt sich durch das Medium des Briefes eine zweite Er
zählinstanz zwischen die Geschehnisse und den Text. Auch in The Colour Out of Space wird 
die Geschichte durch den Filter zweier Erzählinstanzen wiedergegeben. Die Erzählung 
von Ammi Pierce kann durch den Erzähler nur stockend in Gang gebracht werden: »Not 

407 Ebd. 
408 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 14f., 140. 
409 Ebd. S. 17f. Vgl. auch Kruschwitz, Hans: »Affenwahrheit und Menschenfreiheit. Sprachreflexion in 

Kafkas Ein Bericht für eine Akademie«. Kafka und Prag. Literatur-, kultur-, sozial- und sprachhistorische 
Kontexte. Hg. von Peter Becher. Böhlau Verlag, 2012. S. 330f. 

410 Vgl. u.a. »EH – AHHH – AH! E’YAAHHHH. …« (SI 200). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

knowing just how he could best be launched on his tales, I feigned a matter of business.« 
(CS 370) In unzusammenhängender, fehlerhafter, dialektischer Sprache gibt er einen Be
richt über das ihm zugestoßene Grauen: »[D]un’t know how ling senct I fed her . . . it’ll 
git her ef we ain’t keerful . . .« (CS 388, vgl. auch 387) Im gleichen Zug bricht auch die 
Sprachstruktur auf und erscheint ungeordnet. Die Naturveränderung geht mit einem 
Fall von »madness« (CS 380) bei Mrs. Gardner einher, der auch durch einen Sprachver
lust gekennzeichnet ist: »In her raving there was not a single specific noun, but only verbs 
and pronouns.« (Ebd.) In einer seltsam unpersönlichen Formulierung verschiebt sich der 
Fokus auf die Objekte: »Things moved and changed and fluttered, and ears tingled to im
pulses which were not really sounds.« (Ebd.) Der Text selbst besteht an dieser Stelle aus 
zahlreichen Hypotaxen, unterbrochen von Gedankenstrichen, und gerät somit in Gefahr 
sich aufzulösen. 

Wie Gregor Samsa verwandelt sich auch Nahum, nach einem aus inkohärenten 
Wortfetzen bestehenden Monolog, in ein Es, ein »crumbling objec[t]« (CS 389): »That 
which spoke could speak no more because it had completely caved in.« (CS 388) Auch 
die Ursache für die Geschehnisse bleibt ein »strange ailment« (ebd.), eine objekthafte 
Leerstelle, die aber trotzdem zum Handeln in der Lage ist: »something which went into 
the well after it had done with poor Nahum . . .« (Ebd.) 

Die Wiedergabe des Geschehenen ist zweifach entfernt: »Dr. Armitage made no writ
ten record of its mouthings, but asserts confidently that nothing in English was uttered.« 
(CS 440) Die Sprache des Dings bewegt sich außerhalb aller bekannten Parameter: »At 
first the syllables defied all correlation with any speech of earth, but toward the last there 
came some disjointed fragments evidently taken from the ›Necronomicon‹.« (Ebd.) Die
se Passagen gibt Armitage bloß aus dem Gedächtnis wieder (vgl. ebd.), sie entfernen sich 
also noch weiter vom eigentlichen Geschehen, die Erzählung verselbständigt sich. 

Eine gewisse Unbeschreiblichkeit liegt allen Phäomenen zugrunde: »The proportions 
of its body seemed slightly altered in a queer way impossible to describe, while its face 
had taken on an expression which no one ever saw in a woodchuck before.« (CS 376)411 
Analog dazu lässt sich die spätere Stelle lesen, als Ammis Pferd Hero »a sound as no man 
before or since ever heard from a horse« (CS 394) ausstößt. 

Diese Unbeschreiblichkeit wird verstärkt durch ihre Thematisierung bzw. den Ein
griff in sprachliche Strukturen, der das Lesen oftmals erschwert und damit das Bewusst
sein der Leser:innen auf den Prozess des Lesens selbst lenkt. Die Mensch-Tier-Grenze 
verläuft in den Texten immer wieder auch entlang der Sprachfähigkeit.412 Sprachverlust 
steht in direktem Zusammenhang mit dem Tierwerden.413 Das Tierwerden wird so zur 
Schreib- und Lesehaltung, die eine Annäherung an die Perspektive des Anderen ermög
licht. 

411 Vgl. hierzu auch WR 87. 
412 Vgl. z.B. »a language I could have sworn was not English« (SI 202); »A moment later I felt less 

sure that the deeper sounds were voices that the deeper sounds were voices, since the apparent 
hoarse barkings and loose-syllabled croakings bore so little resemblance to recognized human 
speech.« (SI 206); »I was shuddering because not one of my pursuers, despite some hideous pant
ings, grunstings, and subdued barkings at odd intervals, was uttering an unmuffled or intelligible 
vocal sound.« (SI 210). 

413 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 163. Smuda bezieht sich an dieser Stelle auf Burleson. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 205 

Thaddeus stirbt »in a way which could not be told« (CS 382). Beerdigt wird, »what« 
(ebd.) vom ihm gefunden wird. Hier wiederholt sich das ostentative, performativ ironi
sche Nicht-Erzählen: »There was no need for words. What had been disputed in coun
try gossip was disputable no longer, and it is because of the thing which every man of 
the party agreed in whispering later on that the strange days are never talked about in 
Arkham.« (CS 392) 

Ammi erfährt einen »lack of a controllable voice« (ebd.) und ist schließlich nur noch 
zu »formless reflections« (CS 394) fähig. Nahums Sohn Thaddeus wird nach einem psy
chotischen Anfall ebenfalls auf den Dachboden gesperrt, wo er sich laut dem anderen 
Sohn Merwin mit seiner Mutter »in some terrible language that was not of earth« (CS 
382) unterhält. Merwin selbst »was getting frightfully imaginative« (ebd.). Dagegen ist 
es »really lucky for Ammi that he was not more imaginative« (CS 383) und »Nahum was 
past imagining« (CS 384). Das Imaginative enthält durch seine Annäherung an das Nicht
menschliche, das Außerirdische eine bedrohliche Komponente. 

Auf dem Klimax der Erzählung übernimmt Ammis wörtliche Rede, die sich durch 
starke Dialekthaftigkeit auszeichnet und eine Unmöglichkeit postuliert, die zugleich un
tergraben wird: »The way made an’ the way it works ain’t like no way o’ God’s world. It’s 
some’at from beyond.« (Ebd.) Die betonte Benutzung des Dialekts erscheint, in Verbin
dung mit Deleuzes und Guattaris Theorie der littérature mineure gelesen, als Versuch, eine 
Sprache außerhalb der hegemonialen Regeln abzubilden. 

Ab hier wird das Erzählen zunächst umständlich: »Ammi would give me no added 
particulars to this scene, but the shape in the corner does not reappear in his tale as a 
moving object.« (CS 385) Dann unmöglich: »There are things which cannot be mentioned, 
and what is done in common humanity is sometimes cruelly judged by the law.« (CS 386) 
Zusammen mit der Institution des Rechts bricht hier auch der Erzähler als »I«, als Bot
schafter der zivilisierten und kultivierten Außenwelt, in die Geschichte. Dieser Komplex 
deutet sich auch noch einmal im Entschluss, Nahum »to some place where he could be 
cared for« (ebd.) zu entfernen. Rational-szientifisches Denken erschwert sich zu diesem 
Zeitpunkt, wird als Wert aber weiterhin aufrechtzuerhalten versucht: »It does credit to 
the alertness of Ammi’s mind that he puzzled even at that tense moment over a point 
which was essentially scientific.« (CS 391) Als Reaktion entfährt den Männern »a gen
eral cry; muffled with awe, but husky and almost identical from every throat« (CS 393). 
Die Angst löst hier also die Sprache zu einem kollektiven Laut auf, dessen Beschreibung 
an ein Hundebellen erinnert. Der Erzähler authentifiziert vorgeblich die Geschichte: »I 
doubt very much if Ammi consciously lied to me, and I do not think his tale was all a 
freak of madness as the townsfolk had forewarned.« (CS 399) Diese Beglaubigung wird 
aber im selben Moment durch die tentativen Verben »doubt« und »think« zurückgenom
men – der Text hinterfragt sich selbst. 

So sind es die Erzählstrukturen selbst, die hier an der Wiedergabe des Abjekthaften 
scheitern. Die Struktur der Erzählung Dunwich Horror löst sich mit der Anmerkung, dass 
dies »only the prologue of the actual Dunwich horror« (DH 441) gewesen sei, auf. Im sel
ben Zug wird auf die Materialität von Texten rekurriert: 

An almost interminable manuscript in strange characters, written in a huge ledger and 
adjudged a sort of diary because of the spacing and the variations in ink and penman

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

ship, presented a baffling puzzle to those who found it on the old bureau which served 
as its owner’s desk. (ebd.) 

Die Literatur thematisiert sich so selbst und steckt ihre eigenen Grenzen neu. Der Plan 
der Außerirdischen bleibt schließlich unaussprechlich: »to wipe out the human race and 
drag the earth off to some nameless place for some nameless purpose« (DH 466). Als an
nähernde Beschreibung dient die »outsideness« (ebd., Hervorhebung im Original), bei
derseitig konnotiert mit Natur und All. 

Auch hier taucht das Motiv der Expedition wieder auf (vgl. DH 446). Die Einbezie
hung von Wissenschaftlern deutet immer auch darauf hin, dass es sich bei den jeweili
gen Ereignissen um Phänomene handelt, die wissenschaftlicher Untersuchung bedür
fen. Das schließt auch die sprachlichen Aspekte ein (vgl. DH 448). Die Erzählung bedient 
sich ebenfalls des Topos der okkulten Rituale (vgl. DH 446f.) und Sprachlichkeit (vgl. DH 
448–450). Diese wird zur »cipher in a modern language« (DH 449), deren Entzifferung 
sich als problematisch erweist (vgl. ebd.). Die Lösung des Rätsels wird als Naturphäno
men beschrieben: »[T]he clouds began to clear.« (DH 450) Der aus dem Buch übersetzte 
Eintrag (vgl. DH 450f.) stellt einen Versuch dar, nichtmenschliche Sprache, nämlich die 
eines Aliens, abzubilden. Dies geschieht durch ungelenke Formulierungen und gram
matische Fehler. Auch Probleme bei der Mündlichkeit von Erzählungen werden anhand 
von Luthers Versuch »to stammer out his tale to Mrs. Corey« (DH 442) deutlich. Im Dia
lekt beschreibt er die Veränderungen, die durch den Horror von Dunwich in der Natur 
geschehen (vgl. ebd.). Die seltsam umständliche Formulierung »it became her turn to 
listen instead of transmit« (DH 442f.) deutet eine rhizomatische Kette der Wiedergabe 
an, die die raumsemantischen Strukturen spiegelt. Sprachliche Darstellungsprobleme 
deuten stets auch auf die Übersteigung des Denk- und Glaubbaren hin. Die Entdeckung 
wird umschrieben als »truths and menaces to man’s existence« (DH 451), als »some plan 
for the extirpation of the entire human race and all animal and vegetable life from the 
earth by some terrible elder race of beings from another dimension« (DH 452). 

Auch in Colour übertragen sich Empfindungen in Bildform: »Every trifle of the scene 
burned itself into his brain.« (CS 386) Mit Gedankenstrichen, Auslassungspunkten und 
Aufzählungen bricht auch hier wieder die Sprachstruktur auf. Die unbekannte Farbe 
kann nicht eindeutig erkannt werden, sondern erscheint als »fantastic suggestions of 
shape which each spectator later described differently« (ebd.) Der Erzähler suggeriert 
in Colour zwar Unaussprechlichkeit: »There is no need to speak too exactly of what they 
found.« (CS 389), fährt dann aber fort, recht genau zu beschreiben, was im Brunnen ge
funden wird. Auch das Licht ist an dieser Stelle akteur- und zeichenhaft zugleich. Immer 
wieder verheddert sich der Bericht in Schleifen, die wiederholend um das Grauen an sei
nem Grund kreisen und eine rhizomatische Textstruktur bilden. 

Diese Verunsicherung im Hinblick auf die Sprache spiegelt sich in der Überschrei
bung mit Tier- und Naturmetaphorik. Die Männer in The Dunwich Horror bewegen sich 
mit »snail-like deliberateness« (DH 461). Curtis Whateley wird beschrieben als »of the 
undecayed branch« (ebd.), sich des Motivs des Familienbaums bedienend. Die Gruppe 
agiert kollektiv: »The crowd stirred uneasily.« (Ebd.) Das Grauen erscheint in Form einer 
Wolke (vgl. ebd.), als Reaktion wird die Sprachfähigkeit der Männer eingeschränkt (vgl. 
DH 462), sodass sie sich der zuvor abgebildeten Alien-Sprache annähert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 207 

Unmenschliche, nicht verortbare Geräusche erklingen: »Not from any human throat 
were they born, for the organs of man can yield no such acoustic perversions.« (DH 463) 
Auch linguistisch definieren sie sich irgendwo zwischen Laut und Wort: 

It is almost erroneous to call them sounds at all, since so much of their ghastly, infra-bass 
timbre spoke to dim seats of consciousness of terror far subtler than the ear; yet one 
must do so, since their form was indisputably though vaguely that of half-articulate 
words. (ebd., Hervorhebung im Original) 

Es öffnet sich eine Diskrepanz zwischen Wortsinn und den rigiden Vorgaben der Spra
che, die nicht passend erscheinen. Erschreckend ist insbesondere, dass die Laute Eng
lisch zu sein scheinen (vgl. DH 464), sie also nicht gänzlich anders, sondern vertraut sind 
– und sich somit ein grundsätzliches Verständnis für das Unbekannte, Andere andeutet. 

Oft werden die Grenzen der Fantasie als überstiegen durch die realen Ereignisse 
postuliert (vgl. SI 222). Der Erzähler in At the Mountains of Madness zeichnet sich durch 
eine widerwillige Erzählung aus, er schreibt »against [his] will« (MM 11) und dass er 
»forced into speech« sei (ebd.). Die Spaltung zwischen der Glaubwürdigkeit von Fiktion 
und realen Geschehnissen wird explizit angesprochen: »Doubt of the real facts, as I must 
reveal them, is inevitable; yet if I suppressed what will seem extravagant and incredible 
there would be nothing left.« (MM 11) 

Dort, wo die Kompetenzen der Sprache aufhören,414 springt häufig die Kunst ein. 
»[A] touch of the unreal and the grotesque« (CS 369) liegt über der Gegend in Colour, die 
den Erzähler an ein Gemälde von Salvator Rosa (vgl. ebd.) erinnert. Auch später dient die 
Kunst als Vergleichsebene: »It was a scene from a vision of Fuseli.« (CS 395) 

Die Landschaftsbeschreibungen in Mountains sind von bildhafter und zuweilen syn
ästhetischer Qualität, indem visuelle und auditive Wahrnehmung in Form von »vague 
suggestions of a wild and half-sentient musical piping« (MM 17) verbunden werden. Die 
Parallele zur Kunst etabliert der Erzähler selbst, indem er auf die Ähnlichkeit zu den 
»strange and disturbing Asian paintings of Nicolas Roerich« (MM 18) und einem »Japa
nese print of the sacred Fujiyama« (ebd.) hinweist. Bemerkenswert ist dabei auch das 
exotisierende Element. Dieser Verweis auf reales Bildmaterial außerhalb des Textes, das 
dem:der Leser:in potenziell zugänglich, aber nicht unmittelbar präsent ist, sorgt wie
derum für eine Vermischung des Realen mit dem Fiktiven. Ähnlich wie mit den exakten 
Daten, die einen wissenschaftlichen Bericht fingieren, wird so eine Authentizität sug
geriert, die der Text im selben Zug untergräbt. Zusätzlich arbeitet die Erzählung mit 
stark referenziellen, kommunikativen intertextuellen Verweisen, hier einem Poe-Zitat 
(vgl. MM 18f.). Die natürliche Umgebung erscheint so als Teil auch eines kulturellen Zu
sammenhangs der Abbildung von Natur in Bild und Sprache. Hingegen ist Musik etwas, 
das aus der Natur selbst hervorgeht, von ihr gewissermaßen produziert wird. Der Wind 
ist schließlich auch in der Lage zur Produktion von Musik (vgl. MM 69). 

Genauso erweist sich die Analyse des Kunstwerks anhand von ästhetischen, mathe
matischen, geologischen oder psychologischen Kategorien (vgl. ebd.) als schwierig, weil 

414 Vgl. »our sensations could not be conveyed in any words the press would understand« (MM 49). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

es keine Vergleichseben gibt: »It is useless to try to compare this art with any represen
ted in our museums.« (MM 87) Allein die Kunst der »most daring futurists« (vgl. MM 88) 
sei annähernd vergleichbar, was einem Aufruf zur Suche nach einer neuen Kunst gleich
kommt. Auch hier werden wiederum Ästhetik, Historie und Geologie und somit Kultur 
und Natur enggeführt (vgl. MM 89). »[N]o ambiguity of interpretation could exist« (MM 
90) bei der Auslegung, da sie ohne die Unwägbarkeiten der Sprache auskommt. Mytho
logie und wissenschaftliche Erkenntnis fallen hier zusammen, indem sie dieselben Er
gebnisse hervorbringen (vgl. MM 93). In der Wahrnehmung der Stadt offenbaren sich 
Spalt und Zusammenspiel zwischen dem Materiellen und dem Imaginativen: 

It was, very clearly, the blasphemous city of the mirage in stark, objective, and in
eluctable reality. That damnable portent had had a material basis after all – there had 
been some horizontal stratum of ice-dust in the upper air, and this shocking stone 
survival had projected its image across the mountains according to the simple laws 
of reflection. Of course the phantom had been twisted and exaggerated, and had 
contained things which the real source did not contain; yet now, as we saw that real 
source, we thought it even more hideous and menacing than its distant image. (MM 
71) 

Die Natur ist es hier, die ihre eigenen Fiktionen erspinnt. Die Möglichkeit einer »mira
ge in solid stone« (MM 79) bringt die Sphären des Imaginativen und des Materiellen im 
Naturereignis zusammen. So erweckt sie auch beim Erzähler literarische Assoziationen 
in Form von »fantastic phrases« (MM 72) und Erinnerungen an »eldritch primal myths« 
(ebd., vgl. auch MM 75), die schließlich entgrenzt erscheinen: »Imagination could con
ceive almost anything in connexion with this place.« (MM 85) 

Die für Lovecrafts Werk typische Beschreibung einer nicht-euklidischen Geometrie 
taucht hier in Form von »geometrical forms for which an Euclid could scarcely find a na
me« (MM 80) auf – das irritierende Moment liegt also hier weniger in der Form selbst, 
sondern in ihrer sprachlichen Erfassung. Epistemologisches Problem ist also vor allem 
das Medium der Sprache. Das Motiv der nicht-euklidischen Geometrie verweist zugleich 
darauf, dass selbst die vermeintlich neutrale Zahlenwissenschaft Ausdruck einer auf ei
nem bestimmten arbiträren System beruhenden Weltanschauung ist. 

Die Thematisierung der Unbeschreiblichkeit hat häufig einen performativ ironi
schen Effekt. McGurl beschreibt Lovecrafts Schreibtechnik als »laboriously descriptive 
disavowal of describability«415. Dies hat aber keinesfalls bloß einen (unfreiwillig) ko
mischen Effekt, sondern lotet die Möglichkeiten der Literatur aus. Dabei wirkt die 
Selbsreferenzialität der Texte mit, ihre Erwähnung von Bibliotheken, Büchern und 
nicht zuletzt das von Lovecrafts erfundene »Necronomicon«, das durch wiederholte 
Authentifizierungsversuche zwischen Realität und Fiktion oszilliert.416 

Mountains zeigt im gleichen Zug über sich selbst hinaus, indem auf die Existenz von 
Fotografien (vgl. MM 11) und Zeichnungen (vgl. MM 12) hingewiesen wird, die als zu
sätzliche Beweise dienen sollen, zugleich aber nicht mit abgedruckt sind. Somit steht 

415 McGurl: »The Posthuman Comedy«. S. 545f. 
416 Lange hielt sich das Gerücht, in den Bibliothekskatalogen von Yale und der UC Berkeley gebe es 

einen Eintrag für das »Necronomicon« (vgl. Poole: In the Mountains of Madness. S. 241). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 209 

die Glaubwürdigkeit des Textes gerade durch deren Betonung wieder in Frage. Seine Er
zählweise beschreibt er als »formless, rambling way« (MM 94). Dabei kündigt er zugleich 
an, dass der Bericht irgendwann in einer offiziellen Ausgabe der Miskatonic University 
erscheinen werde (vgl. ebd.). So wird noch interessanter, dass nur der vermeintlich min
derwertige Bericht vorliegt – scheint dadurch diese Form doch besser geeignet für die 
Darstellung der Sinnsuche, der Frage nach »a very real and very monstrous meaning« 
(MM 109). 

Auch hier sind die thematisierte Widerwilligkeit der Erzählhaltung und die Beto
nung der eigenen Sprachlosigkeit wieder prominente Erzählstrategien, für die jedoch 
eine Alternative vorgeschlagen wird: »Rather was it an affair of vague psychological sym
bolism and aesthetic association – a thing mixed up with exotic poetry and paintings, 
and with archaic myths lurking in shunned and forbidden volumes.« (MM 69) Die Glaub
würdigkeit wird dann verortet in der Erzählerfigur selbst: 

Every incident of that four-and-a-half-hour flight is burned into my recollection be
cause of its crucial position in my life. It marked my loss, at the age of fifty-four, of all 
that peace and balance which the normal mind possesses through its accustomed con
ception of external Nature and Nature’s laws. (MM 49) 

Der Sprung von Sicherheit des Erzählberichts hin zu Unglaubwürdigkeit wird der Ver
unsicherung basaler Prinzipien der Welterklärung zugeschrieben. Stattdessen erleben 
sie eine »hideously amplified world of lurking horrors which nothing can erase from 
our emotions« (ebd.). Interessant ist hier besonders die Betonung der emotionalen 
Wahrnehmung. Die hier beschriebene Erfahrung ähnelt auf bemerkenswerte Weise 
Ghoshs Beschreibungen von jener der Klimakrise.417 Schließlich bedeutet dies auch die 
Unmöglichkeit von erstens sprachlicher und zweitens öffentlicher Beschreibung: »There 
came a point, though, when our sensations could not be conveyed in any words the 
press would understand; and a later point when we had to adopt an actual role of strict 
censorship.« (Ebd.) 

Diese Überlegung entstammt dem (rätselhaften) extraterrestrischen Ursprung der 
Great Old Ones, die »filtered down from the stars when earth was young« (MM 92). Auch 
hier ist das ›Andere‹ in Form von »elaborate vegetation« (MM 87) oder »animal life« (ebd.) 
Thema der Kunst, die Verortung des betrachtenden Menschen zwischen Darstellendem 
und Dargestelltem ist unsicher. Dies wird verstärkt durch den Hinweis auf die mytholo
gische Bedeutung von Tieren im Vergleich zur Rolle der »five-pointed« (MM 91, 119, 125) 
Strukturen in der Kultur der Great Old Ones. Auch hier ist die Form von »octopi« (MM 
101), das Tentakelhafte, bestimmendes Prinzip. Die Suche nach dem Ursprung, dem »ori
gin« (MM 40) oder »innermost nucleus« (MM 60) ist zentrales Problem der Novelle. Zu 
viel darüber zu wissen, erscheint als Gefahr »which may end the world we know« (ebd.). 
So kreist die Erzählung um ein Zentrum, das zugleich faszinierend und so gefährlich ist, 
dass es nie ganz erreicht werden darf – was auch den Erzählmodus selbst bedingt. Die 
Erzählstruktur selbst erweist sich als rhizomatisch, indem sich die Erzählung derselben 
Szene in immer neuen Schleifen nähert, die jeweils eine Schicht der Fiktionalisierung 

417 Vgl. Ghosh: The Great Derangement. S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

abstreifen und sich so asymptotisch der unaussprechlichen Wahrheit als »ultimate na
meless thing« (ebd.) annähern. Genauso verhält es sich mit der Betrachtung der Funde, 
die aus einem Modus der Nachträglichkeit geschieht. 

Wie bei Kafka gibt es immer wieder Elemente, die ihre Lesbarkeit als Symbole 
oder Metaphern verweigern – häufig gerade die zuvor untersuchten Hyperobjekte. 
Wie Harman beschreibt: »The Cthulhu description is like a metaphor with one of the 
terms deleted.« (WR 238) Dies wirkt zusammen mit Hinweisen auf die Begrenztheit 
menschlicher Erfahrung: Wie Uwe Japp feststellt, deutet Lovecraft selbst an, dass »das 
Wort ›Cthulhu‹ nicht für menschliche Stimmen gemacht«418 ist – vergleichbar zu Kafkas 
Samsa. Bemerkenswert ist, dass die Beschreibung Cthulhus nur anhand der nach sei
nem Abbild gestalteten Figur geschehen, das Monster selbst »cannot be described« (CC 
53), denn »[p]oor Johansen’s handwriting almost gave out when he wrote of this« (ebd.). 
In Anbetracht der natürlich-kulturellen Mischwesen versagt die Naturbeschreibung 
und weicht der Ekphrasis. 

Als Gegenstück zur Metapher, die hier immer wieder auf ihren Ursprung in der Ma
terie zurückgeführt wird, steht das vom Ursprung in der Natur losgelöste »symbol« (AJ 
179, RW 377, 382). Burleson betont bei Lovecraft insbesondere die Rolle von Metonymie 
und Synekdoche,419 die in Innsmouth selbstreferenziell den Text als Text kommentieren: 
»The text itself, an allegory of its own reading and its own unreadability, has the ›Inns
mouth look.‹«420 Der Text lenkt somit die Aufmerksamkeit auf seine eigene Gemachtheit 
und seine Verbundenheit mit dem natürlichen Anderen. 

Japp vergleicht Lovecrafts Erzählen mit einem ausweglosen Labyrinth.421 Dabei 
werde laut ihm immer das Menschsein in Abgrenzung zum Nichtmenschlichen ver
handelt.422 So sei es Lovecrafts Vorhaben, das »Unaussprechliche auszusprechen«423. 
Genauer erscheint es jedoch zu sagen, dass Lovecrafts literarische Strategie gerade 
darin liegt, nicht das Unaussprechliche selbst auszusprechen, sondern seine Unaus
sprechlichkeit zu thematisieren – wie etwa Jackson vorschlägt.424 Laut Tabas geht es 
dabei weniger um die Grenzen der Sprache, sondern um die Infragestellung von Ra
tionalität.425 Dies habe Auswirkungen auf die Naturwahrnehmung426 und so entstehe 
durch die Horror-Lektüre ökologisches Bewusstsein: 

If ecology is the study of organisms and their relations to their environments – rela
tions between objects and the other objects composing places around them – then 
being a realist ecologist is being sensitized to that which not only is visible but which 
is also withdrawn or wholly other ; that which is reality but also ungraspable within 

418 Japp, Uwe: »Lovecraftiana«. H.P. Lovecrafts kosmisches Grauen. Hg. von Franz Rottensteiner. Suhr
kamp, 1997. S. 206. 

419 Vgl. Burleson: Lovecraft. Disturbing the Universe. S. 145. 
420 Ebd. S. 146. 
421 Vgl. Japp: »Lovecraftiana«. S. 207. 
422 Vgl. ebd. S. 206, 212. 
423 Ebd. S. 219. Vgl. auch MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 19]. 
424 Vgl. Jackson: Fantasy: The Literature of Subversion. S. 39. 
425 Vgl. Tabas: »Ecology, Place, and the Metaphysics of Horror Fiction«. S. 10. 
426 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 211 

all naturalist accounts of the ambient world. […] [R]eading weird realist writings and 
criticism teaches us to look for the overlooked (and not just to look at the overlooked). 
Re-encountering familiar scenes after having read horror is to see these scenes with 
heightened senses, with an awareness of straining for sight beyond sight. Thus the 
weird hardly leads us away from the places in which we dwell. On the contrary, it brings 
us back to them with x-ray attentiveness and extraordinary humility.427 

Diesen Zusammenhang zwischen Literaturreflektion und Ökologie soll das folgende Ka
pitel näher beleuchten. 

Harman beschreibt Lovecrafts Schreibtechnik wie folgt: 

Lovecraft is not simply a pulp writer, but one who keeps pulp at a distance through two 
separate fissure that obstruct the power of literal language. First, there are the numer

ous moments when Lovecraft merely alludes to realities that are impossible to describe 
[…]. Second, there are those additional moments that we described as forms of literary 
cubism (close in spirit to the philosophy of Husserl), in which no allusion is made to a 
thing exceeding the powers of language. […] Third, there were a small number of addi
tional cases in which both the object and its features all resist description. […] Fourth, 
there are cases in Lovecraft (normally associated with failed scientific testing) in which 
a known and perfectly accessible object such as a meteorite or metallic ornament is 
found to have unintelligible but real features. (WR 234f., Hervorhebung im Original) 

Diese Thesen nutzt er als Grundlage für die Ausgestaltung seiner Object Oriented Onto
logy – Lovecrafts literarisches Vorgehen wird also zur Basis für eine Theorie, die sich mit 
dem Nichtmenschlichen beschäftigt. Wie genau das geschieht, werde ich in Kapitel 6.1.1 
ausführlicher betrachten. 

Während Kafka mit seinen Darstellungen also Metaphorisierung unterläuft und so
mit literarische Naturdarstellungen und die Prämissen wissenschaftlicher Darstellung 
hinterfragt, bringt Lovecraft die Sprache performativ an ihre Grenze und trainiert mit 
seinen phänomenologischen Ansätzen ein anderes Naturempfinden. Inwiefern Rhizo
me und Tentakeln als von der Natur inspirierte Erzählprinzipien dabei wirken und wel
ches neue Wissen aus ihrem Einsatz entsteht, soll das nächste Kapitel zeigen. 

5.2.3 Zwischenfazit: Rhizome und Tentakeln als Erzählprinzipien – Literatur als Ort 
der Produktion alternativen Wissens 

Die Selbstreferenzialität und Sprachreflektion hängen eng zusammen mit den analy
sierten ökologischen Themen. So etablieren die Texte einen Erzählmodus, den ich in An
lehnung an zwei herausgearbeitete zentrale Merkmale als rhizomatisch bzw. tentaku
lär bezeichnen möchte. Dieser Erzählmodus zeichnet sich dadurch aus, dass er mit den 
Konzepten des Tierwerdens, Pflanzendenkens und des agencement das Nichtmenschliche 
mitdenkt und seine Perspektive einzunehmen versucht. Dies möchte ich in diesem Zuge 
auch in aktuelle Forschungsdebatten einordnen und somit aufzeigen, inwiefern sich die 
Darstellungsformen mithilfe eines ökokritischen Blickwinkels weiterdenken lassen. 

427 Ebd. S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Wie sich bereits ansatzweise in der bisherigen Analyse offenbart hat, spielt Sprache 
eine Rolle in allen hier genannten Differenzierungs- und Hierarchisierungspraktiken. 
Auf den sprachlichen Aspekt des Textes eingehend bemerkt Hans Kruschwitz, wie »die 
Verwirrung der klaren Unterscheidung zwischen Affen und Menschen«428 letztlich der 
»Ermöglichung eines nichthierarchischen Diskurses«429 dient. Was sich hier auch zeigt, 
ist Kafkas Experiment der Findung einer Literatur im Grenzbereich von Tierlichkeit und 
Menschlichkeit, die es schafft, Potenziale aufzuzeigen, die mit der von Machthierar
chien durchzogenen menschlichen Sprache kaum auszudrücken sind. Puchner betont 
die Wichtigkeit von Performance und gestischer Sprache für diesen Prozess.430 Daran 
anschließend spricht er sich dafür aus, Parallelen zwischen Menschen- und Tierrech
ten wahrzunehmen anstatt zwischen ihnen zu unterscheiden und zu priorisieren.431 
Das rhizomatische Erzählen ist hier ein Erzählen von der anderen Seite her, aus der 
Perspektive des ›Anderen‹, das Tierwerden ein literarisches Prinzip. 

Ähnliche Verfahren liegen bei Lovecraft vor. Laut Callaghan arbeitet Lovecraft mit 
einer Umkehr typischer pastoraler Motivik.432 Susanne Smuda beschreibt Lovecrafts Er
zähltechnik als eine der Bricolage,433 die sich auch auf mythologische Strukturen bezieht 
und mit diesen in Dialog tritt.434 Diese Technik »zielt auf die Aktivierung der dem Men
schen angeborenen Furcht vor dem Unbekannten«435. So würden stets auch Textgren
zen überwunden.436 Die Literatur schreibt sich somit ein in Natur-Motivik und Mytholo
gie und produziert damit eigene Darstellungsformen. Bis wohin diese Zweige wuchern, 
möchte ich im folgenden Kapitel aufzeigen. 

Dabei geht es stets auch um eine Untergrabung von Prinzipien rationaler Logik.437 
Dies geschehe auch sprachlich in Zusammenwirkung mit der Darstellung von diskrimi
nierenden Hierarchien438 und führe so rassistische Denkmuster vor.439 

MacCormack beschreibt Lovecrafts Poetik wie folgt: 

The question is not so much what we read in Lovecraft but how we read. Lovecraft’s is an 
impossible project of describing the indescribable, speaking about the unsayable and 
explicating events which are beyond our capacity to follow. His words are not complex, 
so that if both writer and reader lack words for the unsayable, and if they are open to art 
as outside and to the inhuman becomings that literature invokes, this lack is precisely 
the ethical point of creating new relations of production between art and reader that 

428 Kruschwitz: »Affenwahrheit und Menschenfreiheit«. S. 331. 
429 Ebd. S. 332. 
430 Vgl. Puchner: »Performing the Open«. S. 28. 
431 Vgl. ebd. S. 21–23, 31. 
432 Vgl. Callaghan, Gavin: H.P. Lovecraft’s Dark Arcadia. The Satire, Symbology and Contradiction. McFar

land, 2013. S. 66. 
433 Vgl. Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 38. 
434 Vgl. ebd. S. 44, 50. 
435 Ebd. S. 72. 
436 Vgl. »Lovecrafts Pseudomythologie überwuchert seine eigenen Texte bis in die phantastischen Er

zählungen der Gegenwart hinein.« (ebd. 206) Man beachte die der Natur entlehnte Formulierung. 
437 Vgl. Herrmann: »›Bothersome forms, of course, were mechanicallly exterminated‹«. S. 310. 
438 Vgl. ebd. S. 317. 
439 Vgl. ebd. S. 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 213 

cannot be set down, structured, or understood as preceding the event of reading. The 
decision to open toward a revolution in perception is the point of becomings.440 

Daraus leitet sie die Technik der »a-perception«441 ab. So finde er eine neue Sprache: 
»Such language must be used in becoming-inhuman, because description or speech that 
interiorizes entities with genesis and destination, content and limits of possibility, is 
the language of knowledge and the limited syntax of experience.«442 Dabei würden auch 
Wahrnehmungsmuster thematisiert.443 So werde es durch die bei Lovecraft angelegten 
Schreib- und Leseverfahren möglich, Minderheit zu werden und so eine Perspektiver
weiterung vorzunehmen.444 Sein Text stelle »an abstract materiality«445 dar, seine Spra
che sei als »mediation rather than as a description«446 zu verstehen. 

Diese Blickführung auf das Materielle geschieht auch durch die phänomenologi
schen Anklänge. Harman beschreibt vier Objekt-Realität-Spannungen in Lovecrafts 
Werk, die er als Andeutung einer grundsätzlichen Spannung sprachlicher Darstellung 
versteht: »Nothing can be paraphrased. More generally we should say that nothing in 
this world, whether it be a poem, hammer, atom, lizard, or flower, can be converted 
into anything else without distortion.« (WR 251) So werde Wahrnehmung gerade durch 
die literarische Lektüre reflektierbar (vgl. WR 258). Eben durch die Thematisierung 
der eigenen Lücken entsteht hier also die Möglichkeit einer anderen Wahrnehmung. 
Die rhizomatischen Elemente unterstützen dies, indem sie Zusammenhänge zwischen 
sprachlicher und ökologischer Dimension in den Fokus rücken. Die Literaturreflektion 
in Harmans OOO möchte ich im folgenden Kapitel herausarbeiten. 

So wird in Kafkas und Lovecrafts Texten versucht, ein anti-anthropozentrisches 
Projekt in der Literatur, den Binaritäten der Sprache zum Trotz, umzusetzen. Dies 
begründet die Auflehnung der Texte gegen allegorische, symbolische oder metaphori
sche Eindeutigkeit. Statt einer »all-embracing metaphor«447 ist es die Anti-Metaphorik, 
die »serves as a setting for the discovery of textual limit«448. Interessant ist Henry 
Sussmans Gleichsetzung von Tier und Text: »Like a cornered animal, the present text 
awaits a reader to release it from its regressions.«449 Die als Experiment angelegten 
Texte simulieren eine Position, die tierliche Erfahrung unmittelbar nachempfindet; aus 
dem Tierwerden, zu dem die Lesenden ermutigt werden, entsteht ein Wissen, dass 
das Ich miteinbezieht und die ›Natürlichkeit‹ darin offenbart. Der:die Leser:in muss 
seine:ihre menschliche Haltung der Überlegenheit aufgeben. Das Narrativ wird so dem 

440 MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 16]. 
441 Ebd. [S. 17]. 
442 Ebd. [S. 19]. 
443 Vgl. ebd. [S. 24]. 
444 Vgl. ebd. [S. 26]. 
445 Ebd. [S. 21]. 
446 Ebd. [S. 25]. 
447 Sussman, Henry: »The All-Embracing Metaphor: Reflections on ›The Burrow«. Critical Essays on 

Franz Kafka. Hg. von Ruth v. Gross. G.K. Hall & Co., 1990. S. 149. 
448 Ebd. 
449 Ebd. S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Anthropozentrismus entrissen. Dies versteht Driscoll als zentrales Anliegen von Kafkas 
»zoopoetic«450 Literatur. 

Die Tiere, die Naturelemente, die Maschinen, die Dinge, die Hyperobjekte – sie sind 
Anti-Metapher, geschaffen, um die Unterscheidung zwischen wörtlicher und übertrage
ner Bedeutung aufzuheben. So wird ein deskriptiveres Modell vorgeschlagen, das ›nur‹ 
beschreibt, was ist, und so einhergeht mit der deskriptiven, nicht-hierarchischen For
schungshaltung. Schließlich wird dabei auch die Leser:innen-Position verringert und 
auf ihren Platz innerhalb des agencement verwiesen.451 

Die Literarisierung der Natur, ihre Verarbeitung zu Symbolen und ihre Explo
itation für eine riesige Metaphernmaschine ist Teil des Gewaltzusammenhangs, der 
das menschlich-natürliche (und somit auch das menschlich-menschliche) Verhältnis 
bestimmt. Wiehl argumentiert, dass Der Bau »ein Stottern oder einen den [sic!] Still
stand einer metaphorischen Maschine«452 inszeniert. Helmut Mottel spricht von einer 
»Sprachmaschine«453, die den evolutionsbiologischen Diskurs transponiert.454 Das ist 
interessant im Kontext von Deleuzes und Guattaris Verwendung des Begriffs der Ma
schine, der so positiv besetzt wird und das Potenzial der Cyborg-Existenz455 zwischen 
den Binaritäten von Mensch und Technik, Natur und Gesellschaft erforscht. Nur eine 
Literatur, die ihre überlegene, herausgelöste Position ablegt, um die Verwandlung ins 
Andere zu denken, die utopische Szenarien eines kollektiven Gesamtzusammenhangs 
erträumt, die Binaritäten raum- und textsemantisch verwirrt, kann ein Wissen pro
duzieren, das das Potenzial hat, alle anderen Diskurse subversiv zu stören, indem es 
intertextuell weitergeleitet wird. 

Dies wird besonders pointiert im Zusammenhang mit der Wissenschaftsthematisie
rung. In seiner dekonstruktivistischen Lovecraft-Analyse weist Burleson auf Parallelen 
zwischen sprachlicher Struktur und physikalischen Prinzipien hin: 

Linguistic signifiers are like sums of differences. Like elements of the quantum field 
such as the electron, they are defined not in terms of self-presence or self-identity, but 

450 Driscoll: »An Unheard, Inhuman Music«. S. 13. 
451 Norris etwa schreibt: »This inner life in several of his animal narrations must be responsive not only 

to a natural environment but also to a cultural environment, and finally to the effects of human 
beings upon the animal itself. Kafka speculatively creates for us a poetic analogue of the thinking 
animal as a hybrid – a creatural consciousness obliged to use human language and some model of 
human reasoning and logic that in turn is deconstructed. Kafka’s fictions of the animal oblige us 
to see how the very vehicle for imagining animal thought is itself untenable, unsuitable, and im

possible for the very ›knowledge‹ it is asked to convey.« (Norris, Margot: »Kafka’s Hybrids: Thinking 
Animals and Mirrored Humans«. Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. 
von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 2010. S. 30). 

452 Wiehl: »Ein unscheinbares Kriegstier«. S. 504. 
453 Mottel, Helmut: »Kafkas literarische Datenverarbeitung – Ethnologie und Literatur um 1900«. Die 

schönen und die nützlichen Künste. Literatur, Technik und Medien seit der Aufklärung. Hg. von Knut Hick
ethier. Fink, 2007. S. 191. 

454 Vgl. ebd. S. 208. 
455 Haraway, Donna: »A Cyborg Manifesto. Science, Technology and Socialist-Feminism in the Late 

Twentieth Century«. Manifestly Haraway. University of Minnesota Press, 2016. S. 5f. Vgl. auch Bruns: 
»Becoming-Animal. (Some Simple Ways)«. S. 714. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Querschnittsthemen: Spielarten ökologischen Denkens bei Kafka und Lovecraft 215 

in terms of the field in which they are embedded. Indeed the analogy between the 
field of language and the quantum field of particle physics is rather intriguing. Each 
field is essentially a relational realm, and each has its undefinable, elusive terms – the 
linguistic trace to which we have alluded is just as slippery, just as necessary, as the 
quark.456 

Auch Karen Barad beschreibt Parallelen zwischen Physik und Literatur: »In Bohrs An
satz gibt es also eine intime Beziehung zwischen Diskurs und Materialität, die über das 
ewig wiederkehrende Lied hinausgeht, dass Schreiben und Sprechen materielle Prakti
ken sind.«457 

Die Ähnlichkeit von Sprache zur Welt geht also bis auf die materielle Ebene hinun
ter – Metaphorisierung wird somit unnötig. So kann die Literatur sich eben diese Ge
meinsamkeiten zunutze machen und dort andocken – etwa durch den oben analysierten 
Einsatz von vom wissenschaftlichen Diskurs inspirierter Sprache. 

Auf diese Weise wird laut MacCormack bei Lovecraft der Text als literarische Entität 
hybrid: »In his tales and The Necronomicon Lovecraft’s system is its own hybrid of art, 
philosophy, and science, so that the symbols are varieties without examples, variables of 
a process and variants of chaos.«458 

So ist die Literatur der Ort, an dem durch den Einsatz der richtigen Mittel die binären 
Differenzen der Sprache aufgebrochen werden können und dem hierarchisierenden wis
senschaftlichen und gesellschaftlichen Sprachgebrauch etwas entgegengesetzt werden 
kann, das durch das ›Natürliche‹ inspiriert ist: »On en extraiera l’aboiement du chien, 
la toux du singe et le bourdonnement du hanneton.« (KA 48) Auf diese Weise kann die 
Literatur sich die performativen Elemente von Menschlichkeit, Wissenschaft und Ge
sellschaft durch Partizipation zunutze machen. Dies verlangt dann auch eine aktive Re
zeptionsperspektive, zu der die Leser:innen durch die Tierperspektive ermutigt werden. 
Diese Erkenntnisse sollen in Kapitel 6 ergänzt werden durch eine Analyse der Art und 
Weise, wie sie sich durch die Übernahme in den Diskurs des Ecocriticism weiterentwi
ckeln. Daraus soll dann ein Argument geformt werden, das den Status materieller Natur 
als Akteur im literarischen, theoretischen, philosophischen Feld betrifft. 

Von entscheidender Bedeutung sind dabei die Erzählstrukturen, die ich hier in An
lehnung von Deleuze/Guattari als rhizomatisch beschrieben habe – die also pflanzlich 
inspiriert sind. Bei Lovecraft werden sie ergänzt um ein ähnliches Bild: das der Ten
takeln, die sowohl bei Tierbeschreibungen als auch den Monster-Darstellungen zentral 
sind. Für Donna Haraways Konzept des Cthulucene, einer utopischen Vorstellung eines 
neuen Zeitalters nach dem Anthropozän, ist das Bild des Tentakels von zentraler Bedeu
tung. Oktopusse sind laut ihr »good figures for the luring, beckoning, gorgeous, finite, 
dangerous precarities of the Cthulucene«459 – eben ihrer Vielseitigkeit, ihrer Ausbreitung 
und dynamischen Entwicklung. Das Bild speist sich also aus konkretem Tierwissen. In

456 Burleson: Lovecraft. Disturbing the Universe. S. 3f. Hervorhebung im Original. 
457 Barad: Verschränkungen. S. 91. 
458 MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 23]. 
459 Haraway: Staying with the Trouble. S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

wiefern sich Lovecrafts Bildsprache, trotz Haraways Ablehnung,460 als Grundlage für ih
re Theoriebildung verstehen lässt, möchte ich ausführlicher in Kapitel 6.1.3 diskutieren. 
Sie beschreibt: »Tentacularity is about life lived along lines – and such a wealth of lines – 
not at points, not in spheres.«461 Dabei gehe es um eine Mischung aus »storytelling and 
fact telling«462 – also die Produktion von Wissen. 

Economides/Shackelford bezeichnen die Texte Jeff VanderMeers, dessen Annihilation 
später noch Grundlage für Überlegungen zur Rezeption von Kafka und Lovecraft werden 
soll, als »tentacular narratives that hybridize established realist genres (such as nature 
writing) with elements of fantasy, horror, and speculative fiction«463. Diese Definition 
lässt sich auch auf die Texte von Kafka und Lovecraft übertragen – und mit der hier vor
gestellten Lesart des Rhizoms in seiner intertextuell-metaliterarischen Dimension zu
sammenbringen.464 

Es ergibt sich so eine zentrale Gemeinsamkeit im Schreiben Kafkas und Lovecrafts: 
ein Erzählprinzip, das ich in Anlehnung an Deleuze/Guattari als rhizomatisch und in 
Bezug auf Haraway als tentakulär bezeichnen möchte – also als eines, das durch seine 
Darstellung des Nichtmenschlichen die Möglichkeit zur Produktion alternativen Wis
sens eröffnet. 

460 Vgl. Haraway, Donna: »Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Cthulucene: Making Kin«. 
Environmental Humanities. Nr. 6, 2015. S. 160. 

461 Haraway: Staying with the Trouble. S. 32. 
462 Ebd. S. 31. 
463 Vgl. Economides/Shackelford: »Introduction. Weird Ecology: VanderMeer’s Anthropocene Fic

tion«. S. 3. 
464 Die Autorinnen selbst bezeichnen die Argumentationsstruktur ihres Sammelbands als rhizoma

tisch (vgl. ebd. S. 4). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006 - am 13.02.2026, 08:40:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

