Eine Zwischenbetrachtung als Nachwort

TAKEMITSU MORIKAWA

Auf der Luzerner Tagung 2016, aus der dieser Sammelband nun hervorgeht,
wollte der Organisator die folgenden vier Themenkomplexe zur Diskussion
stellen:

1.  Wie wird die Verzeihung in einem bestimmten Kulturkreis ritualisiert und
institutionalisiert? Man denke etwa an die Beichte in der katholischen Kir-
che (vgl. Hahn 1982), die Sippenstrafe oder die Ausgleichszahlung. Jede
Strafform birgt neben der Ritualisierung von Bufle immer auch ein Span-
nungsverhéltnis zwischen Erinnern und Vergessen. Bestehen auf der se-
mantischen Ebene Unterschiede? Wer kann wem welchen Schaden verzei-
hen und wann? Gibt es kulturelle Differenzen, die die gegenseitige Versoh-
nung erschweren? Korreliert die semantische Variation der Verzeihung
auch mit gesellschaftlichen — segmentiren, stratifikatorischen oder funktio-
nalen — Differenzierungen?

2. Die moderne Gesellschaft verfiigt dank der Massenmedien, der digitalen
Medien im Besonderen, iiber ein sehr gutes Geddchtnis, worin alles gespei-
chert und nichts vergessen, das Erinnerte aber zugleich standardisiert wird.
Unter den modernen medientechnischen Bedingungen, so die Folge, wird
Vergessen und Verzeihen darum immer schwieriger. Wenn dies stimmt,
wie ist Verzeihen unter diesen modernen technischen Bedingungen dann
tiberhaupt noch moglich? Welche Rituale und Institutionen der Verzeihung
existieren in der modernen Gesellschaft?

3. Trotz der oben genannten allgemeinen Tendenz gibt es in modernen Funk-
tionssystemen verschiedene Formen der Institutionalisierung des Verzei-
hens. Fiir das Rechtssystem sind z. B. Jugendstrafrecht, Téater-Opfer-
Ausgleich, die restaurative Justiz und die Gnade als Form der Verzeihung

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | TAKEMITSU MORIKAWA

anzufithren. Im Wirtschaftssystem besitzt der Schuldenerlass einen dhnli-
chen Stellenwert. Welche Institutionen der Verzeihung sind in anderen
Funktionssystemen vorstellbar und als solche zu beschreiben?

4. Nach einem Systemwechsel und einem Friedensschluss war es bis ins 19.
Jahrhundert iiblich, Amnestie zu gewéhren und die zuvor begangenen Taten
nicht zu kriminalisieren. Kriegsverbrechertribunal und Wahrheitskommissi-
on folgen hingegen dem Muster der strafrechtlichen Verfolgung und unter-
liegen der Annahme, dass die Ubeltaten nicht vergessen werden diirfen und
Erinnerung und Strafe fiir die Aussdhnung eine konstruktive Rolle spielen
sollten. Konnen Vergessen und Verzeihen jedoch tatsdchlich zur Versoh-
nung und Vergangenheitsbewiltigung in einer Postkonfliktsituation beitra-
gen? Wie viel Wahrheit braucht Verséhnung?

Leider haben viele Referenten und Referentinnen, die an der Tagung spannende
Vortridge hielten, aufgrund ihrer eigenen vielfaltigen Verpflichtungen, vor allem
Nachwuchswissenschaftler wegen ihrer eigenen Qualifikationsarbeit, ihre Betei-
ligung an diesem Band abgesagt. Er ist somit diinner geworden, als ich dies als
Organisator zunichst geplant hatte. Zu den hier nicht aufgenommenen Beitrdgen
gehoren jener von Christian Dries iiber Hannah Arendt, von Justus Heck iiber
die Rolle des Dritten bei der Verséhnung, von Adrian Itschert {iber die Schweiz
nach dem Sonderbundkrieg', von Robert Malecki iiber die Arbeit des Zentrums
fiir deutsch-polnische Erinnerungskultur und -edition, von Lena Christlova iiber
Filmanalyse sowie jener von Lena Riilling iiber Wahrheitskommissionen in
Kanada und Mauritius. Ich selbst war vor allem wegen zweier internationaler
Stellenwechsel in einem kurzen Zeitabschnitt nicht in der Lage, meinen eigenen
Beitrag iiber die Vergangenheitsbewéltigung in Japan nach dem Zweiten Welt-
krieg in eine lesbare Form zu bringen.

Daher konnte der vorliegende Sammelband auf die vier oben genannten
Themen nicht in jedem Aspekt eingehen sowie hierzu Losungen und Arbeiten
vorlegen. Jedoch bin ich als Herausgeber iiberzeugt, dass der Band Anst6Be und
gewisse Erkenntnisgewinne erzielt und zu weiteren Diskussionen im Problemzu-
sammenhang »Verzeihen, Versohnen, Vergessen« beitrdgt. Dieses Nachwort ist
als eine Skizze fiir mogliche kiinftige, am vorliegenden Sammelband anschlie-
Bende Forschungsperspektiven zu verstehen.

1 Der Beitrag iiber die Schweiz hétte ein interessantes Beispiel fiir die Aufarbeitung
eines Biirgerkriegs unter dem Vergessenheitsgebot, sogar noch im 19. Jahrhundert,

geliefert.

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 237

Die meisten Beitrdge behandeln nicht ausschlieBlich, jedoch vornehmlich
den vierten der oben genannten Themenkomplexe. Sie lassen sich wiederum in
vier Untergruppen kategorisieren: Die erste Gruppe (Gerl-Falkovitz, Morikawa,
Fischer) interessiert sich im Anschluss an die philosophische und anthropologi-
sche Tradition und Diskussion fiir die Herausarbeitung eines reinen Idealtypus
von Vergebung und Verzeihung. Die Autoren sind sich einig dariiber und weisen
darauf hin, dass Vergeben/Verzeihen seinen Platz jenseits der Tauschlogik fin-
det, d. h. nicht zur Tradition Athens und des rdmischen Rechts gehort, sondern
sich jenseits davon befindet.

Die zweite Gruppe (Dimbath, Fiicker, Kinzler) versucht das Phidnomen
»Vergeben/Verzeihen« anhand soziologischer Kategorien auf der sozialtheoreti-
schen Ebene heranzuziehen. Zwar analysiert Dimbath in seinem Beitrag vier
Spielfilme, die sich vornehmlich an das gegenwértige Publikum in Industrielén-
dern richten. Jedoch ist seine Methode auf weiteres Material (Filme) anwendbar.
Mit seinem Ansatz konnen wir weitere Forschungen iiber andere Kulturkreise
treiben und dadurch die womdoglich universalgiiltigen Ordnungsmomente in der
Interaktionsordnung der Verzeihung und Verséhnung herausarbeiten. Diese
Gruppe zeigt zugleich die Schwierigkeit, das Vergeben/Verzeihen mit den iiber-
lieferten sozialtheoretischen Kategorien zu erfassen, die aus dem poietischen
Paradigma entstanden ist. Die sozialtheoretische Handlungstheorie seit Max
Weber verdankt ihre Kategorien der oben genannten Tradition Athens und des
romischen Rechts (Philosophie und Jurisprudenz). In diesem Bannkreis verharrt
auch die phdnomenologische Wissenssoziologie, an der sich die Autoren dieser
Gruppe sowie Miji¢, wie unten notiert, orientieren. Die Fiktionsthese von Fiicker
zeigt beispielsweise diesen Tatbestand am allerdeutlichsten. Sie reduziert die
Vergebung auf die Deutung und das interpretative Verstehen des Anderen. Da-
mit vertritt Fiicker das Verstdndnis des durchschnittlichen, normalen Erwachse-
nen in der modernen Lebenswelt (vgl. Schiitz/Luckmann 2003). Wenn dem so
ist, konnen wir weder die unverstindliche Tat noch der Person verzeihen. Dies
widerspricht schlicht der sozialen Wirklichkeit und unserer daran geschulten
Intuition. Ein absoluter Vergebungsakt, also bedingungslose Vergebung, die sich
nicht in die Lage des Verfehlers versetzt, ist moglich, vor allem falls zwischen
Vergebenden und Verfehlern ein asymmetrisches Verhiltnis wie zwischen El-
tern und Kindern besteht.? Das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch symboli-
siert dieses asymmetrische Verhiltnis, wéhrend die Tauschlogik und die okzi-
dentale Jurisprudenz seit dem romischen Recht immer die Gleichheit des

2 Arendt (2002: 3) bemerkt diese Asymmetrie in ihrem Denktagebuch deutlich.

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | TAKEMITSU MORIKAWA

Rechts- und Handlungssubjekts postuliert. Die Analyse dieser Asymmetrie
bleibt uns als Hausaufgabe bestehen.

Die dritte Gruppe (Nguyen, Miji¢) stellt Fragen auf der gesellschaftstheoreti-
schen Ebene. Damit erfahren die Argumente der zweiten Gruppe unter histo-
risch-strukturellen Bedingungen eine Relativierung. Denn die zweite Gruppe
(einschlieBlich ihrer Plddoyers fiir und des Bekenntnisses zum Erinnern und
gegen das Vergessen) setzt moderne Individuen und die moderne westliche,
individualisierte Gesellschaft voraus, die Niklas Luhmann mit »funktionaler
Differenzierung« gekennzeichnet hat. Vor allem Schuld (und somit Recht und
Verantwortung) soll ausschlieBlich dem einzelnen Individuum zurechenbar sein
und jedes Individuum soll nicht als Exemplar einer — ethnischen, religidsen, kurz
zusammengefasst segmentéren — Gruppe verstanden werden (Exklusionsindivi-
dualitdt im Sinne Niklas Luhmanns; siche Luhmann 1989). Dies setzt voraus,
dass die soziale Kommunikation unter der Bedingung des Gewaltmonopols
durch den Staat zivilisiert erfolgen soll (vgl. Luhmann 2009 [1965]).

Aber solche Bedingungen sind nicht immer vorhanden, wie Miji¢ am Bei-
spiel des ehemaligen Jugoslawiens deutlich gezeigt hat. Gerade in und wéhrend
eines Biirgerkriegs, vor allem in sogenannten »neuen Kriegen«, werden die
zivilisatorischen Errungenschaften der funktionalen Differenzierung — staatli-
ches Gewaltmonopol, individuelle Zurechenbarkeit von Recht, Verantwortung
und Schuld, Vorrang der personellen, individuellen Identitdt vor der kollektiven
Identitét sowie Zivilisierung der Erwartung — riickgidngig gemacht (vgl. Kaldor
2007). Funktionssysteme mit Anspruch auf Allinklusion, d. h. allen Individuen
ohne Ansehen der Person den Zugang zu gesellschaftlichen Ressourcen anzubie-
ten, horen zu bestehen auf. Individuen miissen dann irgendeiner ethnischen,
religidosen oder einer anderen — kurz gesagt einer segmentiren — Gruppe bzw.
einem solchen Netzwerk als einzigem Weg zu gesellschaftlichen Ressourcen
angehoren, um ihren primitivsten Bedarf — Erndhrung, Bekleidung, Wohnort,
Schutz vor einem physischen Angriff sowie Sexualitit — zu decken und zu iiber-
leben. Damit verwandelt sich das Verhéltnis zwischen der Gesellschaft und dem
Individuum, d. h. Individualitét, von der Exklusions- zur Inklusionsindividualitét
zuriick. Das »Ich« wird auf ein »Wir« reduziert. Dieser riickldufige und devolu-
tiondre Prozess der »Entdifferenzierung« wird zumeist durch die »Identitétspoli-
tik« der religidsen und ethnischen Gruppen als Konfliktparteien gefordert und
beschleunigt (Kaldor 2007: 131 ff.). Das Resultat dessen heifit: Menschen be-
obachten sich und andere nicht mehr als Individuum mit Wiirde und Rechten,
sondern ausschlieBlich als Exemplar und Mitglied eines primordialen Kollektivs,
das sich als eine volkische und kulturelle Einheit begreift und darstellt. »Ich bin
[nur] eine von 4,5 Millionen Kroaten«, wie Slavenka Drakuli¢ (1992) berichtet

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 239

(zit. nach Miji¢ im vorliegenden Sammelband: 24—25). Individuen gelten dann
nicht mehr als Trdger der Wiirde und Grundrechte, sondern ein Kollektiv wird
der Wiirdentrdger. Der Reprisentant eines Kollektivs beginnt dann, als eine
heilige Entitdt mit Aura wahrgenommen zu werden.

Wenn das Gewaltmonopol des Staates zusammenbricht, meldet sich die exis-
tenzielle Omnipréasenz der Gewalt als anthropologischer Urzustand zuriick (von
Trotha 1997). Damit wird der Code des Rechtssystems »Recht/Unrecht« auf den
Code des Politischen in der existenziellen Situation im Sinne Carl Schmitts
»Freund/Feind« reduziert (Schmitt 2009 [1932]). In diesem Zustand (ohne funk-
tionierenden Rechtsstaat) mag die Erfolgsperspektive der Vergangenheitsbewél-
tigung mit dem juristischen, strafrechtséhnlichen Modell sehr gering werden.
Aus dem abgeschwéchten Gewaltmonopol durch den Staat folgt der devolutio-
nidre Wandel des Rechtsbewusstseins: Kollektive Gruppenrechte werden wieder
tiber individuelle Menschenrechte gestellt, »Rechte« werden nun als Privilegien
bestimmter ethnischer Gruppen verstanden. Der sogenannte Opferwettbewerb —
der Anspruch eines Kollektivs auf einen umfassenderen Opferstatus und somit
auf eine bessere moralische Position — wird von der Ausblendung des Leides der
individuellen Opfer begleitet. Wenn die Funktionssysteme als zivilisatorische
Errungenschaften zusammenbrechen und die Individualitdt von der Exklusions-
zur Inklusionsindividualitdt devolutioniert wird, mag es nicht einfach, stattdes-
sen sogar aullerordentlich schwierig sein, individuell nach Schuld und Verant-
wortung zu fragen, weil alle Amtstrager betrachtet werden, als triigen sie die
verteilte Wiirde eines Kollektivs, und eine Kritik an ihnen erscheint in den Au-
gen jedes Mitglieds des Kollektivs als Attacke gegen das Kollektiv (Amtscha-
risma. Vgl. Weber 1976 [1922]: 775 f.). Dann ist es genauso schwierig fiir Kon-
fliktparteien, eine gemeinsame Mitwelt mit gemeinsamen Narrativen iiber eine
gemeinsame Vergangenheit aufzubauen. Es geht iiber die Hierarchisierung von
ethnischen Ingroup-Outgroup-Unterscheidungen (Miji¢, 24—25) hinaus darum,
dass die Grenze der Welt (hier im phidnomenologischen Sinne) zur dufBleren
Grenze von »Ethnie« schrumpft, weil niemand in einer segmentér differenzier-
ten Gesellschaft auBlerhalb seines segmentéren Teilsystems leben und iiberleben
kann. Wenn dem so ist, liegt das Problem der Versdhnung in einer Nachkon-
fliktgesellschaft tiefer, als dies das Gefangenendilemma kennzeichnet.

Das gegenwirtige Standardmodell der Vergangenheitsbewiltigung und Er-
innerungskultur stiitzt sich auf die Idee der Menschenrechte und -wiirde. Demzu-
folge sollen Rechte und Wiirde jedem Individuum zugerechnet werden. Es ist
unumstritten, dass dieses Modell eine zivilisatorische Errungenschaft der
Menschheit ist. Das Kriegsverbrechertribunal in Niirnberg und Tokio sowie die
Wabhrheitskommission nach dem Muster von Siidafrika galten als Meilensteine

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | TAKEMITSU MORIKAWA

in dieser Entwicklung. Man kann es als » Verbreitung der westlichen Kultur« im
Sinne des Neo-Institutionalismus auffassen, dieses Modell der Vergangenheits-
aufarbeitung in jeder Postkonfliktgesellschaft zu installieren, und solche Institu-
tionen als Tréger der »westlichen Werte« betrachten (vgl. Kastner 2015). Jedoch
sichert die Existenz der formalen Organisation und der formalen Regeln keines-
wegs ihre effektive Umsetzung in die Praxis und sie bleiben oft oberflichlich
(vgl. Holzer 2006), wenn auBlerhalb der formalen Organisation die Erwartung an
die differenzierte Ordnung nicht etabliert ist. Menschenrechte sind heutzutage
beispielsweise einerseits auf der Verfassungsebene in fast allen Nationen auf
dem Globus verankert. Andererseits weil jeder, dass die Menschenrechtsgesetze
nicht in jedem Land effektiv in die Praxis umgesetzt werden (vgl. Neves 1992).
Das gilt auch fiir die Vergangenheitsaufarbeitung und Rehabilitierung der ver-
folgten und ermordeten Opfer.

Das Kriegsverbrechertribunal in Niirnberg nahm direkt nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs seine Verhandlungen auf. Danach folgte eine Phase des
Schweigens bis zur erfolgreichen Etablierung der heutigen Form der Erinne-
rungskultur in der Bundesrepublik Deutschland. Aleida Assmann bemerkte, dass
es theoretisch nicht zu entscheiden ist, wie lange die Phase des Schweigens
dauern wird und soll, bevor eine intensive Auseinandersetzung mit der Vergan-
genheit in der Offentlichkeit beginnt. Woméglich bedeutet die Dauer der
Schweigephase die Zeit flir das Zustandekommen der oben dargelegten struktu-
rellen Bedingungen: Zivilisierung der Kommunikation, staatliches Gewaltmono-
pol, individuelle Zurechenbarkeit von Rechten und Wiirde sowie Verantwortung
und Schuld, Vorrang der individuellen Identitdt vor der Gruppenidentitdt, d. h.
Wandel von der Inklusions- zur Exklusionsindividualitit, Welthorizont, der iiber
die ethnischen Grenzen hinausgeht, Differenzierung von Recht und Politik ein-
schlieBlich der Ausdifferenzierung des autonomen Rechtssystems usw. In dieser
Hinsicht bietet die makrosoziologische Differenzierungstheorie einen wichtigen
Anhaltspunkt fiir die Analyse einer Postkonfliktgesellschaft und ihre Vergan-
genheitsaufarbeitung.

Die vierte Gruppe (GroB3 und Neumann-Becker) orientiert sich mehr an Pra-
xis der Versohnung in der Nachkonfliktsgesellschaft mit dem Beispiel von Ru-
anda bzw. den neuen Bundesldndern. Die beiden Beitrdge zeigen, dass die Auf-
arbeitung der humanen Katastrophe ein miithsamer, noch nicht abgeschlossener
Prozess ist. Diese Schwierigkeiten lassen sich womdglich daraus erkléren, dass
er auch nur mit dem langfristigen Strukturwandel der Gesellschaft ermdglicht
werden kann.

Die vierte Gruppe (Grof3 und Neumann-Becker) orientiert sich vornehmlich
an der Praxis der Versohnung in der Nachkonfliktgesellschaft mit dem Beispiel

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE ZWISCHENBETRACHTUNG ALS NACHWORT | 241

Ruandas bzw. der neuen Bundeslédnder. Die beiden Beitrdge zeigen, dass die
Aufarbeitung der humanen Katastrophe ein miithsamer, noch nicht abgeschlosse-
ner Prozess ist. Diese Schwierigkeiten lassen sich womdglich daraus erkldren,
dass dieser Prozess auch nur mit dem langfristigen Strukturwandel der Gesell-
schaft ermdglicht werden kann.

LITERATUR

Arendt, Hannah (2002): Denktagebuch. 1950 bis 1973. Miinchen: Piper.

Drakuli¢, Slavenka (1992): Sterben in Kroatien, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Hahn, Alois (1982): Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung und ZivilisationsprozeB3, in:
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34, H. 3, S. 407-434.

Hanser, Peter/Trotha, Trutz von (2002): Ordnungsformen der Gewalt. Reflexio-
nen tiber die Grenzen von Recht und Staat an einem einsamen Ort in Papua-
Neuguinea. Koln: Koppe.

Holzer, Boris (2006): Spielraume der Weltgesellschaft: Formale Strukturen und
Zonen der Informalitét, in: Schwinn, Thomas (Hrsg.): Die Vielfalt und Ein-
heit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen. Wiesbaden:
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S 259-280

Kaldor, Mary (2007): Neue und alte Kriege. Suhrkamp: Berlin.

Kastner, Fatima (2015): Transitional Justice in der Weltgesellschaft. Hamburg:
HIS Verlag (Hamburger Edition).

Luhmann, Niklas (1989): Individuum, Individualitét, Individualismus, in: ders.:
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft. Bd. 3. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.149-258.

Luhmann, Niklas (2009 [1965]): Grundrechte als Institution. Berlin: Dunker und
Hunblot.

Neves, Marcelo (1992): Verfassung und Positivitit des Rechts in der peripheren
Moderne. Eine theoretische Betrachtung und eine Interpretation des Falls
Brasilien. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009 [1963]). Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit
einem Vorwort und drei Corollarien. 8. Aufl. Berlin: Duncker & Humblot.
Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt. Stuttgart:

UVK Verl.-Ges.

Sofsky, Wolfgang (2005). Traktat tiber die Gewalt. Frankfurt am Main: Fischer-

Taschenbuch-Verl.

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | TAKEMITSU MORIKAWA

Trotha, Trutz von (Hrsg.) (1997): Soziologie der Gewalt. Opladen [u.a.]: Westdt.
Verl.

Weber, Max (1976 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verste-
henden Soziologie, Studienausg. 5., rev. Aufl., besorgt von Johannes
Winckelmann, Tiibingen: Mohr.

-am 1:46:10. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

