7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-
konzeptionelle Verortung

Der Begriff Humanitarismus ist im deutschen, auch wissenschaftlichen,
Sprachgebrauch bislang nicht sonderlich gebriauchlich. Er hat sich, wie
Jirgen Lieser (2013: 13) feststellt, nicht ,als Synonym fiir humanitire Hilfe
[...] etabliert®. Das ist durchaus von Vorteil. Denn muss Humanitarismus
nicht mit einer sich dezidiert als humanitir verstehenden Not- und Kata-
strophenhilfe gleichgesetzt werden. So wird in englischsprachiger For-
schung humanitarianism oft allgemeiner mit der Offentlichen Mobilisie-
rung und/oder einem Sich-Einsetzen fir die Belange als fern oder fremd
geltender Menschen in Verbindung gebracht. Humanitarismus wird dabei
weder mit akuter Nothilfe gleichgesetzt noch auf jene Praxis beschrinkt,
die gegenwirtig von professionalisierten Akteur_innen unter ,humanitirer
Flagge* ausgefithrt wird.!38

Verschafft man sich einen Uberblick tber die seit den 2010er Jahren
merklich anwachsende Forschung zu Humanitarismus,'?® wird deutlich,
dass die jeweils zugrunde gelegten Humanitarismus-Verstindnisse — sofern
sie tberhaupt ausbuchstabiert werden — en detail recht unterschiedlich aus-
fallen. Bereits folgende kurze Definition von Daniel Laqua (2014: 175)
mag nicht konsensfihig sein, benennt aber zwei wesentliche Punkte, die

138 Klassisch geraten nichtstaatliche Organisationen als solch professionalisierte
Akteur_innen in den Blick. Zur kritischen Betrachtung einer Instrumentalisie-
rung von Humanitarismus durch Staaten: Pilar (2013) und Chandler (2001).

139 Unterscheiden lassen sich aus meiner Sicht drei sich durchaus tiberschneidende
Forschungslinien, im Rahmen derer aktuell Humanitarismus untersucht wird:
Erstens gibt es multidisziplinare Forschung zu dezidiert massenmedialen Repri-
sentationspraxen ferner Notlagen, Leiden und Griuel, das heifSt Forschung, de-
ren Fokus auf dem liegt, was Orgad und Seu (2014 a) als mediated humanitaria-
nism benennen (hierzu Kap. 10.1 in diesem Buch). Zweitens beschaftigt sich vor
allem sozialwissenschaftliche Forschung mit zentralen Institutionen, ,vor Ort*-
Interventionen und professionellen Akteur_innen eines translokalen Humanita-
rismus (Barnett/Weiss 2008; Feldman/Ticktin 2010; Fassin/Pandolfi 2010; Bar-
nett 2011; Ticktin 2014; Krause 2014; mit Schwerpunkt auf Fotografie bzw. Fo-
tojournalismus: Batchen et al. 2012; Kennedy/Patrick 2014). Neben und biswei-

177

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

vielen Forschenden mit Blick auf humanitire Praxis wichtig erscheinen:
»By ,humanitarianism‘, we have come to understand the way in which no-
tions of shared humanity result in organised efforts on behalf of others®.
Angesprochen ist damit erstens die Idee, dass der Bezug auf eine geteilte
Menschheit oder auch Menschlichkeit konstitutiv ist; zweitens wird die
Vorstellung aufgerufen, dass ein entsprechend universalistischer bzw. uni-
versalisierender Bezugspunkt organisierten Anstrengungen zugunsten An-
derer zugrunde liegt.

Im Weiteren werde ich zuerst diesen beiden Pfaden zu einem Verstind-
nis von Humanitarismus weiter folgen. Hierftr werfe ich erstens einen ge-
schichtswissenschaftlich informierten Blick zuriick (Kap. 7.1), wobei die
Annahme zugrunde liegt, dass sich eine als humanitir ausweisende bzw.
begreifende Praxis schon friih in ihrer Geschichte mit kolonialen und ras-
sistischen Praxen iiberschnitten hat, mit diesen Hand in Hand ging — auch,
aber natiirlich nicht nur im Rahmen der Reprisentation ferner Notlagen,
Leiden und Gréueltaten.!4® Zweitens fokussiere ich stirker gegenwartsori-
entierte Betrachtungen dessen, was organisierte Anstrengungen zugunsten
Anderer ausmacht (Kap. 7.2). Dabei lege ich einen gewissen Schwerpunkt
auf offentliche Formen bzw. Facetten humanitirer Praxis. Ich schliee mit
einem Ausblick, in dem ich die spatere Kapitel begleitende Agenda umrei-
e, der zufolge die Frage lohnt, wie Grenzen — nicht zuletzt dessen, was als
humanitir gelten kann — iz praxi wirkmachtig gezogen, re-aktualisiert und
herausgefordert werden (Kap. 7.3). Ich distanziere mich folglich von sub-
stantiellen und ahistorischen Bestimmungen humanitarer Praxis bzw. ei-
nes Humanitarismus.

len im Schulterschluss mit letztgenannten Forschungsarbeiten, die sich vielfach
aktuellen Ausprigungen einer institutionalisierten Kultur humanitirer agencies
(de Waal 2014: 515) widmen, nimmt in den letzten Jahren drittens geschichts-
wissenschaftliche Forschung zu Humanitarismus zu, wobei mitunter Verkntp-
fungen medientechnologischer und anderer gesellschaftlicher Entwicklungen
mit der Ausbildung von humanitiren und menschenrechtlichen ,Gefihlskultu-
ren, medialen Darstellungskonventionen oder Protestpraxen untersucht wer-
den (Haskell 2007; Wilson/Brown 2009; Barnett 2011; Stamatov 2013; Fehren-
bach/Rodogno 2015).

140 Ich erzahle in diesem Buch nicht ,die‘ Geschichten des Humanitarismus oder
Kolonialismus, geschweige denn werde ich mit meinem Fokus auf (mediale)
Reprisentationspraxen den pluralen Dimensionen und Einflassen gerecht, die
deren geteilte Geschichten formierten und begleiteten.

178

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Im Namen der Menschlichkeit?

7.1 Im Namen der Menschlichkeit? Verwobene Geschichten von
Kolonialismus, Rassismus und Humanitarismus

»The very term ,humanitarianism‘ has long been suspect precisely
because sentiments for humanity generally did not translate easily
into care for humanity at hand [...]. It is, and was, far easier to be
moved than to be moved to action, far easier to see clearly at a dis-
tance than near by. This strange optic may indeed have enabled, as
much post-colonial history writing suggests, an ever mounting lev-
el of imperial violence against imperial subjects, beyond the limits
of sentiment® (Laqueur 2009: 33).

Die europaische Expansion stand von Beginn an mit Praxen und Regimen
medialer Reprisentation im Zusammenhang. So bauten Imperialismus
und Kolonialismus wesentlich auf die medial gestiitzte Verbreitung von
Bildern vermeintlicher Lebenswirklichkeiten in den Kolonien auf (Neder-
veen Pieterse 1992; Bate 2003 [1993]; Hall 2004 a, 2012 a; Paidipaty 2008).
In Forschung wird entsprechend die Bedeutsamkeit von Reprasentations-
praxis in den Kolonien (Landau 2002), vor allem aber ,daheim‘ betont:14!
»Die Imperien waren immer auch ,zu Hause® prisent” (Conrad 2012: 6).
Uber verbale, schriftliche und visuelle Reprasentationen wurden die Vor-
stellungswelten der Publika in den europaischen Metropolen angereichert.
So wurden beispielsweise nach der ,Entdeckung4? der sogenannten Neu-
en Welt (1492 durch Kolumbus) diverse Stiche und Radierungen angefer-
tigt, die sowohl die Ankunft, Erkundung und Eroberung durch Menschen
aus Europa zeigen, als auch die Bewohner_innen dieser ,Neuen Welt* als
nicht zuletzt ,Kannibalen‘, ,barbarische‘ oder ,edle Wilde® darstellen (Hall
2012 a). Uber die Jahrhunderte hinweg fertigten ,entdeckende’, koloniali-
sierende, forschende und missionierende Personen Zeichnungen sowie
Reise- und Augenzeugenberichte an.!¥ Und sie brachten diverse ,Souve-

141 Wie Terkessidis (2006 b: 33) zu bedenken gibt: ,Die ,Metropole‘ und die Kolo-
nie waren nicht zwei voneinander getrennte kulturelle Rdume, sondern ein
Raum, in dem durch die Autoritit des Kolonisators und die Uberlebens- und
Widerstandspraktiken des Kolonisierten das Eine und das Andere sich erst in
einem gemeinsamen Prozess herausdifferenziert hat“.

142 Postkolonial-kritisch zum Begriff der Entdeckung: Danielzik/Bendix (2011).

143 Paidipaty (2008: 261) weist darauf hin, dass sich im Zuge der Eroberung der
,Neuen Welt* das Genre eyewitness travel writing etablieren konnte, wobei spezi-
ell colonial travelogues oftmals sowohl wissenschaftlich als auch kommerziell

179

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

nirs mit in die Metropolen: Darunter waren neben vielerlei kulturellen
Raubgiitern, die bis heute ihrer Riickfithrung harren, auch leibhaftige
Menschen. Diese wurden in die jeweiligen Heimatlinder gekarrt, um sie
beispielsweise in Volkerschauen auszustellen und/oder fiir wissenschaftli-
che Zwecke zu instrumentalisieren (Goldmann 1991).'4 Vorgefithrt wer-
den sollten die ,urspriinglichen® Eigenheiten der ,primitiven Anderen‘ und
deren ,exotischen® wie ,unzivilisierten‘ Lebensweisen.

Vielerlei Reprasentationen dienten dazu, Erfolge und Fortschritte der
Entdeckungs-, Eroberungs- und Kolonialisierungspraxis vorzufithren. Da-
riber hinaus galt es die Missionierungserfolge der Kirchen zu belegen
(Grant 2015: 69).1 Die Daheim-Gebliebenen sollten zu Komplizen ,im
Geiste* gemacht und die gegentiber kolonialer Praxis kritisch Gesinnten
beschwichtigt werden. Mitunter erschien es auch notwendig, einer ,,Kolo-
nialmadigkeit® (Haschemi Yekani/Schaper 2017: 611) entgegenzuwirken.
Wihrend frithe Augenzeugenberichte und Zeichnungen nur kleinen eliti-
ren Kreisen zuginglich waren, befanden sich Ende des 19. Jahrhunderts
vielfiltige Medien und Konsumgiiter fiir alle moéglichen Bevolkerungs-
schichten im Umlauf. In den europdischen Metropolen verbreiteten sich
entsprechend sowohl elitire Reprisentationen eines Kolonialismus als
auch Formen eines massentauglichen ,popular colonialism® (Haschemi

erfolgreich waren. Vgl. zu historisch frihen kolonialen Reprisentationen und
Augenzeugenberichten zudem: Weimann (1997) und Grofklaus (2017).
Grofklaus (2017: 20) stellt mit Blick auf die beiden Zeitzeugen Kolumbus und
Bartolomé de Las Casas fest, dass zweierlei Gesichter von imperialer Entde-
ckung und Eroberung gezeigt und gezeichnet wurden: ,,das triumphale Gesicht
der Bemichtigung® (Kolumbus) und ,das fiirchterliche Gesicht des Volkermor-
des“ (de Las Casas).

144 Ein bekanntes Beispiel ist Sarah Baartman, die als ,Hottentottenvenus® fragwiir-
dige Bekanntheit erlangte. Hierzu: Figge (2016: 112-113) und die dort aufge-
fahrte Literatur. Mit dem gewdhlten Fokus soll keinesfalls der Umstand iiber-
gangen werden, dass parallel und genau genommen tber einen sehr viel linge-
ren Zeitraum hinweg Millionen von Menschen versklavt und verschifft wurden.

145 Nederveen Pieterse (1992: 69) verweist darauf, dass eine einfache Gleichsetzung
missionarischer Aktivititen mit dem politisch und wirtschaftlich vorangetriebe-
nen Projekt Kolonialismus nicht moglich ist: ,Throughout this whole period
the churches also carried out their own agendas, so they cannot be regarded un-
der all circumstances as a mere extension of the colonial state“. Eine verbreitete
missionarische Ikonographie baute auf zwei miteinander verwobenen Stereoty-
pen auf: den wilden, gegebenenfalls von teuflischen Michten verblendeten Hei-
den einerseits und den heilbringenden Missionierenden andererseits. Letztere
werden als Wissensvermittelnde, Heilende, Autorititen gezeigt, wihrend lokale
Autoritaten absent sind (Nederveen Pieterse 1992: 71).

180

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Im Namen der Menschlichkeit?

Yekani/Schaper 2017: 610). Stuart Hall (2004 a: 123) beobachtet fiir die Pe-
riode der systematischen ,Erforschung und Kolonisation Afrikas [...] eine
Explosion kultureller Reprasentationen“. Er benennt eine Vielzahl und
Vielfalt an Medien und Genres (Zeichnungen, Kupferstiche, Fotografien,
Tagebiicher, Reiseberichte, Abenteuerromane, Sammelkartchen usw.) so-
wie an ,Klunker® und ,Nippes‘-Artefakten, die die verschiedenen Bevolke-
rungsschichten konsumieren konnten. So waren etwa auch auf Streich-
holzschachteln, Briefbeschwerern, Keksdosen, Whiskeyflaschen oder Scho-
koladentafeln Bilder des Voranschreitens ,,des groffen weifen Entdecker-
Abenteuers und die Begegnungen mit dem schwarzen afrikanischen Exo-
ten“ (Hall 2004 a: 123) zu sehen (hierzu auch McClintock 1995: Kap. 5).
Eine Reprasentationspraxis ferner Wirklichkeiten im Zusammenhang mit
Imperialismus und Kolonialismus interessiert heute vielerlei postkoloniale
Forschung mit Blick auf ihre Legitimierungsfunktion, welche sie nicht
zuletzt Gber Prozesse der VerAnderung erfillte. Mit der ,legitimatorischen
Funktion kolonialer Wissensproduktion® (Ziai 2006: 34) ging entsprechend
die Konstruktion von Identitaten einher — was letztlich in einem perfiden
und folgenschweren Paradox mindete: ,Das hier produzierte Wissen er-
moglicht den ,Zivilisierten die Anwendung ,barbarischer® Praktiken und
untermauert dabei gleichzeitig die Konstruktion der Tateridentitat als zivili-
siert und der Opfer als unzivilisiert (Ziai 2006: 34). Entlang dichotomisie-
render Differenzen (barbarisch/zivilisiert, schwarz/weifs, krank/gesund,
kindlich/erwachsen, ungebildet/gebildet usw.) wurden Bilder Anderer wirk-
machtig und durchaus gewaltvoll in die Welt gesetzt und durchgesetzt —
Bilder und Modi der Differenzbehauptung, die noch in der Gegenwart
Reprisentationspraxen ebenso wie das Denken und Handeln gegentber
Anderen mitpragen (Della/Kiesel 2014; Kap. 8.5 und 9.1 in diesem Buch).
Das wohl wichtigste Wahrheitsregime, das der Legitimierung und
Durchsetzung von Kolonialismus sowie der im Zuge dessen veriibten
Griueltaten und installierten Ausbeutungsverhiltnisse diente, war die zu-
erst vor allem wissenschaftlich getragene Erfindung von ,Rassen‘(-unter-
schieden) — und damit die Etablierung einer Ideologie des Rassismus, an
deren Anfang ,die Erfindung von kdrperlichen Unterschieden [stand], die
es erlauben, die Existenz von ,Menschenrassen’ zu postulieren® (Arndt
2017: 32).146 Denn: ,,Wir sehen ,Hautfarben‘, weil der Rassismus dieses Se-

146 Zu bertcksichtigen ist, dass die Unterscheidung Kolonialisierende/Koloniali-
sierte nicht nur Gber die wirkmichtige Beobachtungskategorie ,Rasse® plausibili-
siert und re-aktualisiert wurde, sondern etwa auch — intersektional verschrankt —

181

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

hen erfunden und in Wissen verwandelt hat (Arndt 2017: 33). Die aus
einer Machtposition heraus konstruierten, dabei naturalisierten, generali-
sierten und hierarchisierten Differenzen wurden und werden im Rassis-
mus mit bestimmten (Verhaltens-)Merkmalen und Eigenschaften assozi-
iert und bewertet (Mecheril/Melter 2010: 156; Broden 2017: 820-821). Am
Anfang stand und steht dabei oftmals die ,Reprisentation von ,Differenz’
durch den Korper® (Hall 2004 a: 128). Auch hierauf griindet sich die Rele-
vanz, die der technischen und gesellschaftlich-diskursiven Etablierung der
Fotografie als einem als objektiv geltenden Verfahren der Visualisierung
im Kolonialismus zukommen sollte. Festgestellt wird, dass die ,,Geschichte
des Kolonialismus und die Geschichte der Fotografie [...] in der industriel-
len und imperialistischen Expansion Europas im 19. Jahrhundert eng mit-
einander verflochten“ (Bate 2003 [1993]: 115) sind.'¥ Fir den gleichen
Zeitraum lasst sich die Verbreitung eines Warenrassismus (commodity ra-
cism; McClintock 1995: Kap. 5) beobachten, aufgrund dessen ein kolonia-
ler Rassismus nicht auf wissenschaftliche Reprisentationen (Stichwort:
Rassentheorie) beschrankt blieb, sondern eine breitenwirksame Verkorpe-
rung in populdrkulturellen Medien, Genres und Praktiken fand.

Historische Humanitarismus-Forschung hebt ihrerseits auf die Rolle ab,
die der Korper und dessen Ausstellung fiir eine sich entwickelnde humani-
tare Kultur bzw. Praxis spielten (Laqueur 1989: 188). Von Beginn an wur-
den vor allem eindriickliche Reprasentationen von Leid und Gréiuel im
Rahmen humanitirer Kampagnen zum Zwecke der Information, Auf-
merksamkeitsgenerierung und Mobilisierung herangezogen. Thomas W.
Laqueur (1989, 2009) identifiziert detailreiche, auf Verletzlichkeit bzw.
Schmerzen fokussierende Beschreibungen und Bilder als einen zentralen
Faktor eines sich seit dem 18. Jahrhundert etablierenden humanitiren Nar-
rativs.

»[Nlew pleas for humanity called for sympathy, for fellow feeling, and
for action across great distances. They, in turn, were predicated on the
imagination, on the heart, and on reason that contrived to render the
abstract real and ethically present. Aesthetics — or, more precisely, new
forms of the ,humanitarian narrative’ — that demanded new ways of

anhand von Unterscheidungen und Hierarchisierungen sozialen Geschlechts
(Paidipaty 2008: 261-262; Friedrich et al. 1997). Weitere Ausfithrungen zum ras-
sistischen Reprisentationsregime finden sich in Kap. 4.2.2.

147 Vgl. auch die Themenhefte von iz3w (Informationszentrum Dritte Welt): ,,Wer
erzahle? Fotografie und Macht“ (iz3w 2014) und ,Entdecken, erobern, erholen.
(Post-)Koloniale Reisebilder (iz3w 2006).

182

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Im Namen der Menschlichkeit?

seeing were the instruments for this exercise in moral magic. In the be-
ginning was the fact, the detail, as the sign of truth. Pain, as a necessary
if not sufficient condition for suffering, had, i fact, hap-
pened” (Laqueur 2009: 45; Hervorh. im Orig.).

Novellen, Augenzeugenberichte, autobiographische Leidensbeschreibun-
gen oder auch medizinische Berichte waren Genres, anhand derer einem
breiten Publikum grausame Realititen vor Augen gefithrt wurden. Nach
Moglichkeit kamen auch Bilder ins Spiel: Visuelle Bilder, auf die zurtickge-
griffen werden konnte, waren zuerst Zeichnungen, Stiche und Radierun-
gen, spater zunehmend Fotografien, die zunéchst in Lichtbildvortrigen ge-
zeigt oder als Carte de Visite verbreitet wurden und seit dem ausgehenden
19. Jahrhundert in Printmedien abgedruckt werden konnten. Fotografie
wird dabei eine Schliisselrolle zugeschrieben: ,[H]umanitarianism emer-
ged and evolved in tandem with photographic technologies® (Fehrenbach/
Rodogno 2015 a: 3).

Die Zusammenhinge von Humanitarismus und medialer Reprisentati-
onspraxis werden in den letzten Jahren verstirke in Forschung zu europi-
ischen und US-amerikanischen Protest- und Reformbewegungen — etwa
gegen die Sklaverei, die sogenannte Kongogriauel oder gegen britische
Konzentrationslager in Siidafrika zu Zeiten des Zweiten Burenkrieges —
herausgearbeitet.'#® Dartiber hinaus untersucht geschichtswissenschaftli-
che Humanitarismus-Forschung beispielsweise christlich-missionarische
und/oder sikular-philanthropische (Spenden-)Aktionen im Rahmen von
Hungersnoten in Europa und europaischen Kolonien.!# Angeknupft wird

148 Der Abolitionismus interessiert oftmals als erste humanitire Kampagne, wobei
damals noch kaum auf Fotografien zurtckgegriffen werden konnte (Abruzzo
2011). Die Kongo-Reformbewegung (1903-1913) gilt demgegentber als ,the
first nongovernmental, humanitarian campaign to use atrocity photographs to
mobilize sustained, international protest® (Grant 2015: 65). Vgl. zur Kongo-
Reformbewegung auch: Sliwinski (2006), Twomey (2012 b) und Norton (2015).
Zum sich mitunter auf drastische Fotografien stiitzenden Protest der Menschen-
rechtlerin Emily Hobhouse gegen britische Konzentrationslager wihrend des
Zweiten Burenkrieges (1899-1902): Fehrenbach/Rodogno (2015 b).

149 Baughan und Everill (2012: 727) verweisen darauf, dass eine Trennung von reli-
giosen und sikularen humanitarians — zumindest fiir viele historische Beispiele —
kaum méglich ist. Mit Fokus auf visuelle Reprisentationspraxis im Rahmen von
Hungersnoéten erforscht werden beispielsweise Irlands Great Hunger von 1845
bis 1852 (Vernon 2007: Kap. 2, 3), die Hungersnote in Indien von 1876 bis 1878
(Twomey 2012 a; Twomey/May 2012) und der spaten 1890er Jahre (Curtis 2015)
sowie die russische Hungersnot von 1921 bis 1923 (Kurasawa 2012; Baughan
2015).

183

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

dabei oftmals an jenen wichtigen Strang historischer Humanitarismus-
und Menschenrechtsforschung, der die Relevanz einer Neubewertung von
Not und Schmerzen in westlichen Nationalgesellschaften fiir die Entwick-
lung einer humanitiren bzw. Menschenrechtskultur seit dem 18. Jahrhun-
dert betont (Laqueur 1989, 2009; Halttunen 1995; Clark 2007 [1995]; Hunt
2008). Beispielsweise Karen Halttunen (1995: 303) weist in ihrer For-
schung darauf hin, dass sich seinerzeit eine Kultur der Empfindsamkeit
(culture of sensibility) auszubilden begann. Zur Devise wurde kurzgefasst:
»Ein Korper, der Schmerzen hatte, [...] wurde zum zwingenden Beweis
menschlicher Verfehlung® (Clark 2007: 69). Mitunter begleitet von medizi-
nischen Innovationen im Bereich der Anasthesie (Halttunen 1995: 309) ge-
wann die Vorstellung an Bedeutung, dass Schmerzen und Leid nicht na-
tarlich, gottgewollt oder schlichtweg unabwendbar seien (Halttunen 1995:
304). Schmerzen wurden zunehmend als vermeidbar wahrgenommen und
konnten potentiell als menschliches und gegebenenfalls sogar politisches
Versagen gebrandmarkt werden. Etwa auch zuvor Gottes Willen zuge-
schriebene Leiderfahrungen in Zuge von Hungersnoten wurden vermehrt
als soziale Probleme erkannt und benannt (Vernon 2007).

Halttunen (1995: 303) hebt hervor, dass die Etablierung einer Kultur der
Empfindsamkeit auf dem aufklirerischen Projekt der Selbstwahrnehmung
als ,zivilisiert® aufruhte, demzufolge Grausamkeit als ,wild° und ,barba-
risch® zu gelten hatte. Dieses Projekt ging mit Bemithungen um eine Er-
weiterung der Inklusionssphire einher — ,the arena within which humani-
tarian feeling was encouraged to operate® (Halttunen 1995: 303). Dabei
fanden in frihen humanitiren Reformbewegungen so disparate Gruppen
wie Tiere, Kriminelle, Versklavte oder ,Verrtickte® Berticksichtigung, deren
Note und Leiden plastisch beschrieben und ausgestellt wurden.!>? Eliza-
beth B. Clark betont etwa, dass im Rahmen der Antisklaverei-Bewegung

150 Halttunen arbeitet in ihrem viel beachteten Aufsatz ,Humanitarianism and the
Pornography of Pain in Anglo-American Culture® (1995) heraus, dass im spaten
18. Jahrhundert zwar die 6ffentliche face-to-face Zurschaustellung von Schmer-
zen bereitenden Praxen tabuisiert wurde; gleichzeitig wurden jedoch Leid und
Gréauel im Rahmen literarischer und nicht zuletzt humanitirer Praxis medial-
vermittelt konsumierbar: ,,The modern pornography of pain [...] [was] an inte-
gral aspect of the humanitarian sensibility® (Halttunen 1995: 304). Eine beson-
ders wichtige, dabei prekire Rolle in diesen Prozessen schreibt Halttunen hu-
manitiren Reformer_innen zu, die als Produzierende einer ,Elendspornogra-
phie’ bestimmte Schmerzen verursachende Praktiken zuallererst zum

184

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Im Namen der Menschlichkeit?

Leidensgeschichten von (vormals) versklavten Menschen enorm wichtig
waren: ,Die Schilderung der Schmerzen eines Sklaven war ein Beleg fir
die Ahnlichkeit des menschlichen Korpers iber rassische Grenzen hin-
weg® (Clark 2007: 71). Entsprechende Schilderungen irritierten die damals
verbreitete rassistische Vorstellung, Afrikaner_innen — gemaf§ der behaup-
teten Hierarchie der ,Rassen‘ kaum tber den hochsten Tieren verortet —
wiirden Schmerzen nicht wie andere Menschen fiihlen:

»,Gemal der popularen Hierarchie der Sensibilitat galten Frauen, Wei-
Be und die Reichen als die schmerzempfindlichsten Gruppen. Ebenso
erwartungsgemaf§ wurden Menschen afrikanischer Abstammung, ge-
meinsam mit Kriminellen und Indianern, als praktisch unempfindlich
gegenuber jeglichem korperlichen Trauma eingestuft [...]. Als ein For-
scher einem Sklaven kochendes Wasser tiber das Riickgrat goss, ver-
merkte er gewissenhaft sein Erstaunen dartiber, dass sein Patient vor
Schmerzen in die Luft ging® (Clark 2007: 70).

Gemeinsam mit einem sich verbreitenden Verstaindnis menschlicher Note
und Leiden als sozialen Problemen wird eine seit dem 18. Jahrhundert
sukzessive gesteigerte Inklusivitit der Kategorie Menschheit als Vorausset-
zung dafiir betrachtet, dass Formen der Anteilnahme und Unterstiitzung
auch tber Grenzen des Nahen und Vertrauten hinweg aufkamen, die ih-
rerseits einen Sinn fiir ein universales Menschsein begtnstigten (Skinner/
Lester 2012: 732; Laqueur 1989: 44-45). Ein sich ausbildender, Grenzen
transformierender und uberschreitender Humanitarismus lasst sich dabei,
anders als manche Geschichtsschreibung nahelegt, nicht allein im Rahmen
innereuropdischer Aufklirung und mit ihr assoziierter Prozesse und Pro-
grammatiken begreifen, mit denen es schwieriger wurde zu behaupten,
dass manche Leben mehr wert seien als andere (Barnett 2011: 25). Huma-
nitarismus ist entgegen einer solch eurozentrischen Sichtweise — wie Auf-
klirung und Modernisierung selbst — konstitutiv mit europaischer Expan-
sionspolitik und Kolonialismus verbunden (Stichwort: geteilte Geschich-

sozialen Problem erkliaren und skandalisieren mussten. Darum bemuht, Grauelta-
ten auf schirfste zu kritisieren und gegen diese mobilzumachen, sahen sie sich zu-
gleich gezwungen diese auszustellen, zu vergegenwartigen, zu reprasentieren, um
sie als kritikwiirdige und zu verandernde Praxen einem Publikum plausibel zu ma-
chen (Halttunen 1995: 330). Auf letzteren Punkt komme ich in Kap. 9.1 nochmals
zurick.

185

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

ten; Conrad/Randeria 2013: 41)"1. Grundlegend waren es kolonial-impe-
rialistische Beziehungsverflechtungen, die den Blick — auch jenen humani-
tirer Kampagnen-Macher_innen — in die Ferne und ,Fremde® schweifen
lieen und bisweilen noch die Grenzen der eigenen imaginierten Gemein-
schaften auszudehnen in der Lage waren. So beobachten Rob Skinner und
Alan Lester (2012: 732): ,,Colonial relationships were the means by which
the distance and difference that lay at the heart of humanitarianism came
into Europeans’ view, the means by which the obligations of community
could be selectively telescoped across space and transformed in the pro-
cess“ (meine Hervorh.). Humanitire Praxis war (und ist) keineswegs Aus-
wetis eines selbstverstandlichen oder gar natirlichen Mitleids, sondern viel-
mehr Ausdruck einer Summe an ,ideologies, hierarchies and indeed
choices about which ,distant other® qualify for concern, and which do not®
(Baughan/Everill 2012: 727).

Zu bertcksichtigen ist zudem, dass Kolonialismus von einigen seiner
Protagonist_innen selbst als humanitire Unternehmung begriffen wurde
(Calhoun 2008: 78). So zahlte etwa eine ,,[a]bolitionistische Rhetorik [...]
zu den zentralen Rechtfertigungsstrategien bei der Etablierung des europa-
ischen Kolonialismus in Afrika® (Eckert 2012: 18). Speziell mit Blick auf
das britische Empire beobachten Emily Baughan und Bronwen Everill
(2012: 727), dass Humanitarismus einerseits imperiale Macht statzte, in-
dem mit ihm ein Bild des Empire als ,Kraft fiir das Gute® gezeichnet wer-
den konnte, wihrend vorgeblich universelle humanitire Werte anderer-
seits bestimmte Praxen und Ideale des Empire infrage stellten. In dem da-
mit angedeuteten Sinne manifestiert sich eine Verwobenheit humanitirer
und kolonialer Praxis im historischen Riuckblick besonders deutlich, be-
rucksichtigt man die zweischneidige Rolle, die den missionierenden Kir-
chen und dem von ihnen entsendeten Personal zukam: Diese reprasentier-
ten einerseits die ,zivile* Seite des Empire in den Kolonien und stellten
einen wichtigen Kanal fir kolonialistische Propaganda in den europi-
ischen Heimatlindern dar (Nederveen Pieterse 1992: 69). Andererseits ha-

151 Das Konzept geteilter Geschichten ,0szilliert zwischen den Konnotationen, die
im Englischen als shared und divided wiedergegeben werden, und bringt so die
Ambivalenzen einer Geschichte des Austauschs und der Interaktionen zum Aus-
druck® (Conrad/Randeria 2013: 39; Hervorh. im Orig.). Es bezieht sich darauf,
dass aus einer globalgeschichtlichen und postkolonial-eurozentrismuskritischen
Perspektive die Geschichte der ,modernen Welt® eine gemeinsame Geschichte
der Verwobenheit darstellt, die zugleich ,Abgrenzungen hervor[brachte], das
Beduirfnis nach Partikularitit und die Hypostasierung dichotomischer Struktu-
ren“ (Conrad/Randeria 2013: 39-40).

186

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Im Namen der Menschlichkeit?

ben sich einige von ihnen gegen Graueltaten in den Kolonialgebieten ein-
gesetzt. Damit hatten Missionierende sowohl am europaisch-kolonialisti-
schen Projekt und dessen Legitimierung als auch an frithen humanitiren
Kampagnen teil, die dessen Folgen problematisierten (Wilson 2011: 316) —
wobei Kritik nicht per se mit einer Infragestellung des Kolonialismus oder
der europiischen ,Zivilisierungsmission® einherging (Norton 2015: 319).
Vor diesem Hintergrund ist kritisch zu betrachten, dass mancherlei Huma-
nitarismus-Forschung als Versuch gewertet werden muss, ,auch noch an-
gesichts Europas schlimmster kolonialer Verbrechen, aufklarerische euro-
paische ,Helden® zu kreieren, in die die Leser_innen ihre eigene Un-
schuldsbehauptung an vergangener wie gegenwartiger post-kolonialer Aus-
beutung, und den Glauben an eine rechtmifige Vorbild- und Vormacht-
stellung des zeitgenossischen Europas projizieren konnen“ (Losing 2017:
12).

Inderpal Grewal (2007: 178-179) macht nun darauf aufmerksam, dass
das Projekt europiischer Zivilisation (und das eines Kosmopolitismus)
zwar darauf zielte, ein Verstindnis des Universalen zu entwickeln, das Dif-
ferenzen zu negieren hilft, die Strategien und Wissensordnungen des Im-
perialismus jedoch mafigeblich auf Vorstellungen ,kultureller?, ,rassischer
und geschlechtlicher Differenzen aufruhten. Entsprechend lésst sich fiir
humanitire Kampagnen und Reformbewegungen, die sich auf eine univer-
sale Menschlichkeit beriefen, beobachten, dass in deren Rahmen durchaus
rassifizierende Differenzen und koloniale Hierarchien re-aktualisiert wur-
den.’s? Dies etwa im Zuge der Antisklaverei-Bewegung (Hall 2004 a:
133; Schmitt-Linsenhoff 1997):

»While new humanitarian appeals centred on the shared humanity of
the enslaved, they did not portray them as equal to western audiences.
The images of the antislavery campaign instead showed slaves as belpless,
supplicant and grateful to their western liberators. [...] While attending to
overcome the most profound inequality created by early imperialism —

152 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch die Forschung von Twomey
und May (2012), die aufzeigt, wie im Zuge australischer Hilfsaktionen fiir Be-
troffene der Indischen Hungersnot von 1876 bis 1878 eine spezifische Form von
wempire loyalty* (Twomey/May 2012: 235) kultiviert wurde: ,Australians may
well have been the mother country’s ,distant sons‘, but they also perceived
themselves as different in kind from non-white members of the imperial family,
and thereby closer to the centre than mere geographical remoteness might im-
ply. These questions of difference, distance and sympathy were explored in tex-
tual and oral form in the famine fund-raising campaign, through speeches, lec-
tures and letters” (Twomey/May 2012: 234).

187

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

the slave trade — antislavery campaigns also entrenched colonial hierar-
chies, portraying African people as helpless and white westerners as
their natural ,saviours* (Baughan 2015: 11; Hervorh. im Orig.).

Eine humanitir-universalisierende und eine kolonial-tradierte, Differenzen
und Hierarchien re-produzierende Blickweise und Praxis schlieen sich
nicht wechselseitig aus. Vielmehr ist mit Liam Kennedy und Caitlin Pa-
trick (2014 a: 1) davon auszugehen, dass sich (nicht zuletzt mit der Erfin-
dung und Verbreitung der Fotografie) Konventionen, Rahmen und ways of
seeing herausgebildet haben, welche die komplexen Verkniipfungen einer
imperialen und humanitiren Perspektive spezifisch in sich aufnahmen.
Menschheit oder auch Menschlichkeit, die mitunter als Verletzlichkeit
verkorpert(!) wird (Paschalidis 2003; van der Walt/Menke 2007), konnen
als auf Universalititsanspriiche zielende Inklusionsfiguren begriffen wer-
den, die nicht nur in der Vergangenheit, sondern noch gegenwirtig unter-
schiedlich mit Inhalt gefiillt werden und dergestalt variable Grenzen sozi-
aldimensionaler Inklusion und Exklusion ziehen.'S3 Bis heute definieren
und realisieren sich Vorstellungen von ,der einen® Menschheit weniger
tber eine unumstrittene Akzeptanz universeller Attribute als tber die In-
fragestellung und aktive Herausforderung menschheitsinterner Differen-
zierungen und Hierarchien — etwa durch soziale (Reform-)Bewegungen
(Stichweh 1994: 86-87; Bethencourt 2016). Friher waren und in manchen
Fillen sind es noch heute insbesondere Diskriminierungs- und Exklusions-
praxen gegenuber Versklavten, ,Barbaren’, Ethnien (oder ,Rassen‘), Frauen
und Minderheiten (Bethencourt 2016: 29), gegen die aufbegehrt wird. Ent-
sprechende Kritiken, Proteste und Reformbemithungen sind damit Teil ei-
nes andauernden Prozesses der Ausbildung dessen, was als ,,a more unified
vision of humankind® (Bethencourt 2016: 32) gelten kann. In diesem Sin-
ne lasst sich — vorsichtig — eine Parallele zwischen historischen humanita-
ren und Menschenrechtsbewegungen und einigen gegenwirtigen sozialen
Bewegungen ziehen. So kann es (bis) heute erforderlich, ja sogar tiberle-

153 Ahnliches beobachten Bonacker und Brodocz (2001; Bonacker 2003) fiir Men-
schenrechte. Vgl. hierzu zudem Briicher (2003) sowie Beitrige in Fuchs/Gobel
(1994). Festzuhalten ist, dass es durchaus Unterschiede zwischen einer humani-
tiren und menschenrechtlichen Praxis festzustellen gibt (Wilson/Brown 2009 a).
Fir die Antisklaverei-Bewegung hat Abruzzo (2011: 197-206) etwa herausgear-
beitet, dass eine (humanitire) Fokussierung auf die grausame Behandlung von
Versklavten im Lichte ihrer Menschlichkeit (bumaneness) immer wieder auf
Kosten jenes (menschenrechtlichen) Kampfes stattfand, der sich grundlegender
fir ,racial equality” (Abruzzo 2011: 199) und damit gegen die Grundlogik der
Sklaverei einsetzte.

188

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2 Humanitire Praxis und Zeugenschaft

benswichtig sein, ,,Black Lives Matter” anstatt ,All Lives Matter” zu postu-
lieren und zu erstreiten, ,,weil es naimlich Schwarze Leben sind, die in die-
ser Gesellschaft weniger zihlen als andere, und weil diese Hierarchisierung
von wertvollen und wertlosen Leben aufgedeckt und skandalisiert werden
muss, bevor von Gleichheit gesprochen werden kann® (Purtschert 2017:
18). Notwendig bleibt, bestimmte Anliegen und Forderungen dezidiert
identitatspolitisch zu verhandeln und verteidigen. Denn steht — wie Patri-
cia Purtschert (2017: 17) vermerkt — einem universalen Gleichheitsideal
die mehrere Jahrhunderte alte, andauernde Erfahrung gegentiber, dass ,die
Definition menschlicher Gleichheit [...] einen Schauplatz heftigster sozia-
ler Kimpfe“ darstellt. Die weitreichende Aufforderung von Judith Butler
(2010 [2009]: 10), uns uber die Bedingungen der Nicht/Wahrnehmung ei-
nes ,Gefdhrdetseins des Lebens® Klarheit zu verschaffen, ist damit jeden-
falls bzw. zu jeder Zeit aktuell.

7.2 Humanitire Praxis und Zeugenschaft

Menschheit oder auch Menschlichkeit bekommen als universalisierende
Bezugspunkte eine tragende Rolle fiir Reprasentationspraxis im Kontext ei-
nes translokalen Humanitarismus zugewiesen. Beispielsweise spricht Lilie
Chouliaraki (2010: 108) von humanitirer Kommunikation als ,rhetorical
practices of transnational actors that engage with universal ethical claims,
such as common humanity or global civil society, to mobilize action on
human suffering®. In vielerlei englischsprachig publizierter Forschung ist
es ublich, Humanitarismus mit Fokus auf humanitare (Medien-)Kommu-
nikation und deren Mobilisierungspotentiale zu untersuchen. Von Interes-
se scheinen folglich vor allem die Publika ,daheim‘ und deren Beziehun-
gen zu den Belangen ferner oder fremder Anderer, wobei die Frage, wie
welche Botschaften und Bilder ein Publikum bewegen (kénnen), beson-
ders hiufig gestellt wird. Untersucht werden als gegenwirtige Auspragun-
gen eines solch medialisierten Humanitarismus (Orgad/Seu 2012 a) neben
journalistischer Medienberichterstattung zu Katastrophen und Konflikten
und neben ,klassischer’ NGO-Reprisentationspraxis auch Formen von Ce-
lebrity Humanitarianism (Yrjola 2009), Common-Sense-Humanitarianism
(Tester 2010) oder Everyday Humanitarianism (Richey/Chouliaraki 2017):
»[TThe rhetoric and practice of humanitarian good-doing becomes increa-
singly widespread in our public life — from celebrity culture to Twitter

189

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

messaging and from Christmas shopping to concert-going® (Richey/
Chouliaraki 2017: 314).154

Auf medialisierte Reprisentationspraxis fokussierende Untersuchungen
setzen ein Humanitarismus-Verstandnis voraus, demzufolge organisierte
Anstrengungen zugunsten Anderer iber den enger definierten Rahmen
einer Hilfspraxis hinausweisen, die in Form von diversen Dienstleistungen
in Landern des Globalen Stidens und/oder in sogenannten Krisen- und Ka-
tastrophenregionen verortet ist. Sie machen damit auf den meines Erach-
tens konstitutiven Offentlichkeitsbezug von Humanitarismus aufmerksam.
Wie auch Laqua (2014: 177-178) beobachtet: ,,While often responding to
great suffering, humanitarian causes require a public — and they are there-
fore constructed through speeches, appeals and reports“. Gleichzeitig ist zu
beriicksichtigen, dass Humanitarismus mehr umfasst als humanitire (Me-
dien-)Kommunikation. Das schligt sich besonders eindricklich darin nie-
der, dass das Gros professionalisierter humanitirer (NGO-)Praxis gegen-
wartig auf Programmatiken beruht, denen zufolge es soziale Probleme ,vor
Ort* anzugehen gilt, etwa im Rahmen von Entwicklungszusammenarbeit
oder Not- und Katstrophenhilfe.!sS Daneben konnen auch die Offentlich-
keits- und Bildungsarbeit sowie die Campaigning- und Advocacy-Praxis
professionalisierter Akteur_innen als humanitire Interventionen in einem
weiten Sinne verstanden werden.'>¢ Diese haben die Aufklirung und gege-

154 Diskutiert werden zudem Formen von Grassroots Humanitarianism on YouTube
(Pantti 2015) sowie von Tinder Humanitarianism (Richey 2016).

155 Vielerlei sozialwissenschaftliche Humanitarismus- und NGO-Forschung legt
ihren Fokus entsprechend auf field work und gegebenenfalls speziell auf das All-
tagsleben der Mitarbeitenden von NGOs ,vor Ort® (Fernando/Hilhorst 2006:
292). Die Arbeit in den Hauptsitzen im Globalen Norden gerit hingegen ver-
gleichsweise selten in den (ethnographisch) forschenden Blick (Krause 2014;
Hopgood 2006), was zum einen an Zugangshiirden zum Forschungsfeld Head-
quarter liegen mag, zum anderen an der recht verbreiteten Ansicht, dass ,vor
Ort’, in den operativen Einsatzgebieten, die ,genuine’ Praxis von NGOs und
Hilfsorganisationen stattfande.

156 Beispielsweise in NGO-Forschung werden advokatorische bzw. politikorientier-
te Praxen der offentlichen Firsprache von operativen (Dienstleistungs-)Praxen
unterschieden (Debiel/Sticht 2005: 132). Ich erachte es fir wichtig, diese Unter-
scheidung nicht (nur) einer Typologisierung von NGOs zugrunde zu legen.
Meines Erachtens geht es hier um unterschiedliche Rollen oder Funktionen, die
in der Arbeit von NGOs eine jeweils divergierende Gewichtung erfahren. Ent-
sprechend ist es auch eine empirisch zu beantwortende Frage, ob eine spezifi-
sche NGO die Herstellung von Offentlichkeit, Bewusstseinsbildung, Bildungsar-
beit, Spendenwerbung usw. als Teil ihrer Programmatik ,humanitarer Interven-
tion‘ oder stattdessen als blof§ sekundir begreift.

190

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2 Humanitire Praxis und Zeugenschaft

benenfalls Mobilisierung einer breiten Offentlichkeit zum Ziel und/oder
sollen Entscheidungstriger innen auf lokaler und internationaler Ebene
an ihre Verantwortung erinnern.!s’

Humanitire Praxis, deren Ziel dezidiert darin besteht, Offentlichkeiten
zu mobilisieren und einen wie auch immer en detail gearteten Wandel ein-
zulauten, hat bereits unterschiedliche Namen erhalten. Wie die nachfol-
genden Beispiele verdeutlichen, kommen dabei oftmals Vorstellungen von
Zeugenschaft sowie von Anwaltschaft bzw. Advocacy zum Ausdruck: ethi-
cal/humanitarian witnessing (Givoni 2014); storytelling in human rights advo-
cacy (Dawes 2009); humanitarian advocacy (Torchin 2006); long-distance ad-
vocacy (Stamatov 2013); témoignage (Redfield 2006; Calain 2013 — speziell
fir die NGO Arzte ohne Grenzen); bearing witness as a transnational mode
of ethico-political labour (Kurasawa 2009); humanitarian politics of testimony
(Fassin 2008). Grundlegend ist fiir eine Praxis humanitirer Zeugenschaft
die Idee, ,vor Ort“Erfahrungen und Ereignisse, die fernab der geogra-
phisch- und zeitlich-unmittelbaren Erfahrungsriume eines GrofSteils der
Weltbevolkerung geschehen, der offentlichen Kommunikation zuginglich
zu machen. Adressiert, imaginiert und konstituiert werden dartiber wit-
nessing publics (McLagan 2006: 609).158 Ziel ist mithin die Herstellung
einer (Welt-)Offentlichkeit, wenn nicht gar die eines translokalen Publi-
kums, das sich bewegt zeigt.

Mit humanitirer Zeugenschaft in einem engen Sinne gerit in den Fokus,
dass vielerlei humanitire Reprisentationspraxis auf der ,vor Ort“-Prisenz
von Fursprechenden, Fotografierenden, storytellers usw. beruht — und dabei
haufig auf der Anwesenheit und Intervention von Dritten. Vorausgesetzt
wird genauer besehen oft vor allem die Prisenz von sogenannten interna-

157 Staaten oder Wirtschaftsunternehmen werden mitunter (medien-)offentlich an
den Pranger gestellt. Noch dariiber hinaus werden immer wieder translokale
Kommunikations- und Vernetzungsprojekte initiiert, deren Forderungen im
politischen Prozess kollektiv verbindlichen Entscheidens ihren Niederschlag
finden oder rechtlich-kodierte Normsetzungsprozesse anstofen sollen — sei es
auf regionaler oder internationaler Ebene, gegebenenfalls indirekt angestoffen
tiber den vielbeschworenen offentlichen Druck. Klassisch: Keck/Sikkink (1998).

158 McLagan (2006: 609) fiihrt aus: ,As narratives and images of suffering travel,
they have the potential to construct audiences as virtual witnesses, a subject pos-
ition that implies responsibility for the suffering of others. In this sense, human
rights images make ethical claims on viewers and cultivate potential actors in
the global arena“. Es lassen sich auf einer entsprechenden #//usio aufbauende
(Berufs-)Praxen ausmachen, die speziell auf die Mobilisierungspotentiale visuel-
ler Reprisentationen setzen, wie etwa eine concerned photography (Szorenyi 2009:
100).

191

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

tionalen Akteur_innen an den ,Hotspots’, die bezeugen, was sie gesehen
und vernommen haben, was sie gezeigt und geschildert bekommen haben.
Bei diesen handelt es sich vielfach um ,spezialisierte...] Berufstouristen®,
wie Susan Sontag (2003: 25) (Foto-)Journalist_innen nennt, die es einem
Publikum erméglichen, ,Zuschauer bei Katastrophen zu sein, die sich in
einem anderen Land ereignen®. In diese Kategorie fallen dariiber hinaus
beispielsweise auch Mitarbeitende von NGOs, die ihre Zeugenschaft in
Advocacy ubersetzen und damit zu Sprechenden fir die vorgeblich
Sprachlosen werden (Fassin 2008: 535).1%9

Humanitire Zeugenschaft steht in einem engen Verhiltnis mit der Vor-
stellung einer besonderen Giite von Augenzeugenschaft, eines ,Dabei‘ und
,Dort*-gewesen-Seins (Lidchi 1999: 100).1® Gerade Erwartungen an For-
men von ,Authentizitit’ kntipfen sich jedoch nicht nur an bezeugende Per-
sonen/-Gruppen (Philipps 2010), sondern immer wieder auch an Medien
oder Genres mit einem dokumentarischen Anspruch.'®! Die Rede ist bei-
spielsweise von ,the power of visual media to bear witness“ (Kennedy/
Patrick 2014 a: 3). Auch Stanley Cohen (2001: 185-186) betont die hohe
Relevanz, die visuell-dokumentarischen Medien fiir eine auf Mobilisierung
und Wandel zielende Wissenspraxis zukommt: ,, The lazy, anachronistic be-
lief in written information (,if only they knew*) could become redundant,
replaced by ,now they can see’. In this latest round of ,telling truth to pow-
er’, technology is surely on our side®.

Praxen humanitirer Zeugenschaft in einem weiten Sinne griinden weder
in jedem Fall auf aktuellen Ereignissen, noch beanspruchen sie einzig do-

159 Auf die Reprisentations- und humanitire Zeugenschaftspraxis internationaler
NGOs des Globalen Nordens gehe ich in Kap. 10.1 nochmals gesondert ein.

160 (Augen-)Zeugenschaft und ein ,vor Ort“Gewesen-Sein besitzen in verschiede-
nen gesellschaftlichen Bereichen einen groffen Stellenwert; sie konnen feldspe-
zifisch eine Form symbolischen Kapitals darstellen: sei es in Gerichtsverfahren,
in der Ethnologie (nach der Ara der Lehnstuhl-Ethnolog_innen), beim Aus-
tausch von neuestem Klatsch und Tratsch oder eben in Zusammenhangen inter-
nationaler Entwicklungszusammenarbeit, humanitirer Hilfspraxis und Men-
schenrechtsarbeit.

161 Oft wird pauschal von einzelnen Medien(-technologien) ausgegangen, obwohl
es spezifischer um bestimmte Genres zu gehen scheint, also etwa um dokumen-
tarische Fotografie und nicht um Fotografie allgemein. Zu den Potentialen eines
Genre-Ansatzes: Bosch und Borutta (2006: 21-22). In diesem Zusammenhang
mochte ich zudem den Hinweis geben, dass die Zeiten, in denen dokumentar:-
sche Fotografie als Tautologie oder Pleonasmus zu gelten hatte, vorbei sind (Solo-
mon-Godeau 2003 [1991]: 54), auch wenn dies in vielerlei Forschung leider ter-
minologisch unberticksichtigt bleibt.

192

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3 Problematisierung als Grenzziehungspraxis

kumentarische Medien oder nicht-fiktionale Genres (Dawes 2007, 2009;
Schaffer/Smith 2004; Goldberg/Schultheis Moore 2012; Kozol 2012). Mit
anderen Worten: Humanitire Zeugenschaft kann Praxis umfassen, die auf
vergangene Ereignisse wie VOlkermorde oder Kriegsverbrechen Bezug
nimmt, an diese erinnert. Und sie kann sich beispielsweise auch in Form
einer Graphic Novel oder eines fiktiven Romans materialisieren. Gemein-
sam haben die diversen Praxen humanitirer Zeugenschaft, dass sie tber
Note, Leiden oder Menschenrechtsverletzungen Auskunft geben — und das
mit dem Anspruch an wahre Begebenheiten anzukniipfen, auf solchen zu
fulfen. Es geht in den verschiedenen Fillen humanitirer Zeugenschaft
dem eigens formulierten oder zugewiesenen Anspruch nach zudem
darum, Wandel via Wissen einzuliduten. Hierbei konnen nicht nur Formen
und Inhalte der Wissenspraxen unterschiedlich ausfallen, sondern auch
der angestrebte bzw. erhoffte Wandel (Givoni 2011: 161-162; Bake/Zohrer
2017: 81-82).

Deutlich wird in einigen der nachfolgenden Kapitel, dass, auch wenn
sich nicht alleine auf Aktualitit und Formen dokumentarischer Evidenz
und Augenzeugenschaft griindende Beispiele humanitirer Zeugenschaft
beobachten lassen, es oftmals eben diese Anspriiche sind, die letztlich den
Maf$stab setzen, an dem sich alternative Formen humanitirer Zeugen-
schaft und Reprisentationspraxis messen lassen missen. Es dominieren
mit Blick auf die Représentation ferner Notlagen, Leiden und Graueltaten
unfraglich dokumentarische und Objektivitit verheifende Modi der Re-
prasentation, an die nicht zuletzt Erwartungen der Wahrhaftigkeit und
Authentizitdt (Grittmann/Ammann 2008) gekniipft werden. Zugleich
wird besonders diesen Reprisentationsmodi zugeschrieben, dass sie nicht
nur Eindrucklichkeit und Evidenz verbirgen, sondern noch sozio-kulturel-
le und emotionale Briicken bauen kénnen.

7.3 Problematisierung als Grenzziehungspraxis:
Differenzierungstheoretische Uberlegungen

Humanitarismus spannt sich meinem Verstindnis nach tber vielfiltige,
mehr oder minder professionalisierte Praxen auf, die das Ziel verfolgen,
die Not Anderer zu lindern und/oder deren Lebenssituation zu verbessern
(Fechter 2016: 228; Barnett 2011). Dabei gibt es eine gewisse Vielfalt an
Kriterien und Mechanismen der Qualifizierung, des Auffindens und Auf-
zeigens von Not und Hilfsbedirftigkeit (Scherr 2001: 226; Bonacker/Ecker-
Ehrhardt 2013), die sich in einem steten Wandel befinden. Tenor humani-

193

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

tarer Praxis scheint hingegen, dass es akuten oder chronischen Notlagen
aktiv zu begegnen gilt: etwa anhand von Hilfsgiitern, medizinischer und
logistischer Versorgung oder weiterer Unterstitzungsleistungen ,vor Ort* —
aber auch via Campaigning, Advocacy, Aufklarungs- und Bildungsarbeit.
Wie diese Aufzihlung erneut verdeutlicht, miissen dem von mir préferier-
ten Begriffsverstindnis von Humanitarismus zufolge organisierte Anstren-
gungen zugunsten Anderer nicht notwendigerweise ,vor Ort’, das heifft am
Ort oder zur Zeit der ausgemachten Not, lokalisiert sein. Genauso wenig
geht Humanitarismus in Formen medialer Reprisentationspraxis und
einer Mobilisierung ,heimischer® Publika auf.

Obwohl ich Eingrenzungen dessen vornehme bzw. vorschlage, was als
humanitir oder Humanitarismus zu verstehen ist, kann es meines Erach-
tens nicht um substantielle, ahistorische Definitionen gehen (dhnlich
Framke/Glasman 2015). Angebracht scheint mir stattdessen eine ,dynami-
sche, historisch informierte Bestimmung humanitirer Praxis anhand for-
maler bis funktionaler Gesichtspunkte, die sich ihrerseits von Empirie irri-
tierbar und belehrbar erweisen missen. Mir ist vor dem Hintergrund die-
ser Annahme daran gelegen, die sich praktisch entfaltenden Grenzzie-
hungspraxen dessen, was als humanitar gilt und was nicht, mit zu beob-
achten. Meine nachfolgenden Betrachtungen interessieren sich demzufol-
ge nicht nur fiir (sozialdimensionale) Differenzpraxen, sondern verstehen
sich zugleich als differenzierungstheoretisch informiert. Sie sind speziell
von folgender Frage mitbestimmt: Inwiefern werden ein humanitirer
Kontext und dessen Grenzen uber Praxen der Problematisierung, (Me-
ta-)Reflexion, Kritik wie auch Affirmation mit hervorgebracht, re-aktuali-
siert und verhandelt? Durchaus im Sinne einer ,dekonstruktive[n] Radika-
lisierung der Differenzierungstheorien® (Stiheli 2007: 197) ist vor allem
die noch naher in den Blick zu riickende imagery debate als Praxis zu den-
ken und diskutieren, in der ein ,makrologisches Selbst’ (Humanitarismus
oder doch eine NGO-Community?) und dessen prekire Grenzen auf dem
Spiel stehen. Dabei gehe ich davon aus, dass (Ideal-)Bilder eines Humani-
tarismus keineswegs als ahistorischer, nur ideeller Anspruch einer materia-
len Wirklichkeit gegentiberstehen. Obwohl entsprechende, nicht selten
ethisch informierte Anspriiche oftmals naturalisiert, als gegeben vorausge-
setzt und einer vorgeblichen Wirklichkeit gegentibergestellt werden, wer-
den sie doch stets i praxi re-aktualisiert, mitverhandelt und zeitigen Effek-
te:

»[EJthics do not stand as independently existing ideals, but rather as
historically produced discourses that are materially produced and have
material consequences. They do not stand opposed to an instrumental

194

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3 Problematisierung als Grenzziehungspraxis

realm of ,humanitarian practice’, but instead both contribute to and
are reproduced and transformed by it (Nolan/Mikami 2012: 64).

Selbstbeschreibungen, das Ausbuchstabieren von Programmatiken, Beob-
achtungen der Verletzung von informellen Normen, ethische Reflexionen
und Kritiken humanitirer Reprisentationspraxis — all das steht Praxis nicht
gegentber, sondern zs¢ Praxis. Und es ist selbst empirisches Datum, das so-
zialwissenschaftliche empirische Forschung in den Fokus riicken kann.

Die von mir in den weiteren Kapiteln vorzustellenden Problematisie-
rungen von Reprisentation zeigen damit immer wieder auch mogliche
Richtungen auf, in die Aushandlungen dessen, was als humanitir gelten
kann oder soll, ,ausschlagen® (konnen). Einige von ihnen sind dabei eher
Jimmanenter Natur‘, das heif$t es handelt sich um Praxen der Problemati-
sierung, die mehr oder minder explizit im Rahmen einer vorausgesetzten
humanitiren Logik beobachten und argumentieren, sprich Humanitaris-
mus als legitimen und legitimierenden Kontext unterstellen. Sie bewegen
sich folglich innerhalb des ,Plausibilitits- und Motivationskontinuum|s]
(Kieserling 2000: 50; Hervorh. im Orig.) humanitirer Praxis bzw. eines
translokalen Humanitarismus, wobei davon auszugehen ist, dass die einer
humanitaren Logik und Denkungsart nahestehenden Perspektiven (selbst-
referentiell) spezifische Probleme benennen und bearbeiten, die sich ande-
ren Beobachtenden nicht dergestalt stellen. Dabei wire es ein Trugschluss
anzunehmen, dass der Praxis humanitirer Reprisentation aus einer sol-
chen ,Binnenperspektive® einzig wohlwollend oder affirmativ begegnet
wird. Vielmehr ist sie mannigfach Gegenstand von Kritik, Vorbehalten
und Sorgen.

Ich spreche von humanitirer Reprisentationspraxis (und gegebenenfalls
spezifischer von humanitirer Zeugenschaft), um den Kontext herauszustel-
len, der aus zumindest ,westlicher Warte® recht dominant mit der Repra-
sentation ferner Notlagen, Leiden und Gréueltaten assoziiert wird. Zu be-
riicksichtigen bleibt, dass weder Praxen der Wissensgenerierung ,vor Ort’,
noch massenmediale Zeigepraxen oder einzelne Bilder und Geschichten
von als prekir geltenden Verhaltnissen, Konflikten, Menschenrechtsverlet-
zungen usw. in eznem — etwa humanitiren — Kontext genuin verhaftet sind.
Sie werden nicht nur in einen humanitiren Rahmen gestellt, sondern bei-
spielsweise auch postkolonial oder rassismuskritisch (re-)kontextualisiert.
In spateren Kapiteln ist entsprechend auch die folgende Frage von Interes-
se: (Wie) werden Grenzen dessen, was als humanitir gilt, Gber Problemati-
sierungen herausgefordert, welche vonseiten Dritter vorgebracht werden,
die eine sich als humanitir verstehende Repriasentationspraxis mehr oder
minder von auffen betrachten?

195

Ittps://dol.org/10.5771/9783748905349-177 - am 15.01.2026, 23:18:48. [



https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Humanitarismus: Historische und begrifflich-konzeptionelle Verortung

Das Projekt einer differenzierungstheoretischen Bestimmung von Hu-
manitarismus wird in diesem Buch nicht systematisch entfaltet. Ein sol-
ches konnte auf bestehende differenzierungstheoretische Angebote aufbau-
en, die humanitire Hilfe — jeweils eng verstanden als Not- bzw. Katastro-
phenhilfe — als sekundires Funktionssystem (Bonacker/Ecker-Ehrhardt
2013) oder als soziales Feld im Sinne Bourdieus (Krause 2014) bestimmen.
Meinem Verstindnis nach, das sollte deutlich geworden sein, umfasst ein
humanitires, translokales Praxisfeld bereits in seinem professionalisierten
Zentrum mehr als Praxen humanitirer Not- und Katastrophenhilfe. Denn
auch wenn davon auszugehen ist, dass die mit Nothilfe assoziierte ,,emer-
gency imaginary“ (Calhoun 2010) gegenwirtig das offentliche Gesicht von
Humanitarismus maf$geblich pragt (Barnett 2011: 76), ist die Abgrenzung
und Verbindung humanitirer Nothilfe beispielsweise zu Praxen der Ent-
wicklungszusammenarbeit, der Friedenskonsolidierung oder des Men-
schenrechtsschutzes alles andere als eindeutig bestimmt — weder aus aktu-
eller noch aus historischer Perspektive, weder aus Sicht von Mitgliedern
der Hilfscommunity noch aus der von Wissenschaftler_innen.!6?

162 Zu aufschlussreichen Betrachtungen von Praxen der Grenzziehung und (bestin-
digen) Grenzverschiebung als empirischem Datum: Krause (2014). Calhoun
(2010: 31) macht seinerseits darauf aufmerksam, dass die Verkniipfung von Hu-
manitarismus mit Notfillen keineswegs notwendig oder natirlich ist, sondern
vielmehr als ein historisch-kontingentes Zwischenergebnis eines Abgrenzungs-
bzw. Differenzierungsprozesses zu gelten hat. Hinweisen méchte ich zudem auf
das humanitarian circuit-Konzept von Feldman (2011), mit dem die Anthropolo-
gin ein spezifisches Bezichungsgeflecht im Kontext humanitirer Nothilfe und
Entwicklungszusammenarbeit bezeichnet, namentlich ,relations among do-
nors, relief organizations, and recipients of aid, through the medium of assist-
ance technologies“ (Feldman 2011: 204). Angestrebt ist ein ganzheitliches Nach-
denken tGber humanitire Praxis als Netzwerk oder Kreislauf, um davon ausge-
hend nach Praxen der (Selbst-)Identifikation eines Humanitarismus und den
dabei (relational) konstituierten Subjektpositionen zu fragen (Feldman 2011:
204).

196

- am 15.01.2026, 23:18:48. Op o


https://doi.org/10.5771/9783748905349-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	7.1 Im Namen der Menschlichkeit? Verwobene Geschichten von Kolonialismus, Rassismus und Humanitarismus
	7.2 Humanitäre Praxis und Zeugenschaft
	7.3 Problematisierung als Grenzziehungspraxis: Differenzierungstheoretische Überlegungen

