
Kapitel III
Perspektivität, Pluralität, geteilte Welt:
Ästhetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit in
der Philosophie Jacques Rancières

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen Univer‐
sum zur unaufhebbaren Pluralität einer politischen Welt  (86) | 2. Was heißt »Auf‐
teilung des Sinnlichen« bei Rancière? (91) | 3. Kunst und Politik − zwei »Sensori‐
en«? (104) | 4. Kritischer Ausblick (112)

Im Grunde gibt es nur eine einzige harte und grausame Neuigkeit:
Ihr seid nicht da, wo das geschieht, was über euer Schicksal entscheidet.

Ihr habt kein Schicksal. Ihr habt und seid nichts.1

 
So sehr die Welt im Zeichen der sogenannten Globalisierung nun‐
mehr endgültig dahin tendieren mag, sich als eine einzige, alle
Menschen betreffende und umfassende zu erweisen,2 so klar war
doch schon für viele Theoretiker der Neuzeit, dass es so etwas wie
Welt für uns nur in perspektivischer Wahrnehmung und in pluralen
Perspektiven geben kann. In der Welt und ›zur Welt‹ sein können
endliche Wesen nur im Modus von ›geteilten‹ Weltbezügen. Heißt
das aber, dass die Welt selbst derart im doppelten Sinne ›geteilt‹
wird, dass man sich ihre Einheit als von einer unaufhebbaren Plu‐
ralität unterwandert vorstellen muss? Die Philosophie Jacques Ran‐
cières hat diese schon in der Antike latent virulente Frage nicht in
kosmologischer oder kosmopolitischer bzw. welt-gesellschaftlicher
Hinsicht, sondern ästhetisch-politisch neu aufgeworfen. Wie, das
zeigen die folgenden Überlegungen (1.) ausgehend vom erst in der
Neuzeit eingeschlagenen Weg von einem kompossibel vorgestellten
Universum zur unaufhebbaren Pluralität einer politischen Welt, die
Rancière (2.) als radikal durch Subjekte ›aufgeteilt‹ beschreibt, wel‐

1 Franco Fortini; zit. n. J. Rancière, Geschichtsbilder. Kino, Kunst, Widerstand,
Berlin 2013, 31.

2 R. Meyer (Hg.), Eine Welt oder Chaos?, Frankfurt/M. 1996; U. Beck, Was ist Glo‐
balisierung?, Frankfurt/M. 1997; M. Albrow, Das globale Zeitalter, Frankfurt/M.
2007; J. Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahr‐
hunderts, München 52010.

85

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che sich unvermeidlich in immer neuen Dissens verstricken, der
mit einer Aufteilung des sinnlich Gegebenen (partage du sensible)
einhergehe. Wie dabei die Existenz einer/s jeden auf dem Spiel
steht, soll (3.) durch zwei »Sensorien« deutlich werden: durch dafür
eigens sensibilisierende Kunst und Politik, die Rancière miteinan‐
der verschränkt denkt, ohne noch auf den Spuren des klassischen
Idealismus deren Versöhnung oder mit den Vertretern einer Nega‐
tiven Dialektik deren Unmöglichkeit bzw. Verweigerung im Sinn
zu haben. Das in ästhetisch-politischer Hinsicht kritische Potenzial
für eine zeitgemäße Theoretisierung menschlicher Sensibilität, das
Rancières Ansatz unabhängig von dieser Alternative möglicherweise
innewohnt, ist Gegenstand abschließender Überlegungen (4.).

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit:
Vom kompossiblen Universum zur unaufhebbaren
Pluralität einer politischen Welt

Endliche Wesen sind unumgänglich darauf angewiesen, dass sich
ihnen etwas als zu Erfahrendes und insofern Gegebenes zeigt. Dafür
stehen seit alters her Begriffe wie aísthesis, aber auch páthos, passio,
affectus, sensation, sensibilité, Empfänglichkeit und Sinnlichkeit, die
in der Passivität des Gegebenwerdens all dessen ihren gemeinsamen
Nenner haben, was sich uns zunächst als Erfahrbares darbietet,
bevor wir es aus eigener Kraft reproduzieren, repräsentieren, ima‐
ginativ variieren, umfingieren, umdeuten und gegebenenfalls neu
konstruieren oder anders aktiv beeinflussen können. Alle diese For‐
men menschlicher Aktivität ruhen auf einer vorgängigen Passivität
des Gegebenseins von etwas auf, das sich uns zunächst zeigen muss.
Kant spricht in diesem Zusammenhang von »Erscheinung (phaeno‐
menon)«.3 Wo sich nichts zeigt, gibt es auch nichts zu verstehen,
zu denken, zu konstruieren oder zu erfinden. Was auch immer
man sich auf der Basis von erfahrungsmäßig Gegebenem fiktiv aus‐
denken oder imaginativ ausmalen mag, zunächst sind wir darauf
angewiesen, dass uns etwas gegeben ist, das wir nicht uns selbst,

3 I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII (Hg.
W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 395–690, hier: §§ 7, 13.

Kapitel III

86

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern Anderem und Anderen verdanken. Darin lag für Kant die
Endlichkeit menschlichen Seins: es ist elementar darauf angewiesen,
dass sich ihm zunächst etwas im Modus des Erscheinens zeigt und
insofern gegeben wird.4 Diese Einsicht hat nach wie vor Bestand
− so sehr die nähere Bestimmung der Phänomenalität dessen, was
und wie etwas derart ›gegeben‹ sein soll, von Kant und Hegel über
Husserl und Heidegger bis hin zu Levinas und Jean-Luc Marion bis
heute umstritten bleibt.5

Was sich zeigt, zeigt sich jemandem, nach dem wir mit der Frage
Wer? fragen können. Und Antworten auf dieses Wer-Fragen verste‐
hen wir heute als Bestimmungen des Selbst, dem sich etwas zeigt,
darstellt, offenbart… Zwar kennt schon Aristoteles den Begriff des
Selbst (wenn er den Freund als allos autós charakterisiert6), doch
entfaltet er die Relation von Gegebenem, das sich zeigt, einerseits
und jemandem, dem es sich zeigt, andererseits nicht systematisch.
Dazu setzt erst die neuzeitliche, von der Kunst der Renaissance
(Leon Battista Alberti, Albrecht Dürer, Leonardo da Vinci et al.)
angeregte Perspektivitätslehre an,7 wo sie von Leibniz’ Monadologie
über Johann M. Chladenius’ Historik8 bis hin zu Kants Theorie des
»Privatsinns« und des »Pluralism« (d.h. »der Denkungsart: sich
nicht als die ganze Welt in seinem Selbst befassend, sondern als
einen Weltbürger zu betrachten und zu verhalten«9) die am Para‐
digma geometrischer Sichtverhältnisse ausgebildete Rede von »Sehe‐

4 Vgl. P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phänomenologie der Schuld I
[1960], Freiburg, München 21989, 36 ff.

5 Man vergleiche nur E. Levinas, Über die ›Ideen‹ von E. Husserl, in: ders., Die
Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, München 2006, 37–78; sowie die
Beiträge von J.-L. Marion in M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit
der Gabe, Freiburg, München 2007; D. Janicaud, Die theologische Wende der
französischen Phänomenologie, Wien, Berlin 2014; M. Staudigl (Hg.), Der Primat
der Gegebenheit. Zur Transformation der Phänomenologie nach Jean-Luc Marion,
Freiburg, München 2020.

6 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Reinbek 42013 1166 ff., 1169 b 7.
7 B. Schweitzer, Vom Sinn der Perspektive, Tübingen 1953; C. F. Graumann, Grund‐

lagen einer Phänomenologie und Psychologie der Perspektivität, Berlin 1960; G.
Boehm, Studien zur Perspektivität. Philosophie und Kunst in der Frühen Neuzeit,
Heidelberg 1969.

8 J. H. Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, Leipzig 1752; Nachdruck
Wien, Köln, Graz 1989.

9 Kant, Anthropologie, 411; Kritik der Urteilskraft, § 40, Werkausgabe Bd. X, 227.

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit

87

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


punkten«, »Standpunkten« und »Perspektiven« vom Register der
Wahrnehmung aus auf die ästhetischen, moralischen und logischen
Register des Denkens überträgt10; und zwar so, dass sich all das,
was sich in diesen Hinsichten zunächst als verschiedenen Subjekten
unterschiedlich darstellt, vermittels der Urteilskraft als kompossibel
begreifen lässt. Das Vor-Bild dazu lieferte Leibniz’ Modell einer in
mannigfaltigen perspektivischen Ansichten zu durchlaufenden Stadt,
die sich zu einem Gesamtbild sollten zusammenfügen können.11
Allerdings ist es fraglich, ob das Gleiche auch für Gedachtes und
Beurteiltes gelten kann.12 Ungeachtet dessen verführen noch heute
Worte wie »Sichtweisen« und »Ansichten«, die sich auf perzeptive
Perspektiven scheinbar genauso beziehen können wie auf kognitive
Standpunkte13, dazu, in beiden Fällen eine durchgängige Kompossi‐
bilität zu unterstellen. Lassen sich plurale perzeptive und (analog
vorgestellte) kognitive Perspektiven aber wirklich stets zu einem Ge‐
samtbild zusammenfügen, auch wenn sich das Sichtbare bzw. das
Denkbare wie im Fall einer Stadt nur in perspektivischer Brechung
darstellt?14 Vor allem Merleau-Ponty wird das in seiner am Leitfaden
der Malerei entfalteten phänomenologischen Ontologie bestreiten.
Für ihn wird »das Sein, durch den Eigenanspruch einer jeden Per‐
spektive und aufgrund des ausschließlichen Gesichtspunktes, durch
den es jeweils definiert ist, zu einem System mit mehreren Eingän‐
gen«, das »somit nicht von außen und in der Simultaneität« zu
betrachten sei, sondern »wirklich durchschritten werden« müsse.15

10 Vgl. K. Röttgers, Der Standpunkt und die Gesichtspunkte, in: Archiv für Begriffs‐
geschichte XXXVII (1994), 257–283.

11 G. W. Leibniz, Monadologie, Stuttgart 1979, § 57; Theodizee, Leipzig 1879, § 147;
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, Bd. II, Hamburg 31966, 62.

12 Ricœur etwa besteht auf dem a-perspektivischen Charakter eines universalen
Denkens (Die Fehlbarkeit des Menschen, 50 f.).

13 A. Koschorke, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenzüberschreitung in
literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt/M. 1990.

14 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1976, 616 f. (=B 686).
15 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 123. Zu

besonders von Merleau-Ponty her entwickelten Argumenten für eine unaufheb‐
bare Inkompossibilität der Erfahrung vgl. B. Waldenfels, Das Zerspringen des
Seins. Ontologische Auslegung der Erfahrung am Leitfaden der Malerei, in: A.
Métraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, München 1986, 144–161.

Kapitel III

88

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So erschöpft sich die fragliche Perspektivität nicht länger in einer
vielfältigen Erfahrbarkeit des Selben bzw. eines einheitlichen Seins;
vielmehr teilt sie dieses selbst auf und zwingt dazu, einer unaufheb‐
baren Pluralität heterogener Perspektiven Rechnung zu tragen. Wo
Leibniz wie auch die Perspektivitätstheoretiker der Frühen Neuzeit
einer perzeptiven »Aufteilung des Sinnlichen« auf der Spur waren −
um einen von Rancière häufig gebrauchten Ausdruck aufzugreifen −,
zweifelten sie dagegen nicht an der Ganzheit, Einheit und Selbigkeit
dessen, was sich in unterschiedlichen Sichtweisen jeweils anders
darstellt. Ähnlich stellte sich Chladenius historische Perspektiven
als kompossibel vor. Und Kant schließlich ließ die perspektivische
Vielfalt unterschiedlicher kognitiver »Standpunkte« in der Einheit
eines universalen Kosmopolitismus aufgehen, der von keiner unauf‐
hebbaren Pluralität beunruhigt schien. Dabei ist es im Wesentlichen
auch bei jenen Theoretikern des Konsenses geblieben, die bis heute
darauf bauen, dass sich zumindest das politisch Strittige16 in kogniti‐
ver Übereinstimmung aufheben lässt, die nur dadurch zu gewinnen
sein soll, dass man sich in die »Perspektive« Anderer »hineinver‐
setzt« und sie »übernimmt«17, um die Dinge »mit ihren Augen«
zu sehen und sie auf diese Weise zu verstehen. In sozial-kognitiver
Wechsel- und Gegenseitigkeit von Perspektiven18 soll es in Folge
dessen zu einer Aufhebung jeglicher prima facie unüberwindlichen
praktischen Gegensätzlichkeit kommen können. So lassen selbst auf
den ersten Blick unüberbrückbare Differenzen darauf hoffen, dass
man sich nicht mit einer unüberwindlichen Trennung oder Teilung
politischer Verhältnisse abfinden muss.

Für Rancière kommt dagegen genau darin eine Depolitisierung
politischen Denkens zum Ausdruck, die schließlich zu einem Ver‐

16 Zumindest soweit es um verallgemeinerungsfähige Fragen der Gerechtigkeit
geht, muss man einschränkend sagen. Keineswegs behaupten die hier gemein‐
ten Konsenstheoretiker, dass alle politisch strittigen Fragen in Übereinstimmung
zu überführen sind. V. a. für die sog. »Fragen guten Lebens«, die nur evaluative
Antworten zulassen, soll das nicht gelten.

17 So ist in den entsprechenden psychologischen Theorien, auf die auch Habermas
sich stützt, in gewisser Anlehnung an G. H. Meads Rede von einem role-taking
von »Perspektivenübernahme« die Rede; R. L. Selman, Die Entwicklung des
sozialen Verstehens, Frankfurt/M. 1984.

18 J. Habermas, Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/M.
1983, Kap. 4.

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit

89

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwinden des Politischen gerade dort geführt habe, wo man stän‐
dig Aufhebens von ihm macht.19 Die für ihn zentrale Frage, ob es
eine Philosophie, die das Politische wirklich zur Sprache bringt,
überhaupt (noch) gibt, steht und fällt demnach mit der Art und
Weise, in der man von ihm handelt. Kurz gesagt: entweder man
trägt unüberwindlicher Trennung und Teilung Rechnung − oder aber
vom Politischen kann in Wahrheit gar nicht die Rede sein.20 Was
man so nennt, steht dann tatsächlich für ein (vielfach diagnostizier‐
tes und beklagtes) »Verschwinden« des Politischen, das sich für
Rancière nicht ohne eine unaufhebbare Teilung (partage) denken
lässt, die nicht etwa nur das Sichtbare, sondern darüber hinaus die
Existenz derer rückhaltlos erfasst, die sich als auf ein politisches
Leben mit und unter Anderen angewiesen erfahren. Indem Rancière
den Gründen dafür nachgeht, löst er sich von den Vorgaben moder‐
ner Perspektivitätskonzeptionen und radikalisiert den Gedanken der
Pluralität. Diese erweist sich für ihn nicht nur als in politischer Hin‐
sicht unaufhebbar; vielmehr rekonstruiert er sie als Erfahrung einer
dramatischen politischen Teilung, bei der das (politische) Leben und
der (politische) Tod der Beteiligten auf dem Spiel steht. So geht es in
der fraglichen Teilung nicht bloß um perspektivische und insofern
›einseitige‹ Zugänge zur Welt (so wie sie uns erscheinungsmäßig
gegeben ist), sondern darüber hinaus um die politische Existenz;
und die ist durch keine Form ihrer rechtlichen Anerkennung und
Würdigung endgültig zu sichern. Selbst in einem demokratischen
Rechtsstaat, der sich ausdrücklich der Achtung der Unverletzlichkeit
des Lebens und der Würde einer/s jeden verpflichtet, bleibt die
politische Existenz unweigerlich eine prekäre, niemals endgültig zu
gewährleistende. Und zwar deshalb, weil sie entscheidend davon ab‐
hängt, dass man tatsächlich gesehen, wahrgenommen und beachtet
wird. Wo es daran fehlt, droht ein politischer Tod, gegen den mit
Rechten allein nichts auszurichten ist.

19 J. Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002,
112 [=DU]; Gibt es eine politische Philosophie?, in: R. Riha (Hg.), Politik der
Wahrheit, Wien 1997, 64–93.

20 Vom Begriff des Widerstreits (différend) her hat Nicole Loraux ganz ähnlich die
Politische Philosophie der Antike rekonstruiert; vgl. N. Loraux, Das Band der
Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des
Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31–64.

Kapitel III

90

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

Um was für eine Trennung oder Teilung aber handelt es sich? Was
wird hier getrennt oder erweist sich von sich aus als geteilt; und
zwar so, dass keinerlei Aussicht darauf besteht, das Getrennte bzw.
Geteilte wieder zusammenzufügen, zu integrieren oder zu versöh‐
nen? Rancières Antwort, mit der er immer wieder aufwartet, lautet
verblüffend einfach: das Sinnliche wird aufgetrennt bzw. geteilt. Le
partage du sensible heißt schließlich ein einschlägiger Band dieses
Autors, auf den in der gegenwärtigen Diskussion immer wieder Be‐
zug genommen wird.21 Diese Formel steht offenbar für eine politisch
höchst bedeutsame Teilung, die sich keineswegs in einer harmlosen
Pluralität von perzeptiven und kognitiven, einander ergänzenden
Perspektiven erschöpft, die sich in einem universalen »Geometral«22

bzw. in einem analog konzipierten universalen Denken aufheben
lassen könnten. Rancière bestreitet nicht nur eine derartige Aufheb‐
barkeit des perspektivisch Gegebenen, um insofern auf der Irredu‐
zibilität der Pluralität heterogener Perspektiven zu insistieren, wie
es auch andere getan haben23; vielmehr macht er darüber hinaus
darauf aufmerksam, wie tief die fragliche Teilung in die Seinsweisen

21 J. Rancière, Le Partage du sensible – esthétique et politique, Paris 2000; dt. Die
Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin
22008 [=AS]. Le sensible wurde mit »das Sinnliche« übersetzt; gemeint ist
aber das »politisch Sensible«, das, worauf es politisch ankommt. Und das ist
das zunächst sinnlich, in den Erfahrungsmodi des Hörens und Sehens sich
darstellende Verlangen, als politisch existentes Wesen »gesehen« und nicht nur
wahrgenommen, sondern auch anerkannt zu werden. Die fragliche Teilung un‐
terminiert genau das und spaltet auf diese Weise die »Welten« der Anteilslosen
und der Anderen, die ihre politische Existenz gar nicht in Frage gestellt sehen.

22 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 91 ff.; Das
Auge und der Geist, Hamburg 1984, 13–44; P. Veyne, Geschichtsschreibung − und
was sie nicht ist, Frankfurt/M. 1990, bes. Kap. 3, wo ebenfalls Leibniz’ Idee eines
»Geometrals« aller möglichen Perspektiven zur Sprache kommt, gegen die sich
schon Merleau-Ponty gewandt hatte − mit dem Argument, das erfahrungsmäßig
Gegebene sei gebunden an eine leibhaftige Perspektive, an ein Zur-Welt-sein,
das streng genommen niemals durch ein Versetzen in die Perspektive Anderer
zu ›übernehmen‹ ist. Wir können genau genommen gar nichts mit den Augen
des Anderen selbst sehen. D.h. nicht, dass wir eingeschlossen bleiben müssten
in unsere ›Sichtweisen‹, wohl aber, dass hier ein Moment der Nicht-Substituier‐
barkeit im Spiel ist, auf das später Levinas ethisch größtes Gewicht gelegt hat.

23 Man denke nur an Hannah Arendt.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

91

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer einschneidet, die sich durch diese Teilung als vom politischen
Leben abgetrennt erfahren − und zwar u. U. so weitgehend, dass sie
sich infolge dessen mit einer Frage von Leben oder Tod konfrontiert
sehen. So betrifft die fragliche Teilung nicht etwa nur perspektivisch
Gegebenes, sondern die leibhaftige Existenz der Subjekte perspektivi‐
scher Erfahrung selbst. Wenn diese sich ihrerseits nicht wahrgenom‐
men wissen, müssen sie fürchten, in den Augen Anderer überhaupt
nicht mehr zu existieren bzw. zu ›zählen‹. Wenn die Teilung des
Sinnlichen das zur Folge hat, droht die politische Welt, der man so
oder so − als Integrierte oder als Außenseiter, als Bürgerin oder
als Flüchtling, als Angesehene oder als Verachteter… − zugehört, zu
zerbrechen. Auf dem Spiel steht demnach, was wir provisorisch die
politische Koexistenz nennen können.

Damit ist weder ein einfaches Nebeneinanderleben noch gar eine
Art politischer Gemeinschaft in der Form eines Mit- oder Zusam‐
menseins24, sondern gerade die Art und Weise gemeint, in einem ge‐
nuin politischen Verhältnis zu stehen, bei dem zugleich auf dem Spiel
seht, ob man überhaupt politisch zählt und insofern auch existiert.
Im Gegensatz zu als »polizeilich« eingestuften, weitgehend norma‐
lisierten politischen Ordnungen, die diese Frage nicht aufwerfen,
kommt das genuin Politische für Rancière nur dort zum Vorschein,
wo nicht klar ist, ob man im Modus der Teilnahme und der Teilhabe
zum politischen Leben mit und unter Anderen dazugehört. Gerade
im Fall derjenigen, die scheinbar nicht dazugehören, weil sie nicht
gesehen, nicht gehört, nicht beachtet, nicht berücksichtigt und nicht
anerkannt werden, ist das fraglich. Im Gegensatz zu normativisti‐
schen Theoretikern der Anerkennung etwa, die hier sogleich Verlet‐
zungen von berechtigten Ansprüchen zu erkennen meinen, handelt
es sich für Rancière − und das ist zweifellos eines der innovativs‐
ten Momente seiner politischen Ästhetik − zunächst um ein nicht
normativ regulierbares, prä-normatives Problem des Sichdarstellens
Anderer als Anderer, die ›zählen‹ oder eben nicht ›zählen‹. Um über‐
haupt in Streit, Diskussionen und Verhandlungen mit Anderen über
gewisse Ansprüche eintreten zu können, müssen wir in ihren Augen
wenigstens ›da‹ sein und existieren als ernst zu nehmende politische
Subjekte, die nicht nur ihre Stimme erheben können (was wir nach

24 Vgl. zur Dekonstruktion dieser allzu einfachen Vorstellung W. Hamacher, Mit
ohne Mit, Zürich 2021, 290 f., im Anschluss an Jean-Luc Nancy.

Kapitel III

92

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alter, aristotelischer Auffassung mit den Tieren gemeinsam haben),
sondern etwas vorzubringen und an Andere zu adressieren haben,
was diese angeht, sie in Anspruch nimmt und zur Erwiderung ver‐
anlasst, weil es ›zählt‹.

Wer in diesem Sinne nicht ›zählt‹, mag a-politischen Lärm ma‐
chen, findet oder verdient aber in den Augen Anderer (vorausge‐
setzt, er oder sie existiert für diese überhaupt) keine Beachtung.
Entweder diejenigen, die nicht ›zählen‹, sind wie nicht vorhanden
oder aber ihre schiere Existenz wird durchaus wahrgenommen, aber
nicht ernst genommen. Die Folge ist so oder so, dass sie ihrer politi‐
schen Sprachlichkeit beraubt werden25 und als politische Subjekte
wie tot sind. Sie sind aneou lógou, sprachlos und mundtot im poli‐
tischen Sinn dieser Attribute.26 In Folge dessen können sie nicht
»am Gemeinsamen teilhaben« (AS, 26). Die einzige Form ihrer
Teilhabe ist dann das Ausgeschlossensein oder die Anteilslosigkeit.
Damit ist nicht gemeint, keinen gerechten Anteil zu haben, sondern
nicht einmal im Sinne des Gerechten buchstäblich ›in Betracht‹ zu
kommen, also nicht einmal einen Zugang zu politischer Sichtbarkeit
zu haben, die schon gegeben sein muss, wenn ein Streit um gerechte
Anteile überhaupt möglich sein soll − Sichtbarkeit hier im weiten
Sinne verstanden, den auch Hannah Arendt in diesem Zusammen‐
hang nahelegt, wo sie vom In-Erscheinung-treten Anderer schreibt.27

Letzteres zeigt sich in politischer Hinsicht selbstverständlich nicht
bloß darin, dass man gesehen oder anders wahrgenommen werden
kann, sondern darüber hinaus darin, dass man seine Stimme erheben
und Gehör finden kann, um etwas zu bewirken. So treffen im In-Er‐
scheinung-treten, das in einem weiten Sinne politische Sichtbarkeit
verbürgen soll, das Sehen bzw. das Wahrgenommenwerden, das Sa‐
gen bzw. das Gehörtwerden und das Tun bzw. das Einwirkenkönnen
auf Andere zusammen. Es geht stets zugleich um Weisen des Seins,
des Sagens und des Handelns (DU, 41).

25 Hier wird klar, dass es sich beim fraglichen Sichdarstellen Anderer als Anderer,
die zählen oder nicht zählen, für Rancière immer um ein praktisches Verhalten
handelt, das sie sehen lässt oder nicht sehen lässt (J. Rancière, Der emanzipierte
Zuschauer, Wien 2009 [=EZ], 22 f.).

26 H. Arendt, Was ist Politik?, München, Zürich 2003, 40; Vita activa oder Vom
tätigen Leben, München, Zürich 41985, 30.

27 Arendt, Vita activa, 202 ff.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

93

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings suggeriert Rancières häufige Rede von einem »Anteil
der Anteilslosen«, der gerade darin liegen soll, gar keinen Anteil zu
haben und insofern vom politischen Leben ausgeschlossen zu sein,
eine fragwürdige Einheitlichkeit dieses Phänomens, obgleich sich an
dieser Stelle auf Anhieb vielfältige Differenzierungen denken lassen.
So kann man gänzlich ignoriert oder sehr wohl wahrgenommen,
zugleich aber vergleichgültigt werden; und wer wenigstens so, als
Vergleichgültigte(r), für Andere existiert, kann gehört, aber überhört
werden; und wer nicht überhört wird, dem braucht noch lange nicht
wirklich Gehör geschenkt zu werden; und wem man Gehör schenkt,
dem braucht man noch lange nicht zuzustimmen, um gegebenenfalls
berechtigte Ansprüche als solche anzuerkennen, usw.

Dagegen operiert Rancière häufig mit dichotomischen Aufteilun‐
gen (!), so dass Anteilslose und diejenigen, die ungeschmälerten
Anteil haben, einander gegenüber stehen wie Lärm und Rede, politi‐
sche Unsichtbarkeit und Sichtbarkeit, Beraubung jeglicher Gemein‐
samkeit mit Anderen einerseits und eine Art der Gemeinschaftlich‐
keit andererseits, die »polizeilich« geregelt werden kann. In diesem
Falle besetzt letztere den Ort der Politik im üblichen Verständnis
des Wortes, während das Politische nur von außen, von Nicht-Orten
all jener her scheint zur Geltung kommen zu können, die gar nicht
gesehen und nicht gehört werden, die weder etwas zu sagen haben
noch etwas bewirken können, so dass sie mit Anderen nur ko-existie‐
ren, indem sie für diese praktisch bzw. politisch nicht existieren.

Das nicht zu sehen (!), wirft Rancière einem politischen Konsens‐
denken vor, das in diesem Zusammenhang lediglich zwischen Betei‐
ligten und Betroffenen unterscheidet und verlangt, dass übereinstim‐
mende Urteile, zu denen man in der Auseinandersetzung um stritti‐
ge Sachverhalte gelangt, auch all jenen gerecht werden sollten, die
an diesen Auseinandersetzungen nicht direkt beteiligt sind.28 Diese
Unterscheidung verfehlt aber die Dimension politischer Unsichtbar‐
keit, um die es Rancière primär geht und von der er glaubt, dass
sie sich in überhaupt keinem noch so inklusiven politischen System
aufheben lässt. Immer und unvermeidlich wird es so gesehen einige
oder viele geben, die nicht ›zählen‹ und nicht einmal gesehen wer‐
den − und zwar selbst dann, wenn man ihnen alle Menschen- oder

28 Vgl. die Zusammenfassung bei T. McCarthy, Kritik der Verständigungsverhältnis‐
se, Frankfurt/M. 1980.

Kapitel III

94

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bürgerrechte zuerkannt hat. Ungeachtet dessen kann man, ob als
benachteiligtes Kind, als von jeglicher Teilhabe ausgeschlossene(r)
Erwachsene(r) oder als im Alter Vergessene(r), einer Unsichtbarkeit
verfallen, in der die politische Existenz auf dem Spiel steht − jenseits
einer Grenze, wo man nicht einmal mehr das In-der-Welt-sein mit
Anderen (politisch) teilt.29 Wie auch Arendt geht es Rancière darum,
zu bedenken, wie eine unter Umständen mehrfach geteilte politische
Welt möglich ist30 und wie es vorzustellen ist, dass man aus einer
solchen Welt herausfallen kann, dass man nur noch als derart An‐
teilslose(r) zum Leben Anderer dazugehört.31 Die Rede von diesem
fraglichen Anteil bezieht sich hier nicht auf Probleme distributiver
Fairness etwa, sondern auf die Teilhabe an einer im skizzierten,
doppelten Sinne geteilten Welt, die ohne (politische) Sichtbarkeit
nicht möglich ist. Damit ist allerdings nur eine Minimalbedingung
dafür genannt, politisch zu existieren – unter Umständen sogar un‐
geachtet größter Ungerechtigkeit. Immerhin können diejenigen, die
in den Augen Anderer politisch existieren, um Gerechtigkeit mit
ihnen streiten, während die Anteilslosen das nicht können, weil sie ja
in gewisser Weise (politisch) überhaupt nicht ›da‹ zu sein scheinen.

Haben sie so tatsächlich Anteil an nichts? Ist der Ausdruck »An‐
teilslosigkeit« streng genommen genau so zu verstehen − und zwar
rein deskriptiv? Sicherlich nicht. Rancière macht sich erklärterma‐
ßen einen »polemischen« Begriff vom Gegebenen32 wie auch von
der Aufteilung des sinnlich Gegebenen selbst, die er keineswegs
nur wie ein Phänomenologe deskriptiv expliziert, sondern in seiner
spezifischen theoretischen Optik existenziell verschärft.33 In einem
schlichten Sinne ›gegeben‹ ist gewiss niemals, dass man in einem

29 Zum politischen Weltbegriff, von dem ich hier ausgehe, vgl. Vf., Unaufhebbare
Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur
Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015.

30 J. Rancière, Should Democracy Come? Ethics and Politics in Derrida, in: P.
Cheah, S. Guerlac (eds.), Derrida and the time of the political, Durham, London
2009, 274–288, hier: 278. In DU geht es um eine »Vervielfältigung strittiger
Welten« (70).

31 J. Rancière, Zehn Thesen zur Politik, Zürich, Berlin 2008, 31 [=ZT]; DU, 38.
32 J. Rancière, Ist Kunst widerständig?, Berlin 2008, 89 [=KW].
33 Hier gilt, was auch Carl Schmitt von seinen politischen Grundbegriffen gesagt

hatte: sie sind selbst politische Begriffe, die nicht nur politische Wirklichkeit
beschreiben, sondern polemogen in sie eingreifen sollen.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

95

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strengen, radikalen Sinne an gar nichts Anteil hat. Selbst diejenigen,
die nirgends Gehör finden, haben doch immerhin Anteil am Reden-
Können34; und genau das wird virulent, wenn das (politisch) Ge‐
gebene, in dem man sich an gewisse Grenzen politischer Wahrneh‐
mung gewöhnt haben mag, destabilisiert wird, so dass unvermutet
einige oder viele, die bislang nicht zählten, als Subjekte politischer
Ansprüche auftreten.

Wenn Anteilslosigkeit statuiert wird, handelt es sich um eine
polemogene Zuspitzung einer existenziell tatsächlich bedrohlichen
Lage aufgrund der Wahrnehmung, praktisch nicht Gehör zu finden
und mit seiner Stimme überhaupt nicht zu zählen (als existent,
als beachtens- und anerkennenswert, als relevant, usw.). Genau so
verhält es sich auch mit der Rede von einer »Aufteilung des Sinn‐
lichen«. Gewiss fungiert sie in Rancières Politischer Philosophie
nicht in primär deskriptiver Art und Weise. Vielmehr affirmiert sie
polemisch die Erfahrung der Anteilslosigkeit derer, die sich in den
Augen Anderer nicht einmal als Subjekte wahrgenommen wissen,
die zählen und im Geringsten in Betracht kommen sollten. Die Auf‐
teilung des Sinnlichen oder des politisch Wahrzunehmenden (wie
ich im Folgenden zu sagen vorziehen werde) fungiert demnach so,
als würden die Anteilslosen überhaupt nicht (politisch) existieren
− was aber, in ihren Augen zumindest, doch der Fall ist; und
zwar derart, dass sie im Prinzip jederzeit ihre Abtrennung vom
politischen Leben unterminieren können. Das gelingt schon dann,
wenn auch nur einer (wie Menenius in der von Pierre-Simon Ballan‐
che reinterpretierten Fabel des Titus Livius35) denen zuhört, die
angeblich »nichts zu sagen haben«. Keineswegs sind diejenigen, die
scheinbar nichts zu sagen haben, ohne Wenn und Aber politisch tot.
Vielmehr können sie grundsätzlich jederzeit gewissermaßen wieder‐
auferstehen und auf diese Weise all diejenigen verschrecken, die sich
bereits unter Ihresgleichen, den politisch Existierenden, endgültig

34 Allerdings ist dieses »Können« genauer zu bedenken. Es geht hier nicht um eine
abstrakte Kompetenz, sondern um die tatsächliche und effektive Möglichkeit,
die (eigene) Stimme zu erheben. Und diese Möglichkeit besteht keineswegs
allein dadurch, dass man über eine eigene Stimme verfügt.

35 Rancière, DU, 34 ff.; T. Mulot, Sie schreiben einen Namen in den Himmel.
Historische Überlegungen zur Politik der Multitude bei Michel Foucault, Pierre-
Simon Ballanche und Jacques Rancière, in: M. Pieper, T. Atzert, S. Karakayali, V.
Tsianos (Hg.), Biopolitik – in der Debatte, Wiesbaden, 2011, 227–262.

Kapitel III

96

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingerichtet glaubten und doch gewärtigen müssen, jederzeit an die
Existenz derer erinnert zu werden, die sie einem politischen Tod
glaubten überantworten zu dürfen, ohne sich darum im Geringsten
zu scheren.

Diese Rechnung derer, die sich ihrer eigenen politischen Existenz
und Macht sicher glauben, kann in Wahrheit jedoch niemals aufge‐
hen. Immer müssen sich letztere verrechnen (DU, 23). Und diese
Rechnung darf niemals aufgehen, will uns Rancière im Namen einer
radikalen Gleichheit glauben machen, die er einfach postuliert bzw.
voraussetzt, da er offenbar fürchtet, die Gleichheit, ohne die es
politisches Leben nicht geben kann, das seinen Titel verdient, in
politischen Verhältnissen niemals wiederfinden zu können.36 Zum
Politikum wird die Gleichheit allerdings nur im Widerstand gegen
die elementarste Ungleichheit, die darin liegt, nicht einmal als Sub‐
jekt politisch artikulierbarer Ansprüche wahrgenommen und aner‐
kannt zu werden.37 Und dieser Widerstand kann nach Rancières
Überzeugung nicht die Harmlosigkeit eines zaghaften oder auch
energischen Protests haben, der sich noch davon abhängig machen
würde, ob Andere die Gleichheit anerkennen. Vielmehr muss er die
eigene Existenz derer, die sich um ihre politische Existenz gebracht
(oder betrogen) fühlen, selbst aufs Spiel setzen. Sie müssen katego‐
risch verlangen, dass man ihnen wirklich zuhört. In Roland Barthes’
Worten besagt ihr Verlangen: »Hör mir zu, wisse, dass ich existie‐
re!«38 Es ist aber gerade fraglich, ob ›wirkliches‹ Zuhören überhaupt
zu erzwingen ist. Trifft man nicht umso weniger auf offene Ohren,
je mehr man Andere bedrängt? Andererseits stellt sich die Frage,
wie man Andere, für die man nicht ›zählt‹, überhaupt soll erreichen
können, wenn die einfache Artikulation eines solchen Verlangens
doch bereits voraussetzt, was es zugleich als ganz und gar zweifelhaft
erscheinen lässt: nämlich dass sich Andere durch die Forderung, die

36 J. Rancière, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010, 301 f. [=PA]; Die Ge‐
meinschaft der Gleichen, in: Vogl (Hg.), Gemeinschaften, 101–132.

37 Keineswegs folgt allerdings allein daraus, dass dies von ›Betroffenen‹ behauptet
wird, auch schon, dass es tatsächlich der Fall ist, dass sie von Anderen nicht ge‐
sehen werden und dass sie für sie nicht ›zählen‹. Auch die lautstarke politische
Selbstgerechtigkeit kann sich solcher Behauptungen sehr erfolgreich bedienen,
ohne damit im Geringsten rechthaben zu müssen.

38 R. Barthes, Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III,
Frankfurt/M. 1990, 255.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

97

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(politische) Existenz Anderer zur Kenntnis zu nehmen, wenigstens
ansprechen lassen.

Dabei soll gerade dadurch die politische Existenz derer verbürgt
werden, die sie sich niemals allein aus eigener Kraft verschaffen
können. Politisch richtet es nichts aus, wenn man sich selbst jenes
Verlangens vergewissert − nach dem cartesianischen Schema: ›ich
verlange, wahrgenommen zu werden, also bin ich, also existiere ich
politisch‹. Genau das gilt nicht, wo das politische Leben auf dem
Spiel steht, dessen sich niemals jemand als politisch souveränes Sub‐
jekt allein vergewissern kann. Auch in Zukunft wird niemals jemand
politisch souverän, aus eigener Machtvollkommenheit, existieren
können, wenn es denn stimmt, dass man politisch nur dadurch
existieren kann, dass man sich (mit relativem Erfolg wenigstens) auf
Erwiderung hin so an Andere wenden kann, dass mit einer Antwort
im Sinne des eigenen Anspruchs zu rechnen ist. So liegt es weder
allein in der Macht der Anteilslosen noch allein bei denen, die sich
um deren Anteile zunächst gar keine Gedanken machen, die politi‐
sche Inexistenz Anderer zu durchbrechen. Zwischen ihnen muss sich
ein unberechenbares, ereignishaftes Geschehen von Anspruch und
Erwiderung abspielen, in dem es für Rancière um die Etablierung
einer Gleichheit geht, mit der man sich immer und unvermeidlich
verrechnet, weil niemals alle ›zählen‹ können. Die einen ›zählen‹
stets nur auf Kosten anderer, so sehr man auch darum bemüht sein
mag, alle einzubeziehen, zu integrieren oder einer scheinbar nichts
und niemanden mehr draußen lassenden Inklusion zu unterwer‐
fen.39 So löblich alle diese Ansinnen sein mögen, so unvermeidlich
ist es für Rancière, dass es alsbald wieder einige oder viele geben
muss, die nicht gehört werden und schließlich so weitgehend »aus
dem Auge, aus dem Sinn« geraten, dass die Anderen, die weiterhin
›zählen‹, nur durch gewaltsame Konflikte daran erinnert werden

39 Obwohl er ähnlich, wie ich es hier und an anderer Stelle getan habe, ebenfalls
mit Arendt und Rancière die Frage nach der Zugehörigkeit zu einer politischen
Welt von der Möglichkeit her denkt, als politisches Subjekt überhaupt in Er‐
scheinung treten und sich Gehör verschaffen zu können, lässt Michel Agier
seine Beschreibung der Margins of the World am Ende wieder ganz auf eine,
alle einschließende Welt zulaufen, von der idealiter letztlich niemand mehr
ausgeschlossen wäre. Damit bricht er Rancières politischer Theorie allerdings
die Spitze. Vgl. M. Agier, On the Margins of the World. The Refugee Experience
Today, Cambridge/UK, Malden/US 2008, 40, 53, 101.

Kapitel III

98

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, dass es noch andere Andere gibt, die sich einem politischen
Tod überantwortet sehen und dagegen aufbegehren.

So gesehen ist es irreführend, von einer Aufteilung des Sinnlichen
zu sprechen. In dem fraglichen partage wird das politische Leben
selbst geteilt; und zwar so, dass sich Ausgeschlossene, die keinen
Anteil mehr zu haben glauben, einem politischen Tod überantwor‐
tet fühlen müssen − um sich gerade dadurch auf ein »geteiltes«
politisches Leben auf Gedeih und Verderb verwiesen zu sehen. Es
geht hier wirklich um (politisches) Leben und (politischen) Tod,
um einen Kampf, der ebenso ernst ist wie Hegels Kampf um Aner‐
kennung; allerdings mit dem Unterschied, dass diejenigen, die ihn
um ihres politischen Lebens willen führen müssen, zunächst über‐
haupt keine politische Gemeinsamkeit mit ihren Gegnern zu haben
scheinen, da sie sich ja als geradezu sprachlos erfahren und den poli‐
tischen Kampf überhaupt nur führen können, wenn sie wenigstens
als sich artikulierende politische Subjekte wahrgenommen werden.
Das ist wie gezeigt kein Problem sinnlich-visueller Wahrnehmung
allein (wie sie eine Demonstration zu erzwingen versuchen kann),
sondern Angelegenheit eines originären In-Erscheinung-tretens, das
durch nichts verbürgt ist; auch nicht durch verbriefte Rechte. Denn
diese mögen unangefochten gelten und doch radikal fraglich wer‐
den, wenn sich niemand findet, der Anderen zuhört, die auf ihnen
bestehen wollen. Tatsächlich ist hier »das Hören entscheidend«, wie
Luce Irigaray in einem anderen Zusammenhang bemerkt.40 Gemeint
ist hier ein gewissermaßen irreguläres oder außer-ordentliches Hö‐
ren und Gehör-schenken, das eingespielte »polizeiliche«, d.h. hier:
normalisierte Ordnungen politischen Zusammenlebens durchbricht,
indem es Anderen zuhört, die doch scheinbar »nichts zu sagen
haben«.

Zwischen dem, was Andere dennoch zu sagen versuchen, einer‐
seits und effektivem, niemals mit Gewalt zu erzwingendem Zuhören
andererseits spielt sich ab, worauf Rancière als Theoretiker des Poli‐
tischen seine ganze Hoffnung setzt: der Dissens, dem er zutraut, im
Prinzip jederzeit ereignishaft eine eingeschlafene politische Norma‐
lität zu durchbrechen, um das politisch Wahrnehmbare zu derangie‐
ren (EZ, 60). Nicht »das Sinnliche« wird hier »aufgeteilt«, sondern
eine einschneidende, nämlich die politische Existenz einiger oder

40 L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg, München 2010, 34.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

99

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vieler radikal in Frage stellende Trennung von Anderen, die ihre
politische Existenz fraglos genießen, kommt zum Zuge, so dass eine
Re-Vision dieser Trennung denkbar wird: In Folge dessen können
Andere, die bislang nicht einmal als politische Subjekte wahrgenom‐
men worden waren, unverhofft zur Sprache kommen, so dass sie
fortan ›zählen‹. Allerdings nicht ohne Weiteres für immer. Denn
es kann jederzeit geschehen, dass sie erneut politisch unsichtbar
werden, sei es aufgrund mangelnder Artikulation, sei es, weil sie
totgeschwiegen werden oder durch soziale Marginalisierung, sei es
durch Krankheit und Alter.

Keineswegs verlaufen die Grenzen zwischen denen, die ›zählen‹,
und anderen, die nicht ›zählen‹, derart eindeutig, wie es Rancière
immer wieder unterstellt, wo er das Zählen mit der Anteilslosigkeit
zusammen denkt. Und nur als Grenzfall lässt es sich vorstellen, dass
jemand wirklich Anteil an nichts hat. Vielfältige Bruchlinien durch‐
ziehen das politische Leben, in dem es in höchst unterschiedlicher
Art und Weise darauf ankommen kann, zu ›zählen‹ − d.h. als poli‐
tisch existent wahrgenommen, dann auch eigens − als Arbeiter oder
als Frau, als sozial Benachteiligter oder als Fremde − beachtet, ge‐
würdigt und anerkannt zu werden, bevor es überhaupt dazu kommt,
dass man um gerechte Anteile Auseinandersetzungen führt.

Rancière ist diese Überlegung keineswegs ganz fremd, doch kapri‐
ziert er sich immer wieder auf die Kraft eines sinnlichen Dissenses,
der nicht etwa eine Konfrontation unterschiedlicher Meinungen,
Standpunkte und Überzeugungen, wie sie in der modernen sozial-
kognitiven Perspektivitätslehre von Kant bis Jürgen Habermas zur
Sprache kommt, sondern ein Vor-Augen-führen und in diesem Sin‐
ne eine Demonstration dessen meint, was Andere zuvor übersehen
haben, was sie für nicht sehens- und beachtenswert gehalten haben
oder was für sie einfach nicht existierte.41 Eine solche Demonstration
muss allerdings wenigstens auf das Sichtbarwerdenkönnen der zuvor
politisch Unsichtbaren und in diesem Sinne auf eine »gemeinsame
aisthesis« bauen (ZT, 35). D.h. Anderen muss man eine mögliche
Wahrnehmung, Würdigung und Anerkennung zuvor Unsichtbarer

41 Dissens ist so gesehen ein »Streit darüber, was gegeben ist, und über den
Rahmen, in dem wir etwas als gegeben annehmen«; J. Rancière, Wer ist das
Subjekt der Menschenrechte?, in: C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen,
Berlin 2011, 474–490, hier: 483.

Kapitel III

100

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenigstens buchstäblich ansinnen können. Darin liegt mehr als nur
der Versuch, letztere durch eine politische bzw. politisierte Wahrneh‐
mung sinnlich präsent zu machen. Es geht auch um die Zumutung,
sie nicht wieder aus dem politischen Leben herausfallen zu lassen.
Denn das ist für den Historiker des Politischen, der Rancière ja auch
ist, angesichts einer Fülle einschlägiger Erfahrungen schlechterdings
nicht zu bestreiten: dass es überhaupt keine Form politischer Teilha‐
be, Integration oder Inklusion geben kann, die diese Gefahr ein für
allemal auszuschließen vermöchte.

Der sich an dieser Stelle aufdrängende Einwand, auf diese Weise
von bisheriger Erfahrung auf die Zukunft zu schließen, sei fragwür‐
dig, verfängt für Rancière nicht. Denn er sieht die Wurzel des Übels
– eines Übels wohlgemerkt, das zugleich die eigentliche Vitalität
des Politischen verbürgt − in der Unvermeidlichkeit immer neuen
Dissenses, der aus immer neuen Verrechnungen derer resultiert, für
die niemals alle gleich ›zählen‹ (können). Wo auch immer gezählt
wird, werden Andere nicht gezählt oder bleiben unbeachtet, so dass
immer neue Trennungen zwischen Anteilslosen und Anteilhaben‐
den die Folge sind − mag man auch noch so oft und energisch
eingespielte Trennungen, nicht zuletzt mit Hilfe der Künste, unter‐
laufen wollen (EZ, 92 f.). Glaubt man, alle einbezogen, integriert
oder inkludiert zu haben, so verschwindet auch schon die politische
Differenz, auf die es Rancière eigentlich ankommt: die Differenz,
an der sich radikaler Streit um die politische Existenz entzünden
muss, wenn wenigstens einige »nicht gesehen werden«, ob »im
Dunklen«42 oder anderswo. Einbeziehung, Integration und Inklusi‐
on können für Rancière nur Formeln der Blindheit (ZT, 37) für die
Schattenseiten sein, die jede Politik belasten43 − und die zugleich
dafür sorgen, dass radikaler Dissens und damit Kampf um das Poli‐
tische wieder aufbrechen kann.

42 B. Brecht, Dreigroschenoper; in der revidierten Schlussstrophe der Moritat von
Mackie Messer heißt es: »Denn die einen sind im Dunkeln / Und die andern
sind im Licht. / Und man siehet die im Lichte / Die im Dunkeln sieht man
nicht.« B. Brecht, Stücke, Bd. III, Berlin, Weimar 1967, 169.

43 Gerade auch die Politik all jener, die sich als Anteilslose mit dem Volk als einem
Ganzen identifizieren − und dabei doch nur wieder einen neuen polemischen
Gegensatz zu Anderen heraufbeschwören, die ihnen womöglich Anteilhabe und
Anteilnahme verwehrt haben. Wenn die so oder so Anteilslosen behaupten:
»Wir sind das Volk«, so wäre ihnen mit Rancière entgegen zu halten: niemand
ist das Volk. Wer immer diesen Begriff für sich in Anspruch nimmt, hat sich

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

101

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darüber kann man sich täuschen; aber ändern lässt es sich auch
durch die rechtschaffenste »Arbeit an Trennungen« (EZ, 93) nicht,
die sich niemals mit der politischen Sprachlosigkeit derjenigen ab‐
finden will, welche so oder so nicht zählen. So bleibt jede Gesell‐
schaft, jede Gemeinschaft und jedes politische System unvermeidlich
in sich geteilt und in gewisser Weise von sich selbst getrennt. Da‐
zu muss man nicht Sophokles’ Antigone oder andere Heldinnen
und Helden politischen Widerstands gegen bedingungslose Zuge‐
hörigkeit, rechtliche Mitgliedschaft oder politische Integration in
den Zeugenstand rufen.44 Gänge in Asyle für Fremde oder Alte, in
Grenzregionen der Unsicherheit und Rechtlosigkeit zwischen politi‐
schen Ordnungen oder in Zonen prekären, sich selbst überlassenen
Lebens am Rande oder inmitten heutiger Metropolen genügen voll‐
auf und machen deutlich, dass das politische Leben keineswegs nur
von einer einzigen Bruchlinie zwischen Anteilslosen und Anteilha‐
benden durchzogen wird (wie es Rancière immer wieder suggeriert,
wo er das Politische vom Klassenkonflikt zwischen Kapital und Ar‐
beit her denkt45).

Immer wird es Nichteinberechnete, Namenlose46 und Andere ge‐
ben, denen Unrecht widerfahren ist, ohne dass die geringste Aussicht
darauf bestünde, dass das »Sehen des Unrechten«, in dem es we‐
nigstens wahrnehmbar und anerkennbar werden kann, die darin
liegende »nichtversöhnbare Unstimmigkeit« zu beseitigen oder im
Hegel‘schen Sinne aufzuheben vermöchte. Indem er unaufhörlich
darauf insistiert, widersetzt sich Ranciere jeglichem Glauben an ein
Ethos integraler Gemeinschaft. Für ihn kann es keine Einschließung
des démos − d.h. für ihn ursprünglich: der Armen47, dann auch

schon von Anderen getrennt, mit denen scheinbar keinerlei (politische) Ge‐
meinsamkeit besteht.

44 J. Rancière, Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien 2007, 132 [=UÄ].
45 Vgl. aber PA, 115, 121 ff., 129 f., 134 f., 138, wo u.a. der Proletarier als »übler

Dritter« ins Spiel kommt, der »keinerlei Konsistenz« habe und nicht in das
Klassenschema passe − so wenig wie auch der »Abfall« der Gesellschaft, die
Armen usw. Löst sich die Gesellschaft nicht ständig auf, um sich ebenso stän‐
dig neu zu formieren aus Individuen (ebd., 141), denen es gelungen ist, aus
ihrer politischen Unsichtbarkeit wieder herauszutreten, der Andere umgekehrt
permanent anheimfallen?

46 Rancière, Gibt es eine politische Philosophie?, 73.
47 J. Rancière, Politisches Denken heute. Die normale Ordnung der Dinge und die

Logik des Dissenses, in: Lettre International 5 (2003), 5–7, hier: 6, linke Spalte.

Kapitel III

102

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der unabsehbaren Menge der »Beliebigen«, die Anspruch auf ihren
Anteil erheben können − in eine koinonía geben (KW, 80, 92, 103).

Da Rancière in diesem Zusammenhang ähnlich wie Nicole Lo‐
raux und Jean-François Lyotard48 nicht nur von différend (Wider‐
streit) und litige (Rechtsstreit) sondern auch von tort (Unrecht)
spricht, wirft er die Frage auf, ob es ihm nur um die »Anerkennung
von Kontingenz jeder Herrschaft« und jeder politischen Ordnung
geht (KW, 76), die jene Schattenseiten aufweist, oder ob ihn ein
ethischer Impuls umtreibt, der es ausschließen müsste, sich mit jeder
nicht zu versöhnenden Unstimmigkeit im Politischen gleichermaßen
indifferent zu arrangieren. Offensichtlich bewegt sich sein Denken
hier zwischen der schieren Unvermeidlichkeit solcher Unstimmigkeit
einerseits und Widerstand gegen ein Unrecht andererseits, welches
im Einzelfall nicht als unvermeidliches hinzunehmen ist und nach
Abhilfe verlangt. Dass immer und unvermeidlich einige ohne An‐
teil und insofern ›draußen bleiben‹, nicht einbezogen, nicht inte‐
griert oder inkludiert, ist doch eine unspektakuläre Einsicht, die
›kalt lassen‹ könnte, wenn nicht genauer beachtet wird, ob es sich
um erträgliche Formen des Übersehens Anderer, ihrer in Kauf ge‐
nommenen oder beabsichtigten Exklusion oder sogar ihrer Vernich‐
tung geht, die sie als politische Subjekte nicht überleben können.
Hier geht es um in das Leben solcher Subjekte einschneidende
Unterschiede, die eine vom (Nicht-) In-Erscheinung-treten solcher
Subjekte her ansetzende, insofern ästhetisch fundierte Theorie des
Politischen nicht übersehen lassen sollte; zumal dann nicht, wenn
sie wie im Falle Rancières kryptonormativ fortwährend auf das
»Unrecht« aufmerksam macht, das allen denjenigen widerfahre, die
so oder so nicht ›zählen‹, weil sie nicht einmal wahrgenommen
werden. Trägt man jenen Unterschieden nicht Rechnung, so ver‐
blasst die Rede von einem solchen Unrecht in einem merkwürdigen
Grau-in-Grau unübersehbarer Misslichkeiten, mit denen politisches
Leben immer und unvermeidlich belastet ist.

So siedelt Rancière die zentrale Herausforderung des Politischen
− nämlich die Frage, wer überhaupt am politischen Leben mit und
unter Anderen Anteil hat und insofern als Gleicher in Betracht
kommt − konsequent auf der Ebene einer aísthesis an, die er mit

48 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, München 21989, 9; Loraux, Das Band der Teilung,
35; Rancière, DU, 11.

2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?

103

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem sehr weit gefassten Begriff der Wahrnehmung bzw. der Wahr‐
nehmbarkeit verknüpft, in der es keineswegs nur darum geht, zu
sehen und gesehen zu werden, sondern darum, zur Sprache zu
kommen und Handeln zu können. Auf die derart zu politisierende
Wahrnehmung derer, in deren Sichtbarkeit es immer auch um ihre
Sprachlichkeit und um ihr Tunkönnen als politische Subjekte geht,
macht Rancière selbst aufmerksam. Die politische Wahrnehmung
führt aus seiner theoretischen Sicht auf die Spur dessen, was im
Politischen vor allem auf dem Spiel steht. Und genau das wird für
ihn zur zentralen Angelegenheit einer theoretischen Sensibilität, die
eigens darauf unsere Aufmerksam lenkt.49 Dabei kann sie sich auf
zwei Sensorien stützen, die das bereits deutlich machen, aber einer
philosophischen Explikation dessen bedürfen, was sie im Hinblick
auf politische Wahrnehmung ausrichten − und was nicht. Es handelt
sich um die Sensorien der Kunst und der Politik, die Rancière nicht
nur deutlich unterschieden sehen, sondern auch in ihrer Verschrän‐
kung verständlich machen will, um zu zeigen, wie sie wenigstens
nachträglich und indirekt zur ästhetisch-politischen Sensibilisierung
für die pathische Existenz leibhaftiger Subjekte beitragen können,
deren politisches Leben und deren politischer Tod jederzeit auf dem
Spiel steht. Inwiefern, das ist nicht deutlich zu erkennen, solange
man unmittelbar in einen Kampf um Leben und Tod verstrickt ist.
Deshalb bedarf es gewisser Sensorien, die für die Sensibilität dieser
Subjekte eigens sensibilisieren. Wie das im Verständnis Rancières
möglich sein soll, zeigt der nächste Abschnitt.

3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?

Aufteilungen des politisch Sensiblen sind keineswegs wie Naturtatsa‐
chen einfach in der Welt. Vielmehr handelt es sich aus Rancières

49 Dabei kann sich diese theoretische Sensibilität nicht mit einer Trennung der
Menschen in solche mit und ohne feine Sinne, in »Menschen von Geschmack«
und »grobe Menschen« (Voltaire; KW, 20, 45) abfinden, wie man sie bei Pierre
Bourdieu etwa beschrieben findet. Vielmehr setzt sie auf den Spuren von Fried‐
rich Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen ganz und gar
auf ein »demokratisches« bzw. erst zu demokratisierendes Sinnliches als neues
Sensorium der Gleichheit.

Kapitel III

104

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht um Auftrennungen politischer Koexistenz, die dazu führen
können, dass man nicht mehr in einer Welt lebt. Genau darauf
lenken zwei »Sensorien« die Aufmerksamkeit, die entweder für das
Problem der Stimme und des Dissenses oder für Freiheit von jeglicher
Beherrschung eigens sensibilisieren. Letzteres soll die Angelegenheit
des Sensoriums der Kunst, ersteres die Angelegenheit des Sensori‐
ums einer wohlverstandenen Politik sein (die sich jeglicher Redukti‐
on auf eine normalisierte »polizeiliche« Ordnung widersetzt).50

Diese Rede von Sensorien ist allerdings missverständlich, denn
sie weckt organismische Assoziationen und legt die Vorstellung eines
Apparates sinnlicher Funktionen nahe, durch die Wahrnehmbares
gegeben sein kann. Besser ist es, Rancière so zu verstehen, dass es
ihm weniger um derartige funktionale Systeme geht, die man sich in
der Form »der Kunst« oder »der Politik« institutionalisiert vorstel‐
len könnte, sondern dass es ihm um geradezu anarchische Praktiken
der Sensibilisierung für die doppelte Herausforderung möglichen
Dissenses und der Freiheit zu tun ist. Weder »die Kunst« noch
»die Politik« bzw. Künste noch diverse Politiken sensibilisieren quasi
von sich aus für Dissens oder für Freiheit; es sei denn, leibhaftige
Wesen, denen allein Sensibilität zuzusprechen ist, lassen sich ästhe‐
tisch und/oder politisch für dissensuell und in Freiheit Wahrzuneh‐
mendes sensibilisieren. Genau so rekurriert Rancière selbst auf das
Pathische als letzte Ressource sowohl des Ästhetischen als auch des
Politischen, in der »der Logos sich als Pathos erweist«.51

50 Rancière, UÄ, 34 f., 40 f. Zweifellos hat Rancière mit dieser Parallelisierung von
Kunst und Freiheit einerseits, Politik und Dissens andererseits selbst bereits
einer Überkreuzung den Weg gebahnt, in der das Ästhetische politisch und das
Politische ästhetisch brisant werden kann.

51 J. Rancière, Das Fleisch der Worte, Zürich, Berlin 2010, 214; Die ästhetische
Revolution und ihre Folgen. Erzählungen von Autonomie und Heteronomie, in:
I. Brombach, D. Setton, C. Temesvári (Hg.), »Ästhetisierung«. Der Streit um
das Ästhetische in Politik, Religion und Erkenntnis, Zürich 2010, 23–40, hier: 37.
Rancière bedenkt zwar mit Blick auf Gilles Deleuze weitergehend, ob das Pathi‐
sche nicht an ein noch tiefer anzusetzendes Apathisches rührt. Im Allgemeinen
distanziert sich Rancière aber von Deleuzes Vitalismus, da er ihm keine Per‐
spektive politischer Subjektivierung zu eröffnen scheint (KW, 84 ff.). Zu diesem
Begriff vgl. J. Rancière, Politique, identification, subjectivation, in: Aux bords du
politique, Paris 1998, 83–92, sowie zum für Rancière mindestens brüchig gewor‐
denen Verhältnis von páthos und lógos J. Rancière, Das ästhetische Unbewußte,
Berlin, Zürich 2006, 19 ff. Was der Autor »die ästhetische Revolution« nennt, in

3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?

105

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei vertraut er offenbar auf eine Sensibilität bzw. auf eine
Sensibilisierbarkeit, die er nirgends näher untersucht, von der er
aber anzunehmen scheint, dass sie keineswegs ›immer schon‹ gewis‐
sermaßen in einen ästhetischen und in einen politischen ›Bereich‹
aufgeteilt ist. Leibhaftige, mehr oder weniger sensible Wesen, denen
es in ihrem Dasein um Dissens und Freiheit gehen muss (denn nur
so können sie überhaupt existieren), begreift er offenbar52 als wenig‐
stens nachträglich speziell ästhetisch und politisch sensibilisierbar:
politisch, wenn deutlich wird, wie die Artikulation und Wahrneh‐
mung, die Stimme und das Gehör-finden derer, die in Erscheinung
treten wollen und müssen, die Existenz unserer selbst und Anderer
geradezu ausmacht; ästhetisch, wenn man in dem, was sich zeigt,
auf das Erscheinende als solches und auf das Erscheinen selbst, aber
auch auf Spielräume eines Anders-Erscheinens sowie auf eine Trans-
oder Hyperphänomenalität aufmerksam wird, die über das Erschei‐
nende und über das Erscheinen als solches hinausweist, um auf die
Spur dessen zu führen, was sich jeglichem Erscheinen entzieht.53

Genau dadurch kann ästhetische Sensibilisierung schließlich auf
das Politische zurückwirken, wo nicht primär etwas (vermittels eines
gemalten Bildes, einer Fotografie, einer Plastik…) erscheint, sondern
jemand in Erscheinung tritt; und zwar so, dass auf das Erscheinen
als solches und auf dessen Grenzen zunächst gar nicht geachtet wird.
Eben das wird durchkreuzt durch eine ›Ästhetisierung‹, die in das
Politische hineinwirkt (ohne indessen auf eine ›Ästhetisierung der
Politik‹ hinauszulaufen), indem sie die Aufmerksamkeit auf das Er‐
scheinen als solches und auf dessen Grenzen lenkt. So kann bewusst
werden, dass auch Andere niemals in ihrem Erscheinen aufgehen −

die er sich selbst einschreibt, macht keine Anleihe mehr bei einer klassischen
Repräsentationsbeziehung zwischen beiden Begriffen.

52 Wenn ich ihn richtig verstehe. Rancière selbst knüpft erstaunlicherweise kaum
an eine Philosophie der Leiblichkeit und der Sensibilität an, die ihm eigentlich
auf halbem Wege entgegen kommt.

53 Vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phänomenolo‐
gie der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalität, in:
Phänomenologische Forschungen 18 (1986), 51–112; M. Richir, Der Sinn der Phä‐
nomenologie in ›Das Sichtbare und das Unsichtbare‹, in: Métraux, Waldenfels
(Hg.), Leibhaftige Vernunft, 86–110, hier: 95 f.; J. Patočka, Die Bewegung der
menschlichen Existenz, Stuttgart 1991, 177 f.; B. Waldenfels, Einführung in die
Phänomenologie, München 1992, 19 ff., 58, 63, 73; Hyperphänomene, Berlin 2012.

Kapitel III

106

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d.h. dass sie nicht nur in ihrem Erscheinen, sondern auch angesichts
ihres In-Erscheinung-tretens frei bleiben: frei von dem Zwang, un‐
bedingt und restlos darin aufzugehen.54

Aber Andere erweisen sich eben anders ›anders‹ als ästhetische
Objekte, d.h. als etwas, das über sich hinausweisen mag in Richtung
auf Unsichtbares und Unhörbares. Andere sind für uns nicht etwas,
sondern jemand. Und diese Differenz gibt das Politische, das nur
zwischen jemandem, jemand anderem und vielen Anderen geschieht,
gewissermaßen als Frage dem Ästhetischen zurück: Sind Andere
− bzw. erfahren wir Andere − nicht auf andere Art und Weise ›an‐
ders‹ als ästhetische Objekte?55 Und kann deren über das Erscheinen
selbst hinausweisende Alterität verständlich machen, ob und warum
wir es bei Anderem und Anderen jeweils mit unterschiedlichen Be‐
deutungen des Andersseins zu tun haben? Im ersten Fall spreche ich
im Folgenden von Andersheit, im zweiten von Anderheit. Andersheit
eignet Anderem; Anderheit kommt nur Anderen zu.56 Aber jede(r)
Andere existiert leibhaftig und hat insofern an der Andersheit eines
verkörperten Lebens Anteil, so dass sich Anderheit und Andersheit
nicht fein säuberlich trennen lassen. Wer das versuchen wollte, läuft
Gefahr, die Anderheit als eine an leibhaftige Existenz scheinbar nicht
gebundene und insofern in der sublunaren Welt gar nicht situierte
letztlich zu vergöttlichen.

Die ›ästhetische Transzendenz‹, durch die etwas ausgerechnet in
dem Moment über sich hinausweist, wo man auf dessen Erscheinen

54 Hier liegt der zentrale Gedanke von Levinas nicht fern, dass die Freiheit jedes
Anderen gerade in seiner Fremdheit liege, die niemals im ›Phänomen‹ aufgeht,
durch das sich uns Andere als solche darstellen. E. Levinas, Totalität und Un‐
endlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg, München 1987, 100.

55 Auf diese Frage können gerade plastische u.a. Verfremdungen des menschlichen
Gesichts aufmerksam machen, die es so weit wie nur möglich auf ein ästhe‐
tisches Objekt reduzieren, um auf diese Weise darauf hinzuweisen, was ihm
›fehlt‹ im Sinne einer dinglich nicht zu fassenden Alterität. Siehe dazu das Kap.
XI in diesem Bd.

56 Parallel dazu funktioniert die Unterscheidung von Veränderung und Verande‐
rung. Durch Anderes, das sich verändert, werden auch wir selbst verändert.
Durch Andere aber erfahren wir eine Veranderung, die uns in gewisser Weise
zu Anderen macht. Vf., Veranderte Existenz in der Geschichte der Gewalt. Zur
Historizität der Existenzphilosophie im Lichte neuerer Reaktualisierungsversu‐
che, in: International Yearbook for Hermeneutics/Internationales Jahrbuch für
Hermeneutik 14 (2015), 255–280.

3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?

107

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst aufmerksam wird, mag für Grenzen des Erscheinens sensibi‐
lisieren. Das heißt aber nicht, dass diese Grenzen von etwas und
von jemandem auf gleiche Art und Weise tangiert und überschritten
werden. Etwas, das nicht in seinem Erscheinen aufgeht, erweist sich
insofern als irreduzibel ›anders‹. Aber Andere erweisen sich auf an‐
dere Art und Weise ›anders‹57, nämlich dadurch, dass sie uns durch
ihren Anspruch immer schon zuvorkommen und dabei über jede
Alterität hinausgehen, derer man im Vergleich mit Anderen und An‐
derem gewissermaßen habhaft werden könnte. Ein Bild mögen wir
wie eine Augenweide genießen; doch der Verführung dessen, was
über das bildlich Sichtbare hinausweist, brauchen wir nicht nachzu‐
geben. Hier liegt die Andersheit des Bildes gleichsam vor uns wie
das Versprechen eines ungeahnten Reichtums, dem wir allerdings
keinerlei Glauben schenken müssen.

Dagegen kommt uns der Anspruch des Anderen zuvor; und zwar
so, dass es uns nicht völlig frei steht, sich von ihm indifferent
abzuwenden. Er wartet nicht darauf, von uns aktiv erkundet und
erschlossen zu werden. So sucht er uns heim und unterläuft jegli‐
che Illusion von Souveränität, der sich ein ästhetisches Verhalten
hingeben kann, weil es jederzeit abzubrechen ist. Was über das
Bisherige hinaus noch zu sehen ist und schließlich an die Grenzen
des Sichtbaren und darüber hinaus führt, muss niemanden inter‐
essieren. Vom ästhetischen Anspruch des Bildes können wir uns
jederzeit abwenden. Er kann uns kalt lassen und wir können ihn
vergleichgültigen, wenn wir befinden, dass er uns wenig oder nichts
›sagt‹. Die Freiheit von jeglicher Beherrschung, die Rancière zufol‐
ge im Ästhetischen zum Vorschein kommt, lässt sich nicht denken
ohne die Freiheit, sich überhaupt auf es einzulassen. Freiheit im
Ästhetischen setzt Freiheit zum Ästhetischen voraus. Und diese Frei‐
heit kann sich auch so manifestieren, dass man sich zu jeglichem
ästhetischen Anspruch ›blind und taub‹ stellt. Anders verhält es sich
jedoch mit dem Anspruch des Anderen, der als jemand begegnet.
Immer schon wird er uns zuvorgekommen sein, so dass wir uns
nicht nicht zu ihm verhalten können. So ist man nur noch frei,
ihm so oder anders zu antworten − sei es auch durch stummes
Sichabwenden oder weitestgehende Vergleichgültigung, nicht aber,

57 Vgl. P. Ricœur, Anders. Eine Lektüre von ›Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht‹ von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

Kapitel III

108

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt nicht zu antworten. Levinas geht noch einen entscheiden‐
den Schritt weiter, indem er nachzuweisen versucht, dass darin nicht
bloß eine faktische Unausweichlichkeit, die uns zu einer unausbleib‐
lich Anderen Antwort gebenden, responsiven Freiheit »verurteilt«
(wie Sartre sagen würde), sondern auch eine Bestimmung zu ethi‐
scher Nicht-Indifferenz angesichts jeder/s Anderen liegt.58 So weit
ist Rancière keinesfalls zu gehen bereit. Er weiß nichts von einer
Spur solcher Nicht-Indifferenz und vermutet in einem solchen Frei‐
heitsdenken einen politisch gefährlichen Ethizismus, der am Ende
darauf hinauszulaufen drohe, uns dem »Gesetz des Anderen« zu
unterwerfen.59

Unabhängig von der Berechtigung dieser Vermutung, die hier
nicht zu beurteilen ist, weiß selbstverständlich auch Rancière um
den Unterschied von etwas und jemand; und er weiß, dass es ästhe‐
tische Erfahrung weniger mit lebendigen Anderen als vielmehr mit
toten Objekten zu tun hat, die für Freiheit in politischer Hinsicht
nur sensibilisieren können, wenn man nicht vergisst, es im Politi‐
schen allemal mit Wesen zu tun zu haben, denen es in ihrer Existenz
selbst darum geht, wahrgenommen zu werden und erscheinen zu
dürfen, ohne aber auf ihr In-Erscheinung-treten reduziert zu wer‐
den. Insofern ist zu vermuten, dass Rancière auch die Differenz von
Andersheit und Anderheit kennen dürfte. Allemal sind es Andere,
die das Problem unaufhebbaren Dissenses aufwerfen. Die Frage ist
jedoch, ob deren Alterität anders zu begreifen ist als die Alterität
von Objekten. Während Levinas’ Antwort auf diese Frage eindeutig
ist, wo er die Anderheit des Anderen geradezu zur Meisteralterität
erhebt (was erhebliche Kritik auf sich gezogen hat60), meinen andere
darin eine Hypostase zu erkennen, die sich zumindest mit phäno‐
menologischen Mitteln nicht rechtfertigen lasse. Vor allem Ricœur
moniert, wie bei Levinas jegliche Alterität in der Anderheit des

58 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München
1992.

59 DU, 144 ff.; UÄ, 137, 141. Die Berechtigung dieser sowohl gegen Levinas als auch
gegen Lyotard gerichteten Vermutung bleibe dahingestellt.

60 Vgl. Vf., Existenz, Interpretation, Praxis und Geschichte. Eine komplexe begriffli‐
che Topografie und ihre problematische Zukunft, in: ders. (Hg.), Grundfragen
hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext:
Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd. I: Existenz, Baden-Baden 2024,
59–130, hier: 124.

3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?

109

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderen geradezu absorbiert werde. Dabei hat doch alles irgendwie
an Andersheit, Differenz, Verschiedenheit und/oder Fremdheit An‐
teil61 − nicht nur ein oftmals bedenklich verabsolutierter Anderer,
sondern auch der Tod, das Leiden, das Erotische62 und nicht zuletzt
das Ästhetische.

Rancière steht dieser Position zweifellos viel näher als etwa einer
Ethik, die eine bestimmte Alterität (nämlich die Anderheit) zu privi‐
legieren und nicht zuletzt deshalb für die Kunst und die eigentümli‐
che Andersheit ästhetischer Objekte wenig übrig zu haben scheint.63

Keineswegs geht Rancière aber so weit, nun seinerseits indifferent
von einer kontingenten Andersheit zu sprechen, die überall und
nirgends sich bemerkbar machen kann. Auch für ihn gibt es eine
besonders virulente Alterität: die Alterität derer nämlich, die zumal
politisch nicht existieren können, wenn ihnen die Artikulation ihres
Dissenses verwehrt bleibt. Und genau darin erkennt Rancière die
buchstäblich elementarste Gleichheit, die uns alle miteinander ver‐
bindet; auch im Verhältnis zu Anderen, die wir nicht einmal wahr‐
nehmen, die wir übersehen, übergehen, ignorieren oder vergleich‐
gültigen. Es handelt sich um die Gleichheit derer, die selbst als
ganz und gar Ausgeschlossene noch Anspruch darauf haben, Andere
wenigstens auf Erwiderung hin ansprechen zu dürfen, um so zu
zeigen, dass sie immerhin existieren, wenn auch als politisch quasi
nicht Existierende, die gespenstisch in polizeilichen Ordnungen ihr
Unwesen treiben…

Diese auf Dissens vital angewiesenen Anderen gehen nicht in
einem allgemeinen und indifferenten Mitsein auf, wie man es von
Heidegger bis hin zu Nancy zur Sprache gebracht hat (FW, 225, 231).
Rancière vermutet in einem solchen ontologischen Denken letztlich
einen »Indifferentismus«, für den es keinen erheblichen Unterschied
macht, wer wie mit wem oder was ko-existiert. Gibt es »keinen
Maßstab mehr«, sondern nur noch indifferent Gemeinsames, dann
ist, wie er fürchtet, die »Erstarrung des allgemeinen Einverständnis‐

61 Womit keinesfalls nahe gelegt werden soll, diese Begriffe ließen sich ohne Weite‐
res auf einen Generalnenner bringen.

62 H.-C. Askani, Altérité, in: L. Lemoine, E. Gaziaux, D. Müller (éd.), Dictionnaire
encyclopédique d'éthique chrétienne, Paris 2013, 106–122.

63 Ich sage das mit aller Vorsicht; vgl. E. Levinas, Vom Sein zum Seienden, Frei‐
burg, München 1997, Kap. III, 1.

Kapitel III

110

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne


ses« nicht mehr fern, die auch gegen eine restlose Vermarktung von
allem und jedem nichts mehr einwenden kann.64 Dagegen spricht
Rancière von einer gewissen »Schuldigkeit gegenüber den Wesen,
die auf der Seite der dunklen oder verleugneten Wirklichkeit sind«
(EZ, 41). Zwar hält Rancière von einem »kritischen« Denken deut‐
lich Distanz, das pauschal »Partei ergreift« für diejenigen, die »im
Dunklen« stehen, wie es in Brechts Moritat von Mackie Messer
heißt. Denn es geht ihm nicht bloß um eine neue Grenzziehung
zwischen Anteilhabenden und Anteilslosen, sondern darum, darauf
aufmerksam zu machen, dass wir solche Grenzziehungen niemals
werden überwinden können, dass sie also dem Politischen struktural
immanent sind. Andererseits ist er nicht mit Peter Sloterdijk davon
überzeugt, dass das Leben derart »viel von der Schwere früherer
Zeiten verloren habe, nämlich sein Gewicht an Leiden, Bitterkeit
und Not, und damit sein ›Gewicht an Wirklichkeit‹« (EZ, 42), dass
es nunmehr überhaupt keinen Unterschied mehr machen dürfte,
wer oder was danach verlangt, politisch sichtbar zu werden.

Rancière vertraut in dieser Lage scheinbar doch auf das páthos
politischer Erfahrung, aus dem überhaupt erst der Antrieb dazu
entspringt, in Erscheinung treten und gehört werden zu wollen.
Nur liegt in dem, was uns heute politisch widerfährt, keinerlei
Eindeutigkeit mehr − wie es zur Zeit der »Arbeiteremanzipation«
gewesen zu sein scheint, wo man Ausbeutung, Unterdrückung und
Entfremdung so kritisierte, dass daraus unmittelbar eine kollektive
Kraft des Widerstands und des Protests mit klarer Zielrichtung
entstehen konnte (EZ, 47). Weder ist politische Erfahrung heute
von sich aus derart ›klar‹ − denn nicht einmal in der Negativität
eklatanter Ungerechtigkeit kann sie noch eindeutig besagen, wie ihr
durch bestimmte Negation Rechnung zu tragen wäre65 −, noch auch
verhilft ihr mediale Kommunikation zu angemessener Darstellung,
mit deren Hilfe man sich immerhin darüber verständigen könnte,
wonach die Negativität politischer Erfahrung verlangt. Unter Ver‐
weis auf Guy Debords Kritik des Spektakulären bezweifelt Rancière,

64 J. Rancière, Die Politik der Bilder, Berlin, Zürich 22009, 56 f.
65 Vf., A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie. Ein

Kompendium. Sonderband Nr. 32 der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, Ber‐
lin 2011; Vf., H. Bajohr, Geschichte, Negativismus und Skepsis als Herausforde‐
rungen politischer Theorie: Judith N. Shklar, in: Deutsche Zeitschrift für Philoso‐
phie 62, Nr. 4 (2014), 633–659.

3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?

111

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die Medien heute ohne Weiteres diesem Zweck dienen können
(EZ, 16 ff.). Aber er will sich auch nicht mit der allgegenwärtigen
Herrschaft einer indifferenten Sichtbarkeit abfinden, die immerzu
alles Mögliche vor Augen führt, ohne die Betrachter und Zuschauer
wirklich zu bewegen und ohne in ihnen kritische Rückfragen danach
zu wecken, was überhaupt sichtbar (gemacht) wird und was nicht
(EZ, 23). Konfrontieren uns die Medien nicht ständig mit »falschen
Offensichtlichkeiten« (EZ, 123)? Unterdrücken sie durch letztere
nicht kritische Fragen danach, was, wer, wie und unter welchen
Umständen überhaupt (nicht oder nur verzerrt) sichtbar wird und
was bzw. wer danach verlangt, wahrgenommen zu werden, um we‐
nigstens so politisch zu existieren?

Sehen, betont Rancière immer wieder, ist genau so ein Tun wie
Wegsehen, die Vermeidung jedes näheren Hinsehens oder eines Rück‐
fragens nach den Bedingungen der Sichtbarkeit, die stets auch Bedin‐
gungen der Unsichtbarkeit von Anderen implizieren.66 Da es sich
so verhält, verbietet sich eine energische Moralisierung des Sehens
von selbst. Es ist schlechterdings nicht möglich, für alles die Augen
und die Ohren offen zu halten, was verdiente, gesehen und gehört
zu werden. Auch das scheinbar bloß passive Zusehen aus der Posi‐
tion eines distanzierten Betrachters sollte man nicht moralistisch
verurteilen. Es stimmt nicht generell, dass ein dem »Spektakel« à la
Debord nolens volens ausgesetztes Sehen unweigerlich dazu führen
muss, passiv zu bleiben und insofern weniger (politisch) zu leben
(EZ, 17). Scheinbar passives Sehen kann auch die destruktive Kraft
des zu Sehenden abfangen und suspendieren, um gerade dadurch
dem sehenden Subjekt Freiheitsspielräume des Antwortens auf oft
schmerzhafte, ja sogar traumatogene Herausforderungen des Sicht‐
baren zu eröffnen, die ihm sonst vielleicht verschlossen blieben.

4. Kritischer Ausblick

Es wäre enttäuschend, wenn uns Rancière nur mit der Erkenntnis
abspeisen wollte, dass auch das Sehen und das Hören bis hin die
Bedingungen der Sichtbarkeit und der Hörbarkeit Anderer hinein

66 Vgl. in diesem Sinne J. Butler, Frames of War. When is Life Grievable?, London,
New York 2009.

Kapitel III

112

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontingent sind und dass jedes Sehen und Hören eine Kehrseite des
Übersehens und des Überhörens von Anderem aufweist. Was sich
kontingenterweise so oder auch anders verhalten kann, stellt sich
aus der Sicht derer, denen es in ihrem Leben um ihre politische
Existenz geht, weder als bloß kontingent noch gar als arbiträr oder
gar beliebig dar. Im páthos dessen, woran Menschen derart leiden,
dass sie sich dazu genötigt sehen, sichtbar hervorzutreten und ihre
Stimme zu erheben, liegt vielmehr eine existenzielle Dringlichkeit
in dem Sinne, dass sie sagen müssen: hier stehen wir und können
nicht anders, als Widerstand zu leisten, Protest einzulegen und For‐
derungen zu erheben umwillen der Änderung oder Abschaffung von
Lebensbedingungen, die das Leben (eigenes und/oder fremdes) ge‐
radezu unlebbar zu machen drohen. Wie und wodurch aber, das hält
Rancière unter heutigen Bedingungen weder mit den »kritischen
Theoretikern« des Politischen für ausgemacht noch auch mit auf
den ersten Blick zynischen Positionen für nahezu gleichgültig, die
jeglichen existenziellen Impuls des Leidens gegenwärtig von einem
»Jargon der Not« (Sloterdijk) überformt sehen, der nur noch die
Illusion wirklichen Leidens erzeuge und es hinnehmen müsse, dass
alle rebellischen Energien, die sich aus ihm speisen könnten, vom
Konsum absorbiert werden (EZ, 42 ff.).

Wie und wodurch ein menschliches Leben in politischer Hinsicht
geradezu unlebbar zu werden droht, bedarf ausgehend von einem
unumgänglichen pathischen Impuls der Klärung mithilfe Anderer,
die sich nur zusammen darüber werden verständigen können, wie
der Negativität politischer Erfahrung entgegenzuwirken wäre.67 Zu‐
mal unter heutigen, hochkomplexen politischen Bedingungen wäre
es naiv, anzunehmen, das könnte evidenterweise und unmittelbar
aus dem páthos politisch-ästhetischer Erfahrung hervorgehen; und
zwar so, dass sich daraus sogar die Aussicht auf künftige, bessere
Lebensformen wie ein »Versprechen« ableiten ließe (EZ, 59, 80),
die uns wiederum anders zu sehen, zu hören und zu leben erlauben
könnten.

67 Und diese Klärung gelingt u. U. umso besser, je weniger man das páthos der
fraglichen Erfahrung als ein »Leiden« einstuft. Linderung, meint Rancière,
bringt man am ehesten, »indem man […] Gründen zuhört«. »Das erste Heil‐
mittel gegen das Elend der Welt«, schreibt Rancière mit Blick auf Bourdieus
gleichnamiges Buch, »ist die Offenlegung des Reichtums, den es in sich trägt«
(PA, 302).

4. Kritischer Ausblick

113

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rancière enthält sich jeglicher utopieverdächtigen Aussicht dieser
Art und beschränkt sich darauf, politische und ästhetische Erfah‐
rung sowie die zwei Sensorien der Politik und der Kunst für die dop‐
pelte Aufgabe zu sensibilisieren, sich einerseits um das In-Erschei‐
nung-treten von Subjekten zu sorgen, »die den Namenlosen eine
Stimme verleihen«, und sich andererseits an der »Ausarbeitung der
sinnlichen Welt der Namenlosen« zu beteiligen (EZ, 80). Das Zur-
Sprache-bringen ist die ureigene Aufgabe einer wirklich politischen,
in einem wohlverstandenen Sinne ›ästhetisch‹ fundierten Politik;
die sinnliche Erfahrbarkeit der Welt derer, die keine Stimme haben,
ist die (bei Rancière bereits politisierte) Aufgabe ästhetischer Erfah‐
rung und der Kunst (die sie sich eigens zur zentralen Angelegenheit
ästhetischer Verfahren macht). Mehr nicht. Ausdrücklich entlastet
Rancière sowohl politische als auch ästhetische Erfahrung, sowohl
›die Politik‹ als auch ›die Kunst‹ von dem Anspruch, bessere Le‐
bensformen vorzuzeichnen, die künftige Geschichte zu verwirklichen
hätte. Für ihn kann es keine Emanzipation von einem pathischen
Leben mehr geben, das sich immer wieder neu und in unabsehbarer
Art und Weise in Widerfahrnisse verstrickt, die es danach verlangen
lassen, in Erscheinung zu treten und sich Gehör zu verschaffen. Nie‐
mals wird das mit Blick auf alle gelingen, die es verdient hätten; und
niemals wird es ein Wir, eine Gemeinschaft, geben können, von der
niemand mehr ausgeschlossen wäre. Auch universale Rechte können
daran nichts ändern. Insofern sie kein ganz anderes Leben mehr in
Aussicht stellen und insofern ›versprechen‹ können, erscheinen nun
sowohl die Kunst als auch die Politik als restlos entzaubert.

Statt auf den »ausgelaugten Affekt der Empörung« zu setzen, baut
Rancière in dieser Lage lieber auf einen »diskreteren Affekt […]
unbestimmter Wirkung, der Neugier, des Wunsches, aus der Nähe
zu sehen« (EZ, 123). Dieser Wunsch ist vor allem eine Angelegenheit
der Aufmerksamkeit, die sich sowohl unerwartet aufmerksam ma‐
chen lässt als auch aktiv explorieren kann, was über jene »falschen
Offensichtlichkeiten« hinaus ästhetisch und politisch in Erfahrung
zu bringen ist. Dabei geht es nicht um die oft beklagte »Bilderflut«,
d.h. um ein schieres Zuviel an Bildern, die das weniger ›Offensicht‐
liche‹ kaschieren und schließlich vergessen lassen, sondern darum,
dass wir »zu viele leidende Körper ohne Namen« sehen, »zu viele
Körper, die nicht in der Lage sind, uns den Blick, den wir ihnen

Kapitel III

114

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widmen, zu erwidern, zu viele Körper, die Gegenstand einer Rede
sind, ohne selbst die Rede ergreifen zu können« (EZ, 114).

So sehr Rancière darauf bedacht ist, sich von jeglichem Ethizis‐
mus fern zu halten, der das Politische dem Anspruch eines ver‐
absolutierten Anderen zu unterwerfen scheint (wie er irrtümlich
glaubt68), so wenig kann er hier den ethischen Impuls verheimli‐
chen, der ihn umtreibt. Im Politischen, das auf das In-Erscheinung-
treten-können einer/s jeden und insofern ästhetisch gegründet ist,
geht es darum, dass jede(r) »Subjekt des Sprechens« sein kann −
und zwar eines an Andere wirklich adressierbaren Sprechens, das
eine echte Chance hat, erwidert zu werden. Da das niemals so ge‐
lingen kann, dass alle gleichermaßen Beachtung finden, muss man
wenigstens die eingespielte »Zählung des Individuellen und Multi‐
plen durcheinander« zu bringen versuchen. Doch das ist kein Selbst‐
zweck, denn »es geht um den Typus von Aufmerksamkeit«, der eine
derangierte Zählung hervorruft, in der wir ggf. nur einem einzigen
Augenpaar Beachtung schenken (wie im Fall jener ruandischen, von
Alfredo Jaar in Erinnerung gerufenen Frau und dreifachen Mutter,
Gutete Emerita, die es mit ansehen musste, wie der größte Teil
ihrer Familie einer Todesschwadron von Hutus zum Opfer fiel; EZ,
114 ff.). Die besondere Form der Aufmerksamkeit, die Rancière of‐
fenbar vorschwebt, erschöpft sich zweifellos nicht im ›Interesse‹ an
›interessanten‹ Bildern.69 Sie folgt vielmehr pathisch der Spur des‐
sen, was im Sichtbaren über es hinausweist − durchaus ausgehend
von einer visuellen Lektüre des Bildes, die im genannten Fall weiß,
worum es sich handelt, und die sich doch eingestehen muss, allen‐
falls eine vage Ahnung davon zu haben, was das Gesehene andeutet.
So gibt das Bild nicht nur über jegliche Identifizierbarkeit von Sicht‐
barem hinaus zu sehen, indem es »besticht«, wie Roland Barthes
sagen würde, sondern auch zu denken und wird damit politisch
virulent, ohne selbst, als ästhetisches Objekt, je auf einen derartigen
politischen Sinn unmittelbar verpflichtet zu sein. So gibt es eine
(indirekte) politische Dimension des Ästhetischen − und umgekehrt

68 Siehe dazu die Diskussionen in P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht der
Anderen. Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Zürich 2005;
U. Bröckling, R. Feustel (Hg.), Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen,
Bielefeld 2010.

69 Siehe dazu G. Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit, München, Wien 1998.

4. Kritischer Ausblick

115

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine (indirekte) ästhetische Dimension des Politischen, wenn eine
wirklich politische (nicht »polizeiliche«) Politik daran arbeitet, die
Stimme von Namen- oder Anteilslosen vernehmbar zu machen.70

Das für Rancière Entscheidende, was im besten Falle dabei passiert,
ist eine mehr oder weniger vorübergehende oder dauerhafte Destabi‐
lisierung eines bislang eingespielten Sichtbarkeitsarrangements oder
-dispositivs, das vorgibt, wer wie politisch überhaupt wahrzunehmen
ist und insofern ›zählt‹ (EZ, 120). Sogenannter »Gemeinsinn«, der
sich, ohne sich davon Rechenschaft abzulegen, gerne auf ein solches
Arrangement verlässt und es sich nicht ohne Weiteres vorstellen kann,
dass Anderes (und anders) wahrzunehmen sein soll, wird auf diese
Weise durchkreuzt; und zwar so, dass wenigstens vorübergehend
deutlich wird, dass es auf Vorentscheidungen beruht, die niemals ganz
und gar zu rechtfertigen sind. Was auch immer man für gerechtfertigt
oder gerecht hält, setzt bereits voraus, dass man diejenigen ›im Blick
hat‹, für die das gelten soll. Aber mit welchem Recht hat man zuvor
einige, aber nicht alle (was unmöglich ist), diese, aber nicht jene ›in den
Blick genommen‹ − und sich womöglich nicht einmal die Frage ge‐
stellt, was für eine Gewaltsamkeit darin liegen kann? Es gibt für Ran‐
cière überhaupt kein Sichtbarkeitsarrangement, das nicht mit einer
erheblichen Kontingenz dessen behaftet wäre, was es selektiv-exklusiv
sichtbar werden lässt − nicht ohne Anderes zu überschatten, übersehen
zu lassen oder ganz zu verdrängen. Die theoretische Optik Rancières,
als eines Theoretikers des Politischen, der es im skizzierten Sinne un‐
umgänglich ›ästhetisch‹ fundiert versteht, macht genau darauf immer
wieder aufmerksam − und zwar so, dass schiere Kontingenz nicht das
letzte Wort hat bzw. haben kann.

Schließlich sind wir nicht nur ›am Leben‹, sondern leben es
so, dass dabei immer auch dessen Lebbarkeit auf dem Spiel steht;
und wenn es sich in der Negativität politischer Erfahrung konkret
abzeichnet, wie, dann ist es unabdingbar, d. h. existenziell notwendig,
sich zu artikulieren und die Stimme zu erheben, um gehört zu wer‐

70 Wie wir derzeit an reichlich kommunizierten, vielfach aber höchst einseitige
Einblicke vermittelnden Bildern von Flüchtlingen erkennen können, überschat‐
ten alsbald auch neuartige, ungewohnte Bilder die virtuelle Präsenz von Ande‐
ren. Nicht nur »hinter Rhetoriken der Gemeinschaft«, wo Rancière das »Gold
der Ausbeutung« wittert, auch hinter Rhetoriken der Einbeziehung Fremder ist
das, was sie unkenntlich macht und buchstäblich übersehen lässt, vielfach »nur
durch die Gewalt des Konflikts zu entdecken« (PB, 70).

Kapitel III

116

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den − sei es auch im Namen Anderer, die ihrerseits keine Stimme
haben. Stets geht es dabei um so oder so versäumtes, verfehltes, »von
sich getrenntes« oder »verlorenes Leben«, das sowohl ästhetisch
als auch politisch irreführenden, täuschenden und ideologischen
Bedingungen der Sichtbarkeit ausgeliefert ist (EZ, 103 f., 106). Des‐
wegen suchen wir nach veränderten Bedingungen einer anderen,
neuartigen Sichtbarkeit71 − sei es durch die politische Artikulation
von Dissens, sei es durch ästhetische Arbeit an Spielräumen des
Erscheinens im an-archischen Interesse der Befreiung von jeglicher
Herrschaft. Wenn ästhetische Arbeit in diesem Sinne konsequent ist,
verzichtet sie auf beabsichtigte politische Wirkung, erzielt aber mög‐
licherweise gerade dadurch indirekt einen politischen Effekt. Sie gibt
Betrachtern und Hörern zu sehen und zu hören, indem sie wirklich
sehen und hören lässt und dabei der Versuchung widersteht, der
Wirkung vorgreifen zu wollen. Allenfalls indirekt gibt das zu sehen
und zu hören Gegebene auch zu denken. So spricht Rancière von
einer »Nachdenklichkeit des Bildes« (EZ, 143), das niemals unver‐
mittelt nachdenklich machen will und oft genug kontraproduktive
Effekte hervorruft, wenn es dieser Versuchung nicht widersteht.

Es wäre auch entschieden zuviel verlangt, wollte man ästhetische
Arbeit am Sichtbaren, die indirekt politisch zu denken gibt, unver‐
mittelt zum Anlass einer »Verhandlung über das Sichtbare« nehmen
(KW, 38). Das Sichtbare ist streng genommen ebenso wenig ›verhan‐
delbar‹ wie das Unsichtbare. Allenfalls kann man anfechten, wer
oder was unter bestimmten Bedingungen sichtbar oder unsichtbar
wird. Und man kann diese Bedingungen transformieren; etwa so,
dass eine demokratisierte aísthesis72 für die Kontingenz bestimm‐
ter Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten sensibilisiert und dass sie
entsprechende Grenzziehungen flexibler und durchlässiger macht,
so dass nicht ein für allemal diejenigen, die jetzt »im Dunklen«
stehen, auch dort bleiben müssen, weil überhaupt niemand in einer
beschränkten, verhinderten oder verleugneten Wahrnehmung Ande‐
rer überhaupt ein politisches Problem erkennt.

Jeder »Beliebige«, fordert nun offenbar auch Rancière, soll als
politisches Subjekt teilhaben können am politischen Spiel variabler

71 Ich entlehne hier bewusst Formulierungen Rancières, die er in einem anderen
Zusammenhang gebraucht (EZ, 106).

72 Rancière, Politisches Denken heute, 6, rechte Spalte.

4. Kritischer Ausblick

117

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und flexibler Ziehung von möglichst permeablen Grenzen. Das ist
für ihn das Mindeste, was man von einer demokratisierten aísthesis
sollte verlangen können (KW, 60 f.). Dabei weiß er, dass es über‐
haupt keine Permanenz politischer Subjektpositionen geben kann,
die auf Dauer von sich aus stabil bleiben könnte. Aus seiner Sicht
gibt es nur »Räume möglicher Subjektivierung«, durch die es mög‐
lich wird, in unerwarteter Art und Weise gesehen und gehört zu
werden (KW, 67) − aber auch wieder aus jenem Spiel herauszufallen.
Ist das aber nur eine Frage des Kampfes derjenigen, die infolge des‐
sen wieder um ihr politisches Leben ringen müssen? Oder handelt
es sich auch um eine Angelegenheit derer, die an ihrem politischen
Subjektstatus gar nicht zweifeln müssen und sich »mit dem Spiel der
Interessen, welche die Welt regieren«, scheinbar liberal abfinden?
Liegt darin tatsächlich »die Hoffnung der Demokratie oder die
Trauer um sie« (PA, 288, 291)? Zweifellos: es wäre um die Demo‐
kratie traurig bestellt, wenn man allen nur ans Herz legen könnte,
um ihr politisches Wahrgenommenwerden selbst zu kämpfen. Denn
dazu sind Ungezählte, die doch ›zählen‹ wollen und sollten, schlicht
gar nicht in der Lage. Müsste es nicht im Interesse derer liegen, die
im Licht stehen, sich um diejenigen zu sorgen, die nicht gesehen
werden? Riskieren sie andernfalls womöglich gewaltsame und ruinö‐
se Konflikte?73 So gesehen haben die demokratischen Spiele derer,
die im Licht stehen und sich zu den ihnen zustehenden gerechten
Anteilen gratulieren, die dunkle Kehrseite eines Überlebenskampfes,
den die nicht Sichtbaren womöglich nicht bestehen können, obwohl
sie formell alle Rechte von Mitbürger:innen genießen. Im Rechts‐
staat und in einer sittlichen Welt der Anerkennung, die manche Au‐
toren ganz auf ihn zugeschnitten verstehen, gilt es eine nicht zu ver‐
rechtlichende Welt der Wahrnehmung nicht zu vergessen, in der sich
bereits entscheidet, wer zählt und wer nicht, wer in Betracht kommt,
wer beachtet wird und wer nicht. Da man niemals alle beachten
kann, ist man scheinbar immer im Vorhinein exkulpiert, wenn man
Andere übersieht und überhört, die genau das ihr (politisches) Le‐
ben kostet. Nicht nur am Rande, sondern auch inmitten einer demo‐
kratischen Welt anerkannter Würde und verbriefter Rechte droht

73 Ebd., 7, mittlere Spalte; J. Rancière, Konsens, Dissens, Gewalt, in: M. Dabag,
A. Kapust, B. Waldenfels (Hg.), Gewalt. Strukturen, Formen, Repräsentationen,
München 2000, 97–112.

Kapitel III

118

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich so ein dunkler Schatten auszubreiten: der Schatten einer Selbst‐
gerechtigkeit (oder Müdigkeit und Saturiertheit), die diese tödlichen
Konsequenzen unter Hinweis auf ihre Unvermeidlichkeit mehr oder
gleichgültig hinnimmt. Wer wie Rancière den Finger in diese Wunde
des Demokratischen legt, hat immerhin eines erreicht: er hat dieser
Selbstgerechtigkeit den Boden entzogen.

4. Kritischer Ausblick

119

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85 - am 18.01.2026, 10:49:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen Universum zur unaufhebbaren Pluralität einer politischen Welt
	2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?
	3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?
	4. Kritischer Ausblick

