Kapitel 111

Perspektivitat, Pluralitat, geteilte Welt:
Asthetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit in
der Philosophie Jacques Ranciéres

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen Univer-
sum zur unaufhebbaren Pluralitit einer politischen Welt (86) | 2. Was heif3t »Auf-
teilung des Sinnlichen« bei Ranciere? (91) | 3. Kunst und Politik — zwei »Sensori-
en«? (104) | 4. Kritischer Ausblick (112)

Im Grunde gibt es nur eine einzige harte und grausame Neuigkeit:
Ihr seid nicht da, wo das geschieht, was tiber euer Schicksal entscheidet.
Ihr habt kein Schicksal. Ihr habt und seid nichts.!

So sehr die Welt im Zeichen der sogenannten Globalisierung nun-
mehr endgiiltig dahin tendieren mag, sich als eine einzige, alle
Menschen betreffende und umfassende zu erweisen,? so klar war
doch schon fiir viele Theoretiker der Neuzeit, dass es so etwas wie
Welt fiir uns nur in perspektivischer Wahrnehmung und in pluralen
Perspektiven geben kann. In der Welt und >zur Welt< sein kénnen
endliche Wesen nur im Modus von »>geteilten« Weltbeziigen. Heift
das aber, dass die Welt selbst derart im doppelten Sinne >geteilt<
wird, dass man sich ihre Einheit als von einer unaufhebbaren Plu-
ralitat unterwandert vorstellen muss? Die Philosophie Jacques Ran-
cieres hat diese schon in der Antike latent virulente Frage nicht in
kosmologischer oder kosmopolitischer bzw. welt-gesellschaftlicher
Hinsicht, sondern asthetisch-politisch neu aufgeworfen. Wie, das
zeigen die folgenden Uberlegungen (1.) ausgehend vom erst in der
Neuzeit eingeschlagenen Weg von einem kompossibel vorgestellten
Universum zur unaufhebbaren Pluralitit einer politischen Welt, die
Ranciere (2.) als radikal durch Subjekte »aufgeteilt< beschreibt, wel-

1 Franco Fortini; zit. n. J. Ranciére, Geschichtsbilder. Kino, Kunst, Widerstand,
Berlin 2013, 31.

2 R. Meyer (Hg.), Eine Welt oder Chaos?, Frankfurt/M. 1996; U. Beck, Was ist Glo-
balisierung?, Frankfurt/M. 1997; M. Albrow, Das globale Zeitalter, Frankfurt/M.
2007; J. Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahr-
hunderts, Miinchen °2010.

85

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

che sich unvermeidlich in immer neuen Dissens verstricken, der
mit einer Aufteilung des sinnlich Gegebenen (partage du sensible)
einhergehe. Wie dabei die Existenz einer/s jeden auf dem Spiel
steht, soll (3.) durch zwei »Sensorien« deutlich werden: durch dafiir
eigens sensibilisierende Kunst und Politik, die Ranciére miteinan-
der verschrinkt denkt, ohne noch auf den Spuren des klassischen
Idealismus deren Vers6hnung oder mit den Vertretern einer Nega-
tiven Dialektik deren Unmdglichkeit bzw. Verweigerung im Sinn
zu haben. Das in &sthetisch-politischer Hinsicht kritische Potenzial
fiir eine zeitgemédfle Theoretisierung menschlicher Sensibilitat, das
Rancieres Ansatz unabhingig von dieser Alternative méglicherweise
innewohnt, ist Gegenstand abschlielender Uberlegungen (4.).

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit:
Vom kompossiblen Universum zur unaufhebbaren
Pluralitat einer politischen Welt

Endliche Wesen sind unumginglich darauf angewiesen, dass sich
ihnen etwas als zu Erfahrendes und insofern Gegebenes zeigt. Dafiir
stehen seit alters her Begriffe wie aisthesis, aber auch pdthos, passio,
affectus, sensation, sensibilité, Empfanglichkeit und Sinnlichkeit, die
in der Passivitit des Gegebenwerdens all dessen ihren gemeinsamen
Nenner haben, was sich uns zundchst als Erfahrbares darbietet,
bevor wir es aus eigener Kraft reproduzieren, reprasentieren, ima-
ginativ variieren, umfingieren, umdeuten und gegebenenfalls neu
konstruieren oder anders aktiv beeinflussen konnen. Alle diese For-
men menschlicher Aktivitat ruhen auf einer vorgingigen Passivitt
des Gegebenseins von etwas auf, das sich uns zunichst zeigen muss.
Kant spricht in diesem Zusammenhang von »Erscheinung (phaeno-
menon)«.> Wo sich nichts zeigt, gibt es auch nichts zu verstehen,
zu denken, zu konstruieren oder zu erfinden. Was auch immer
man sich auf der Basis von erfahrungsmafSig Gegebenem fiktiv aus-
denken oder imaginativ ausmalen mag, zunédchst sind wir darauf
angewiesen, dass uns etwas gegeben ist, das wir nicht uns selbst,

3 L Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII (Hg.
W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 395-690, hier: §§ 7, 13.

86

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit

sondern Anderem und Anderen verdanken. Darin lag fiir Kant die
Endlichkeit menschlichen Seins: es ist elementar darauf angewiesen,
dass sich ihm zundchst etwas im Modus des Erscheinens zeigt und
insofern gegeben wird.* Diese Einsicht hat nach wie vor Bestand
— so sehr die ndhere Bestimmung der Phidnomenalitdt dessen, was
und wie etwas derart >gegebenc sein soll, von Kant und Hegel iiber
Husserl und Heidegger bis hin zu Levinas und Jean-Luc Marion bis
heute umstritten bleibt.>

Was sich zeigt, zeigt sich jemandem, nach dem wir mit der Frage
Wer? fragen konnen. Und Antworten auf dieses Wer-Fragen verste-
hen wir heute als Bestimmungen des Selbst, dem sich etwas zeigt,
darstellt, offenbart... Zwar kennt schon Aristoteles den Begriff des
Selbst (wenn er den Freund als allos autds charakterisiert®), doch
entfaltet er die Relation von Gegebenem, das sich zeigt, einerseits
und jemandem, dem es sich zeigt, andererseits nicht systematisch.
Dazu setzt erst die neuzeitliche, von der Kunst der Renaissance
(Leon Battista Alberti, Albrecht Diirer, Leonardo da Vinci et al.)
angeregte Perspektivititslehre an,” wo sie von Leibniz’ Monadologie
iiber Johann M. Chladenius’ Historik8 bis hin zu Kants Theorie des
»Privatsinns« und des »Pluralism« (d.h. »der Denkungsart: sich
nicht als die ganze Welt in seinem Selbst befassend, sondern als
einen Weltbiirger zu betrachten und zu verhalten«®) die am Para-
digma geometrischer Sichtverhéltnisse ausgebildete Rede von »Sehe-

4 Vgl. P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phédnomenologie der Schuld I
[1960], Freiburg, Miinchen 21989, 36 ff.

5 Man vergleiche nur E. Levinas, Uber die >Ideen< von E. Husserl, in: ders., Die
Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, Miinchen 2006, 37-78; sowie die
Beitrdge von J.-L. Marion in M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit
der Gabe, Freiburg, Miinchen 2007; D. Janicaud, Die theologische Wende der
franzdsischen Phinomenologie, Wien, Berlin 2014; M. Staudigl (Hg.), Der Primat
der Gegebenheit. Zur Transformation der Phdnomenologie nach Jean-Luc Marion,
Freiburg, Miinchen 2020.

6 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Reinbek 42013 1166 ff., 1169 b 7.

7 B. Schweitzer, Vom Sinn der Perspektive, Tlibingen 1953; C. F. Graumann, Grund-
lagen einer Phinomenologie und Psychologie der Perspektivitit, Berlin 1960; G.
Boehm, Studien zur Perspektivitit. Philosophie und Kunst in der Frithen Neuzeit,
Heidelberg 1969.

8 J. H. Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, Leipzig 1752; Nachdruck
Wien, Kéln, Graz 1989.

9 Kant, Anthropologie, 411; Kritik der Urteilskraft, § 40, Werkausgabe Bd. X, 227.

87

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

punkten«, »Standpunkten« und »Perspektiven« vom Register der
Wahrnehmung aus auf die dsthetischen, moralischen und logischen
Register des Denkens tibertragt'’; und zwar so, dass sich all das,
was sich in diesen Hinsichten zunéchst als verschiedenen Subjekten
unterschiedlich darstellt, vermittels der Urteilskraft als kompossibel
begreifen lasst. Das Vor-Bild dazu lieferte Leibniz’ Modell einer in
mannigfaltigen perspektivischen Ansichten zu durchlaufenden Stadt,
die sich zu einem Gesamtbild sollten zusammenfiigen konnen.!!
Allerdings ist es fraglich, ob das Gleiche auch fiir Gedachtes und
Beurteiltes gelten kann.!? Ungeachtet dessen verfithren noch heute
Worte wie »Sichtweisen« und »Ansichten«, die sich auf perzeptive
Perspektiven scheinbar genauso beziehen kdnnen wie auf kognitive
Standpunkte®, dazu, in beiden Féllen eine durchgingige Kompossi-
bilitdt zu unterstellen. Lassen sich plurale perzeptive und (analog
vorgestellte) kognitive Perspektiven aber wirklich stets zu einem Ge-
samtbild zusammenfiigen, auch wenn sich das Sichtbare bzw. das
Denkbare wie im Fall einer Stadt nur in perspektivischer Brechung
darstellt?" Vor allem Merleau-Ponty wird das in seiner am Leitfaden
der Malerei entfalteten phanomenologischen Ontologie bestreiten.
Fiir ihn wird »das Sein, durch den Eigenanspruch einer jeden Per-
spektive und aufgrund des ausschliefdlichen Gesichtspunktes, durch
den es jeweils definiert ist, zu einem System mit mehreren Eingin-
geng, das »somit nicht von auflen und in der Simultaneitit« zu
betrachten sei, sondern »wirklich durchschritten werden« miisse.!®

10 Vgl. K. Rottgers, Der Standpunkt und die Gesichtspunkte, in: Archiv fiir Begriffs-
geschichte XXXVII (1994), 257-283.

11 G. W. Leibniz, Monadologie, Stuttgart 1979, § 57; Theodizee, Leipzig 1879, § 147;
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, Bd. IT, Hamburg *1966, 62.

12 Ricceur etwa besteht auf dem a-perspektivischen Charakter eines universalen
Denkens (Die Fehlbarkeit des Menschen, 50 £.).

13 A. Koschorke, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in
literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt/M. 1990.

14 Vgl. 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1976, 616 f. (=B 686).

15 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, 123. Zu
besonders von Merleau-Ponty her entwickelten Argumenten fiir eine unaufheb-
bare Inkompossibilitdt der Erfahrung vgl. B. Waldenfels, Das Zerspringen des
Seins. Ontologische Auslegung der Erfahrung am Leitfaden der Malerei, in: A.
Meétraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, Miinchen 1986, 144-161.

88

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit

So erschopft sich die fragliche Perspektivitéit nicht ldnger in einer
vielfaltigen Erfahrbarkeit des Selben bzw. eines einheitlichen Seins;
vielmehr teilt sie dieses selbst auf und zwingt dazu, einer unautheb-
baren Pluralitit heterogener Perspektiven Rechnung zu tragen. Wo
Leibniz wie auch die Perspektivititstheoretiker der Frithen Neuzeit
einer perzeptiven »Aufteilung des Sinnlichen« auf der Spur waren -
um einen von Ranciere hiufig gebrauchten Ausdruck aufzugreifen —,
zweifelten sie dagegen nicht an der Ganzheit, Einheit und Selbigkeit
dessen, was sich in unterschiedlichen Sichtweisen jeweils anders
darstellt. Ahnlich stellte sich Chladenius historische Perspektiven
als kompossibel vor. Und Kant schliefSlich lief$ die perspektivische
Vielfalt unterschiedlicher kognitiver »Standpunkte« in der Einheit
eines universalen Kosmopolitismus aufgehen, der von keiner unauf-
hebbaren Pluralitat beunruhigt schien. Dabei ist es im Wesentlichen
auch bei jenen Theoretikern des Konsenses geblieben, die bis heute
darauf bauen, dass sich zumindest das politisch Strittige!® in kogniti-
ver Ubereinstimmung aufheben lasst, die nur dadurch zu gewinnen
sein soll, dass man sich in die »Perspektive« Anderer »hineinver-
setzt« und sie »ibernimmt«”, um die Dinge »mit ihren Augen«
zu sehen und sie auf diese Weise zu verstehen. In sozial-kognitiver
Wechsel- und Gegenseitigkeit von Perspektiven'® soll es in Folge
dessen zu einer Authebung jeglicher prima facie uniiberwindlichen
praktischen Gegensitzlichkeit kommen konnen. So lassen selbst auf
den ersten Blick uniiberbriickbare Differenzen darauf hoffen, dass
man sich nicht mit einer uniiberwindlichen Trennung oder Teilung
politischer Verhiltnisse abfinden muss.

Fiir Ranciére kommt dagegen genau darin eine Depolitisierung
politischen Denkens zum Ausdruck, die schliellich zu einem Ver-

16 Zumindest soweit es um verallgemeinerungsfahige Fragen der Gerechtigkeit
geht, muss man einschriankend sagen. Keineswegs behaupten die hier gemein-
ten Konsenstheoretiker, dass alle politisch strittigen Fragen in Ubereinstimmung
zu tberfiihren sind. V. a. fiir die sog. »Fragen guten Lebens«, die nur evaluative
Antworten zulassen, soll das nicht gelten.

17 So ist in den entsprechenden psychologischen Theorien, auf die auch Habermas
sich stiitzt, in gewisser Anlehnung an G. H. Meads Rede von einem role-taking
von »Perspektiveniibernahme« die Rede; R. L. Selman, Die Entwicklung des
sozialen Verstehens, Frankfurt/M. 1984.

18 J. Habermas, Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/M.
1983, Kap. 4.

89

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

schwinden des Politischen gerade dort gefithrt habe, wo man stan-
dig Authebens von ihm macht.”® Die fiir ihn zentrale Frage, ob es
eine Philosophie, die das Politische wirklich zur Sprache bringt,
tberhaupt (noch) gibt, steht und fallt demnach mit der Art und
Weise, in der man von ihm handelt. Kurz gesagt: entweder man
tragt uniiberwindlicher Trennung und Teilung Rechnung — oder aber
vom Politischen kann in Wahrheit gar nicht die Rede sein.2* Was
man so nennt, steht dann tatsachlich fiir ein (vielfach diagnostizier-
tes und beklagtes) »Verschwinden« des Politischen, das sich fiir
Ranciere nicht ohne eine unauthebbare Teilung (partage) denken
lasst, die nicht etwa nur das Sichtbare, sondern dariiber hinaus die
Existenz derer riickhaltlos erfasst, die sich als auf ein politisches
Leben mit und unter Anderen angewiesen erfahren. Indem Ranciere
den Griinden dafiir nachgeht, 16st er sich von den Vorgaben moder-
ner Perspektivititskonzeptionen und radikalisiert den Gedanken der
Pluralitit. Diese erweist sich fiir ihn nicht nur als in politischer Hin-
sicht unaufhebbar; vielmehr rekonstruiert er sie als Erfahrung einer
dramatischen politischen Teilung, bei der das (politische) Leben und
der (politische) Tod der Beteiligten auf dem Spiel steht. So geht es in
der fraglichen Teilung nicht blofy um perspektivische und insofern
>einseitige< Zugénge zur Welt (so wie sie uns erscheinungsmaflig
gegeben ist), sondern dartiber hinaus um die politische Existenz;
und die ist durch keine Form ihrer rechtlichen Anerkennung und
Wiirdigung endgiiltig zu sichern. Selbst in einem demokratischen
Rechtsstaat, der sich ausdriicklich der Achtung der Unverletzlichkeit
des Lebens und der Wiirde einer/s jeden verpflichtet, bleibt die
politische Existenz unweigerlich eine prekire, niemals endgiiltig zu
gewihrleistende. Und zwar deshalb, weil sie entscheidend davon ab-
héngt, dass man tatsdchlich gesehen, wahrgenommen und beachtet
wird. Wo es daran fehlt, droht ein politischer Tod, gegen den mit
Rechten allein nichts auszurichten ist.

19 J. Ranciere, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002,
112 [=DU]; Gibt es eine politische Philosophie?, in: R. Riha (Hg.), Politik der
Wahrheit, Wien 1997, 64-93.

20 Vom Begriff des Widerstreits (différend) her hat Nicole Loraux ganz dhnlich die
Politische Philosophie der Antike rekonstruiert; vgl. N. Loraux, Das Band der
Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des
Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31-64.

90

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was heit »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

2. Was heif3t »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciére?

Um was fiir eine Trennung oder Teilung aber handelt es sich? Was
wird hier getrennt oder erweist sich von sich aus als geteilt; und
zwar so, dass keinerlei Aussicht darauf besteht, das Getrennte bzw.
Geteilte wieder zusammenzufiigen, zu integrieren oder zu versoh-
nen? Rancieres Antwort, mit der er immer wieder aufwartet, lautet
verbliiffend einfach: das Sinnliche wird aufgetrennt bzw. geteilt. Le
partage du sensible heiflt schliefSlich ein einschldgiger Band dieses
Autors, auf den in der gegenwirtigen Diskussion immer wieder Be-
zug genommen wird.?! Diese Formel steht offenbar fiir eine politisch
hochst bedeutsame Teilung, die sich keineswegs in einer harmlosen
Pluralitit von perzeptiven und kognitiven, einander ergidnzenden
Perspektiven erschopft, die sich in einem universalen » Geometral«??
bzw. in einem analog konzipierten universalen Denken aufheben
lassen konnten. Ranciére bestreitet nicht nur eine derartige Auftheb-
barkeit des perspektivisch Gegebenen, um insofern auf der Irredu-
zibilitdt der Pluralitit heterogener Perspektiven zu insistieren, wie
es auch andere getan haben?’; vielmehr macht er dariiber hinaus
darauf aufmerksam, wie tief die fragliche Teilung in die Seinsweisen

21 J. Ranciere, Le Partage du sensible — esthétique et politique, Paris 2000; dt. Die
Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin
22008 [=AS]. Le sensible wurde mit »das Sinnliche« iibersetzt; gemeint ist
aber das »politisch Sensible«, das, worauf es politisch ankommt. Und das ist
das zunéchst sinnlich, in den Erfahrungsmodi des Hoérens und Sehens sich
darstellende Verlangen, als politisch existentes Wesen »gesehen« und nicht nur
wahrgenommen, sondern auch anerkannt zu werden. Die fragliche Teilung un-
terminiert genau das und spaltet auf diese Weise die »Welten« der Anteilslosen
und der Anderen, die ihre politische Existenz gar nicht in Frage gestellt sehen.

22 M. Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 911f.; Das
Auge und der Geist, Hamburg 1984, 13-44; P. Veyne, Geschichtsschreibung — und
was sie nicht ist, Frankfurt/M. 1990, bes. Kap. 3, wo ebenfalls Leibniz’ Idee eines
»Geometrals« aller moglichen Perspektiven zur Sprache kommt, gegen die sich
schon Merleau-Ponty gewandt hatte — mit dem Argument, das erfahrungsmaflig
Gegebene sei gebunden an eine leibhaftige Perspektive, an ein Zur-Welt-sein,
das streng genommen niemals durch ein Versetzen in die Perspektive Anderer
zu >iibernehmenc ist. Wir kénnen genau genommen gar nichts mit den Augen
des Anderen selbst sehen. D.h. nicht, dass wir eingeschlossen bleiben miissten
in unsere >Sichtweisen<, wohl aber, dass hier ein Moment der Nicht-Substituier-
barkeit im Spiel ist, auf das spéter Levinas ethisch grofites Gewicht gelegt hat.

23 Man denke nur an Hannah Arendt.

91

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

derer einschneidet, die sich durch diese Teilung als vom politischen
Leben abgetrennt erfahren — und zwar u. U. so weitgehend, dass sie
sich infolge dessen mit einer Frage von Leben oder Tod konfrontiert
sehen. So betrifft die fragliche Teilung nicht etwa nur perspektivisch
Gegebenes, sondern die leibhaftige Existenz der Subjekte perspektivi-
scher Erfahrung selbst. Wenn diese sich ihrerseits nicht wahrgenom-
men wissen, miissen sie fiirchten, in den Augen Anderer iiberhaupt
nicht mehr zu existieren bzw. zu >zéhlen«< Wenn die Teilung des
Sinnlichen das zur Folge hat, droht die politische Welt, der man so
oder so — als Integrierte oder als Auflenseiter, als Biirgerin oder
als Fliichtling, als Angesehene oder als Verachteter... — zugehort, zu
zerbrechen. Auf dem Spiel steht demnach, was wir provisorisch die
politische Koexistenz nennen konnen.

Damit ist weder ein einfaches Nebeneinanderleben noch gar eine
Art politischer Gemeinschaft in der Form eines Mit- oder Zusam-
menseins?4, sondern gerade die Art und Weise gemeint, in einem ge-
nuin politischen Verhdltnis zu stehen, bei dem zugleich auf dem Spiel
seht, ob man iiberhaupt politisch zihlt und insofern auch existiert.
Im Gegensatz zu als »polizeilich« eingestuften, weitgehend norma-
lisierten politischen Ordnungen, die diese Frage nicht aufwerfen,
kommt das genuin Politische fiir Ranciére nur dort zum Vorschein,
wo nicht Klar ist, ob man im Modus der Teilnahme und der Teilhabe
zum politischen Leben mit und unter Anderen dazugehort. Gerade
im Fall derjenigen, die scheinbar nicht dazugehdren, weil sie nicht
gesehen, nicht gehort, nicht beachtet, nicht beriicksichtigt und nicht
anerkannt werden, ist das fraglich. Im Gegensatz zu normativisti-
schen Theoretikern der Anerkennung etwa, die hier sogleich Verlet-
zungen von berechtigten Anspriichen zu erkennen meinen, handelt
es sich fiir Ranciere — und das ist zweifellos eines der innovativs-
ten Momente seiner politischen Asthetik — zunichst um ein nicht
normativ regulierbares, pri-normatives Problem des Sichdarstellens
Anderer als Anderer, die >zdhlen< oder eben nicht >zihlen<. Um iiber-
haupt in Streit, Diskussionen und Verhandlungen mit Anderen iiber
gewisse Anspriiche eintreten zu kénnen, miissen wir in ihren Augen
wenigstens >da< sein und existieren als ernst zu nehmende politische
Subjekte, die nicht nur ihre Stimme erheben kdnnen (was wir nach

24 Vgl. zur Dekonstruktion dieser allzu einfachen Vorstellung W. Hamacher, Mit
ohne Mit, Zirich 2021, 290 f., im Anschluss an Jean-Luc Nancy.

92

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was heit »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

alter, aristotelischer Auffassung mit den Tieren gemeinsam haben),
sondern etwas vorzubringen und an Andere zu adressieren haben,
was diese angeht, sie in Anspruch nimmt und zur Erwiderung ver-
anlasst, weil es >zahlt<.

Wer in diesem Sinne nicht >zdhlt¢, mag a-politischen Lirm ma-
chen, findet oder verdient aber in den Augen Anderer (vorausge-
setzt, er oder sie existiert fiir diese iiberhaupt) keine Beachtung.
Entweder diejenigen, die nicht »zéhlens, sind wie nicht vorhanden
oder aber ihre schiere Existenz wird durchaus wahrgenommen, aber
nicht ernst genommen. Die Folge ist so oder so, dass sie ihrer politi-
schen Sprachlichkeit beraubt werden?® und als politische Subjekte
wie tot sind. Sie sind aneou Iogou, sprachlos und mundtot im poli-
tischen Sinn dieser Attribute.?6 In Folge dessen kdnnen sie nicht
»am Gemeinsamen teilhaben« (AS, 26). Die einzige Form ihrer
Teilhabe ist dann das Ausgeschlossensein oder die Anteilslosigkeit.
Damit ist nicht gemeint, keinen gerechten Anteil zu haben, sondern
nicht einmal im Sinne des Gerechten buchstéblich »in Betracht«< zu
kommen, also nicht einmal einen Zugang zu politischer Sichtbarkeit
zu haben, die schon gegeben sein muss, wenn ein Streit um gerechte
Anteile Giberhaupt moglich sein soll — Sichtbarkeit hier im weiten
Sinne verstanden, den auch Hannah Arendt in diesem Zusammen-
hang nahelegt, wo sie vom In-Erscheinung-treten Anderer schreibt.?”
Letzteres zeigt sich in politischer Hinsicht selbstverstindlich nicht
blof3 darin, dass man gesehen oder anders wahrgenommen werden
kann, sondern dariiber hinaus darin, dass man seine Stimme erheben
und Gehér finden kann, um etwas zu bewirken. So treffen im In-Er-
scheinung-treten, das in einem weiten Sinne politische Sichtbarkeit
verbiirgen soll, das Sehen bzw. das Wahrgenommenwerden, das Sa-
gen bzw. das Gehortwerden und das Tun bzw. das Einwirkenkénnen
auf Andere zusammen. Es geht stets zugleich um Weisen des Seins,
des Sagens und des Handelns (DU, 41).

25 Hier wird Klar, dass es sich beim fraglichen Sichdarstellen Anderer als Anderer,
die zédhlen oder nicht zéhlen, fiir Ranciére immer um ein praktisches Verhalten
handelt, das sie sehen lasst oder nicht sehen lésst (J. Ranciere, Der emanzipierte
Zuschauer, Wien 2009 [=EZ], 22 ).

26 H. Arendt, Was ist Politik?, Munchen, Zurich 2003, 40; Vita activa oder Vom
titigen Leben, Miinchen, Ziirich #1985, 30.

27 Arendt, Vita activa, 202 ff.

93

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Allerdings suggeriert Rancieres hiufige Rede von einem »Anteil
der Anteilslosen«, der gerade darin liegen soll, gar keinen Anteil zu
haben und insofern vom politischen Leben ausgeschlossen zu sein,
eine fragwiirdige Einheitlichkeit dieses Phanomens, obgleich sich an
dieser Stelle auf Anhieb vielfiltige Differenzierungen denken lassen.
So kann man ginzlich ignoriert oder sehr wohl wahrgenommen,
zugleich aber vergleichgiiltigt werden; und wer wenigstens so, als
Vergleichgiiltigte(r), fiir Andere existiert, kann gehort, aber tiberhort
werden; und wer nicht iberhort wird, dem braucht noch lange nicht
wirklich Gehor geschenkt zu werden; und wem man Gehor schenkt,
dem braucht man noch lange nicht zuzustimmen, um gegebenenfalls
berechtigte Anspriiche als solche anzuerkennen, usw.

Dagegen operiert Ranciere hdufig mit dichotomischen Aufteilun-
gen (!), so dass Anteilslose und diejenigen, die ungeschmalerten
Anteil haben, einander gegentiber stehen wie Larm und Rede, politi-
sche Unsichtbarkeit und Sichtbarkeit, Beraubung jeglicher Gemein-
samkeit mit Anderen einerseits und eine Art der Gemeinschaftlich-
keit andererseits, die »polizeilich« geregelt werden kann. In diesem
Falle besetzt letztere den Ort der Politik im {iblichen Verstindnis
des Wortes, wahrend das Politische nur von aufen, von Nicht-Orten
all jener her scheint zur Geltung kommen zu kénnen, die gar nicht
gesehen und nicht gehort werden, die weder etwas zu sagen haben
noch etwas bewirken kénnen, so dass sie mit Anderen nur ko-existie-
ren, indem sie fiir diese praktisch bzw. politisch nicht existieren.

Das nicht zu sehen (1), wirft Ranciére einem politischen Konsens-
denken vor, das in diesem Zusammenhang lediglich zwischen Betei-
ligten und Betroffenen unterscheidet und verlangt, dass iibereinstim-
mende Urteile, zu denen man in der Auseinandersetzung um stritti-
ge Sachverhalte gelangt, auch all jenen gerecht werden sollten, die
an diesen Auseinandersetzungen nicht direkt beteiligt sind.?® Diese
Unterscheidung verfehlt aber die Dimension politischer Unsichtbar-
keit, um die es Ranciere primir geht und von der er glaubt, dass
sie sich in iiberhaupt keinem noch so inklusiven politischen System
aufheben ldsst. Immer und unvermeidlich wird es so gesehen einige
oder viele geben, die nicht >zdhlen< und nicht einmal gesehen wer-
den — und zwar selbst dann, wenn man ihnen alle Menschen- oder

28 Vgl. die Zusammenfassung bei T. McCarthy, Kritik der Verstindigungsverhdltnis-
se, Frankfurt/M. 1980.

94

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was heit »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

Biirgerrechte zuerkannt hat. Ungeachtet dessen kann man, ob als
benachteiligtes Kind, als von jeglicher Teilhabe ausgeschlossene(r)
Erwachsene(r) oder als im Alter Vergessene(r), einer Unsichtbarkeit
verfallen, in der die politische Existenz auf dem Spiel steht — jenseits
einer Grenze, wo man nicht einmal mehr das In-der-Welt-sein mit
Anderen (politisch) teilt.?? Wie auch Arendt geht es Rancieére darum,
zu bedenken, wie eine unter Umstinden mehrfach geteilte politische
Welt maéglich ist®® und wie es vorzustellen ist, dass man aus einer
solchen Welt herausfallen kann, dass man nur noch als derart An-
teilslose(r) zum Leben Anderer dazugehért.’! Die Rede von diesem
fraglichen Anteil bezieht sich hier nicht auf Probleme distributiver
Fairness etwa, sondern auf die Teilhabe an einer im skizzierten,
doppelten Sinne geteilten Welt, die ohne (politische) Sichtbarkeit
nicht méglich ist. Damit ist allerdings nur eine Minimalbedingung
dafiir genannt, politisch zu existieren — unter Umstidnden sogar un-
geachtet grofSter Ungerechtigkeit. Immerhin konnen diejenigen, die
in den Augen Anderer politisch existieren, um Gerechtigkeit mit
ihnen streiten, wihrend die Anteilslosen das nicht konnen, weil sie ja
in gewisser Weise (politisch) tiberhaupt nicht >da< zu sein scheinen.
Haben sie so tatsdchlich Anteil an nichts? Ist der Ausdruck »An-
teilslosigkeit« streng genommen genau so zu verstehen — und zwar
rein deskriptiv? Sicherlich nicht. Ranciere macht sich erklarterma-
Ben einen »polemischen« Begriff vom Gegebenen® wie auch von
der Aufteilung des sinnlich Gegebenen selbst, die er keineswegs
nur wie ein Phinomenologe deskriptiv expliziert, sondern in seiner
spezifischen theoretischen Optik existenziell verschérft.?® In einem
schlichten Sinne »gegeben« ist gewiss niemals, dass man in einem

29 Zum politischen Weltbegriff, von dem ich hier ausgehe, vgl. VI., Unaufhebbare
Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur
Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015.

30 J. Ranciere, Should Democracy Come? Ethics and Politics in Derrida, in: P.
Cheabh, S. Guerlac (eds.), Derrida and the time of the political, Durham, London
2009, 274-288, hier: 278. In DU geht es um eine »Vervielfiltigung strittiger
Welten« (70).

31 J. Ranciére, Zehn Thesen zur Politik, Zirich, Berlin 2008, 31 [=ZT]; DU, 38.

32 J. Ranciere, Ist Kunst widerstindig?, Berlin 2008, 89 [=KW .

33 Hier gilt, was auch Carl Schmitt von seinen politischen Grundbegriffen gesagt
hatte: sie sind selbst politische Begriffe, die nicht nur politische Wirklichkeit
beschreiben, sondern polemogen in sie eingreifen sollen.

95

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

strengen, radikalen Sinne an gar nichts Anteil hat. Selbst diejenigen,
die nirgends Gehor finden, haben doch immerhin Anteil am Reden-
Konnen**; und genau das wird virulent, wenn das (politisch) Ge-
gebene, in dem man sich an gewisse Grenzen politischer Wahrneh-
mung gewohnt haben mag, destabilisiert wird, so dass unvermutet
einige oder viele, die bislang nicht zdhlten, als Subjekte politischer
Anspriiche auftreten.

Wenn Anteilslosigkeit statuiert wird, handelt es sich um eine
polemogene Zuspitzung einer existenziell tatsdchlich bedrohlichen
Lage aufgrund der Wahrnehmung, praktisch nicht Gehor zu finden
und mit seiner Stimme {iberhaupt nicht zu zdhlen (als existent,
als beachtens- und anerkennenswert, als relevant, usw.). Genau so
verhdlt es sich auch mit der Rede von einer »Aufteilung des Sinn-
lichen«. Gewiss fungiert sie in Rancieres Politischer Philosophie
nicht in primér deskriptiver Art und Weise. Vielmehr affirmiert sie
polemisch die Erfahrung der Anteilslosigkeit derer, die sich in den
Augen Anderer nicht einmal als Subjekte wahrgenommen wissen,
die zéhlen und im Geringsten in Betracht kommen sollten. Die Auf-
teilung des Sinnlichen oder des politisch Wahrzunehmenden (wie
ich im Folgenden zu sagen vorziehen werde) fungiert demnach so,
als wiirden die Anteilslosen tiberhaupt nicht (politisch) existieren
— was aber, in ihren Augen zumindest, doch der Fall ist; und
zwar derart, dass sie im Prinzip jederzeit ihre Abtrennung vom
politischen Leben unterminieren kénnen. Das gelingt schon dann,
wenn auch nur einer (wie Menenius in der von Pierre-Simon Ballan-
che reinterpretierten Fabel des Titus Livius®) denen zuhort, die
angeblich »nichts zu sagen haben«. Keineswegs sind diejenigen, die
scheinbar nichts zu sagen haben, ohne Wenn und Aber politisch tot.
Vielmehr kénnen sie grundsatzlich jederzeit gewissermafien wieder-
auferstehen und auf diese Weise all diejenigen verschrecken, die sich
bereits unter Thresgleichen, den politisch Existierenden, endgiiltig

34 Allerdings ist dieses »Konnen« genauer zu bedenken. Es geht hier nicht um eine
abstrakte Kompetenz, sondern um die tatsdchliche und effektive Mdoglichkeit,
die (eigene) Stimme zu erheben. Und diese Mdglichkeit besteht keineswegs
allein dadurch, dass man iiber eine eigene Stimme verfiigt.

35 Ranciere, DU, 34ff; T. Mulot, Sie schreiben einen Namen in den Himmel.
Historische Uberlegungen zur Politik der Multitude bei Michel Foucault, Pierre-
Simon Ballanche und Jacques Ranciére, in: M. Pieper, T. Atzert, S. Karakayali, V.
Tsianos (Hg.), Biopolitik - in der Debatte, Wiesbaden, 2011, 227-262.

96

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was heit »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

eingerichtet glaubten und doch gewirtigen miissen, jederzeit an die
Existenz derer erinnert zu werden, die sie einem politischen Tod
glaubten iiberantworten zu diirfen, ohne sich darum im Geringsten
zu scheren.

Diese Rechnung derer, die sich ihrer eigenen politischen Existenz
und Macht sicher glauben, kann in Wahrheit jedoch niemals aufge-
hen. Immer miissen sich letztere verrechnen (DU, 23). Und diese
Rechnung darf niemals aufgehen, will uns Ranciere im Namen einer
radikalen Gleichheit glauben machen, die er einfach postuliert bzw.
voraussetzt, da er offenbar furchtet, die Gleichheit, ohne die es
politisches Leben nicht geben kann, das seinen Titel verdient, in
politischen Verhéltnissen niemals wiederfinden zu konnen.*® Zum
Politikum wird die Gleichheit allerdings nur im Widerstand gegen
die elementarste Ungleichheit, die darin liegt, nicht einmal als Sub-
jekt politisch artikulierbarer Anspriiche wahrgenommen und aner-
kannt zu werden.”’ Und dieser Widerstand kann nach Rancieres
Uberzeugung nicht die Harmlosigkeit eines zaghaften oder auch
energischen Protests haben, der sich noch davon abhédngig machen
wiirde, ob Andere die Gleichheit anerkennen. Vielmehr muss er die
eigene Existenz derer, die sich um ihre politische Existenz gebracht
(oder betrogen) fiihlen, selbst aufs Spiel setzen. Sie miissen katego-
risch verlangen, dass man ihnen wirklich zuhért. In Roland Barthes’
Worten besagt ihr Verlangen: »Ho6r mir zu, wisse, dass ich existie-
re!«® Es ist aber gerade fraglich, ob >wirkliches< Zuhoren tiberhaupt
zu erzwingen ist. Trifft man nicht umso weniger auf offene Ohren,
je mehr man Andere bedringt? Andererseits stellt sich die Frage,
wie man Andere, fiir die man nicht »zahlt<, iberhaupt soll erreichen
konnen, wenn die einfache Artikulation eines solchen Verlangens
doch bereits voraussetzt, was es zugleich als ganz und gar zweifelhaft
erscheinen ldsst: namlich dass sich Andere durch die Forderung, die

36 J. Ranciere, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010, 301f. [=PA]; Die Ge-
meinschaft der Gleichen, in: Vogl (Hg.), Gemeinschaften, 101-132.

37 Keineswegs folgt allerdings allein daraus, dass dies von >Betroffenen< behauptet
wird, auch schon, dass es tatsachlich der Fall ist, dass sie von Anderen nicht ge-
sehen werden und dass sie fiir sie nicht >zahlen«. Auch die lautstarke politische
Selbstgerechtigkeit kann sich solcher Behauptungen sehr erfolgreich bedienen,
ohne damit im Geringsten rechthaben zu mussen.

38 R. Barthes, Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III,
Frankfurt/M. 1990, 255.

97

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

(politische) Existenz Anderer zur Kenntnis zu nehmen, wenigstens
ansprechen lassen.

Dabei soll gerade dadurch die politische Existenz derer verbiirgt
werden, die sie sich niemals allein aus eigener Kraft verschaffen
konnen. Politisch richtet es nichts aus, wenn man sich selbst jenes
Verlangens vergewissert — nach dem cartesianischen Schema: >ich
verlange, wahrgenommen zu werden, also bin ich, also existiere ich
politisch«. Genau das gilt nicht, wo das politische Leben auf dem
Spiel steht, dessen sich niemals jemand als politisch souverdnes Sub-
jekt allein vergewissern kann. Auch in Zukunft wird niemals jemand
politisch souverdn, aus eigener Machtvollkommenheit, existieren
konnen, wenn es denn stimmt, dass man politisch nur dadurch
existieren kann, dass man sich (mit relativem Erfolg wenigstens) auf
Erwiderung hin so an Andere wenden kann, dass mit einer Antwort
im Sinne des eigenen Anspruchs zu rechnen ist. So liegt es weder
allein in der Macht der Anteilslosen noch allein bei denen, die sich
um deren Anteile zunichst gar keine Gedanken machen, die politi-
sche Inexistenz Anderer zu durchbrechen. Zwischen ihnen muss sich
ein unberechenbares, ereignishaftes Geschehen von Anspruch und
Erwiderung abspielen, in dem es fiir Ranciére um die Etablierung
einer Gleichheit geht, mit der man sich immer und unvermeidlich
verrechnet, weil niemals alle >zdhlen< kénnen. Die einen >zdhlen<
stets nur auf Kosten anderer, so sehr man auch darum bemiiht sein
mag, alle einzubeziehen, zu integrieren oder einer scheinbar nichts
und niemanden mehr drauflen lassenden Inklusion zu unterwer-
fen.3® So 16blich alle diese Ansinnen sein mogen, so unvermeidlich
ist es fiir Ranciere, dass es alsbald wieder einige oder viele geben
muss, die nicht gehort werden und schliellich so weitgehend »aus
dem Auge, aus dem Sinn« geraten, dass die Anderen, die weiterhin
»zdhlen¢, nur durch gewaltsame Konflikte daran erinnert werden

39 Obwohl er dhnlich, wie ich es hier und an anderer Stelle getan habe, ebenfalls
mit Arendt und Ranciere die Frage nach der Zugehorigkeit zu einer politischen
Welt von der Moglichkeit her denkt, als politisches Subjekt iiberhaupt in Er-
scheinung treten und sich Gehor verschaffen zu konnen, lasst Michel Agier
seine Beschreibung der Margins of the World am Ende wieder ganz auf eine,
alle einschlieffende Welt zulaufen, von der idealiter letztlich niemand mehr
ausgeschlossen wire. Damit bricht er Rancieres politischer Theorie allerdings
die Spitze. Vgl. M. Agier, On the Margins of the World. The Refugee Experience
Today, Cambridge/UK, Malden/US 2008, 40, 53, 101.

98

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was heit »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

konnen, dass es noch andere Andere gibt, die sich einem politischen
Tod tiberantwortet sehen und dagegen aufbegehren.

So gesehen ist es irrefithrend, von einer Aufteilung des Sinnlichen
zu sprechen. In dem fraglichen partage wird das politische Leben
selbst geteilt; und zwar so, dass sich Ausgeschlossene, die keinen
Anteil mehr zu haben glauben, einem politischen Tod i{iberantwor-
tet fithlen miissen — um sich gerade dadurch auf ein »geteiltes«
politisches Leben auf Gedeih und Verderb verwiesen zu sehen. Es
geht hier wirklich um (politisches) Leben und (politischen) Tod,
um einen Kampf, der ebenso ernst ist wie Hegels Kampf um Aner-
kennung; allerdings mit dem Unterschied, dass diejenigen, die ihn
um ihres politischen Lebens willen fithren miissen, zunachst tiber-
haupt keine politische Gemeinsamkeit mit ihren Gegnern zu haben
scheinen, da sie sich ja als geradezu sprachlos erfahren und den poli-
tischen Kampf iiberhaupt nur fithren kénnen, wenn sie wenigstens
als sich artikulierende politische Subjekte wahrgenommen werden.
Das ist wie gezeigt kein Problem sinnlich-visueller Wahrnehmung
allein (wie sie eine Demonstration zu erzwingen versuchen kann),
sondern Angelegenheit eines origindren In-Erscheinung-tretens, das
durch nichts verbiirgt ist; auch nicht durch verbriefte Rechte. Denn
diese moégen unangefochten gelten und doch radikal fraglich wer-
den, wenn sich niemand findet, der Anderen zuhort, die auf ihnen
bestehen wollen. Tatsachlich ist hier »das Horen entscheidend«, wie
Luce Irigaray in einem anderen Zusammenhang bemerkt.*’ Gemeint
ist hier ein gewissermaflen irreguldres oder aufler-ordentliches Ho-
ren und Gehor-schenken, das eingespielte »polizeiliche«, d.h. hier:
normalisierte Ordnungen politischen Zusammenlebens durchbricht,
indem es Anderen zuhért, die doch scheinbar »nichts zu sagen
haben«.

Zwischen dem, was Andere dennoch zu sagen versuchen, einer-
seits und effektivem, niemals mit Gewalt zu erzwingendem Zuhoren
andererseits spielt sich ab, worauf Ranciere als Theoretiker des Poli-
tischen seine ganze Hoffnung setzt: der Dissens, dem er zutraut, im
Prinzip jederzeit ereignishaft eine eingeschlafene politische Norma-
litdt zu durchbrechen, um das politisch Wahrnehmbare zu derangie-
ren (EZ, 60). Nicht »das Sinnliche« wird hier »aufgeteilt«, sondern
eine einschneidende, ndmlich die politische Existenz einiger oder

40 L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg, Miinchen 2010, 34.

99

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

vieler radikal in Frage stellende Trennung von Anderen, die ihre
politische Existenz fraglos genieflen, kommt zum Zuge, so dass eine
Re-Vision dieser Trennung denkbar wird: In Folge dessen konnen
Andere, die bislang nicht einmal als politische Subjekte wahrgenom-
men worden waren, unverhofft zur Sprache kommen, so dass sie
fortan >zéhlen«. Allerdings nicht ohne Weiteres fiir immer. Denn
es kann jederzeit geschehen, dass sie erneut politisch unsichtbar
werden, sei es aufgrund mangelnder Artikulation, sei es, weil sie
totgeschwiegen werden oder durch soziale Marginalisierung, sei es
durch Krankheit und Alter.

Keineswegs verlaufen die Grenzen zwischen denen, die >zdhlens,
und anderen, die nicht >zdhlen¢, derart eindeutig, wie es Ranciere
immer wieder unterstellt, wo er das Zahlen mit der Anteilslosigkeit
zusammen denkt. Und nur als Grenzfall ldsst es sich vorstellen, dass
jemand wirklich Anteil an nichts hat. Vielfiltige Bruchlinien durch-
ziehen das politische Leben, in dem es in hochst unterschiedlicher
Art und Weise darauf ankommen kann, zu >zdhlen< — d.h. als poli-
tisch existent wahrgenommen, dann auch eigens — als Arbeiter oder
als Frau, als sozial Benachteiligter oder als Fremde — beachtet, ge-
wiirdigt und anerkannt zu werden, bevor es iiberhaupt dazu kommt,
dass man um gerechte Anteile Auseinandersetzungen fiihrt.

Ranciére ist diese Uberlegung keineswegs ganz fremd, doch kapri-
ziert er sich immer wieder auf die Kraft eines sinnlichen Dissenses,
der nicht etwa eine Konfrontation unterschiedlicher Meinungen,
Standpunkte und Uberzeugungen, wie sie in der modernen sozial-
kognitiven Perspektivititslehre von Kant bis Jiirgen Habermas zur
Sprache kommt, sondern ein Vor-Augen-fithren und in diesem Sin-
ne eine Demonstration dessen meint, was Andere zuvor iibersehen
haben, was sie fiir nicht sehens- und beachtenswert gehalten haben
oder was fiir sie einfach nicht existierte.#! Eine solche Demonstration
muss allerdings wenigstens auf das Sichtbarwerdenkonnen der zuvor
politisch Unsichtbaren und in diesem Sinne auf eine »gemeinsame
aisthesis« bauen (ZT, 35). D.h. Anderen muss man eine mogliche
Wahrnehmung, Wiirdigung und Anerkennung zuvor Unsichtbarer

41 Dissens ist so gesehen ein »Streit dariiber, was gegeben ist, und iiber den
Rahmen, in dem wir etwas als gegeben annehmen«; J. Ranciere, Wer ist das
Subjekt der Menschenrechte?, in: C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen,
Berlin 2011, 474-490, hier: 483.

100

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was hei8t »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

wenigstens buchstéblich ansinnen konnen. Darin liegt mehr als nur
der Versuch, letztere durch eine politische bzw. politisierte Wahrneh-
mung sinnlich présent zu machen. Es geht auch um die Zumutung,
sie nicht wieder aus dem politischen Leben herausfallen zu lassen.
Denn das ist fiir den Historiker des Politischen, der Ranciére ja auch
ist, angesichts einer Fiille einschlagiger Erfahrungen schlechterdings
nicht zu bestreiten: dass es iberhaupt keine Form politischer Teilha-
be, Integration oder Inklusion geben kann, die diese Gefahr ein fiir
allemal auszuschlieflen vermochte.

Der sich an dieser Stelle aufdringende Einwand, auf diese Weise
von bisheriger Erfahrung auf die Zukunft zu schlief3en, sei fragwiir-
dig, verfangt fiir Ranciére nicht. Denn er sieht die Wurzel des Ubels
— eines Ubels wohlgemerkt, das zugleich die eigentliche Vitalitit
des Politischen verbiirgt — in der Unvermeidlichkeit immer neuen
Dissenses, der aus immer neuen Verrechnungen derer resultiert, fiir
die niemals alle gleich >zdhlen< (kénnen). Wo auch immer gezahlt
wird, werden Andere nicht gezahlt oder bleiben unbeachtet, so dass
immer neue Trennungen zwischen Anteilslosen und Anteilhaben-
den die Folge sind — mag man auch noch so oft und energisch
eingespielte Trennungen, nicht zuletzt mit Hilfe der Kiinste, unter-
laufen wollen (EZ, 92f.)). Glaubt man, alle einbezogen, integriert
oder inkludiert zu haben, so verschwindet auch schon die politische
Differenz, auf die es Ranciere eigentlich ankommt: die Differenz,
an der sich radikaler Streit um die politische Existenz entziinden
muss, wenn wenigstens einige »nicht gesehen werden«, ob »im
Dunklen«*? oder anderswo. Einbeziehung, Integration und Inklusi-
on konnen fiir Ranciére nur Formeln der Blindheit (ZT, 37) fur die
Schattenseiten sein, die jede Politik belasten** — und die zugleich
dafiir sorgen, dass radikaler Dissens und damit Kampf um das Poli-
tische wieder aufbrechen kann.

42 B. Brecht, Dreigroschenoper; in der revidierten Schlussstrophe der Moritat von
Mackie Messer heif3t es: »Denn die einen sind im Dunkeln / Und die andern
sind im Licht. / Und man sichet die im Lichte / Die im Dunkeln sieht man
nicht.« B. Brecht, Stiicke, Bd. III, Berlin, Weimar 1967, 169.

43 Gerade auch die Politik all jener, die sich als Anteilslose mit dem Volk als einem
Ganzen identifizieren — und dabei doch nur wieder einen neuen polemischen
Gegensatz zu Anderen heraufbeschwéren, die ihnen woméglich Anteilhabe und
Anteilnahme verwehrt haben. Wenn die so oder so Anteilslosen behaupten:
»Wir sind das Volk, so wére ihnen mit Ranciére entgegen zu halten: niemand
ist das Volk. Wer immer diesen Begriff fiir sich in Anspruch nimmt, hat sich

101

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Dariiber kann man sich tduschen; aber dndern lésst es sich auch
durch die rechtschaffenste »Arbeit an Trennungen« (EZ, 93) nicht,
die sich niemals mit der politischen Sprachlosigkeit derjenigen ab-
finden will, welche so oder so nicht zéhlen. So bleibt jede Gesell-
schaft, jede Gemeinschaft und jedes politische System unvermeidlich
in sich geteilt und in gewisser Weise von sich selbst getrennt. Da-
zu muss man nicht Sophokles’ Antigone oder andere Heldinnen
und Helden politischen Widerstands gegen bedingungslose Zuge-
horigkeit, rechtliche Mitgliedschaft oder politische Integration in
den Zeugenstand rufen.** Génge in Asyle fiir Fremde oder Alte, in
Grenzregionen der Unsicherheit und Rechtlosigkeit zwischen politi-
schen Ordnungen oder in Zonen prekiren, sich selbst {iberlassenen
Lebens am Rande oder inmitten heutiger Metropolen geniigen voll-
auf und machen deutlich, dass das politische Leben keineswegs nur
von einer einzigen Bruchlinie zwischen Anteilslosen und Anteilha-
benden durchzogen wird (wie es Ranciére immer wieder suggeriert,
wo er das Politische vom Klassenkonflikt zwischen Kapital und Ar-
beit her denkt?).

Immer wird es Nichteinberechnete, Namenlose*® und Andere ge-
ben, denen Unrecht widerfahren ist, ohne dass die geringste Aussicht
darauf bestiinde, dass das »Sehen des Unrechten, in dem es we-
nigstens wahrnehmbar und anerkennbar werden kann, die darin
liegende »nichtversohnbare Unstimmigkeit« zu beseitigen oder im
Hegel'schen Sinne aufzuheben vermdchte. Indem er unaufhorlich
darauf insistiert, widersetzt sich Ranciere jeglichem Glauben an ein
Ethos integraler Gemeinschaft. Fiir ihn kann es keine EinschliefSung
des démos — d.h. fiir ihn urspriinglich: der Armen*’, dann auch

schon von Anderen getrennt, mit denen scheinbar keinerlei (politische) Ge-
meinsamkKeit besteht.

44 J. Ranciére, Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007, 132 [=UA].

45 Vgl. aber PA, 115, 1211f, 1291, 134f, 138, wo u.a. der Proletarier als »iibler
Dritter« ins Spiel kommt, der »keinerlei Konsistenz« habe und nicht in das
Klassenschema passe — so wenig wie auch der »Abfall« der Gesellschaft, die
Armen usw. Lost sich die Gesellschaft nicht stindig auf, um sich ebenso stin-
dig neu zu formieren aus Individuen (ebd., 141), denen es gelungen ist, aus
ihrer politischen Unsichtbarkeit wieder herauszutreten, der Andere umgekehrt
permanent anheimfallen?

46 Ranciere, Gibt es eine politische Philosophie?, 73.

47 J. Ranciere, Politisches Denken heute. Die normale Ordnung der Dinge und die
Logik des Dissenses, in: Lettre International 5 (2003), 5-7, hier: 6, linke Spalte.

102

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was hei8t »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciere?

der unabsehbaren Menge der »Beliebigen«, die Anspruch auf ihren
Anteil erheben konnen — in eine koinonia geben (KW, 80, 92, 103).

Da Ranciere in diesem Zusammenhang dhnlich wie Nicole Lo-
raux und Jean-Francois Lyotard*® nicht nur von différend (Wider-
streit) und litige (Rechtsstreit) sondern auch von fort (Unrecht)
spricht, wirft er die Frage auf, ob es ihm nur um die »Anerkennung
von Kontingenz jeder Herrschaft« und jeder politischen Ordnung
geht (KW, 76), die jene Schattenseiten aufweist, oder ob ihn ein
ethischer Impuls umtreibt, der es ausschliefSen miisste, sich mit jeder
nicht zu verséhnenden Unstimmigkeit im Politischen gleichermafSen
indifferent zu arrangieren. Offensichtlich bewegt sich sein Denken
hier zwischen der schieren Unvermeidlichkeit solcher Unstimmigkeit
einerseits und Widerstand gegen ein Unrecht andererseits, welches
im Einzelfall nicht als unvermeidliches hinzunehmen ist und nach
Abhilfe verlangt. Dass immer und unvermeidlich einige ohne An-
teil und insofern >drauflen bleibens, nicht einbezogen, nicht inte-
griert oder inkludiert, ist doch eine unspektakuldre Einsicht, die
>kalt lassen< konnte, wenn nicht genauer beachtet wird, ob es sich
um ertrigliche Formen des Ubersehens Anderer, ihrer in Kauf ge-
nommenen oder beabsichtigten Exklusion oder sogar ihrer Vernich-
tung geht, die sie als politische Subjekte nicht iiberleben konnen.
Hier geht es um in das Leben solcher Subjekte einschneidende
Unterschiede, die eine vom (Nicht-) In-Erscheinung-treten solcher
Subjekte her ansetzende, insofern &sthetisch fundierte Theorie des
Politischen nicht iibersehen lassen sollte; zumal dann nicht, wenn
sie wie im Falle Rancieres kryptonormativ fortwahrend auf das
»Unrecht« aufmerksam macht, das allen denjenigen widerfahre, die
so oder so nicht >zdhlen, weil sie nicht einmal wahrgenommen
werden. Tridgt man jenen Unterschieden nicht Rechnung, so ver-
blasst die Rede von einem solchen Unrecht in einem merkwiirdigen
Grau-in-Grau uniibersehbarer Misslichkeiten, mit denen politisches
Leben immer und unvermeidlich belastet ist.

So siedelt Ranciere die zentrale Herausforderung des Politischen
— néamlich die Frage, wer iiberhaupt am politischen Leben mit und
unter Anderen Anteil hat und insofern als Gleicher in Betracht
kommt — konsequent auf der Ebene einer aisthesis an, die er mit

48 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen 21989, 9; Loraux, Das Band der Teilung,
35; Ranciere, DU, 11.

103

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

einem sehr weit gefassten Begriff der Wahrnehmung bzw. der Wahr-
nehmbarkeit verkniipft, in der es keineswegs nur darum geht, zu
sehen und gesehen zu werden, sondern darum, zur Sprache zu
kommen und Handeln zu kénnen. Auf die derart zu politisierende
Wahrnehmung derer, in deren Sichtbarkeit es immer auch um ihre
Sprachlichkeit und um ihr Tunkdnnen als politische Subjekte geht,
macht Ranciere selbst aufmerksam. Die politische Wahrnehmung
fithrt aus seiner theoretischen Sicht auf die Spur dessen, was im
Politischen vor allem auf dem Spiel steht. Und genau das wird fiir
ihn zur zentralen Angelegenheit einer theoretischen Sensibilitit, die
eigens darauf unsere Aufmerksam lenkt.? Dabei kann sie sich auf
zwei Sensorien stiitzen, die das bereits deutlich machen, aber einer
philosophischen Explikation dessen bediirfen, was sie im Hinblick
auf politische Wahrnehmung ausrichten — und was nicht. Es handelt
sich um die Sensorien der Kunst und der Politik, die Ranciere nicht
nur deutlich unterschieden sehen, sondern auch in ihrer Verschran-
kung verstdndlich machen will, um zu zeigen, wie sie wenigstens
nachtriglich und indirekt zur dsthetisch-politischen Sensibilisierung
fiir die pathische Existenz leibhaftiger Subjekte beitragen konnen,
deren politisches Leben und deren politischer Tod jederzeit auf dem
Spiel steht. Inwiefern, das ist nicht deutlich zu erkennen, solange
man unmittelbar in einen Kampf um Leben und Tod verstrickt ist.
Deshalb bedarf es gewisser Sensorien, die fiir die Sensibilitét dieser
Subjekte eigens sensibilisieren. Wie das im Verstdndnis Ranciéres
méglich sein soll, zeigt der nidchste Abschnitt.

3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«?

Aufteilungen des politisch Sensiblen sind keineswegs wie Naturtatsa-
chen einfach in der Welt. Vielmehr handelt es sich aus Rancieres

49 Dabei kann sich diese theoretische Sensibilitdt nicht mit einer Trennung der
Menschen in solche mit und ohne feine Sinne, in »Menschen von Geschmack«
und »grobe Menschen« (Voltaire; KW, 20, 45) abfinden, wie man sie bei Pierre
Bourdieu etwa beschrieben findet. Vielmehr setzt sie auf den Spuren von Fried-
rich Schillers Briefen iiber die dsthetische Erziehung des Menschen ganz und gar
auf ein »demokratisches« bzw. erst zu demokratisierendes Sinnliches als neues
Sensorium der Gleichheit.

104

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«?

Sicht um Auftrennungen politischer Koexistenz, die dazu fithren
konnen, dass man nicht mehr in einer Welt lebt. Genau darauf
lenken zwei »Sensorien« die Aufmerksamkeit, die entweder fiir das
Problem der Stimme und des Dissenses oder fiir Freiheit von jeglicher
Beherrschung eigens sensibilisieren. Letzteres soll die Angelegenheit
des Sensoriums der Kunst, ersteres die Angelegenheit des Sensori-
ums einer wohlverstandenen Politik sein (die sich jeglicher Redukti-
on auf eine normalisierte »polizeiliche« Ordnung widersetzt).>°

Diese Rede von Sensorien ist allerdings missverstandlich, denn
sie weckt organismische Assoziationen und legt die Vorstellung eines
Apparates sinnlicher Funktionen nahe, durch die Wahrnehmbares
gegeben sein kann. Besser ist es, Ranciere so zu verstehen, dass es
ihm weniger um derartige funktionale Systeme geht, die man sich in
der Form »der Kunst« oder »der Politik« institutionalisiert vorstel-
len konnte, sondern dass es ihm um geradezu anarchische Praktiken
der Sensibilisierung fiir die doppelte Herausforderung moglichen
Dissenses und der Freiheit zu tun ist. Weder »die Kunst« noch
»die Politik« bzw. Kiinste noch diverse Politiken sensibilisieren quasi
von sich aus fiir Dissens oder fiir Freiheit; es sei denn, leibhaftige
Wesen, denen allein Sensibilitdt zuzusprechen ist, lassen sich édsthe-
tisch und/oder politisch fir dissensuell und in Freiheit Wahrzuneh-
mendes sensibilisieren. Genau so rekurriert Ranciere selbst auf das
Pathische als letzte Ressource sowohl des Asthetischen als auch des
Politischen, in der »der Logos sich als Pathos erweist«.!

50 Ranciere, UA, 34f, 40 f. Zweifellos hat Ranciére mit dieser Parallelisierung von
Kunst und Freiheit einerseits, Politik und Dissens andererseits selbst bereits
einer Uberkreuzung den Weg gebahnt, in der das Asthetische politisch und das
Politische édsthetisch brisant werden kann.

51 J. Ranciere, Das Fleisch der Worte, Zurich, Berlin 2010, 214; Die dsthetische
Revolution und ihre Folgen. Erzihlungen von Autonomie und Heteronomie, in:
L. Brombach, D. Setton, C. Temesvéri (Hg.), »Asthetisierung«. Der Streit um
das Asthetische in Politik, Religion und Erkenntnis, Ziirich 2010, 23-40, hier: 37.
Ranciere bedenkt zwar mit Blick auf Gilles Deleuze weitergehend, ob das Pathi-
sche nicht an ein noch tiefer anzusetzendes Apathisches rithrt. Im Allgemeinen
distanziert sich Ranciére aber von Deleuzes Vitalismus, da er ihm keine Per-
spektive politischer Subjektivierung zu eréffnen scheint (KW, 84 ff.). Zu diesem
Begriff vgl. J. Ranciere, Politique, identification, subjectivation, in: Aux bords du
politique, Paris 1998, 83-92, sowie zum fiir Ranciere mindestens briichig gewor-
denen Verhaltnis von pdthos und Iégos J. Ranciere, Das dsthetische Unbewufte,
Berlin, Ziirich 2006, 19 ff. Was der Autor »die édsthetische Revolution« nennt, in

105

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Dabei vertraut er offenbar auf eine Sensibilitit bzw. auf eine
Sensibilisierbarkeit, die er nirgends ndher untersucht, von der er
aber anzunehmen scheint, dass sie keineswegs >immer schon« gewis-
sermaflen in einen &sthetischen und in einen politischen >Bereich«
aufgeteilt ist. Leibhaftige, mehr oder weniger sensible Wesen, denen
es in ihrem Dasein um Dissens und Freiheit gehen muss (denn nur
so konnen sie Uiberhaupt existieren), begreift er offenbar>? als wenig-
stens nachtréglich speziell dsthetisch und politisch sensibilisierbar:
politisch, wenn deutlich wird, wie die Artikulation und Wahrneh-
mung, die Stimme und das Gehor-finden derer, die in Erscheinung
treten wollen und miissen, die Existenz unserer selbst und Anderer
geradezu ausmacht; dsthetisch, wenn man in dem, was sich zeigt,
auf das Erscheinende als solches und auf das Erscheinen selbst, aber
auch auf Spielrdume eines Anders-Erscheinens sowie auf eine Trans-
oder Hyperphdnomenalitdt aufmerksam wird, die tiber das Erschei-
nende und iiber das Erscheinen als solches hinausweist, um auf die
Spur dessen zu fithren, was sich jeglichem Erscheinen entzieht.>

Genau dadurch kann dsthetische Sensibilisierung schlieSlich auf
das Politische zuriickwirken, wo nicht primar etwas (vermittels eines
gemalten Bildes, einer Fotografie, einer Plastik...) erscheint, sondern
jemand in Erscheinung tritt; und zwar so, dass auf das Erscheinen
als solches und auf dessen Grenzen zunichst gar nicht geachtet wird.
Eben das wird durchkreuzt durch eine >Asthetisierungs, die in das
Politische hineinwirkt (ohne indessen auf eine >Asthetisierung der
Politik< hinauszulaufen), indem sie die Aufmerksamkeit auf das Er-
scheinen als solches und auf dessen Grenzen lenkt. So kann bewusst
werden, dass auch Andere niemals in ihrem Erscheinen aufgehen —

die er sich selbst einschreibt, macht keine Anleihe mehr bei einer klassischen
Reprasentationsbeziehung zwischen beiden Begriffen.

52 Wenn ich ihn richtig verstehe. Ranciere selbst kniipft erstaunlicherweise kaum
an eine Philosophie der Leiblichkeit und der Sensibilitét an, die ihm eigentlich
auf halbem Wege entgegen kommt.

53 Vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phdnomenolo-
gie der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalitit, in:
Phinomenologische Forschungen 18 (1986), 51-112; M. Richir, Der Sinn der Phd-
nomenologie in >Das Sichtbare und das Unsichtbare<, in: Métraux, Waldenfels
(Hg.), Leibhaftige Vernunft, 86-110, hier: 95f.; J. Patocka, Die Bewegung der
menschlichen Existenz, Stuttgart 1991, 177 f.; B. Waldenfels, Einfiihrung in die
Phinomenologie, Miinchen 1992, 19 ft., 58, 63, 73; Hyperphdnomene, Berlin 2012.

106

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«?

d.h. dass sie nicht nur in ihrem Erscheinen, sondern auch angesichts
ihres In-Erscheinung-tretens frei bleiben: frei von dem Zwang, un-
bedingt und restlos darin aufzugehen.*

Aber Andere erweisen sich eben anders >anders< als @sthetische
Objekte, d.h. als etwas, das iber sich hinausweisen mag in Richtung
auf Unsichtbares und Unhorbares. Andere sind fiir uns nicht etwas,
sondern jemand. Und diese Differenz gibt das Politische, das nur
zwischen jemandem, jemand anderem und vielen Anderen geschieht,
gewissermaflen als Frage dem Asthetischen zuriick: Sind Andere
— bzw. erfahren wir Andere — nicht auf andere Art und Weise »an-
ders« als dsthetische Objekte?>> Und kann deren tiber das Erscheinen
selbst hinausweisende Alteritat verstandlich machen, ob und warum
wir es bei Anderem und Anderen jeweils mit unterschiedlichen Be-
deutungen des Andersseins zu tun haben? Im ersten Fall spreche ich
im Folgenden von Andersheit, im zweiten von Anderheit. Andersheit
eignet Anderem; Anderheit kommt nur Anderen zu.>® Aber jede(r)
Andere existiert leibhaftig und hat insofern an der Andersheit eines
verkorperten Lebens Anteil, so dass sich Anderheit und Andersheit
nicht fein sduberlich trennen lassen. Wer das versuchen wollte, lauft
Gefahr, die Anderheit als eine an leibhaftige Existenz scheinbar nicht
gebundene und insofern in der sublunaren Welt gar nicht situierte
letztlich zu vergottlichen.

Die »asthetische Transzendenz<, durch die etwas ausgerechnet in
dem Moment iiber sich hinausweist, wo man auf dessen Erscheinen

54 Hier liegt der zentrale Gedanke von Levinas nicht fern, dass die Freiheit jedes
Anderen gerade in seiner Fremdheit liege, die niemals im >Phdnomenc« aufgeht,
durch das sich uns Andere als solche darstellen. E. Levinas, Totalitdt und Un-
endlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt, Freiburg, Miinchen 1987, 100.

55 Auf diese Frage konnen gerade plastische u.a. Verfremdungen des menschlichen
Gesichts aufmerksam machen, die es so weit wie nur moglich auf ein ésthe-
tisches Objekt reduzieren, um auf diese Weise darauf hinzuweisen, was ihm
>fehlt< im Sinne einer dinglich nicht zu fassenden Alteritat. Siehe dazu das Kap.
XI in diesem Bd.

56 Parallel dazu funktioniert die Unterscheidung von Verdnderung und Verande-
rung. Durch Anderes, das sich verdndert, werden auch wir selbst verdndert.
Durch Andere aber erfahren wir eine Veranderung, die uns in gewisser Weise
zu Anderen macht. Vf., Veranderte Existenz in der Geschichte der Gewalt. Zur
Historizitit der Existenzphilosophie im Lichte neuerer Reaktualisierungsversu-
che, in: International Yearbook for Hermeneutics/Internationales Jahrbuch fiir
Hermeneutik 14 (2015), 255-280.

107

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

selbst aufmerksam wird, mag fiir Grenzen des Erscheinens sensibi-
lisieren. Das heifSt aber nicht, dass diese Grenzen von etwas und
von jemandem auf gleiche Art und Weise tangiert und iiberschritten
werden. Etwas, das nicht in seinem Erscheinen aufgeht, erweist sich
insofern als irreduzibel >anders<. Aber Andere erweisen sich auf an-
dere Art und Weise »anders<*”, ndmlich dadurch, dass sie uns durch
ihren Anspruch immer schon zuvorkommen und dabei {iber jede
Alteritdt hinausgehen, derer man im Vergleich mit Anderen und An-
derem gewissermaflen habhaft werden konnte. Ein Bild mogen wir
wie eine Augenweide genieflen; doch der Verfithrung dessen, was
iiber das bildlich Sichtbare hinausweist, brauchen wir nicht nachzu-
geben. Hier liegt die Andersheit des Bildes gleichsam vor uns wie
das Versprechen eines ungeahnten Reichtums, dem wir allerdings
keinerlei Glauben schenken miissen.

Dagegen kommt uns der Anspruch des Anderen zuvor; und zwar
so, dass es uns nicht vollig frei steht, sich von ihm indifferent
abzuwenden. Er wartet nicht darauf, von uns aktiv erkundet und
erschlossen zu werden. So sucht er uns heim und unterlduft jegli-
che Illusion von Souveranitat, der sich ein asthetisches Verhalten
hingeben kann, weil es jederzeit abzubrechen ist. Was iiber das
Bisherige hinaus noch zu sehen ist und schliefilich an die Grenzen
des Sichtbaren und dariiber hinaus fiihrt, muss niemanden inter-
essieren. Vom ésthetischen Anspruch des Bildes konnen wir uns
jederzeit abwenden. Er kann uns kalt lassen und wir kénnen ihn
vergleichgiiltigen, wenn wir befinden, dass er uns wenig oder nichts
»sagt<. Die Freiheit von jeglicher Beherrschung, die Ranciere zufol-
ge im Asthetischen zum Vorschein kommt, lisst sich nicht denken
ohne die Freiheit, sich tiberhaupt auf es einzulassen. Freiheit im
Asthetischen setzt Freiheit zum Asthetischen voraus. Und diese Frei-
heit kann sich auch so manifestieren, dass man sich zu jeglichem
asthetischen Anspruch >blind und taub« stellt. Anders verhilt es sich
jedoch mit dem Anspruch des Anderen, der als jermand begegnet.
Immer schon wird er uns zuvorgekommen sein, so dass wir uns
nicht nicht zu ihm verhalten kénnen. So ist man nur noch frei,
ihm so oder anders zu antworten — sei es auch durch stummes
Sichabwenden oder weitestgehende Vergleichgiiltigung, nicht aber,

57 Vgl. P. Ricceur, Anders. Eine Lektiire von >Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht< von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

108

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«?

iberhaupt nicht zu antworten. Levinas geht noch einen entscheiden-
den Schritt weiter, indem er nachzuweisen versucht, dass darin nicht
blof} eine faktische Unausweichlichkeit, die uns zu einer unausbleib-
lich Anderen Antwort gebenden, responsiven Freiheit »verurteilt«
(wie Sartre sagen wiirde), sondern auch eine Bestimmung zu ethi-
scher Nicht-Indifferenz angesichts jeder/s Anderen liegt.>® So weit
ist Ranciere keinesfalls zu gehen bereit. Er weif8 nichts von einer
Spur solcher Nicht-Indifferenz und vermutet in einem solchen Frei-
heitsdenken einen politisch gefdhrlichen Ethizismus, der am Ende
darauf hinauszulaufen drohe, uns dem »Gesetz des Anderen« zu
unterwerfen.>

Unabhéngig von der Berechtigung dieser Vermutung, die hier
nicht zu beurteilen ist, weifd selbstverstandlich auch Ranciére um
den Unterschied von etwas und jemand; und er weif3, dass es asthe-
tische Erfahrung weniger mit lebendigen Anderen als vielmehr mit
toten Objekten zu tun hat, die fiir Freiheit in politischer Hinsicht
nur sensibilisieren kdnnen, wenn man nicht vergisst, es im Politi-
schen allemal mit Wesen zu tun zu haben, denen es in ihrer Existenz
selbst darum geht, wahrgenommen zu werden und erscheinen zu
diirfen, ohne aber auf ihr In-Erscheinung-treten reduziert zu wer-
den. Insofern ist zu vermuten, dass Ranciére auch die Differenz von
Andersheit und Anderheit kennen diirfte. Allemal sind es Andere,
die das Problem unauthebbaren Dissenses aufwerfen. Die Frage ist
jedoch, ob deren Alteritdt anders zu begreifen ist als die Alteritit
von Objekten. Wihrend Levinas’ Antwort auf diese Frage eindeutig
ist, wo er die Anderheit des Anderen geradezu zur Meisteralteritat
erhebt (was erhebliche Kritik auf sich gezogen hat®?), meinen andere
darin eine Hypostase zu erkennen, die sich zumindest mit phéno-
menologischen Mitteln nicht rechtfertigen lasse. Vor allem Ricceur
moniert, wie bei Levinas jegliche Alteritit in der Anderheit des

58 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
1992.

59 DU, 144 ff.; UA, 137, 141. Die Berechtigung dieser sowohl gegen Levinas als auch
gegen Lyotard gerichteten Vermutung bleibe dahingestellt.

60 Vgl. VI, Existenz, Interpretation, Praxis und Geschichte. Eine komplexe begriffli-
che Topografie und ihre problematische Zukunft, in: ders. (Hg.), Grundfragen
hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul Ricceurs im historischen Kontext:
Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd. I: Existenz, Baden-Baden 2024,
59-130, hier: 124.

109

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Anderen geradezu absorbiert werde. Dabei hat doch alles irgendwie
an Andersheit, Differenz, Verschiedenheit und/oder Fremdheit An-
teil®! — nicht nur ein oftmals bedenklich verabsolutierter Anderer,
sondern auch der Tod, das Leiden, das Erotische®? und nicht zuletzt
das Asthetische.

Ranciere steht dieser Position zweifellos viel naher als etwa einer
Ethik, die eine bestimmte Alteritit (ndmlich die Anderheit) zu privi-
legieren und nicht zuletzt deshalb fiir die Kunst und die eigentiimli-
che Andersheit dsthetischer Objekte wenig tibrig zu haben scheint.%?
Keineswegs geht Ranciére aber so weit, nun seinerseits indifferent
von einer kontingenten Andersheit zu sprechen, die tiberall und
nirgends sich bemerkbar machen kann. Auch fiir ihn gibt es eine
besonders virulente Alteritét: die Alteritdt derer ndmlich, die zumal
politisch nicht existieren kénnen, wenn ihnen die Artikulation ihres
Dissenses verwehrt bleibt. Und genau darin erkennt Ranciére die
buchstdblich elementarste Gleichheit, die uns alle miteinander ver-
bindet; auch im Verhiltnis zu Anderen, die wir nicht einmal wahr-
nehmen, die wir iibersehen, tibergehen, ignorieren oder vergleich-
giiltigen. Es handelt sich um die Gleichheit derer, die selbst als
ganz und gar Ausgeschlossene noch Anspruch darauf haben, Andere
wenigstens auf Erwiderung hin ansprechen zu diirfen, um so zu
zeigen, dass sie immerhin existieren, wenn auch als politisch quasi
nicht Existierende, die gespenstisch in polizeilichen Ordnungen ihr
Unwesen treiben...

Diese auf Dissens vital angewiesenen Anderen gehen nicht in
einem allgemeinen und indifferenten Mitsein auf, wie man es von
Heidegger bis hin zu Nancy zur Sprache gebracht hat (FW, 225, 231).
Ranciére vermutet in einem solchen ontologischen Denken letztlich
einen »Indifferentismus, fiir den es keinen erheblichen Unterschied
macht, wer wie mit wem oder was ko-existiert. Gibt es »keinen
Maf3stab mehr«, sondern nur noch indifferent Gemeinsames, dann
ist, wie er flirchtet, die »Erstarrung des allgemeinen Einverstindnis-

61 Womit keinesfalls nahe gelegt werden soll, diese Begriffe liefSen sich ohne Weite-
res auf einen Generalnenner bringen.

62 H.-C. Askani, Altérité, in: L. Lemoine, E. Gaziaux, D. Miiller (éd.), Dictionnaire
encyclopédique déthique chrétienne, Paris 2013, 106-122.

63 Ich sage das mit aller Vorsicht; vgl. E. Levinas, Vom Sein zum Seienden, Frei-
burg, Miinchen 1997, Kap. II, 1.

110

- am 18012026, 10:48:36.


http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne
http://archive-ouverte.unige.ch/documents/advanced_search?field1=journal.marc&value1=Dictionnaire+encyclop%C3%A9dique+d%27%C3%A9thique+chr%C3%A9tienne

3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«?

ses« nicht mehr fern, die auch gegen eine restlose Vermarktung von
allem und jedem nichts mehr einwenden kann.®* Dagegen spricht
Ranciere von einer gewissen »Schuldigkeit gegeniiber den Wesen,
die auf der Seite der dunklen oder verleugneten Wirklichkeit sind«
(EZ, 41). Zwar halt Ranciere von einem »kritischen« Denken deut-
lich Distanz, das pauschal »Partei ergreift« fiir diejenigen, die »im
Dunklen« stehen, wie es in Brechts Moritat von Mackie Messer
heifit. Denn es geht ihm nicht blof§ um eine neue Grenzziehung
zwischen Anteilhabenden und Anteilslosen, sondern darum, darauf
aufmerksam zu machen, dass wir solche Grenzziehungen niemals
werden iiberwinden kénnen, dass sie also dem Politischen struktural
immanent sind. Andererseits ist er nicht mit Peter Sloterdijk davon
tiberzeugt, dass das Leben derart »viel von der Schwere fritherer
Zeiten verloren habe, namlich sein Gewicht an Leiden, Bitterkeit
und Not, und damit sein >Gewicht an Wirklichkeit«« (EZ, 42), dass
es nunmehr {berhaupt keinen Unterschied mehr machen diirfte,
wer oder was danach verlangt, politisch sichtbar zu werden.
Ranciere vertraut in dieser Lage scheinbar doch auf das pdthos
politischer Erfahrung, aus dem {iberhaupt erst der Antrieb dazu
entspringt, in Erscheinung treten und gehért werden zu wollen.
Nur liegt in dem, was uns heute politisch widerfahrt, keinerlei
Eindeutigkeit mehr — wie es zur Zeit der »Arbeiteremanzipation«
gewesen zu sein scheint, wo man Ausbeutung, Unterdriickung und
Entfremdung so kritisierte, dass daraus unmittelbar eine kollektive
Kraft des Widerstands und des Protests mit klarer Zielrichtung
entstehen konnte (EZ, 47). Weder ist politische Erfahrung heute
von sich aus derart >klar< — denn nicht einmal in der Negativitit
eklatanter Ungerechtigkeit kann sie noch eindeutig besagen, wie ihr
durch bestimmte Negation Rechnung zu tragen wére® —, noch auch
verhilft ihr mediale Kommunikation zu angemessener Darstellung,
mit deren Hilfe man sich immerhin dariiber verstindigen konnte,
wonach die Negativitdt politischer Erfahrung verlangt. Unter Ver-
weis auf Guy Debords Kritik des Spektakuldren bezweifelt Ranciere,

64 J. Ranciere, Die Politik der Bilder, Berlin, Ziirich 22009, 56 f.

65 Vi, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie. Ein
Kompendium. Sonderband Nr. 32 der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie, Ber-
lin 2011; V£, H. Bajohr, Geschichte, Negativismus und Skepsis als Herausforde-
rungen politischer Theorie: Judith N. Shklar, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 62, Nr. 4 (2014), 633-659.

111

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

dass die Medien heute ohne Weiteres diesem Zweck dienen kénnen
(EZ, 161t.). Aber er will sich auch nicht mit der allgegenwirtigen
Herrschaft einer indifferenten Sichtbarkeit abfinden, die immerzu
alles Mogliche vor Augen fiihrt, ohne die Betrachter und Zuschauer
wirklich zu bewegen und ohne in ihnen kritische Riickfragen danach
zu wecken, was tiberhaupt sichtbar (gemacht) wird und was nicht
(EZ, 23). Konfrontieren uns die Medien nicht stindig mit »falschen
Offensichtlichkeiten« (EZ, 123)? Unterdriicken sie durch letztere
nicht kritische Fragen danach, was, wer, wie und unter welchen
Umstidnden tberhaupt (nicht oder nur verzerrt) sichtbar wird und
was bzw. wer danach verlangt, wahrgenommen zu werden, um we-
nigstens so politisch zu existieren?

Sehen, betont Ranciére immer wieder, ist genau so ein Tun wie
Wegsehen, die Vermeidung jedes niheren Hinsehens oder eines Riick-
fragens nach den Bedingungen der Sichtbarkeit, die stets auch Bedin-
gungen der Unsichtbarkeit von Anderen implizieren.®® Da es sich
so verhilt, verbietet sich eine energische Moralisierung des Sehens
von selbst. Es ist schlechterdings nicht moglich, fiir alles die Augen
und die Ohren offen zu halten, was verdiente, gesehen und gehort
zu werden. Auch das scheinbar blof3 passive Zusehen aus der Posi-
tion eines distanzierten Betrachters sollte man nicht moralistisch
verurteilen. Es stimmt nicht generell, dass ein dem »Spektakel« a la
Debord nolens volens ausgesetztes Sehen unweigerlich dazu fithren
muss, passiv zu bleiben und insofern weniger (politisch) zu leben
(EZ, 17). Scheinbar passives Sehen kann auch die destruktive Kraft
des zu Sehenden abfangen und suspendieren, um gerade dadurch
dem sehenden Subjekt Freiheitsspielrdume des Antwortens auf oft
schmerzhafte, ja sogar traumatogene Herausforderungen des Sicht-
baren zu erdffnen, die ihm sonst vielleicht verschlossen blieben.

4. Kritischer Ausblick

Es wire enttduschend, wenn uns Ranciére nur mit der Erkenntnis
abspeisen wollte, dass auch das Sehen und das Hoéren bis hin die
Bedingungen der Sichtbarkeit und der Horbarkeit Anderer hinein

66 Vgl. in diesem Sinne J. Butler, Frames of War. When is Life Grievable?, London,
New York 2009.

112

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Ausblick

kontingent sind und dass jedes Sehen und Horen eine Kehrseite des
Ubersehens und des Uberhdrens von Anderem aufweist. Was sich
kontingenterweise so oder auch anders verhalten kann, stellt sich
aus der Sicht derer, denen es in ihrem Leben um ihre politische
Existenz geht, weder als blof§ kontingent noch gar als arbitrdr oder
gar beliebig dar. Im pdthos dessen, woran Menschen derart leiden,
dass sie sich dazu gendtigt sehen, sichtbar hervorzutreten und ihre
Stimme zu erheben, liegt vielmehr eine existenzielle Dringlichkeit
in dem Sinne, dass sie sagen miissen: hier stehen wir und kdnnen
nicht anders, als Widerstand zu leisten, Protest einzulegen und For-
derungen zu erheben umwillen der Anderung oder Abschaffung von
Lebensbedingungen, die das Leben (eigenes und/oder fremdes) ge-
radezu unlebbar zu machen drohen. Wie und wodurch aber, das halt
Ranciére unter heutigen Bedingungen weder mit den »kritischen
Theoretikern« des Politischen fiir ausgemacht noch auch mit auf
den ersten Blick zynischen Positionen fiir nahezu gleichgiiltig, die
jeglichen existenziellen Impuls des Leidens gegenwirtig von einem
»Jargon der Not« (Sloterdijk) tiberformt sehen, der nur noch die
Mlusion wirklichen Leidens erzeuge und es hinnehmen miisse, dass
alle rebellischen Energien, die sich aus ihm speisen konnten, vom
Konsum absorbiert werden (EZ, 42 ft.).

Wie und wodurch ein menschliches Leben in politischer Hinsicht
geradezu unlebbar zu werden droht, bedarf ausgehend von einem
unumginglichen pathischen Impuls der Klarung mithilfe Anderer,
die sich nur zusammen dariiber werden verstindigen konnen, wie
der Negativitit politischer Erfahrung entgegenzuwirken wire.” Zu-
mal unter heutigen, hochkomplexen politischen Bedingungen wire
es naiv, anzunehmen, das konnte evidenterweise und unmittelbar
aus dem pdthos politisch-asthetischer Erfahrung hervorgehen; und
zwar so, dass sich daraus sogar die Aussicht auf kiinftige, bessere
Lebensformen wie ein »Versprechen« ableiten liele (EZ, 59, 80),
die uns wiederum anders zu sehen, zu horen und zu leben erlauben
konnten.

67 Und diese Klarung gelingt u. U. umso besser, je weniger man das pdthos der
fraglichen Erfahrung als ein »Leiden« einstuft. Linderung, meint Ranciére,
bringt man am ehesten, »indem man [...] Griinden zuhért«. »Das erste Heil-
mittel gegen das Elend der Welt«, schreibt Ranciére mit Blick auf Bourdieus
gleichnamiges Buch, »ist die Offenlegung des Reichtums, den es in sich tragt«
(PA, 302).

113

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Ranciere enthalt sich jeglicher utopieverdachtigen Aussicht dieser
Art und beschrénkt sich darauf, politische und &sthetische Erfah-
rung sowie die zwei Sensorien der Politik und der Kunst fiir die dop-
pelte Aufgabe zu sensibilisieren, sich einerseits um das In-Erschei-
nung-treten von Subjekten zu sorgen, »die den Namenlosen eine
Stimme verleihen«, und sich andererseits an der »Ausarbeitung der
sinnlichen Welt der Namenlosen« zu beteiligen (EZ, 80). Das Zur-
Sprache-bringen ist die ureigene Aufgabe einer wirklich politischen,
in einem wohlverstandenen Sinne »>asthetisch< fundierten Politik;
die sinnliche Erfahrbarkeit der Welt derer, die keine Stimme haben,
ist die (bei Ranciére bereits politisierte) Aufgabe asthetischer Erfah-
rung und der Kunst (die sie sich eigens zur zentralen Angelegenheit
asthetischer Verfahren macht). Mehr nicht. Ausdriicklich entlastet
Ranciere sowohl politische als auch dsthetische Erfahrung, sowohl
»die Politik« als auch >die Kunst< von dem Anspruch, bessere Le-
bensformen vorzuzeichnen, die kiinftige Geschichte zu verwirklichen
hitte. Fiir ihn kann es keine Emanzipation von einem pathischen
Leben mehr geben, das sich immer wieder neu und in unabsehbarer
Art und Weise in Widerfahrnisse verstrickt, die es danach verlangen
lassen, in Erscheinung zu treten und sich Gehor zu verschaffen. Nie-
mals wird das mit Blick auf alle gelingen, die es verdient hatten; und
niemals wird es ein Wir, eine Gemeinschaft, geben kdnnen, von der
niemand mehr ausgeschlossen wire. Auch universale Rechte konnen
daran nichts dndern. Insofern sie kein ganz anderes Leben mehr in
Aussicht stellen und insofern >versprechen< kdnnen, erscheinen nun
sowohl die Kunst als auch die Politik als restlos entzaubert.

Statt auf den »ausgelaugten Affekt der Emporung« zu setzen, baut
Ranciere in dieser Lage lieber auf einen »diskreteren Affekt [...]
unbestimmter Wirkung, der Neugier, des Wunsches, aus der Nahe
zu sehen« (EZ, 123). Dieser Wunsch ist vor allem eine Angelegenheit
der Aufmerksamkeit, die sich sowohl unerwartet aufmerksam ma-
chen lésst als auch aktiv explorieren kann, was iiber jene »falschen
Offensichtlichkeiten« hinaus &dsthetisch und politisch in Erfahrung
zu bringen ist. Dabei geht es nicht um die oft beklagte »Bilderflutc,
d.h. um ein schieres Zuviel an Bildern, die das weniger >Offensicht-
liche« kaschieren und schliefllich vergessen lassen, sondern darum,
dass wir »zu viele leidende Korper ohne Namen« sehen, »zu viele
Korper, die nicht in der Lage sind, uns den Blick, den wir ihnen

114

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Ausblick

widmen, zu erwidern, zu viele Korper, die Gegenstand einer Rede
sind, ohne selbst die Rede ergreifen zu konnen« (EZ, 114).

So sehr Ranciere darauf bedacht ist, sich von jeglichem Ethizis-
mus fern zu halten, der das Politische dem Anspruch eines ver-
absolutierten Anderen zu unterwerfen scheint (wie er irrtimlich
glaubt®®), so wenig kann er hier den ethischen Impuls verheimli-
chen, der ihn umtreibt. Im Politischen, das auf das In-Erscheinung-
treten-konnen einer/s jeden und insofern ésthetisch gegriindet ist,
geht es darum, dass jede(r) »Subjekt des Sprechens« sein kann -
und zwar eines an Andere wirklich adressierbaren Sprechens, das
eine echte Chance hat, erwidert zu werden. Da das niemals so ge-
lingen kann, dass alle gleichermaflen Beachtung finden, muss man
wenigstens die eingespielte »Zahlung des Individuellen und Multi-
plen durcheinander« zu bringen versuchen. Doch das ist kein Selbst-
zweck, denn »es geht um den Typus von Aufmerksambkeit«, der eine
derangierte Zahlung hervorruft, in der wir ggf. nur einem einzigen
Augenpaar Beachtung schenken (wie im Fall jener ruandischen, von
Alfredo Jaar in Erinnerung gerufenen Frau und dreifachen Mutter,
Gutete Emerita, die es mit ansehen musste, wie der grofite Teil
ihrer Familie einer Todesschwadron von Hutus zum Opfer fiel; EZ,
114 ff.). Die besondere Form der Aufmerksamkeit, die Ranciére of-
fenbar vorschwebt, erschopft sich zweifellos nicht im >Interesse< an
>interessanten< Bildern.®® Sie folgt vielmehr pathisch der Spur des-
sen, was im Sichtbaren iiber es hinausweist — durchaus ausgehend
von einer visuellen Lektiire des Bildes, die im genannten Fall weif3,
worum es sich handelt, und die sich doch eingestehen muss, allen-
falls eine vage Ahnung davon zu haben, was das Gesehene andeutet.
So gibt das Bild nicht nur iiber jegliche Identifizierbarkeit von Sicht-
barem hinaus zu sehen, indem es »besticht«, wie Roland Barthes
sagen wiirde, sondern auch zu denken und wird damit politisch
virulent, ohne selbst, als dsthetisches Objekt, je auf einen derartigen
politischen Sinn unmittelbar verpflichtet zu sein. So gibt es eine
(indirekte) politische Dimension des Asthetischen — und umgekehrt

68 Siehe dazu die Diskussionen in P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht der
Anderen. Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Ziirich 2005;
U. Brockling, R. Feustel (Hg.), Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen,
Bielefeld 2010.

69 Siehe dazu G. Franck, Okonomie der Aufmerksamkeit, Miinchen, Wien 1998.

115

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

eine (indirekte) asthetische Dimension des Politischen, wenn eine
wirklich politische (nicht »polizeiliche«) Politik daran arbeitet, die
Stimme von Namen- oder Anteilslosen vernehmbar zu machen.”®

Das fiir Ranciere Entscheidende, was im besten Falle dabei passiert,
ist eine mehr oder weniger voriibergehende oder dauerhafte Destabi-
lisierung eines bislang eingespielten Sichtbarkeitsarrangements oder
-dispositivs, das vorgibt, wer wie politisch iiberhaupt wahrzunehmen
ist und insofern »>zéhlt« (EZ, 120). Sogenannter »Gemeinsinn«, der
sich, ohne sich davon Rechenschaft abzulegen, gerne auf ein solches
Arrangement verldsst und es sich nicht ohne Weiteres vorstellen kann,
dass Anderes (und anders) wahrzunehmen sein soll, wird auf diese
Weise durchkreuzt; und zwar so, dass wenigstens voriibergehend
deutlich wird, dass es auf Vorentscheidungen beruht, die niemals ganz
und gar zu rechtfertigen sind. Was auch immer man fiir gerechtfertigt
oder gerecht hilt, setzt bereits voraus, dass man diejenigen »im Blick
hats, fiir die das gelten soll. Aber mit welchem Recht hat man zuvor
einige, aber nichtalle (was unmoglich ist), diese, aber nichtjene >in den
Blick genommenc< — und sich woméglich nicht einmal die Frage ge-
stellt, was fiir eine Gewaltsamkeit darin liegen kann? Es gibt fiir Ran-
ciere iiberhaupt kein Sichtbarkeitsarrangement, das nicht mit einer
erheblichen Kontingenz dessen behaftet wire, was es selektiv-exklusiv
sichtbar werden lasst — nicht ohne Anderes zu tiberschatten, iibersehen
zu lassen oder ganz zu verdrangen. Die theoretische Optik Rancieres,
als eines Theoretikers des Politischen, der es im skizzierten Sinne un-
umginglich >dsthetisch« fundiert versteht, macht genau darauf immer
wieder aufmerksam — und zwar so, dass schiere Kontingenz nicht das
letzte Wort hat bzw. haben kann.

Schliellich sind wir nicht nur >am Leben¢, sondern leben es
so, dass dabei immer auch dessen Lebbarkeit auf dem Spiel steht;
und wenn es sich in der Negativitét politischer Erfahrung konkret
abzeichnet, wie, dann ist es unabdingbar, d. h. existenziell notwendig,
sich zu artikulieren und die Stimme zu erheben, um gehort zu wer-

70 Wie wir derzeit an reichlich kommunizierten, vielfach aber hochst einseitige
Einblicke vermittelnden Bildern von Fliichtlingen erkennen kénnen, iiberschat-
ten alsbald auch neuartige, ungewohnte Bilder die virtuelle Prasenz von Ande-
ren. Nicht nur »hinter Rhetoriken der Gemeinschaft«, wo Ranciére das »Gold
der Ausbeutung« wittert, auch hinter Rhetoriken der Einbeziehung Fremder ist
das, was sie unkenntlich macht und buchstéblich tibersehen lasst, vielfach »nur
durch die Gewalt des Konflikts zu entdecken« (PB, 70).

116

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Ausblick

den — sei es auch im Namen Anderer, die ihrerseits keine Stimme
haben. Stets geht es dabei um so oder so versaumtes, verfehltes, »von
sich getrenntes« oder »verlorenes Leben«, das sowohl dsthetisch
als auch politisch irrefithrenden, tduschenden und ideologischen
Bedingungen der Sichtbarkeit ausgeliefert ist (EZ, 103f,, 106). Des-
wegen suchen wir nach verdnderten Bedingungen einer anderen,
neuartigen Sichtbarkeit”! — sei es durch die politische Artikulation
von Dissens, sei es durch dsthetische Arbeit an Spielrdumen des
Erscheinens im an-archischen Interesse der Befreiung von jeglicher
Herrschaft. Wenn ésthetische Arbeit in diesem Sinne konsequent ist,
verzichtet sie auf beabsichtigte politische Wirkung, erzielt aber mog-
licherweise gerade dadurch indirekt einen politischen Effekt. Sie gibt
Betrachtern und Horern zu sehen und zu horen, indem sie wirklich
sehen und horen Ildsst und dabei der Versuchung widersteht, der
Wirkung vorgreifen zu wollen. Allenfalls indirekt gibt das zu sehen
und zu hoéren Gegebene auch zu denken. So spricht Ranciére von
einer »Nachdenklichkeit des Bildes« (EZ, 143), das niemals unver-
mittelt nachdenklich machen will und oft genug kontraproduktive
Effekte hervorruft, wenn es dieser Versuchung nicht widersteht.

Es wire auch entschieden zuviel verlangt, wollte man &sthetische
Arbeit am Sichtbaren, die indirekt politisch zu denken gibt, unver-
mittelt zum Anlass einer »Verhandlung tiber das Sichtbare« nehmen
(KW, 38). Das Sichtbare ist streng genommen ebenso wenig >verhan-
delbar< wie das Unsichtbare. Allenfalls kann man anfechten, wer
oder was unter bestimmten Bedingungen sichtbar oder unsichtbar
wird. Und man kann diese Bedingungen transformieren; etwa so,
dass eine demokratisierte aisthesis’? fiir die Kontingenz bestimm-
ter Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten sensibilisiert und dass sie
entsprechende Grenzziehungen flexibler und durchldssiger macht,
so dass nicht ein fiir allemal diejenigen, die jetzt »im Dunklen«
stehen, auch dort bleiben miissen, weil iberhaupt niemand in einer
beschréankten, verhinderten oder verleugneten Wahrnehmung Ande-
rer iiberhaupt ein politisches Problem erkennt.

Jeder »Beliebige«, fordert nun offenbar auch Ranciere, soll als
politisches Subjekt teilhaben kénnen am politischen Spiel variabler

71 Ich entlehne hier bewusst Formulierungen Ranciéres, die er in einem anderen
Zusammenhang gebraucht (EZ, 106).
72 Ranciere, Politisches Denken heute, 6, rechte Spalte.

117

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

und flexibler Ziehung von mdglichst permeablen Grenzen. Das ist
fir ihn das Mindeste, was man von einer demokratisierten aisthesis
sollte verlangen konnen (KW, 60f.). Dabei weif3 er, dass es iiber-
haupt keine Permanenz politischer Subjektpositionen geben kann,
die auf Dauer von sich aus stabil bleiben konnte. Aus seiner Sicht
gibt es nur »Rdume mdoglicher Subjektivierung«, durch die es mog-
lich wird, in unerwarteter Art und Weise gesehen und gehort zu
werden (KW, 67) — aber auch wieder aus jenem Spiel herauszufallen.
Ist das aber nur eine Frage des Kampfes derjenigen, die infolge des-
sen wieder um ihr politisches Leben ringen miissen? Oder handelt
es sich auch um eine Angelegenheit derer, die an ihrem politischen
Subjektstatus gar nicht zweifeln miissen und sich »mit dem Spiel der
Interessen, welche die Welt regieren«, scheinbar liberal abfinden?
Liegt darin tatsichlich »die Hoffnung der Demokratie oder die
Trauer um sie« (PA, 288, 291)? Zweifellos: es ware um die Demo-
kratie traurig bestellt, wenn man allen nur ans Herz legen kénnte,
um ihr politisches Wahrgenommenwerden selbst zu kimpfen. Denn
dazu sind Ungezéhlte, die doch >zdhlen< wollen und sollten, schlicht
gar nicht in der Lage. Miisste es nicht im Interesse derer liegen, die
im Licht stehen, sich um diejenigen zu sorgen, die nicht gesehen
werden? Riskieren sie andernfalls womdglich gewaltsame und ruiné-
se Konflikte?”3 So gesehen haben die demokratischen Spiele derer,
die im Licht stehen und sich zu den ihnen zustehenden gerechten
Anteilen gratulieren, die dunkle Kehrseite eines Uberlebenskampfes,
den die nicht Sichtbaren womdglich nicht bestehen kénnen, obwohl
sie formell alle Rechte von Mitbiirger:innen genieflen. Im Rechts-
staat und in einer sittlichen Welt der Anerkennung, die manche Au-
toren ganz auf ihn zugeschnitten verstehen, gilt es eine nicht zu ver-
rechtlichende Welt der Wahrnehmung nicht zu vergessen, in der sich
bereits entscheidet, wer zahlt und wer nicht, wer in Betracht kommt,
wer beachtet wird und wer nicht. Da man niemals alle beachten
kann, ist man scheinbar immer im Vorhinein exkulpiert, wenn man
Andere tibersieht und tiberhort, die genau das ihr (politisches) Le-
ben kostet. Nicht nur am Rande, sondern auch inmitten einer demo-
kratischen Welt anerkannter Wiirde und verbriefter Rechte droht

73 Ebd., 7, mittlere Spalte; J. Ranciere, Konsens, Dissens, Gewalt, in: M. Dabag,
A. Kapust, B. Waldenfels (Hg.), Gewalt. Strukturen, Formen, Reprdsentationen,
Miinchen 2000, 97-112.

118

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Ausblick

sich so ein dunkler Schatten auszubreiten: der Schatten einer Selbst-
gerechtigkeit (oder Miidigkeit und Saturiertheit), die diese todlichen
Konsequenzen unter Hinweis auf ihre Unvermeidlichkeit mehr oder
gleichgiiltig hinnimmt. Wer wie Ranciere den Finger in diese Wunde
des Demokratischen legt, hat immerhin eines erreicht: er hat dieser
Selbstgerechtigkeit den Boden entzogen.

119

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 18012026, 10:48:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen Universum zur unaufhebbaren Pluralität einer politischen Welt
	2. Was heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière?
	3. Kunst und Politik − zwei »Sensorien«?
	4. Kritischer Ausblick

